
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 56 (1999)

Heft: 3

Artikel: Jacob Burckhardts "Wundermensch" Correggio

Autor: Maurer, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardts «Wundermensch» Correggio
von Emil Maurer

Mit Correggio, dem grossen Hochrenaissancemaler von
Parma (1489 bis 1534), ist Burckhardt lange nicht zurecht
gekommen. Weder dem positiven «Lager» mit Raffael,
Rubens, Claude Lorrain, Murillo noch dem negativen mit
Rembrandt, Tintoretto, Bernini, Frans Hals angehörend,
nimmt er in Burckhardts kunstgeschichtlichen Ordnungen
eine Zwischenstellung ein, exponiert und irritierend, und
ist deshalb ein besonders interessanter Indikator.1

Correggio im «Cicerone»

Bekannt - und festgeschrieben, allzu sehr - ist Burckhardts
Urteil über Correggio im «Cicerone» von 1855.2 So figuriert

es dann in jeder Wirkungsgeschichte, jedem «Florilegio

critico» zu Correggio, als die Stimme des mittleren
19. Jahrhunderts und als die Meinung Burckhardts. Aber
der «Cicerone», dieses einzigartige Reisehandbuch, das
zugleich eine Kunstgeschichte Italiens und eine «Anleitung
zum Genuss» sein will, ist das Buch eines 35-Jährigen, keck
und spontan, ein «improvisiertes Frühwerk» (Werner
Kaegi3). Ihm waren schon zehn Jahre Arbeit, auch in der
Malereigeschichte, vorangegangen, und ihm folgten vierzig
weitere. Da kommt Correggio immer wieder zur Sprache,
eine andauernde Unruhe. Es gilt, auch diese Stationen
ernst zu nehmen, über den «alten Tschitsch» (Burckhardt)
hinaus.

Correggio tritt in dem Kapitel zur Malerei der «goldenen
Zeit» auf, nach Leonardo, Michelangelo und Raffael und
vor Tizian, inmitten der «fünf ganz Grossen», alle gleichen
Rangs, doch «jeder in seiner Art». Die Vorstellung einer
solchen Superklasse war ein Topos; der «Cicerone» benützt
ihn, um die Malerei der Hochrenaissance als «eine
vielgestaltige Offenbarung des Höchsten» darzulegen.

Correggio, so heisst es gleich zu Beginn, erhebe den
Anspruch auf andere, eigene «Grundlagen und Ziele der
Kunst», «ganz anders als alle übrigen» - ein Ausbrecher
also, bis ins «Widrige» und «Gemeine». «Es gibt Gemüter,
welche er absolut zurückstösst und welche das Recht
haben, ihn zu hassen». Das sind starke Worte, selbst in dem
so unzimperlichen «Cicerone».

Burckhardt ergreift die Gelegenheit, als Kunstrichter
die Gesetzestafeln zu präsentieren. Von der beobachtenden

und ordnenden Schau des Historikers - unter den
Augen Franz Kuglers, in den 1840er-Jahren - geht der

«Cicerone»-Autor über zu strengen Forderungen an die
Kunst («verlangen wir»), mit dem Rückhalt
idealistischklassizistischer Werte. «Allein in der höheren Malerei
verlangen wir nicht das Wirkliche, sondern das Wahre. Wir
wollen nur an das Beste in uns erinnert sein Correggio
gewährt dies nicht; das Anschauen seiner Werke wird
darob wohl zu einem unaufhörlichen Protestieren.»

Das heisst zunächst: In der Malerei wird eine «höhere»
Art unterschieden, jene, die nicht bloss das Wirkliche,
sondern das Wahre, das Sein-Sollende in Sicht bringt.4 Sie soll
«erinnern» - eine denkwürdige Funktion -, nämlich «an
das Beste in uns», an das einzigartige moralisch-ästhetische
Reservat, das in der Malerei der Grossen wie Raffael,
Rubens, Tizian für uns aufgehoben ist. Denn die Kunst ist
«das einzige irdisch Bleibende», «die wahre Wirklichkeit».5
Schon 1852 verkündete Burckhardt seine «langsame ganze
Wendung», vom «falsch-objektiven Geltenlassen von Allem
und Jedem» zur «Intoleranz».

Darin begründet sich die Schärfe des Protestierens.
Correggio sei, in «dämonischer» Weise, einseitig, nämlich
allein auf das «sinnlich Reizende» statt auf das «sittlich
Erhebende» eingestellt - hierin freilich «gewaltig begabt»,
ein «Begründer und Entdecker», nicht geringer als
Leonardo und Tizian. Ohne moralische Integrität kann ein
Künstler nicht gross sein: Das ist eine der fundamentalen
Überzeugungen Burckhardts, exemplarisch wahrzunehmen

an Raffael, dem «moralischen Wunder». «Die höchste

persönliche Eigenschaft Raffaels war, wie zum Schluss

wiederholt werden muss, nicht ästhetischer, sondern
moralischer Art.»6 Eine solche normative Ordnung behauptet
sich durch den ganzen «Cicerone», von der griechischen
Antike bis zur «Moderne» mit Canova, auf Grund einer
sittlich begründeten Idealität. Neben Raffael ist Correggio
mit seiner «kleinlichen Hübschheit», seinen «gemeinen»
Nuditäten und den «brutalen» Affektfiguren tief diskreditiert.

Mehrmals im «Cicerone», doch nirgends ebenso krass,
weist Burckhardt die Emanzipation des Aesthetischen
zurück. Mit blossen «malerischen Gedanken», mit blosser
formaler Bravour ist jene Idealität nicht zu erlangen, die
sich in der Art einer «Offenbarung des Höchsten»
mitteilen soll. Das gilt erst recht, wo Correggio das «sinnlich
Wirkliche» bis ins Zauberhafte und Buhlerische, ja bis ins
Gemeine und Widrige verfolgt - um es «mit versteckten
Reizmitteln» dem Beschauer zur «unbedingten Überzeugung»

aufzudrängen.

ZAK 56. Heft 3/99 199



Da spricht nicht einfach ein pietistischer Basler Moralist,
auch nicht ein abtrünniger Theologe. An Raffael hatte
Burckhardt «das reine Gleichgewicht der Form und des
Gedankens» erfahren, zuerst in der Camera della Segnatura.

Tizian schaffe seinerseits «ewige Formen», «weil
Motiv und Moment und Licht und Farbe und Bildung
miteinander in [seinem] Geiste entstanden». Einseitigkeit wird
aber Michelangelo vorgeworfen, weil er «das Motiv als
solches» allem andern vorziehe. Die Harmonie aller
Komponenten gehört für Burckhardt zu den Gesetzen der
«höheren» Malerei; überall, wo «bloss malerische Gedanken»

dominieren, findet er das Thema vernachlässigt oder
misshandelt. Ja, über den laufenden Correggio-Text hinaus
gesprochen: Der «Zwiespalt zwischen Inhalt und Darstellung»

führe «immer und unfehlbar» zur «Entsittlichung der
Kunst». «Der Gegenstand ist keine beliebige Hülle für
blosse künstlerische Gedanken.»

Allein es sind gerade jene malerischen «Reizmittel», die
ihm Bewunderung abnötigen. Correggios Helldunkel
vermöge erstmals ein «malerisch geschlossenes Ganzes» zu
schaffen. Auch die Farbe beteilige sich daran, so dass sich,
im «Wohllaut der Übergänge», eine neuartige allgemeine
«Harmonie des Ganzen» einstelle. Am meisten fällt «die
durchgängige Beweglichkeit seiner Gestalten» auf: eine
Dynamik «von innen heraus», bis zur Mitteilung der «feinsten

Regungen des Nervenlebens». Allerdings schrecke
Correggio dabei nicht vor der rücksichtslosen Verkürzung
der Menschengestalt zurück. Schliesslich stellt sich eine
versöhnliche Ahnung ein: Das «sinnlich Reizende» könne
«auch eine tief empfindende Seele» und «grosse geistige
Geheimnisse» verraten.

Das Für und Wider kommt in der Besprechung der
Einzelwerke zur grössten Deutlichkeit und zu den heftigsten
Akzenten. Erst nachträglich ist dem Autor recht bewusst
geworden, «was für gewagte Dinge» er dem «Cicerone»
anvertraut habe.7 Offener Zorn richtet sich gegen die
«Verwilderung» der Affekte. Da heimst Correggio die Titel des

«ersten Henkermalers» (vor dem Marterbild in Parma)
(Abb. 1) und des «ersten ganz verbuhlten Malers» ein. Und
das sind gar Milderungen: In den Spontannotizen vor den

Originalen in Parma 1853 heisst er «der erste Schindermaler

der Zeit» und «der erste Geilheitsmaler».8 Und die
äusserste perspektivische Deformation der Figuren in den

Kuppeln von Parma ärgert den Betrachter im Namen der
«Idealität»: «Christus, froschartig verkürzt»; und die Apostel

mit ihren «Knien bis gegen den Hals», in unerträglicher
«Entwürdigung».9 «Er veräusserlicht und entweiht alles.»

Und doch - immer wieder die Gegenstimme - sei «das
Momentane überwältigend» und «ohne Beispiel», und
immer wieder finden sich «Bilder der heitersten Jugend»
und «Improvisationen voll von Leben und von Schönheit».

Dem Kunsthistoriker gibt sich S. Giovanni in Parma
(Abb. 2) als «die erste einer grossen Gesamtkomposition
gewidmete Kuppel» zu erkennen - eine Darstellung «als
Vision». Dass der Anblick einer Vision andern Gesetzen
folge als der normale Anblick, will der Beschauer freilich
(noch) nicht zugeben, auch wenn Zeitgenossen und Nach¬

folger gerade hier von einem «Triumph aller Malerei»
sprachen.

Es kann nicht ausbleiben, dass mit den Attacken in grossen

Horizonten der «Cicerone»-Kunstrichter seine Limiten
verrät. Indem die Aktivierung der künstlerischen
Bildmittel auf Kosten des Bildgehalts geächtet wird - ohne

Beachtung der neuen Zwecke und Ziele in der
PostRenaissance - behauptet sich ein idealistisch normatives
Wertsystem. Es geht dabei nicht um die Verteidigung eines

starren, pietistisch eingeengten Klassizismus, nicht um die

Rückweisung von Symptomen des «l'art pour l'art», auch
nicht um Ausläufer von Geschichtstheorien à la Hegel
oder F. Th. Vischer oder Schnaase. Was Burckhardt ohne
Konzessionen zurückweist, ist die Bedrohung des klassischen

Menschenbildes durch Dominanzen des Helldunkels,

der Perspektive, der expressiven Dynamik und der
«modernen Grazie». Diese Idealität wird im «Cicerone»
nie als solche definiert, wohl aber öfters vorgezeigt, vor
allem in der klassischen antiken Skulptur und bei Raffael -
Raffael mit seinen «Grundgesetzen» und seinen «Gestalten

als etwas Ewiges und Göttliches». Zugrunde liegt ein
tiefes persönliches Bedürfnis: nach einer Kunst, die «zum
Trost und zur Bewunderung» geschaffen sei, ein bedrohtes
Refugium. In der Einseitigkeit Correggios rumort eine
Unruhe, die dann den Namen Rembrandt tragen wird.

Um so mehr fällt auf, wie oft in den Texten zum 17. und
18. Jahrhundert Correggio auftaucht, als Gründer und
Erfinder. Seine Nachwirkung, die geschriebene und die
gemalte, begleitet Burckhardt auf seinem langen Hinweg
zum Barock. Correggios heimlicher Barock: das ist in der
Folge das Stichwort zum geschichtlichen Verständnis des

schwierigen Malers.

Im Frühwerk

Dem «Cicerone» waren mehrere kunstgeschichtliche
Arbeiten von grundlegender - und bisher unterschätzter -
Bedeutung vorangegangen: unter ihnen die Folge von
Vorträgen zur «Geschichte der Malerei», Basel 1844/46,
und die Bearbeitung von Franz Kuglers «Handbuch der
Geschichte der Malerei» von 1844 bis 1847.10 Beide betreffen

die Malereigeschichte als ganze, von den Anfängen
bis ins 19. Jahrhundert, international und nach vielerlei
Gesichtspunkten, also erstmals in grosser Übersicht. Die
Kenntnis der Originale war freilich noch beschränkt.

In den Vorlesungen des 26-Jährigen - dem Debüt des

Kunsthistorikers - sind die Werke der Maler als «Zeugen
der Zeit» gewürdigt, «kulturhistorisch», im höchsten Falle

(in der «goldenen Zeit» der Hochrenaissance) als «Offenbarung

eines göttlichen Geheimnisses». Bezüge auf spekulative

ästhetische Systeme sind streng vermieden. Der
Passus zu Correggio ist sehr kurz, nur eine Manuskriptseite

betragend (gegen fünf für Leonardo, acht für
Michelangelo, neun für Raffael).11

Correggio erscheint da mitten im Fluss grosser Entwicklungen.

Bei Raffael, so heisst es, «ist alles Höchste beisam-

200



men». Mit Leonardo und Michelangelo bildet Raffael das
Trio der «grossen Genien» - nur diese Drei. Correggio und
die Venezianer, «die grossen Koloristen», sind als
«Parallelschulen mit Raffael» präsentiert; «sie suchten im Gegensatz

zu den bisherigen den höchsten Ausdruck des äusseren
physischen Lebens». Beide, Correggio und Tizian, seien
insofern «einseitig, aber gross darin».

kühne, hastige Verkürzungen misslungen». Das sind Thesen,

die im «Cicerone» zu ihrer Prominenz kommen.
Breiter und präziser ist das Correggio-Kapitel in dem

von Burckhardt bearbeiteten «Handbuch der Geschichte
der Malerei (2. Auflage, 1847) von Franz Kugler.12 Dieses

frühe Hauptwerk des jüngeren - 700 von 1250 Seiten stammen

von Burckhardt - bedeutet um die Mitte des 19. Jahr¬

en

¦

¦fi
yfifi.--

-fiO
oD
o
fi)o «i
o

4,ü *i -¦

*aea * 950

sr-'

w>
D piso OlQ0r-,

-7

7
Abb. 1 Martyrium der Heiligen Placidus und Flavia, von Correggio,

um 1522. Öl auf Leinwand, 1,57x1,82 cm. Parma, Galleria
Nazionale.

Abb. 2 Offenbarung des Evangelisten Johannes auf Patmos: der
auferstandene Christus und die Apostel, von Correggio, um
1520/22. Kuppelfresko. Parma, S. Giovanni Evangelista.

Correggios Einseitigkeit: sie besteht - schon hier
bemerkt - darin, dass er «über die Bedeutung des Gegenstandes

hinaus bis zur reinen Freude an der Form als solcher»
vordringt. Das heisst: nicht «Schönheit» wird aufgesucht,
vielmehr «Lebendigkeit» in der «Beseelung», in der
«Bewegung bis ins Äusserste» und der «höchsten Intensität des
momentanen Ausdrucks». Dabei wird «höchste technische
Freiheit und Vollendung» erlangt, besonders im Kolorit
und im Helldunkel; hierin sei er «geradezu Schöpfer,
unvergleichlich».

Aber - da scheint das Credo des jungen Kunsthistorikers
durch: «Gegen Raffael fällt er sehr ab. Auch in der Malerei
ist das Leben der Güter höchstes nicht, sondern das Göttliche

in der Menschennatur.» Besonders seien ihm «manche

hunderts eine Grundlegung in mancher Hinsicht. Just in
den Kapiteln zur Hochrenaissance sind jedoch Kuglers
Texte weitgehend stehen geblieben. Burckhardt identifiziert

sich mit ihnen, sie sind sein frühestes grosses Bild der
Renaissancemalerei, bevor sich seine eigenen Urteile mit
eigenen Originaleindrücken durchsetzten. Sein Beitrag
beschränkt sich hier auf Ergänzungen kennerschaftlicher
Art und auf pointierende Zusätze, so auch zu Correggio.

In einem längeren Einschub bestreitet er die Zugehörigkeit

Correggios zu der Spitzengruppe der «drei grossen
Meister» der Hochrenaissance, d.h. Leonardo, Michelangelo

und Raffael. Correggio «hat kein Recht, als vierter
neben jenen genannt zu werden», wenn man nämlich
«höhere Schönheit und Würde, ideale Formengrösse und

201



<e
<v

y J!

Yo

^^\5IW

Abb. 3 Anbetung der Hirten, «Die Nacht», von Correggio, um 1529/30.
Öl auf Holz, 2,56 x 1,88 cm. Dresden, Gemäldegalerie.

Tiefe der Charakteristik als ausschliessliches Ziel der
Kunst betrachtet». Da ist wiederum «Raffael zum Massstab»

genommen. Dennoch könne ihm «keine Stellung
zweiten Ranges angewiesen» werden. «Dadurch erst wird
das Bild jener unendlich reichen Kunstepoche vollständig,
dass ein hochbegabter Künstler es wagte, rücksichtslos und
vor Allem das feurig pulsierende, in allen Organen aufgeregte

Leben darzustellen, und in dieser wahrhaft beispiellosen

sinnlich-geistigen Schwelgerei sind seine Vorzüge
und seine Mängel, das Hochpoetische wie das Unedle seiner

Werke untrennbar beschlossen.»
Auch Kugler hatte Vorbehalte, doch tangieren sie kaum

die traditionelle Verherrlichung auf höchster Ebene. «Das
überquellende Gefühl des Lebens, der Drang zu Lust und
Liebe» stehen bei ihm im Mittelpunkt, vom Autor ebenso
«miterlebt» wie eingeordnet.13 Burckhardts Correggio-
Kritik ist deutlicher um historische Gerechtigkeit bemüht.

Durch Vergleiche und Abwägungen, in einem System von
Licht- und Schattenseiten, von «Vorzügen und Mängeln»
(«untrennbar»!), soll die «ganz eigentümliche, nach
besonderem Masse zu messende Macht» des Malers
gekennzeichnet werden. Auch Tizian wird einbezogen,
«kongenial» zu Correggio und ebenso «unabhängig». Mit
Glutwörtern ist Correggios Leistung auf die Hochrenaissance

bezogen, die «unendlich reiche Kunstepoche». Diese
war von Kugler mit einem Prisma verglichen worden, das

den Sonnenstrahl in verschiedene Farben bricht.
An diese historisch offene und wenig dogmatische

Beurteilung wird sich der alte Burckhardt erinnern, mehr als

an den «Tschitsch».
Zu Burckhardts Beiträgen in der 9. Auflage des

Konversationslexikons von Brockhaus (1844/45) gehört Correggio
nicht. Der Artikel ist von Kugler.14

202



Im Spätwerk

Dem späten, zunehmend kunsthistorisch engagierten
Burckhardt ist der Plaggeist Correggio immer wieder über
den Weg gelaufen, bei der Arbeit an den Renaissance-
Werken, auf Reisen - zumal in Parma und in Dresden
(Abb. 3 und 4) - und bei der Vorbereitung der Vorlesungen,

deren Zyklen von 1874 bis 1893 anhielten.15
Die Vorlesungsnotizen zur Malerei der Hochrenaissance

- sie sind erhalten, jedoch nicht publiziert - ergeben kein
zusammenhängendes Correggio-Bild. Sie bestehen aus
einem Konglomerat von Aufzeichnungen, für den freien
Vortrag, chronologisch nach Werken geordnet, in violetter
Tinte geschrieben, d. h. nach 1885 entstanden.16

Hier gehört Correggio endgültig zu den «fünf ganz
Grossen», mit Leonardo, Michelangelo, Raffael und
Tizian. Er nimmt in den Texten mehr Raum ein als
Leonardo, kaum weniger als Raffael, und etabliert sich als eine
Schlüsselfigur.

Burckhardt macht nun in vielerlei Vergleichen die
Einzigartigkeit Correggios historisch deutlich. Er sei «ganz
unabhängig» und habe «eine andere Vision der Dinge» als

die andern Grossen des Zeitalters. Weder in florentinische
noch in römische oder venezianische Kunstzentren würde
er passen, er wäre «in Konkurrenz nicht denkbar». Der
Vorwurf der Einseitigkeit kehrt sich hier in das Lob der
Eigenständigkeit. Nicht Erfüllung einer hohen Norm,
vielmehr Neuerfindung, Kühnheit, Spontaneität, Einmaligkeit
machen seine Grösse und Unentbehrlichkeit aus. «Uner-
messliche und völlig unbekannte Studien und Entdeckungen»;

er ist «ein Mensch mit einem sechsten Sinn». Dennoch

gerät er ihm nicht in die Problematik der grossen
Genies noch gar in den Geniekult der damaligen Helden-
biographik.

Besonders beeindruckt ist Burckhardt von den Apostelfiguren

in der Kuppel von S. Giovanni in Parma (Abb. 5).
Sie sind ihm «die dritte Reihe» neben den Jüngern in
Leonardos «Abendmahl» und den Aposteln in den sixtinischen
Bildteppichen Raffaels. «Diese gewaltigen Männer auf den
Wolken sind Urbilder aller Kraft und plastischen Mächtigkeit».17

Man könne sie sich auch «ins Heidnische übersetzt»
denken, als Prometheus und die Titanen. Urbilder: da
betritt Burckhardt, mit Correggio, eine Kategorie von mythischer,

archetypischer Ursprünglichkeit, einen Bereich, den
er sonst vorsichtig meidet. Eine höhere Beglaubigung
Correggios in den «absoluten» Werken der Hochrenaissance

ist kaum denkbar. Zur Bestätigung: «Die viel höhere
Würde dieser Kuppelmalereien im Vergleich mit Michelangelos

jüngstem Gericht». Dabei stellt die Gattung des
Freskos selber schon höchste Ansprüche: «Das Fresko ist
Urzeitlichkeit und Idealität an sich».

Die schliessliche Hochschätzung Correggios ergibt sich
im Zusammenhang mit Burckhardts Entdeckung des
Barocks.18 Eine präzise Wende, ja ein Widerruf des
Verdikts im «Cicerone» zeichnet sich 1878 in Parma ab (Brief
an Robert Grüninger): «Correggio ist ein himmlischer
Ich will nichts mehr gesagt haben.»19 Die Konversion ge-

«—— "rrr^

S m
yr
V

~7/
Abb. 4 Madonna mit dem Kind und den Heiligen Hieronymus

und Maria Magdalena, «Der Tag», von Correggio, um
1529/30. Öl auf Holz, 2,05 x 1,41 cm. Parma, Galleria Nazionale.

¥

:

•:»

CA
"/

Abb. 5 Zwei Apostel. Detail aus dem Kuppelfresko von S.

Giovanni Evangelista in Parma, Abb. 2.

203



schieht unter den Parmenser Kuppelmalereien. «Ich ging
zweimal von der einen Kuppel zur andern und weiss, was
ich sage. Aber im Jahr 1854 gab es einen (seither verstorbenen)

Esel, dem diese Lichter damals noch nicht aufgingen.»
Schon 1875 hatte es aus Rom geheissen: «Mein Respekt
vor dem Barocco nimmt stündlich zu, und ich bin bald
geneigt, ihn für das eigentliche Ende und Hauptresultat der
lebendigen Architektur zu halten.»20 Und 1876 aus Turin:
«Meine Barockketzerei ist auf den höchsten Grad
gestiegen.»21

«Diese Lichter»: Dem Barockgänger fielen nun mehr
und mehr die Nachwirkungen Correggios in der Barockmalerei

auf, zunächst bei Barocci, Zuccaro, den Carracci.
übrigens stets auf Kosten Michelangelos. «Und die ganze
Kunst des 17. und 18. Jahrhunderts fällt, was den
Lebensausdruck betrifft, dem Correggio anheim.» «Correggio ist
nie nach Rom gekommen, aber das Rom des Barocco
wimmelt von Correggesken Formen und Ausdrucksweisen.»

«Correggio und sein Sieg.»
Von hier aus gesehen, rückwärts, erklärt sich Correggio

als ein grosser Proto-Barock-Künstler. In den offeneren
Perspektiven des Kunst-Historikers - wo zuletzt am hellsten

Rubens leuchtet - lässt sich auch Correggio historisch
begreifen, ohne an Intensität einzubüssen. «Er bricht alle
Dämme durch.»

Seit den 1860-er-Jahren nimmt Burckhardt die Rolle des
Bestellers und des Betrachters besonders ernst.22 Um der
nun geforderten heftigen Wirkung des Werks auf den
Betrachter zu entsprechen - im Sinne einer neuen
«Aufgabe» -, rechtfertigt sich der Einsatz der «ganz grossen
Effektmittel». «Das Bewusstsein seiner Mittel: Farbe, Licht
und Beweglichkeit, gibt ihm völlig neue Auffassungen ein
für die Aufgaben und Zwecke.» Hier ist, für einmal, das
Verhältnis zwischen «Aufgabe» und «Mitteln» präzis
festgestellt; selbst «das Greuliche» könne vom Besteller veranlasst

sein, nicht von der Willkür des Malers. All die neuen
Freiheiten des Künstlers erscheinen nun eingebunden in
neue Aufgaben.23 Das «Mitlebenmachen» ist fortan eine
Grundfunktion.

Von den «Effektmitteln» Correggios habe «die
siegreiche, ganz neue Behandlung des Lichtes» die Führung,
als «grosse Hauptkraft». «Alles ist nach dem Licht komponiert

und gemalt.» Selbst «das Körperliche» sei «zuerst
vollständig als Lichttatsache» vermittelt. Freilich, auch die
Folgen dieses neuen «Massstabs» mit dem freigesetzten
«einzelnen Kunstmittel» des Lichts werden bedacht:
Rembrandt blickt einmal von ferne fatal in das Correggio-
Lob hinein. Zahlreiche Stichworte sind tatsächlich der
Kritik Correggios und Rembrandts gemeinsam, doch sei
der Italiener als «Lichtmaler» noch behutsam, und der
Vorwurf der «modernen Überschätzung» trifft nur den
Holländer.

Selbst die vielgescholtene Verkürzung der Figuren in der
Untersicht gilt nun als «unvermeidlich», nämlich in der
neuen Aufgabe der Darstellung einer von unten her erlebten

Vision des Überirdischen. Da meldet sich die Ahnung,
dass die Untersicht den Betrachter in die Rolle eines

Visionärs versetzen und als ein Medium des unwiderstehlichen

«sursum» und einer höheren Art von Gefühlsstärke
und Vitalität wirken könne. Auch für die Illusion «rascher
Bewegung» und allgemeiner Bilddynamik seien solche
Deformationen in Kauf zu nehmen. Ja: «Das da sotto in su

erschien seit der Domkuppel von Parma als allgemeines
höheres Kunstgesetz» (Abb. 6). Der Outlaw Correggio
erweist sich schliesslich als ein prophetischer Gesetzesstifter.

Schon in der «Kultur der Renaissance in Italien» - in
einem unpublizierten Passus - heisst es: «Der eigentliche
Mann des Schicksals aber war Correggio», indem er «die

Darstellung der himmlischen Glorie auf Jahrhunderte hinaus

der optischen Wirklichkeit und dem Naturalismus
Untertan machte» - ein «vollständiger Sieg».24 «Vielleicht
ein Unicum der Kunstgeschichte, dass ein Meister ersten
Ranges zunächst überschrien wird [d.h. von den
Michelangelisten] und erst 50 Jahre nach seinem Tode ganz mächtig

zu wirken anfängt und dann für lange Zeiten.»
Burckhardts tiefe Vertrautheit mit dem 17. Jahrhundert

holt die Kühnheit des Vorläufers in die «Notwendigkeit»
nachklassischer Entwicklungen hinan.

Mitten in den späten Correggio-Notizen blickt Burckhardt

einmal seitwärts auf Federigo Gonzaga in Mantua,
der, von Rom «abhängig», «den Giulio Romano zu seinem
Factotum einsetzte, statt nach dem nahen Wundermenschen

zu greifen.» Wundermensch Correggio: was für ein
Wort, schliesslich, im Munde des grossen Skeptikers!

Der Wundermensch gehört so am Ende in jenes Arka-
num der grossen Kunst, das Burckhardt nicht anders denn
als ein Wunder verstehen kann («weil die Kunst ein Wunder

ist», das einzige in der Weltgeschichte). Er spricht
zudem von dem «koloristischen Wunderwerk» des Marterbildes

und mehrmals vom «wunderbaren Ausdruck»
engagierter Gesichter, vor allem von dem «wunderbaren geistigen

Vorrat» des jungen Malers. Und der Wundermensch ist
für Burckhardt einer der glücklichen grossen Künstler, die
ein ruhiges, harmonisches Leben führten, wie Rubens,
Raffael, Albani. «Vielleicht hat er am meisten persönliche
Wonne in seine Bilder hineingemalt, überhaupt am meisten

individuelles Glück genossen und früh sterben
können.» Und weiter, in Stichworten: «ein kurzes, wie es

scheint ruhiges Künstlerleben»; «Wohlhabenheit,
Erbschaft und gute Partie»; «fern lebend von der grossen
Herde der Kunst»; «innerlich aufs höchste beglückt von
seiner Vision».

Im Nachruhm Correggios

Correggios Nachruhm hielt sich über dreihundert Jahre auf
der Höhe eines Hochrenaissance-Genies, mit entsprechend
breiter Literatur von fachlicher bis poetischer Art, seit dem
18. Jahrhundert auch in deutscher Sprache.25 Burckhardt
bricht als einer der ersten - nach romantischen Einwänden
wie von Friedrich Schlegel: ein zwiespältiger Maler, ein

204



•

¦ T 9* *-„•-sur;:, ¦¦

y&™

*...,¦¦
Zjt Ä. "BMC

~i».
- ¦-...

T*

ZUK b i¦

» -

al % *• ¦J r- ;J
as*"».»' .lafe' 's»- -

*'
(*5..

.i-: oi.
¦u ¦

%f>
-••¦

¦O.S.

***. \f ¦>-,

r. *
-fe

a^JB :

^ A0

f^M Kifi fi
fi

¦M-7

-fi

¦» • ..sx.-"'

Abb. 6 Himmelfahrt Mariae, von Correggio, um 1530. Kuppelfresko, Ausschnitt. Parma, Dom.

genialer Irrweg - um 1845/55 mit präziser Kritik in diesen
Strom von Eulogien ein.

Was er an älterer Correggio-Literatur aufnahm, ist nur
aus wenigen Hinweisen ersichtlich. Offenkundig ist nur
sein Rückhalt in Franz Kuglers souveränem Text im
«Handbuch der Geschichte der Malerei» (1. Auflage
1837).26 Mit Kugler beruft er sich auf die Autoren des
16. und 17. Jahrhunderts; aus dem 18. Jahrhundert sind
ebendort Ratti, Pungileoni und Lanzi, nicht aber Affò und
Tiraboschi beigezogen. Burckhardt selber fügt die Kenner
d'Agincourt und Waagen bei. In seinen späten Vorlesungsnotizen

sind zudem Crowe und Cavalcasene, Richter-
Dohme, Lübke und Lermolieff als Gewährsleute erwähnt.
Von Anton Raphael Mengs' eindringlicher Würdigung

(u. a. 1783) und der vorzüglichen modernen Monographie
von Julius Meyer (1871) finden sich keine Spuren. Und die
nächste Forschungswelle - mit Corrado Ricci - hat den
alten Burckhardt nicht mehr erreicht. Er wünschte damals
ohnehin als «Laie», als «Ketzer und Ignorant» abseits der
«viri eruditissimi» in Ruhe gelassen zu werden.

Seine Basis waren, wie immer, die alten Quellenschriften
seit Vasari und die Originaleindrücke vor den Bildern - ein
schmales Fundament, umso erstaunlicher die Schlüsse.

Die Arbeit vor den Originalen Correggios hielt er sich -
und seinen Hörern - in über 50 Photographien
gegenwärtig. Sie sind in den «Abbildungsnachweisen zu den

Collégien» einzeln verzeichnet.27 In ihnen bestätigt sich
Burckhardts «enormer Durst nach Anschauung».

205



ANMERKUNGEN

1 Der folgende Text, zum 100. Todestag Burckhardts am
8. August 1997 geschrieben, möchte auf die Bedeutung
Correggios in Burckhardts kunstgeschichtlichem Denken
hinweisen, mehr nicht. Drei Situationen werden herausgegriffen:
Correggio im «Cicerone», im Früh- und im Spätwerk; er wäre
auch in weiteren Zusammenhängen anzutreffen, so in der
Geschichte des Altarbilds, des Kuppelfreskos, der Perspektive,
des Helldunkels usw. Welche Positionen damit in der
Kunsthistoriographie des 19. Jahrhunderts und in der Wirkungsgeschichte

Correggios eingenommen sind, wird erst mit der
neuen Gesamtausgabe von Burckhardts Werken zu erschliessen

sein. - Burckhardts konkrete Correggio-Kenntnisse (Werke
und Literatur) werden hier nicht von Fall zu Fall aufgerechnet.
- Zum gegenwärtigen Stand der Correggio-Forschung, mit
Bibliographie, siehe David Ekserdjian, Correggio, in: The
Dictionnary of Art, Bd. 7, London 1996, S. 885-893. - Zugänge
zur Frühzeit der Forschung: siehe Silvia de Vito Battagia,
Correggio Bibliografia, Parma 1934.

2 Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe der Werke, Bd. 4,
Berlin/Leipzig 1933, mit Einleitung von Heinrich Wölfflin. -
Werner Kaegi, Jacob Burckhardt - eine Biographie, Bd. 3,
S. 425-528. - Hans Kauffmann, Jacob Burckhardts «Cicerone»,

in: Jahrbuch der Berliner Museen, Bd. 3, 1961, S. 94. -
Wilhelm Schlinck, Jacob Burckhardt über den «Genuss der
Kunstwerke», in: Trierer Beiträge 11, 1982, S. 47. - Jacob
Burckhardt, Ästhetik der bildenden Kunst, hrsg. von
Irmgard Siebert, Darmstadt 1992, S. 23. - Der «Cicerone» hat
trotz - oder infolge - seiner Bekanntheit in der neueren
Forschung nicht die ihm gebührende kritische Aufmerksamkeit
gefunden.

3 Werner Kaegi (vgl. Anm. 2), Bd. 3, S. 483; Bd. 4, S.156-165. -
Vgl. Martina Sitt, Kriterien der Kunstkritik. Jacob Burckhardts

unveröffentlichte Ästhetik als Schlüssel seines
Rangsystems, Wien/Köln/Weimar 1992, S. 179. - Von Burckhardt
selber später öfters als «Fiasko» und «mit mitleidigem
Bedauern» betrachtet.

4 Zu dem alten aristotelischen Topos des Sein-Sollenden vgl.
Martin Warnke, ola elvai 8el ein kunsttheoretischer Splitter,

in: Munuscula Discipulorum, Kunsttheoretische Studien,
Hans Kauffmann zum 70. Geburtstag, Berlin 1968, S. 379. -
Zur erhöhten Wirklichkeit und zu den Bedingungen der
Idealität vgl. Martina Sitt (vgl. Anm. 3), S. 35^43,194. - Vgl.
Irmgard Siebert, Jacob Burckhardt, Studien zur Kunst- und
Kulturgeschichtsschreibung, Basel 1991, S. 18.

5 So in Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen,
hrsg. von Peter Ganz, München 1982, S. 279. - Vgl. Irmgard
Siebert (vgl. Anm. 4), S. 18,159. - Der Brief von 1852: an Paul
Heyse, 13. August 1852, siehe Jacob Burckhardt, Briefe,
hrsg. von Max Burckhardt, Bd. 3, Basel 1955, S. 161.

6 Jacob Burckhardt (vgl. Anm. 2), Bd. 4, S. 309.
7 Werner Kaegi (vgl. Anm. 2), Bd.3, S. 483. - Brief an Emma

Brenner-Kron, 2. Dezember 1854, siehe Jacob Burckhardt
1955 (vgl. Anm. 5), S. 198.

8 Werner Kaegi (vgl. Anm. 2), Bd. 3, S. 474.
9 Burckhardt insisitiert auf dem schwierigen Antagonismus

zwischen Raumperspektive und Figurenperspektive und
verfolgt kritisch die Beeinträchtigungen und Entstellungen der
menschlichen Figur in den Systemen der Perspektive; vgl. Im
Käfig der Perspektive, Jacob Burckhardt zu einem
Grenzproblem der Perspektive, mit einem Kommentar von Emil
Maurer, in: Neue Zürcher Zeitung, 24725. Juni 1995.

10 Jacob Burckhardt, Geschichte der Malerei, Vorlesungen zu
Safran, Wintersemester 1844/45 und Wintersemester 1845/46,

einstündig, Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 207, 171; für die
Erlaubnis zur Publikation der Originaltexte aus dem Staatsarchiv
Basel-Stadt (Privatarchive 207) sei Prof. Dr. Marc Sieber,
Basel, freundlich gedankt. - Franz Kugler, Handbuch der
Geschichte der Malerei, 2. Auflage, unter Mitwirkung des
Verfassers umgearbeitet und vermehrt von Dr. Jacob Burckhardt,

2 Bände, Berlin 1847; Correggio in Bd. 2, S. 8-22.
11 Zur Malerei-Vorlesung vgl. Werner Kaegi (vgl. Anm. 2),

Bd. 2, S. 469. - Emil Maurer, Jacob Burckhardt und Rubens,
Basel 1951, S.183.

12 Zum «Handbuch der Geschichte der Malerei» siehe Walter
Rehm, Jacob Burckhardt und Franz Kugler, in: Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 41, Basel 1942,
S. 155-252. - Fritz Kaphahn, Jacob Burckhardts Neubearbeitung

von Kuglers Malereigeschichte, in: Historische Zeitschrift
166,1942, S. 24-56. - Vgl. Werner Kaegi (vgl. Anm.2), Bd. 3,
S. 49-150. - Emil Maurer (vgl. Anm. 11), S. 202. - Zu Burckhardts

früher Konzeption der Kunstgeschichte und ihrem
Verhältnis zu Kugler vgj. Irmgard Siebert (vgl. Anm. 4). - Von
der Correggio-Forschung als Leistung von Kugler/Burckhardt
um 1837/47 kaum beachtet.

11 Zu Franz Kugler allgemein: Wilhelm Waetzoldt, Deutsche
Kunsthistoriker von Passavant bis Justi, Leipzig 1924,
S. 143-172. - Werner Kaegi (vgl. Anm. 2), Bd. 2, S. 29. -
Irmgard Siebert (vgl. Anm. 4), S. 52. - Burckhardts zahlreiche
Äusserungen lassen keinen Zweifel über die enorme Bedeutung

Kuglers für sein kunstgeschichtliches Schaffen, nicht nur
in der Frühzeit.

14 Vgl. Walter Rehm, Jacob Burckhardts Mitarbeit am Konver¬
sationslexikon von Brockhaus, in: Archiv für Kulturgeschichte
30,1940, S. 106.

15 Zur späten kunstgeschichtlichen Vorlesungstätigkeit vgl.
Werner Kaegi (vgl. Anm. 2), Bd. 6. S. 275.

16 Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 207, 163, Blatt 246-253; vgl.
Werner Kaegi (vgl. Anm. 2), Bd. 6, S. 618-621.

17 Der Passus schon im Brief an Robert Grüninger vom
28. August 1878 aus Parma, siehe Jacob Burckhardt, Briefe
(vgl. Anm. 5), Bd. 6, S. 283. - Zum Begriff des Urbildes bei
Burckhardt und C G Jung vgl. Werner Kaegi (vgl. Anm. 2),
Bd. 6, S. 283.

18 Burckhardts Hinweg zum Barock in Werner Kaegi (vgl.
Anm. 2), Bd. 4, S. 445; Bd. 6, S. 285-289, 508, 518, 541, 559,
618-621, 633. - Emil Maurer (vgl. Anm. 11), S. 121, 243. - In
der historiographischen Forschung zur Begriffsgeschichte des
Barocks ist Burckhardts Anteil fast ausschliesslich auf den
«Cicerone» beschränkt. So noch in Kerry Downes, Baroque,
in: The Dictionnary of Art, Bd. 3, London 1996, S. 262,
obgleich sich Burckhardt nach 1855 über weitere vierzig Jahre
damit beschäftigte, bis zu Heinrich Wölfflins «Renaissance und
Barock» im Jahre 1888.

19 Vgl. Anm. 17.
2(1 Brief vom 5. April 1875 an Max Alioth, siehe Jacob Burck¬

hardt, Briefe (vgl. Anm. 5), Bd. 6, S. 20.
21 Brief vom 31. August 1876 an Robert Grüninger, siehe Jacob

Burckhardt, Briefe (vgl. Anm. 5), Bd. 6, S. 102.
22 Zu den Aspekten der Rezeptionsästhetik vgl. Martina Sitt

(vgl. Anm. 3), S. 146. Zur Rolle der Besteller vgl. Irmgard
Siebert (vgl. Anm. 4), S. 184.

23 Zur Diskussion der «Kunstgeschichte nach Aufgaben» siehe
die Literaturangaben bei Irmgard Siebert (vgl. Anm. 2), S. 1,

24, 28. - Irmgard Siebert (vgl. Anm. 4), S. 154, 186, 197. -
Norbert Huse, Anmerkungen zu Jacob Burckhardts
«Kunstgeschichte nach Aufgaben», in: Festschrift für W. Braunfels,

206



Tübingen 1977, S. 157-166. - Emil Maurer, Burckhardts gio in der deutschen Kunstanschauung in der Zeit von 1750 bis

Michelangelo: «der gefährliche», in: Jacob Burckhardt und 1850, Baden-Baden/Strassburg 1970. - Cecil Gould, 77ie

Rom Bibliotheca Helvetica Romana 24), Rom 1988, S. 73. Paintings of Correggio, London 1976, S. 150. - G. Ercoli, Arte
Vgl. Anm. 9. e fortuna del Correggio, Modena 1981.

Zum literarischen Nachruhm Correggios vgl. G. L. Luzzatti, 26 Siehe oben S. 201-202.
La fortuna del Correggio dai suoi tempi fino all'inizio della 21 Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 207, 163, im Anhang. - Zum
critica moderna, Firenze 1939. - Alberto Bevilacqua / A.C. «Pathos der Photographie», vgl. Werner Kaegi (vgl. Anm. 2),
Quintavalle, L'opera completa del Correggio, Milano 1970, Bd. 6, S. 297. - Irmgard Siebert (vgl. Anm. 2), S. 32.
S. 9-14. - Carl Gregor Herzog zu Mecklenburg, Correg-

ABBILDUNGSNACHWEIS

Alle Abb.: Reproduktionen aus Cecil Gould, The Paintings of
Correggio, London 1976.

ZUSAMMENFASSUNG

Jacob Burckhardt hielt Correggio stets für einen der «ganz
Grossen» der Renaissancekunst. Aber je und je irritierte ihn der
Maler mit den enormen Widersprüchen seiner «Vorzüge und
Mängel». Burckhardts Ja und Nein zu Correggio lässt seine jeweiligen

Massstäbe erkennen. Im «Cicerone» (1855) häufen sich
scharfe Proteste («das Recht, ihn zu hassen»), im Namen eines
normativen Idealismus. Zuvor, in den 1840-er Jahren, sah er ihn,
im Gefolge von Franz Kugler, innerhalb kulturgeschichtlicher
Entwicklungen. Die späten Vorlesungen (um 1874 bis 1893) gipfeln
in der Eulogie «Correggio, der Wundermensch». Unser Aufsatz
versucht, publizierte und unpublizierte Urteile Burckhardts über
Correggio in der Entwicklung seiner kunstgeschichtlichen
Kategorien und Ordnungen zu verstehen.

RESUME

Jacob Burckhardt a toujours considéré Corrège comme l'un des

«tout grands» de l'art de la Renaissance. Néanmoins, l'illustre
peintre l'irritait parfois pour les contradictions frappantes qu'il
révélait entre ses «qualités et ses défauts». Burckhardt alterne les

appréciations positives et négatives sur l'artiste italien; dans son

ouvrage «Le Cicérone» (1855), il multiplie les critiques acérées,
estimant avoir «le droit de le détester» au nom d'un idéalisme
normatif. Quelques années auparavant, vers 1840, l'historien
plaçait Corrège, dans la foulée de Franz Kugler, dans l'évolution
des mouvements artistiques. Les conférences données par Burckhardt

dans les années comprises entre 1874 et 1893 culminent dans
sa définition élogieuse de «Corrège, le phénomène». La présente
contribution cherche à comprendre les jugements de Burckhardt
sur Corrège, publiés et non publiés, dans le cadre des classements
et catégories artistiques établis par l'historien.

207



RIASSUNTO

Jacob Burckhardt riteneva che Correggio fosse uno dei «maggiori»
esponenti dell'arte rinascimentale, anche se le considerevoli
contraddizioni fra i «pregi» e i «difetti» dell'artista hanno ripetutamente

causato la sua irritazione. La posizione ambivalente del
critico illustra però i criteri da lui adottati nel suo giudizio. In
«Cicerone» (1855) si accumulano le vibranti proteste («il diritto di
odiarlo») espresse nel nome di un idealismo normativo. In
precedenza, negli anni attorno al 1840, sulla scia di Kugler, Burckhardt
giudicava l'artista nell'ambito dell'evoluzione della storia dell'arte.
Le lezioni tenute dal 1874 al 1893 trovano il loro apice nell'elogio
«Correggio, l'uomo dei miracoli». Il presente saggio tenta di
comprendere i giudizi pubblicati e non, espressi nel quadro degli
ordinamenti storico-artistici di Burckhardt.

SUMMARY

Burkhardt always considered Correggio one of the very greatest
exponents of Renaissance art. But he was torn by the great
contradictions in this artist's oeuvre, by his "virtues weaknesses". Burck-
hardt's ambivalence reveals his standards. In Cicerone (1855)
sharp protests are heaped upon the artist ("the right to hate him")
in the name of normative idealism. Previously, in the 1840s, he had
seen him, like Kugler, in the context of cultural and historical
developments. The late lectures (1874 to 1893) culminate in the
euolgy "The Miracle of Correggio". Our study attempts to understand

published and unpublished assessments within Burckhardt's
art historical order.

208


	Jacob Burckhardts "Wundermensch" Correggio

