
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 55 (1998)

Heft: 2-4: Hans Holbein der Jüngere

Artikel: Von der Verführung der Sinne : eine neue Deutung von Hans Holbeins
"Lais von Korinth" in der Öffentlichen Kunstsammlung Basel

Autor: Müller, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Verführung der Sinne

Eine neue Deutung von Hans Holbeins «Lais von Korinth>
in der Öffentlichen Kunstsammlung Basel

von Jürgen Müller

Für Egon Verheyen

Hinter einer Brüstung, auf der eine Handvoll Goldmünzen
liegen, sitzt eine junge Frau (Tafel 12 und Abb. 1). Sie

streckt ihre rechte Hand dem Betrachter entgegen. Auf der
Stirnseite der Brüstung findet sich ein Schriftzug in
klassischer Capitalis. Dieser nennt die Identität der dargestellten

Person und das Entstehungsdatum des Bildes: «Lais
Corinthiaca 1526». Das ovale und regelmässig geformte
Gesicht der berühmten Hetäre ist von makelloser Schönheit:

Der kleine, aber volle Mund, die gerade Nase, die
ebenmässigen Augenbrauen, die hohe Stirn und die weisse
Haut sind geradezu vollkommen. Das Haar ist auf eine
solche Weise dargestellt, dass es wie lauter Goldfäden
erscheint.

Die Anmut dieser jungen Frau ist besonders einnehmend.

Sie hat ihren Kopf leicht nach rechts geneigt und
ihre Lider gesenkt, so dass ihr Blick am Betrachter vorbeiführt.

Ebenso grazil wie vornehm hält ihre linke Hand das
schwere blaue Tuch des Mantels. Sie trägt ein raffiniertes
Gewand, das wie die edle Verpackung für ein kostbares
Objekt aussieht. Ein Farbakkord von Rot, Gold-Beige und
vielfach abgestuften Weisstönen, die jeweils die Farbe ihrer
unmittelbaren Nachbarschaft aufnehmen, bestimmen die
malerische Umsetzung des Kleides. Als Hintergrund dient
dabei ein grüner Vorhang, der formal einen
Komplementärkontrast zum roten Kleid bildet. Holbeins
Lichtdramaturgie dient der Illusionssteigerung. So wird die
fordernde Geste der rechten Hand absichtsvoll durch den
scharf konturierten Schlagschatten betont - eine Art
Studie über die Kontingenz der optischen Erscheinung:
Je länger man auf den Schlagschatten schaut, desto beweglicher

erscheint die Hand, die ihn verursacht. So als wäre
sie im nächsten Moment schon nicht mehr da, wo wir sie
soeben noch gesehen haben. Dem Schatten kommt die
Funktion zu, die Augenblickshaftigkeit der Szene zu betonen

und damit zugleich die Präsenz der dargestellten Person

zu steigern. Darüber hinaus wird die fordernde Geste
der Hand durch die auf die Fingerspitzen gesetzten
Lichtpunkte besonders hervorgehoben. Es ist, als wollte uns
Holbein - wie ein guter Phänomenologe - alles, was im
Bild dargestellt ist, einmal im Licht und einmal im Schatten
zeigen, etwa die Reflexe auf den Puffärmeln des Gewandes,

des Haares, das gleichmässig das Gesicht rahmt und
durch ein golddurchwirktes Netz gehalten wird, und des
Gesichts selbst, dessen linke Hälfte hell beleuchtet ist,
während die gegenüberliegende leicht verschattet
erscheint und die Kontur stärker hervorgehoben ist.

Holbeins Tafel misst Höhe vor Breite gerade einmal
35,6x26,7 cm. Der pyramidale Aufbau der Komposition
und der starke Illusionismus der Darstellung bewirken
einen Grad von Monumentalität, der mit der tatsächlichen

:

(**

vv
I A

Abb. 1 Lais Corinthiaca, von Hans Holbein d.J., 1526, Holz,
35,6x26,7 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung, Inv.-Nr. 322.

Bildgrösse kontrastiert. Das Format erzwingt die Nähe des

Betrachters zum Bild, legt nahe, dass man die Tafel in die

eigenen Hände nimmt, um die technische Brillanz des

Künstlers studieren und die emailartige Wirkung und

227



Leuchtkraft des Bildes bewundern zu können. Also noch
vor der Erkenntnis des ikonographischen Sachverhalts
stellt sich dem Betrachter die Frage, ob es sich bei Holbeins

*-

WIM

Abb. 2 Venus und Amor, von Hans Holbein d. J., um 1525

Holz, 34,5x26 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung. Inv.-Nr.
323.

Tafel um eine kunsttheoretische Äusserung handelt, ein
sogenanntes Kabinettstück als Ausweis überlegener Technik.

Die frühe Holbein-Forschung hat in der «Lais» die
Geliebte des Malers erkennen wollen.' Grundlage für die
These von der Geliebten bot das Inventar der Familie
Amerbach, in deren Sammlung sich das Gemälde am Ende
des 16. Jahrhunderts befand. In diesem Verzeichnis wird
das Bild mit einem weiblichen Mitglied der Familie Offenburg

in Verbindung gebracht: «Zwei täfelin doruf eine
Offenburgin conterfehet ist, uf eym geschrieben Lais

Corinthiaca, die ander hat ein kindlin by sich H. Holb.
beide, mit Ölfarben und in ghüssen.»2 Als mögliche
Geliebte Holbeins kamen zwei Frauen der Basler Patrizierfamilie

in Betracht: Magdalena Offenburg oder deren
Tochter Dorothea, die zumindest zeitweise ein liederliches
Leben geführt haben soll. Doch ist man heute der Ansicht,
dass es sich bei dieser Annahme um eine Künstlerlegende
handelt.1 In kunsttheoretischer Hinsicht hätte man in
diesem Zusammenhang auf eine Episode aus Plinius'
Naturgeschichte verweisen können, der über den Maler Aurelius
berichtet, dieser habe stets die Frau gemalt, in die er gerade
verliebt war, so dass man an der Zahl seiner Bilder die Zahl
seiner Liebschaften ablesen konnte.4

Eine weiteres Problem, das die Forschung beschäftigt
hat, ist die Frage, in welchem Verhältnis sich das Bildnis der
«Lais» zu einer Darstellung der «Venus» (Tafel 11 und
Abb. 2) durch Hans Holbein verhält, die von nahezu
identischen Ausmassen ist und deren Entstehung allgemein vor
1526 angenommen wird. Hans Reinhard hat jedoch geltend
gemacht, dass es sich bei den beiden Bildern keinesfalls um
Gegenstücke handeln könne, da sich beide Tafeln
ursprünglich nicht bei dem selben Besitzer befunden haben.
Im Jahre 1580, also schon sechs Jahre vor Erstellung des

Gesamtinventars von 1586, legte Amerbach eine Liste der
Objekte an, die er von Freunden zum Geschenk erhalten
hatte. Hier nun findet sich ein Hinweis auf die «Venus».
Sein Vetter Franz Rechburger, so schreibt Amerbach, hätte
ihm die Holbeinische Tafel mit einer Frau und einem nackten

Knaben in einem dunkelblauen und vergoldeten
Gehäuse zum Geschenk gemacht.5

Ausserdem hat Reinhardt auf eine malerische Unstimmigkeit

hingewiesen, die Holbeins Venus-Darstellung
aufweist: So würde der linke Arm der Dargestellten unmotiviert

enden, musste er doch eigentlich über die Schulter
des kleinen Amor hinausweisen. Für den Basler
Kunsthistoriker lag deshalb die Vermutung nahe, dass schon die
«Venus» eine «Lais» hätte werden sollen. Dem
widerspricht Jürg Meyer zur Capellen in seiner Studie zur «Lais
Corinthiaca» und legt dar, dass sich die Bilder - obwohl
unabhängig voneinander in Auftrag gegeben - erst im
Gegenüber erschliessen würden. Während «Lais» die käufliche

Liebe zum Thema habe und ein Sinnbild käuflicher
Lust darstelle, stehe «Venus», die als «liebende Frau
völliger Lauterkeit» ausgewiesen sei und sich dem Betrachter
in «natürlicher Schlichtheit» offenbare, für die wahre
Liebe.6 Im Rahmen seiner Deutung hat Meyer zur Capellen

auf eine Federzeichnung von Urs Graf (Abb. 3) verwiesen,

in der ein Landsknecht einer Dirne Geld anbietet,
sowie eine Darstellung eines ungleichen Paares von Hans
Baldung Grien hinzugezogen, um den ikonographischen
Kontext der käuflichen Liebe zu bezeichnen, in dem
Holbeins «Lais» gelesen werden müsse. Dem vermuteten
humanistischen Auftraggeber werde in gelehrtem
Gewände eine moralische Ermahnung gegeben.7 Darüber hinaus

hat Meyer zur Capellen deutlich machen können, dass

wir es bei der Lais weniger mit dem Porträt einer wirklichen

Person zu tun haben als vielmehr mit einem Typus.*

228



Im Anschluss an die genannten Interpreten stellt sich

nun aber die Frage, warum Holbein soviel malerische Brillanz

und handwerkliche Mühe verwendet, wenn es sich bei
dem Bild lediglich um eine Warnung vor käuflicher Liebe
handelt? Man darf wohl mit Recht vermuten, dass es für
Holbeins «gemalte Verführung» eine überzeugendere
Erklärung geben muss.

Malerei als Verführungskunst

Meines Erachtens haben weder Reinhardt noch Meyer zur
Capellen hinreichend den erzählerischen Gehalt der beiden

Tafeln beachtet, weshalb die folgende Interpretation
mit der Frage der Betrachteransprache zu beginnen hat.
Jedes der beiden Bilder funktioniert im Sinne einer
Rollenzuweisung und macht das Begehren des männlichen
Betrachters zum Thema. Wir befinden uns diesseits der
gewünschten Objekte, deren Erreichbarkeit höchst
unterschiedlich erscheint. Im Gegensatz zur Lais schaut Venus
dem Rezipienten in die Augen und stellt dadurch einen
direkten Kontakt her. Sie sitzt dem Betrachter frontal
gegenüber und fasst mit ihrer Linken den Amorknaben bei
der Schulter. Die Göttin der Liebe hält so den unruhigen
Amorknaben zurück, der im Begriff ist, über die Brüstung
hinweg in den Raum des Betrachters zu steigen. Durchbricht

im Bildnis der Lais die fordernde Hand effektvoll
die ästhetische Grenze, kommt im Bildnis der Venus dem
Pfeil des Amor die Aufgabe zu, zugleich die Tiefe der
Brüstung zu beschreiben und den Betrachterraum zu
berühren. Hierbei nutzt Holbein wiederum den
Schlagschatten, der auf eine Lichtquelle rechts oberhalb der
dargestellten Personen zurückzuführen ist. Der im Bildnis
dargestellte Tiefenraum ist minimal, denn unmittelbar hinter
der Göttin hängt ein dunkelgrüner Vorhang. Dynamisch
bündeln sich die Falten links neben dem Kopf der Venus,
dynamisch führt eine Falte hinter dem Kopf der Venus
vorbei in die rechte obere Bildecke. Anspielungsreich
thematisieren Vorhang und Kleidung so das Ver- und das
Enthüllen.

Will man den Gesichtsausdruck der Venus präziser
beschreiben, so darf man wohl davon sprechen, dass diese
im Gegensatz zur Lais, die hoheitsvoll, ja geradezu unnahbar

erscheint, ein wenig verschmitzt wirkt. Auch die Geste
der ausgestreckten Hand ist weniger als fordernd, denn als
einladend zu verstehen.9 Noch ein weiterer Unterschied
der beiden Bilder ist zu benennen. Während man bei der
«Lais» die Inschrift erkennt, die auf der Stirnseite der
Brüstung angebracht ist, sieht man in der Venus-Darstellung
ausschliesslich von oben auf die Fläche der Brüstung, so
dass dieses Hindernis in der Darstellung der Venus erheblich

leichter zu überwinden, die Grenze zwischen Bild und
Betrachterraum erheblich durchlässiger erscheint. Denn so
einfach Amor dieses Hindernis überwinden könnte, würde
er nicht von Venus zurückgehalten, so einfach scheint die
Brüstung auch für den Betrachter überwindbar zu sein.

Ein vergleichbarer Unterschied bestimmt auch die

Gestaltung der Physiognomien beider Frauen. Im Gegensatz
zum freundlichen Gesichtsausdruck und der einladend
offenen Gestik der Venus wird die Darstellung der Lais

.¦y > T
sv

Uvy
pfSisf
i aörR" ur*

vr.

%cstM

v-A

Abb. 3 Reisläufer mit Dirne, von Urs Graf. Feder in Schwarz,
31,1 x 21,6 cm. Frankfurt, Städelsches Kunstinstitut, Inv.-Nr. 15673.

durch eine paradoxe Psychologie bestimmt. Während die

Brüstung für den Betrachter deutlich eine Grenze
markiert, leitet die bildeinwärts gerichtete Haltung des rechten
Oberarms und des Oberkörpers den Blick tiefer in den

Bildraum hinein. Während die rechte Hand der Hetäre
selbstbewusst mehr Geld fordert, wirkt ihr ebenmässiges
Gesicht mit den gesenkten Augenlidern geradezu unschuldig.

Ihre rechte Hand weist über die Brüstung in den Raum
des Betrachters, ihre linke hingegen hält den Mantel, den
sie über ihre Beine gelegt hat, so als wäre sie im Begriff
aufzustehen, um fortzugehen. Holbein ist es gelungen, einen

spannungsvollen Kontrast von Aufforderung und Abweisung,

Zurückhaltung und Selbstbewusstsein zu gestalten.

229



In der Sekundärliteratur ist darauf hingewiesen worden,
dass Holbein den Gesichtstypus der Lais ebenfalls für seine
Darstellung der sogenannten Darmstädter Madonna (Tafel
13 und Abb. 4) genutzt hat, die wohl nach 1526 entstanden
ist. Jedenfalls scheint es unter Malern nichts Ausserge -

wöhnliches gewesen zu sein, ein und denselben Typus für
ein profanes und ein christliches Sujet zu verwenden. Dieses

Vorgehen allerdings hat heftige Kritik hervorgerufen,
denn Erasmus von Rotterdam könnte Holbein vor Augen
gehabt haben, als er im «Ciceronianus» aus dem Jahre 1528
schrieb:

transportierten keine Heilswahrheit mehr, sondern träten
lediglich als idealschöne menschliche Wesen in Erscheinung.

Sucht man für die Lais nach ikonographischen
Vergleichsbeispielen, so lassen sich verschiedene Traditionslinien

benennen, die - um es mit Jan Bialostocki zu

sagen - alle auf ein und dasselbe «Rahmenthema»
hinauslaufen." Hierbei darf allerdings nicht an Darstellungen
gewöhnlicher Marketenderinnen oder ungleicher Liebhaber

gedacht werden, wie sie der Maler in seinen
Randzeichnungen zu Erasmus' «Lob der Torheit» dargestellt

"IX

¦rv

^
4

Abb. 4 Madonna des Bürgermeisters Jakob Meyer zum Hasen,
sogenannte «Darmstädter Madonna», von Hans Holbein d. J.,

wohl nach 1526, Ausschnitt. Darmstadt, Schlossmuseum.

Abb. 5 Judith mit dem Haupt des Holofernes, von Georg Pencz.

Holz, 86 x72 cm. München, Alte Pinakothek.

«Und wenn heutzutage jemand die jungfräuliche Gottesmutter

so darstellte, wie Apelles einst die Diana malte,
oder die Jungfrau Agnes in der gleichen Gestalt wie
Apelles die in der gesamten Literatur gefeierte Ana-
dyomene, wenn er der heiligen Thekla das Aussehen der
Lais gäbe: Würdest du von so einem Maler sagen, dass er
an Apelles heranreicht?»10

Der Vergleich des Philosophen stellt die Gottesmutter und
christliche Heilige profanen Frauengestalten gegenüber,
um auf die Gefahr der Beliebigkeit hinzuweisen, die
entstünde, wenn man antike und christliche Formen nicht
mehr voneinander unterscheiden könnte: Die Heiligen

hat, sondern eine ikonographische Einordnung muss der
ambivalenten Psychologie des Bildes Rechnung tragen.12

Entsprechend kann auch nicht das Attribut des Geldes die
ikonographische Deutung erhellen, sondern der scheinbare

Widerspruch von gleichzeitiger Unschuld und
Durchtriebenheit muss das Fundament jeder weiteren Interpretation

bilden, gehört doch Lais zum Rahmenthema der
unschuldig scheinenden Verführerin.

So sei pars pro toto auf eine Judith-Darstellung von
Georg Pencz (Abb. 5) verwiesen, die freilich etwas später
als Holbein zu datieren ist. Hier jedenfalls herrscht eine
ähnliche psychologische Spannung, in der die Anmut der
jungen Frau signifikant mit dem abgeschlagenen Kopf des

230



Holofernes kontrastiert wird. Das Bild wird durch eine
Diagonale verspannt, die von der linken unteren zur rechten

oberen Ecke führt. Das dramatische Schlaglicht modelliert

den Körper der jungen Frau, die ihren Kopf leicht
nach rechts neigt und mit melancholischem Ausdruck am
Betrachter vorbeischaut. Natürlich ist die Judith-Darstellung

des Nürnberger Malers, der sich deutlich an Palma
Vecchio orientiert, weitaus lasziver.13 Das offene blonde
Haar der schönen Verführerin umspielt weich ihre rechte
Schulter, das Hemd bedeckt ihren Busen nur unvollständig,

zärtlich hält sie den Knauf des Schwertes und umarmt
geradezu fürsorglich den Kopf des Holofernes. Auch hier
steht die Frau vor einem Vorhang, der auf den Ort des

vergangenen Geschehens, also das Bett des Holofernes
verweist.

Lais in der literarischen Überlieferung

Grundsätzlich wird die Gestalt der Lais unter Humanisten
so berühmt gewesen sein, dass sie als ein gängiges literarisches

Exemplum erachtet werden kann. Thomas Morus hat
ihr ein eigenes Epigramm gewidmet, in dem die Vergänglichkeit

weiblicher Schönheit zum Ausdruck kommt:

«Lais, eine alte Frau, an ihren Spiegel, aus dem Griechischen

Ich, Lais, die noch vor kurzer Zeit auf Graecia stolz
herabsah, vor deren Tür eine liebesbereite Schar junger
Männer schmachtete, weihe diesen Spiegel Venus. Wie
ich jetzt bin, will ich nicht sehen, und wie ich [einst] war,
kann ich nicht mehr sehen.»14

Diesen kritischen Stimmen von Thomas Morus und Erasmus

jedoch stehen die heiter amüsierten Zeugnisse der
antiken Literatur gegenüber. Aulus Gellius schreibt in
seinen «Attischen Nächten», dass nicht jeder Mann zur
Hetäre Lais hätte Zugang erhalten können, da sie sich ihre
Dienste mehr als fürstlich erstatten liess:

«Daher stamme jenes unter Griechen so häufig zu begegnende

Sprichwort: 'ne Seefahrt nach Korinth ist nicht für
jedermann, eben weil für jeden, der nicht zahlen konnte,
was sie forderte, der Weg nach Korinth - zur Lais -
vergeblich zu sein pflegte.»15

Selbst Demosthenes, so heisst es weiter, hätte sich
angesichts der Forderung von zehntausend Drachmen
abgewendet und gesagt: «So viel zahle ich nicht, um hinterher zu
bereuen!» Was alle Erzählungen um die berühmte Hetäre
verbindet, ist der Hinweis auf die unendliche Macht ihrer
Schönheit, der selbst die Philosophen zu erliegen drohen.

Welches Leid durch Lais in die Welt gebracht wird,
macht allerdings erst das nächste Beispiel deutlich. In den
«Erotischen Briefen» des Philostrat nämlich findet sich
eine Klage der Hetären Korinths, die sich von der Schönheit

der Lais geradezu bedroht fühlen:

«Habt ihr schon das Allerneueste gehört? Habt ihr den
Namen der neuen Hetäre vernommen? O, welch
Bollwerk ist gegen uns errichtet worden: Lais, die vom Maler
Apelles wie ein wildes Tier unter die Kandare genommen

war. Ihr armen Biester, macht eure Lustweiden zu
oder lasst euch lieber gleich begraben! Ein einziges Weib
hält jetzt ganz Griechenland in Spannung, ein
einziges!»16

Dass die schöne Korintherin allerdings nicht nur die anderen

Hetären beschäftigt, wird im nächsten Satz des Briefes
deutlich, wenn es heisst: «Lais in den Barbierstuben, Lais
in den Theatern, in den Versammlungen, in den
Gerichtssitzungen in dem Rate, überall!» Wie unendlich gross, ja
unsagbar ihre Schönheit ist, macht Philostrats überaus
gelungene Beschreibung anschaulich:

«Die Stummen winken sich ihre Schönheit zu: so wird
Lais auch für die zur Zunge, die nicht reden können.
Angezogen beut sie das köstliche Antlitz, ausgezogen
aber scheint sie ganz Gesicht zu sein, weder zu mager
noch zu dick, sondern was wir schlank üppig nennen.
Ihre von Natur lockigen, ohne Kunstmittel blonden
Haare fliessen weich über die Schulterblätter hinab. Bei
Artemis, ihre Augen sind schöner gerundet denn der
Vollmond, und die dunklen Pupillen sind pechschwarz
und das Weisse ringsum schneeweiss...»17

Dass die Schönheit und Verführungskunst dieser Frau
geradezu sprichwörtlich geworden ist, belegt auch Ovid,
der in den «Amores» eine Liebesszene beschreibt, in
welcher der Autor durch eine unbekannte Schöne verführt
wird. Aufschlussreich nun ist die Dramaturgie dieser
Szene. Der Autor hat sich, die mittlere Stunde des Tages ist
vorüber und die Dämmerung naht, bequem aufs Bett
gelegt, als eine unbekannte Schöne sich nähert, die der
schönen Lais verglichen wird und von der es heisst:

«Wollte das Kleid ihr entziehn; war leicht auch und spärlich

die Hülle, Kämpfte sie doch um den Schutz, den das

Gewand ihr noch bot,
Kämpfte indessen wie eine, der nichts am Siege gelegen;
Unschwer ward sie besiegt durch den eignen Verrat.»18

Wichtig ist, auf den topischen Charakter der Szene
hinzuweisen, der die Keuschheit als Teil einer bewussten
Verführungsstrategie inszeniert. Nahezu das gesamte inhaltliche

Spektrum der genannten literarischen Exempla findet
sich auf Holbeins bildlicher Darstellung der Lais wieder:
Sie ist versessen aufs Geld, selbstbewusst, frech, sie
erscheint keusch und unbeschreiblich schön. Mit einem Wort:
Sie ist widersprüchlich und gerade dieser Widerspruch ist
das Geheimnis ihrer Verführungskunst.

231



Leon Battista Alberti:
Tugend als Voraussetzung und Ziel der Malerei

Wie weit Holbeins Konzeption der Tafel von den gängigen
Normen klassischer Kunsttheorie entfernt ist, wird deutlich,

wenn man Leon Battista Albertis «Della Pittura» als

Folie hinzuzieht. Zu Beginn des dritten Buches schreibt der
italienische Humanist, dass sittliche Güte weitaus besser

geeignet sei, das Wohlwollen der Mitbürger zu erlangen,
als blosser Fleiss oder reine Kunstfertigkeit. Denn dieses
Wohlwollen der Mitbürger - «benevolenza di molti», wie es

im italienischen Text heisst - helfe dem Künstler, Ruhm
wie auch Geld zu erwerben.19 Folgt man darin Alberti, wird
nicht so sehr die technische Leistung des Malers bezahlt,
als vielmehr seine moralische Integrität entlohnt. Dies wird
besonders deutlich, wenn er behauptet, dass die Reichen
und Wohlhabenden einen bescheidenen und sittsamen
Künstler lieber unterstützten als einen solchen, der zwar
tüchtig in der Kunst, aber nicht tüchtig in den Sitten sei.

Um diesem Argument grösseres Gewicht zu verleihen,
beruft sich der Autor auf die Autorität der Antike, indem
er auf den griechischen Maler-Philosophen Pamphilos
verweist, bei dem vornehme Jünglinge erzogen worden seien
und ihren ersten Unterricht im Malen erhalten hätten.
Schon dieser kurze Passus aus «Della Pittura» macht deutlich,

auf welche Weise Alberti versucht, die Malerei über
das blosse Handwerk zu erheben und zu einer freien Kunst
zu stilisieren. Nur ein tugendhafter Mensch, so die
entscheidende These des Traktats, kann auch ein grosser
Künstler sein. Der daraus resultierenden Beweislast
entsprechend hat der italienische Kunsttheoretiker einen sehr
eingeschränkten Blick auf die antiken Texte zur Malerei.
Seine Rezeption der literarischen Quellen wird gleichsam
durch eine Art «Tugend-Filter» bestimmt, weshalb jene
Episode aus der Naturgeschichte des Plinius, in der berichtet

wird, dass der antike Maler Timanthes obszöne Bilder
auf kleinere Tafeln gemalt hätte, um sich durch diese «dreisten

Scherze» Erholung zu verschaffen, notwendig
unerwähnt bleiben muss. Ebenso fehlt der Hinweis auf den
Kaiser Gaius, der angesichts einer Darstellung der nackten
Helena in Wollust entbrannte. Alberti verschweigt aber
nicht nur solche manifesten Obszönitäten, schon Hinweise
auf blosse Charakterschwächen antiker Maler sucht man
bei ihm vergebens. Den arroganten, ja geradezu hybriden
Parrhasios etwa nennt Alberti zurückhaltend einen Meister

der Umrisslinie. So versteht sich fast von selbst, dass
die erotischen Gründungsmythen der Malerei allegorisch
oder historisch umgedeutet werden: Nicht die Geschichte
von der Tochter des Töpfers Butades, die den Schatten
ihres Geliebten nachzeichnet, erzählt Alberti, sondern
lediglich, dass die ersten Maler die Schatten von Menschen
nachgezeichnet hätten, und die Malerei dergestalt entstanden

sei. Ähnliches gilt für die Geschichte des Narcissus,
von der Alberti sagt, sie belege, dass die Malerei die Blume
unter den Künsten sei. An keiner Stelle von «Della
Pittura» wird der bildende Künstler, was in der antiken
Überlieferung ja durchaus üblich ist, mit seinen materiellen und

sinnlichen Bedürfnissen in Verbindung gebracht. Natürlich
hat dies nichts mit dem Unwissen dieses Autors oder
mangelnder denkerischer Stringenz zu tun, sondern mit
rhetorischem Kalkül.

In ihrer rezenten Untersuchung zur Kunsttheorie
Holbeins haben Oskar Bätschmann und Pascal Griener den
Konformitätsdruck betont, dem die Künstler der frühen
Neuzeit ausgesetzt waren, um von den Humanisten ihrer
Zeit überhaupt wahrgenommen zu werden.20 So stellten
die Anekdoten aus Plinius' «Naturgeschichte» gleichsam
eine Art Eintrittsbillett in die Gelehrtenwelt dar, das die
Künstler unter allen Umständen zu erwerben trachteten.
Darüber hinaus haben die Verfasser das Selbstbewusstsein
des Basler Malers betont, der im Gegensatz etwa zu Dürer
für seine Kunst keine Bescheidenheitstopoi nutzt, sondern
unbekümmert die Leistung seiner eigenen Malerei herausstellt.

Auch was die Lais betrifft, kann Holbeins künstlerisches

Anliegen durchaus als Provokation beschrieben
werden.

Die ehrbare Kunst der Kuppelei

Die Holbeinsche Tafel muss aus einem ganz anderen
Kunstverständnis als aus dem Albertis heraus erklärt werden.

Die bedeutendste Quelle für die Erklärung des
Bildnisses der schönen Hetäre ist nämlich der spätantike Autor
Athenaios, der in seinen «Deipnosophistai» berichtet, dass

Lais von Korinth so schön gewesen sei, dass Maler von
weither gekommen seien, um ihre Brüste und ihren vollendeten

Oberkörper zu malen. Weiter berichtet Athenaios,
dass der Maler Apelles sie entdeckt habe, als sie noch ein
Mädchen war und Wasser aus einer Quelle schöpfte. Als
der Künstler sie unmittelbar nach seiner Entdeckung zu
einem Gastmahl führt, wird er von seinen Freunden dafür
gescholten, keine professionelle Kurtisane mitgebracht zu
haben, worauf er selbstbewusst erwidert:

«Seid nicht überrascht, denn ich werde euch beweisen,
dass sie in weniger als drei Jahren eine schöne Frau sein

wird, die den Männern gefällt.»21

Man beachte, wie selbstverständlich hier für den Maler die
Rolle eines Kupplers geltend gemacht wird, dessen
Aufgabe darin besteht, der jungen Frau die grösstmögliche
Attraktivität zu verleihen, um sie dann seinen Freunden zu
präsentieren. Apelles ist ein Kuppler, der - egal ob Bilder
oder Frauen - Schönheit verkauft. Der Maler gestaltet die
Natur auf eine solche Weise, dass sie die Sinne der
Menschen reizt, er stattet sie sozusagen mit Liebreiz aus.

Unwillkürlich denkt man an die besondere künstlerische
Eigenart des Apelles, dessen Kunst sich bekanntlich durch
Liebreiz auszeichnet. So heisst es bei Plinius:

232



«Hervorragend war in seiner Kunst die Anmut, obgleich
zur selben Zeit sehr grosse Maler lebten; er bewunderte
ihre Werke und lobte sie alle, sagte aber, dass ihnen jener
eigene Liebreiz fehle, den die Griechen charis nennen;
alles übrige sei ihnen gelungen, aber darin allein komme
ihm niemand gleich.»22

Kein anderer Künstler vermag so überzeugend die
Anmut als spezifische Schönheit der Frauen darzustellen wie
Apelles.23

Glaubt man Athenaios, so hat noch ein anderer Maler
mit der antiken Hetäre Umgang: Parrhasios nämlich, von
dem es heisst, dass er kein Geheimnis daraus machte, die
Hetäre Lais auszuhalten.24 Immer wieder betont Athenaios
den epikuräischen Charakter dieses Malers, der für
gewöhnlich den folgenden Vers unter seine Bilder setzte:
«Ein Mann, der im Luxus lebt und doch die Tugend liebt,
hat diese Worte geschrieben.»25 Woraufhin ein anderer
Mann ihn korrigiert haben soll, indem er schrieb: «Wohl
eher ein Mann, der nach der luxuriösen Art der Maler
lebt.»26 Über Parrhasios wird berichtet, dass er einen
purpurfarbenen Rock, ein weisses Band und Sandalen mit
goldenen Bändern trug. Darüber hinaus sei er immer vergnügt
bei der Arbeit gewesen, so dass er sogar gesungen haben
soll, während er malte. Und so wundert es nicht, dass er
unter drei Frauen nicht bloss eine, sondern gleich alle drei
gewählt hat, da es Paris bekanntlich schlecht bekommen
sei, sich lediglich für eine entschieden zu haben. Für Athenaios

stellen Parrhasios und Apelles jenen Typus eines
Malers dar, dessen Sinnlichkeit gleichsam die Voraussetzung

seiner Kunst ist. Mehr noch: Athenaios lässt keinen
Zweifel daran, dass der souveräne Umgang mit der
Sinnlichkeit gleichermassen die Grundlage für den Genuss wie
auch für die Kunst bildet. Dies wird besonders deutlich,
wenn es bezogen auf Lais heisst, dass Parrhasios sie besitze
und nicht von ihr beherrscht werde. Kurz, der antike Maler
ist das Beispiel eines epikuräischen Menschen, der mit und
nicht gegen seine Bedürfnisse und seine Lust lebt.

Dass die Vorstellung vom Maler als Kuppler weniger
skandalös ist, als man zunächst annehmen möchte, wird in
Xenophons «Gastmahl» deutlich. Hier werden alle
Anwesenden aufgefordert, diejenige Fähigkeit zu nennen, auf
die sie besonders stolz seien, worauf Sokrates die Stirn
in würdevolle Falten zieht, um dann zu antworten: «Auf
meine Gewandtheit im Kuppeln.»27 Auf das allgemeine
Gelächter der anderen Teilnehmer des Symposions
antwortet er, dass er eine Menge Geldes verdienen würde,
wenn er von dieser Kunst Gebrauch machen würde. Wenn
Sokrates nun die Qualitäten eines guten Kupplers
definiert, weist er auf dessen Fähigkeit hin, gegenseitige
Sympathie für die- oder denjenigen zu erwecken, die er
bestrebt ist, zu verkuppeln. Ja, einem guten Kuppler könne
es sogar gelingen, selbst Städte in Freundschaft zu verbinden

oder Ehen zu stiften.28 Offensichtlich macht sich der
Sokrates des Xenophon einen Spass daraus, der vermeintlich

unehrenhaften Tätigkeit des Kupplers eine neue

Bedeutung zu verleihen: Er stiftet Harmonie und bringt
zusammen, was zusammengehört.29

Impagabilität - «Lais von Korinth»
als Allegorie der Malerei

In Holbeins Tafel wird nicht so sehr die blosse Käuflichkeit
dieser jungen Frau thematisiert, als vielmehr die Unbezahlbarkeit

ihrer Schönheit. Diese Deutung findet eine
ironische Bestätigung, wenn man auf die Darstellung der
Goldmünzen achtet, die Holbein in stark verkürzter
Malweise präsentiert. Während die übrigen Materialien sehr

genau beobachtet und differenziert wiedergegeben werden,

ist das Gold lediglich schematisch dargestellt: Dieses
Gold sieht aus wie Blech! Und so wird klar, dass sich Holbein

in der Frage der Unbezahlbarkeit der Schönheit nicht
unparteiisch verhält, sondern entschieden Stellung nimmt.
Denn je länger man auf das Bild schaut, desto billiger und
schäbiger wirkt das Geld im Verhältnis zu der verschwenderisch

schönen Gestalt der Lais. Wunderbar gelungen ist
die szenische Einbindung dieses kunsttheoretischen
Problems der Impagabilität. Betont doch die fordernde Hand
der Lais den Augenblick der Entscheidung für den
Betrachter, der entweder mehr zahlen muss oder riskiert,
dass sie aufsteht und weggeht! Dies wird klar, wenn man
beachtet, dass ihre Linke schon den Mantel ergriffen hat.
Auch der bildeinwärts führende Körper und der auf der
rechten Seite geöffnete Vorhang zeigen an, dass die junge
Frau schon im nächsten Moment verschwunden sein kann.
So gesehen scheint ihre ausgestreckte Hand nicht nur zu
fordern, sondern auch zu gebieten: Entweder man zahlt die
geforderte Summe - oder man wird gar nichts erhalten.
Womit sich Lais hier nicht anders verhält als andere
Hetären auch. So heisst es in den Hetärenbriefen des

Alkiphiron im Antwortbrief der Philumene an ihren Freier
Kriton:

«Was kann das ewige Geschreibsel und dein Jammern
frommen? Kurz und gut: fünfzig Goldstücke muss ich
haben, Briefe brauche ich nicht. Liebst du mich, gut, so
beschenke mich; bist du aber ein Geizkragen, so lass

mich in Ruhe. Lebe wohl.»30

Dies lässt sich insofern auf die Kunst der Malerei übertragen,

als das Bild der Lais als Warnung an einen potentiellen
Käufer von Holbeins Kunst gelesen werden kann, auf keinen

Fall geizig zu sein, da ihm sonst die Schönheit dieser
Malerei auf immer verborgen bleiben wird. Jedenfalls
macht dieser Bildwitz vor allem für einen Maler Sinn, und
so kann man sich kaum vorstellen, dass es sich bei dem Bild
um ein Auftragswerk handelt. Man könnte an eine Art
Atelierscherz denken, bei dem es Holbein darum ging, sein
Können als Maler auf ironische Weise zu präsentieren. Die
Art, in der Holbein sein kunsttheoretisches Statement
formuliert, erinnert an das erasmische Stilideal des Serio-
ludere, nämlich einen ernsten Inhalt auf scherzhaft-witzige

233



Weise zu präsentieren.31 Ein Humanist wird in der Lais ein
anspielungsreiches Ensemble von Fragen und künstlerischen

Selbsteinschätzungen gesehen haben, während ein
einfacher Kunde des Malers in ihr vor allem einen Beweis
für das malerisch-technische Vermögen des Künstlers
gesehen haben dürfte.

Auch wenn Holbein in anderen Bildern auf eine Signatur
verzichtet hat, hat dies im Fall der Lais einen besonderen
Sinn. Denn die Frage nach dem Urheber des Werkes führt
notwendig zu der Antwort, dass es Apelles, der «Schöpfer»
der Lais, ist, dem wir dieses Bild verdanken. Der Betrachter

soll erkennen, dass er es mit dem grössten Maler seiner
Zeit zu tun hat. Ein weiterer Grund übrigens, den Künstler
angemessen zu bezahlen und ihn nicht durch einen zu
geringen Preis zu beschämen.

Gleichzeitig behauptet das Bild die Überlegenheit der
sinnlich-wahrnehmbaren Schönheit vor der diskursiven
Sprache. Denn dass es sich bei der Tafel der Lais um das

Werk eines Apelles redivivus handelt, soll man nicht lesen,
sondern man muss es erkennen. Hierbei ist das Sehen
nicht lediglich das Mittel, sondern das eigentliche Ziel der
Erkenntnis. Aber es geht Holbein nicht wirklich um den
Paragone als Wettstreit der Künste, konkurriert er doch
nicht wirklich mit den Literaten, als vielmehr mit den
Philosophen und ihren Begriffen. Der Liebreiz dieser jungen

Frau, so scheint es im Bild ausgedrückt, ist nur im
Modus des Sichtbaren erfahrbar. In anekdotischer Form
kann man diesen behaupteten Vorrang des Sehens ebenfalls

dem Text des Athenaios entnehmen. Unmittelbar
folgend auf jenen Passus, der beschreibt, dass Apelles der
eigentliche Entdecker der Lais gewesen sei, findet sich ein
Hinweis auf Sokrates, der über die Schönheit einer Hetäre
gesagt haben soll, dass es nicht möglich sei, sich von ihr
einen Begriff zu machen. Wodurch deutlich wird, dass die
wirkliche Schönheit jenseits der diskursiven Sprache
beginnt und der unmittelbaren Anschauung vorbehalten
bleibt. «Wir müssen gehen und uns diese Frau anschauen»,
sagt Sokrates, «weil es nicht möglich ist, ihre Schönheit
lediglich nach dem Hören-Sagen zu beurteilen.»32

Aus dieser Interpretation des Bildes ergeben sich auch

Konsequenzen für die Deutung der «Venus». Auch in seiner

Darstellung der Göttin der Liebe geht es Holbein um
die Macht der Malerei im Sinne der überwältigenden
Macht sinnlicher Schönheit. So sind sowohl der Pfeil des

Amorknaben, als auch der direkte Blick der Venus Metaphern

des Sehsinns. «Jede Liebe», so heisst es bei Ficino,
«also beginnt mit dem Anschauen.» Denn allein dem
Sehen ist es zu verdanken, dass man sich verliebt und die
Ratio von der Sinnlichkeit überwunden wird:

«Ist es demnach zu verwundern, dass, wenn das geöffnete
und mit Aufmerksamkeit fest auf jemand gerichtete
Auge nach den Augen des Beschauers die Pfeile seiner
Strahlen schnellt, es zugleich mit diesen, welche das

Vehikel der Lebensgeister sind, den Blutdunst ausströmt,
welchen wir Lebensgeist nennen? Von dort dringt der
giftige Pfeil in die Augen ein, und weil er vom Herzen
dessen, der ihn abschiesst, ausgeht, dringt er in das Herz
des Getroffenen [...].»33

Was Holbein in der «Venus» feiert, ist also nicht so sehr
die aufrichtige Liebe und «natürliche Schlichtheit» als
vielmehr die Macht des Sehsinns, dem die Kraft zur Fascinatio,
zur Verzauberung eigen ist.34

Den Liebreiz der schönen Hetäre kann man nicht begreifen,

sondern nur in der Anschauung erleben. Wie wenig ist

man in der Lage, den überwältigenden Eindruck angemessen

wiederzugeben. Nur in der direkten Konfrontation mit
dem Bild erhalten die Wörter ihren Sinn, immer auf dem
Weg zur eigentlichen Schönheit, der Attraktion des
Sichtbaren. Holbeins Tafel der «Lais» stellt eine Apologie
sinnlicher Verführung dar. Die Hetäre ist, wie die Schönheit
der Malerei, käuflich und bietet sich jedem an, der sie

bezahlen kann. Das heisst freilich auch, dass nur jene diese

flüchtige, immer im Weggang begriffene Schönheit besitzen

werden, die grosszügig genug sind.

234



ANMERKUNGEN

Für Hinweise und Korrekturen danke ich Andrea Schaller und
Till Borchert.

1 Noch Lynn Lawner wiederholt den Künstlermythos in ihrer
Studie zum Kurtisanenbildnis, siehe Lynn Lawner, Lives of
the Courtesans. Portraits of the Renaissance, New York 1986.
S. 89-92.

2 Siehe Paul Ganz / Emil Major. Die Entstehung des Amer¬
bachschen Kunstkabinetts und der Amerbachschen Inventare,
Basel 1907. S. 40, Inventar D.

3 Hans Reinhardt, Holbeins Venus und Lais in der Basler
Öffentlichen Kunstsammlung, in: Festschrift Werner Hager,
Recklinghausen 1966. S. 66-70. bes. S. 67-68.

4 Gaius Plinius Secundus, Naturkunde, hrsg. und übersetzt
von Roderich Konig in Zusammenarbeit mit Gerhard
Winkler, München 1978. S. 35,119.

s Hans Reinhardt (vgl. Anm. 3), S. 68.
6 Jürg Meyer zur Capellen. Hans Holbeins «Laïs

Corinthiaca», in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte 41, 1984, S. 22-34, bes. S. 32.

7 Jürg Meyer zur Capellen (vgl. Anm. 6), S. 32.
K Jürg Meyer zur Capellen (vgl. Anm. 6), S. 26-30.
9 Zum Kurtisanenbildnis allgemein vgl. Elisabeth Cropper,

On Beautiful Women: Parmigianino, Petrarchismo and the
Vernacular Style, in: Art Bulletin 58, 1976, S. 374-394.

1,1 Erasmus von Rotterdam, Der Ciceronianer oder der beste

Stil, ein Dialog, übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen
versehen von Theresia Payr, in: Erasmus von Rotterdam,
Ausgewählte Schriften. Lateinisch/Deutsch, hrsg. von Werner
Welzig, 8 Bde., Darmstadt 21990, Bd. 7, S. 2-355, bes. S. 131. -
Die letzte ausführliche Darstellung zum «Ciceronianus» gibt
Luca d'Ascia, Erasmo e l'Umanesimo romano, Firenze 1991.

11 Vgl. hierzu Jan Bialostocki, Die «Rahmenthemen» und die
archetypischen Bilder, in: Jan Bialostocki, Stil und
Ikonographie, Köln 1981, S. 144-160.

12 Vgl. Alison G. Stewart, Unequal Lovers. A Study of Unequal
Couples in Northern Art, New York 1978, S. 63. - Zur
Sozialgeschichte der «Ungleichen Liebhaber» vgl. Natalie Zemon
Davies, Humanismus, Narrenherrschaft und die Riten der
Gewalt. Gesellschaft und Kultur im frühneuzeitlichen Frankreich,
Frankfurt am Main 1987, S. 106-136, bes. S. 118.

11 Zur stilistischen Einordnung dieser Arbeit im Gesamtwerk
siehe: Catalogo completo dell'opera grafica di Georg Pencz, a

cura di David Landau, Milano 1978, S. 21.
14 Thomas Morus, Epigramme, übersetzt, eingeleitet und

kommentiert von Hans P. Heinrich, Düsseldorf 1983, S. 88.
13 Aulus Gellius, Attische Nächte, Frankfurt am Main 1988,

S. 155-156.
16 Philostratos, Erotische Briefe nebst den Hetärenbriefen des

Alkiphron. hrsg. von Paul Hausmann, Frankfurt am Main
1989. S. 137. Philostrat weiss ausserdem zu berichten, dass sich
Lais gleichermassen den Verliebten und den Nichtverliebten
hingibt.

17 Philostratos (vgl. Anm. 16), S. 137.
18 Ovid, Liebesgedichte. Lateinisch und deutsch von Walter

Marg und Richard Harder, München 61984.1, 5.

19 «(...) et niuno dubita la benevolenza di molti molto all'artefice
giovare a lode insieme at al guadagnio.» [Leone Battista
Alberti], Della Pittura di Leon Battista Alberti libri tre, in:

Leone Battista Albertis kleinere kunsttheoretische Schriften,
hrsg. von Hubert Janitschek, Wien 1877, S. 142^13. - Vgl.
allgemein: D. R. Edward Wright, Alberti. De Pictura: Its
Literary Structure and Purpose, in: Journal of The Warburg and
Courtauld Institutes 47.1984, S. 52-71.

20 Oskar Bätschmann / Pascal Griener. Holbein Apelles.
Wettbewerb und Definition des Künstlers, in: Zeitschrift für
Kunstgeschichte 57,1994. S. 626-650.

21 Athenaeus, The Deipnosphists. Books XIII-XIV 653b. With
an English Translation by Charles Burton Gulick, London
61993, Bd. 6,13,588. Später beschreibt Athenaios, dass Apelles
für sein Bild der schaumgeborenen Aphrodite die Hetäre
Phryne als Modell genutzt hätte. Ebenda, 13. 590-591. Athenaios

von Naukratis (Ägypten) ist ein griechischer Sophist aus
dem 2. Jahrhundert nach Christus. Bei den «Deipnosophistai»
handelt es sich um ein unvollständig überliefertes Werk in der
Symposionstradition. Für Holbein oder den ihn beratenden
Humanisten kommt als Quelle eine griechische Ausgabe bei
Aldus Manutius (Venedig 1514) in Betracht.

22 Gaius Plinius Secundus (vgl. Anm. 4), 35, 36, 79.
23 Vgl. immer noch Samuel S. Monk, «A Grace beyond the

Reach of Art», in: Journal of the History of Ideas 5. 1944,
S. 131-151.

24 Athenaeus (vgl. Anm. 21). Bd. 5,12, 544.
25 Athenaeus (vgl. Anm. 21). Bd. 5, 12, 543.
26 Athenaeus (vgl. Anm. 21). Bd. 5,12, 543.
27 Xenophon, Das Gastmahl. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und

hrsg. von Ekkehard Stärk, Stuttgart 1986, 3,10.
28 Xenophon (vgl. Anm. 27), 4, 64.
29 So stellt der Philosoph selbstbewusst die folgende rhetorische

Frage: «Und wenn jemand seine Schützlinge zu solchen
Menschen [denen es gelingt, sympathisch zu erscheinen, J. M.]
heranbilden könnte, dürfte er nicht zu Recht auf seine Kunst
stolz sein und zu Recht ein hohes Entgelt dafür nehmen?»
Xenophon (vgl. Anm. 27), 4, 59-60.

30 Philostratos (vgl. Anm. 16), S. 117.
31 Vgl. hierzu Edgar Wind, Heidnische Mysterien in der Renais¬

sance, Frankfurt am Main 1981, S. 255-269.
32 Athenaeus (vgl. Anm. 21), Bd. 6,13, 588. Vgl. zu dieser Epi¬

sode auch Xenophon, Erinnerungen an Sokrates. Übersetzung
und Anmerkungen von Rudolf Preiswerk, Nachwort von
Walter Burkert, Stuttgart 1985, 3,11,1.

33 Marsilio Ficino, Über die Liebe oder Piatons Gastmahl.
Lateinisch/Deutsch. Übersetzt von Karl P. Hasse, hrsg. von
Paul R. Blum, Hamburg 1984. S. 325.

,4 «Die gemeine Liebe ist Verzauberung» lautet das vierte Kapi¬
tel der siebten Rede in Ficinos Symposionskommentar. Hier
findet sich eine gänzlich materialistische Erklärung des Sich-
Verliebens als eine Art Infektionskrankheit, die durch die

Augen übertragen wird. Vgl. hierzu Valerio Marchetti,
Fascinato. «Allein der Blickwechsel verwundet», in: Hippolytus
Guarinonius im interkulturellen Kontext seiner Zeit, hrsg. von
Elmar Locher. Bozen 1995, S. 117-136.

235



ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1,2: Öffentliche Kunstsammlung. Basel (Foto: Martin Bühler).
Abb. 3: Städelsches Kunstinstitut. Frankfurt am Main.
Abb. 4: Öffentliche Kunstsammlung. Basel.
Abb. 5: Bayerische Staatsgemäldesammlungen. München.

ZUSAMMENFASSUNG

Immer wieder ist Hans Holbeins Darstellung der «Lais von
Korinth» als Allegorie der käuflichen Liebe interpretiert worden.
So wurde vermutet, dass das Bildnis der antiken Hetäre eine moralische

Ermahnung habe geben sollen. Im Gegensatz dazu versucht
die vorliegende Deutung, die kunsttheoretische Dimension des
Bildes in den Vordergrund zu stellen. Einen ersten Anhaltspunkt
hierfür bietet die literarische Überlieferung, die davon spricht,
dass die korinthische Hetäre die Geliebte des berühmten Malers
Apelles gewesen sei.

RESUME

On a souvent interprété la toile de Hans Holbein «Laïs de
Corinthe» comme une allégorie de l'amour vénal. Selon ce point
de vue. le portrait de l'hétaïre était ainsi supposé contenir une
réprimande morale. En revanche, l'interprétation présente part
d'une perspective complètement différente, s'attachant tout
d'abord à mettre en évidence la tradition littéraire selon laquelle la
prostituée corinthienne aurait été la maîtresse du célèbre peintre
Apelle.

RIASSUNTO

La raffigurazione di «Laide di Corinto» di Hans Holbein è stata
ripetutamente interpretata quale allegoria del meretricio. Per cui è

stato ritenuto che la raffigurazione dell'antica etera avesse dovuto
rappresentare un richiamo morale. Per contro l'interpretazione
presente tenta di sottolineare la dimensione teorico-artistica del
dipinto. Un primo punto di riferimento viene offerto dalla tradizione

letteraria, secondo la quale l'etera di Corinto è stata l'amante
del famoso pittore Apelle.

SUMMARY

Hans Holbein's representation of "Lais of Corinth " has frequently
been interpreted as an allegory of prostitution. It has been
suggested that the likeness of the ancient hetaera was intended as

a moral admonition. The present study emphasises the art
theoretical aspect of the painting, beginning with the literary reference
to the Corinthian hetaera as the mistress of the famous painter
Apelles.

236


	Von der Verführung der Sinne : eine neue Deutung von Hans Holbeins "Lais von Korinth" in der Öffentlichen Kunstsammlung Basel

