Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 55 (1998)

Heft: 2-4: Hans Holbein der Jingere

Artikel: Von der Verfuhrung der Sinne : eine neue Deutung von Hans Holbeins
"Lais von Korinth" in der Offentlichen Kunstsammlung Basel

Autor: Muller, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der Verfiihrung der Sinne

Eine neue Deutung von Hans Holbeins «Lais von Korinth»
in der Offentlichen Kunstsammlung Basel

von JURGEN MULLER

Hinter einer Briistung, auf der eine Handvoll Goldmiinzen
liegen, sitzt eine junge Frau (Tafel 12 und Abb. 1). Sie
streckt ihre rechte Hand dem Betrachter entgegen. Auf der
Stirnseite der Briistung findet sich ein Schriftzug in klas-
sischer Capitalis. Dieser nennt die Identitdt der dargestell-
ten Person und das Entstehungsdatum des Bildes: «Lais
Corinthiaca 1526». Das ovale und regelmissig geformte
Gesicht der beriihmten Hetire ist von makelloser Schon-
heit: Der kleine, aber volle Mund, die gerade Nase, die
ebenmissigen Augenbrauen, die hohe Stirn und die weisse
Haut sind geradezu vollkommen. Das Haar ist auf eine
solche Weise dargestellt, dass es wie lauter Goldfiden
erscheint.

Die Anmut dieser jungen Frau ist besonders einneh-
mend. Sie hat ihren Kopf leicht nach rechts geneigt und
ihre Lider gesenkt, so dass ihr Blick am Betrachter vorbei-
fithrt. Ebenso grazil wie vornehm hilt ihre linke Hand das
schwere blaue Tuch des Mantels. Sie tragt ein raffiniertes
Gewand, das wie die edle Verpackung fiir ein kostbares
Objekt aussieht. Ein Farbakkord von Rot, Gold-Beige und
vielfach abgestuften Weisstonen, die jeweils die Farbe ihrer
unmittelbaren Nachbarschaft aufnehmen, bestimmen die
malerische Umsetzung des Kleides. Als Hintergrund dient
dabei ein griiner Vorhang, der formal einen Komple-
mentdrkontrast zum roten Kleid bildet. Holbeins Licht-
dramaturgie dient der Illusionssteigerung. So wird die for-
dernde Geste der rechten Hand absichtsvoll durch den
scharf konturierten Schlagschatten betont — eine Art
Studie iiber die Kontingenz der optischen Erscheinung:
Je langer man auf den Schlagschatten schaut, desto beweg-
licher erscheint die Hand, die ihn verursacht. So als wire
sie im ndchsten Moment schon nicht mehr da, wo wir sie
soeben noch gesehen haben. Dem Schatten kommt die
Funktion zu, die Augenblickshaftigkeit der Szene zu beto-
nen und damit zugleich die Priasenz der dargestellten Per-
son zu steigern. Dartiiber hinaus wird die fordernde Geste
der Hand durch die auf die Fingerspitzen gesetzten Licht-
punkte besonders hervorgehoben. Es ist, als wollte uns
Holbein — wie ein guter Phinomenologe — alles, was im
Bild dargestellt ist, einmal im Licht und einmal im Schatten
zeigen, etwa die Reflexe auf den Puffarmeln des Gewan-
des, des Haares, das gleichméssig das Gesicht rahmt und
durch ein golddurchwirktes Netz gehalten wird, und des
Gesichts selbst, dessen linke Hilfte hell beleuchtet ist,
wihrend die gegeniiberliegende leicht verschattet er-
scheint und die Kontur stirker hervorgehoben ist.

Fiir Egon Verheyen

Holbeins Tafel misst Hohe vor Breite gerade einmal
35,6 x26,7 cm. Der pyramidale Aufbau der Komposition
und der starke Illusionismus der Darstellung bewirken
einen Grad von Monumentalitit, der mit der tatsédchlichen

Abb. 1

Lais Corinthiaca, von Hans Holbein d.J., 1526, Holz,
35,6 x26,7 cm. Basel, Offentliche Kunstsammlung, Inv.-Nr. 322.

Bildgrosse kontrastiert. Das Format erzwingt die Nihe des
Betrachters zum Bild, legt nahe, dass man die Tafel in die
eigenen Hinde nimmt, um die technische Brillanz des
Kiinstlers studieren und die emailartige Wirkung und

227



Leuchtkraft des Bildes bewundern zu kénnen. Also noch
vor der Erkenntnis des ikonographischen Sachverhalts
stellt sich dem Betrachter die Frage, ob es sich bei Holbeins

Abb.2  Venus und Amor, von Hans Holbein d. J., um 1525 (?).
Holz, 34,5x26 cm. Basel, Offentliche Kunstsammlung, Inv.-Nr.
323.

Tafel um eine kunsttheoretische Ausserung handelt, ein
sogenanntes Kabinettstiick als Ausweis iiberlegener Tech-
nik.

Die frithe Holbein-Forschung hat in der «Lais» die
Geliebte des Malers erkennen wollen.! Grundlage fiir die
These von der Geliebten bot das Inventar der Familie
Amerbach, in deren Sammlung sich das Gemilde am Ende
des 16. Jahrhunderts befand. In diesem Verzeichnis wird
das Bild mit einem weiblichen Mitglied der Familie Offen-
burg in Verbindung gebracht: «Zwei tifelin doruf eine
Offenburgin conterfehet ist, uf eym geschrieben Lais

228

Corinthiaca, die ander hat ein kindlin by sich H. Holb.
beide, mit Olfarben und in ghiissen.»®> Als mogliche
Geliebte Holbeins kamen zwei Frauen der Basler Patrizier-
familie in Betracht: Magdalena Offenburg oder deren
Tochter Dorothea, die zumindest zeitweise ein liederliches
Leben gefiihrt haben soll. Doch ist man heute der Ansicht,
dass es sich bei dieser Annahme um eine Kiinstlerlegende
handelt.? In kunsttheoretischer Hinsicht hétte man in die-
sem Zusammenhang auf eine Episode aus Plinius’ Natur-
geschichte verweisen konnen, der tiber den Maler Aurelius
berichtet, dieser habe stets die Frau gemalt, in die er gerade
verliebt war, so dass man an der Zahl seiner Bilder die Zahl
seiner Liebschaften ablesen konnte.*

Eine weiteres Problem, das die Forschung beschéftigt
hat, ist die Frage, in welchem Verhiltnis sich das Bildnis der
«Lais» zu einer Darstellung der «Venus» (Tafel 11 und
Abb. 2) durch Hans Holbein verhilt, die von nahezu iden-
tischen Ausmassen ist und deren Entstehung allgemein vor
1526 angenommen wird. Hans Reinhard hat jedoch geltend
gemacht, dass es sich bei den beiden Bildern keinesfalls um
Gegenstiicke handeln konne, da sich beide Tafeln ur-
spriinglich nicht bei dem selben Besitzer befunden haben.
Im Jahre 1580, also schon sechs Jahre vor Erstellung des
Gesamtinventars von 1586, legte Amerbach eine Liste der
Objekte an, die er von Freunden zum Geschenk erhalten
hatte. Hier nun findet sich ein Hinweis auf die «Venus».
Sein Vetter Franz Rechburger, so schreibt Amerbach, hitte
ihm die Holbeinische Tafel mit einer Frau und einem nack-
ten Knaben in einem dunkelblauen und vergoldeten
Gehéuse zum Geschenk gemacht.

Ausserdem hat Reinhardt auf eine malerische Unstim-
migkeit hingewiesen, die Holbeins Venus-Darstellung
aufweist: So wiirde der linke Arm der Dargestellten unmo-
tiviert enden, miisste er doch eigentlich iiber die Schulter
des kleinen Amor hinausweisen. Fiir den Basler Kunst-
historiker lag deshalb die Vermutung nahe, dass schon die
«Venus» eine «Lais» hétte werden sollen. Dem wider-
spricht Jiirg Meyer zur Capellen in seiner Studie zur «Lais
Corinthiaca» und legt dar, dass sich die Bilder — obwohl
unabhingig voneinander in Auftrag gegeben — erst im
Gegeniiber erschliessen wiirden. Wihrend «Lais» die kduf-
liche Liebe zum Thema habe und ein Sinnbild kéuflicher
Lust darstelle, stehe «Venus», die als «liebende Frau vol-
liger Lauterkeit» ausgewiesen sei und sich dem Betrachter
in «natiirlicher Schlichtheit» offenbare, fiir die wahre
Liebe. Im Rahmen seiner Deutung hat Meyer zur Capel-
len auf eine Federzeichnung von Urs Graf (Abb. 3) verwie-
sen, in der ein Landsknecht einer Dirne Geld anbietet, so-
wie eine Darstellung eines ungleichen Paares von Hans
Baldung Grien hinzugezogen, um den ikonographischen
Kontext der kiuflichen Liebe zu bezeichnen, in dem
Holbeins «Lais» gelesen werden miisse. Dem vermuteten
humanistischen Auftraggeber werde in gelehrtem Ge-
wande eine moralische Ermahnung gegeben.” Dariiber hin-
aus hat Meyer zur Capellen deutlich machen kénnen, dass
wir es bei der Lais weniger mit dem Portrit einer wirkli-
chen Person zu tun haben als vielmehr mit einem Typus.®



Im Anschluss an die genannten Interpreten stellt sich
nun aber die Frage, warum Holbein soviel malerische Bril-
lanz und handwerkliche Miihe verwendet, wenn es sich bei
dem Bild lediglich um eine Warnung vor kiuflicher Liebe
handelt? Man darf wohl mit Recht vermuten, dass es fiir
Holbeins «gemalte Verfithrung» eine iiberzeugendere Er-
klarung geben muss.

Malerei als Verfithrungskunst

Meines Erachtens haben weder Reinhardt noch Meyer zur
Capellen hinreichend den erzéhlerischen Gehalt der bei-
den Tafeln beachtet, weshalb die folgende Interpretation
mit der Frage der Betrachteransprache zu beginnen hat.
Jedes der beiden Bilder funktioniert im Sinne einer Rol-
lenzuweisung und macht das Begehren des ménnlichen
Betrachters zum Thema. Wir befinden uns diesseits der
gewiinschten Objekte, deren Erreichbarkeit hochst unter-
schiedlich erscheint. Im Gegensatz zur Lais schaut Venus
dem Rezipienten in die Augen und stellt dadurch einen
direkten Kontakt her. Sie sitzt dem Betrachter frontal
gegeniiber und fasst mit ihrer Linken den Amorknaben bei
der Schulter. Die Gottin der Liebe hélt so den unruhigen
Amorknaben zuriick, der im Begriff ist, iiber die Briistung
hinweg in den Raum des Betrachters zu steigen. Durch-
bricht im Bildnis der Lais die fordernde Hand effektvoll
die asthetische Grenze, kommt im Bildnis der Venus dem
Pfeil des Amor die Aufgabe zu, zugleich die Tiefe der
Briistung zu beschreiben und den Betrachterraum zu
beriihren. Hierbei nutzt Holbein wiederum den Schlag-
schatten, der auf eine Lichtquelle rechts oberhalb der dar-
gestellten Personen zuriickzufiihren ist. Der im Bildnis dar-
gestellte Tiefenraum ist minimal, denn unmittelbar hinter
der Gottin hédngt ein dunkelgriiner Vorhang. Dynamisch
biindeln sich die Falten links neben dem Kopf der Venus,
dynamisch fiihrt eine Falte hinter dem Kopf der Venus
vorbei in die rechte obere Bildecke. Anspielungsreich the-
matisieren Vorhang und Kleidung so das Ver- und das
Enthiillen.

Will man den Gesichtsausdruck der Venus préziser
beschreiben, so darf man wohl davon sprechen, dass diese
im Gegensatz zur Lais, die hoheitsvoll, ja geradezu unnah-
bar erscheint, ein wenig verschmitzt wirkt. Auch die Geste
der ausgestreckten Hand ist weniger als fordernd, denn als
einladend zu verstehen.” Noch ein weiterer Unterschied
der beiden Bilder ist zu benennen. Wihrend man bei der
«Lais» die Inschrift erkennt, die auf der Stirnseite der Brii-
stung angebracht ist, sicht man in der Venus-Darstellung
ausschliesslich von oben auf die Flache der Briistung, so
dass dieses Hindernis in der Darstellung der Venus erheb-
lich leichter zu iiberwinden, die Grenze zwischen Bild und
Betrachterraum erheblich durchléssiger erscheint. Denn so
einfach Amor dieses Hindernis iiberwinden konnte, wiirde
er nicht von Venus zuriickgehalten, so einfach scheint die
Briistung auch fiir den Betrachter tiberwindbar zu sein.

Ein vergleichbarer Unterschied bestimmt auch die Ge-
staltung der Physiognomien beider Frauen. Im Gegensatz
zum freundlichen Gesichtsausdruck und der einladend
offenen Gestik der Venus wird die Darstellung der Lais

Abb.3 Reisldufer mit Dirne, von Urs Graf. Feder in Schwarz,
31,1 x21,6 cm. Frankfurt, Stidelsches Kunstinstitut, Inv.-Nr. 15673.

durch eine paradoxe Psychologie bestimmt. Wahrend die
Briistung fiir den Betrachter deutlich eine Grenze mar-
kiert, leitet die bildeinwirts gerichtete Haltung des rechten
Oberarms und des Oberkorpers den Blick tiefer in den
Bildraum hinein. Wahrend die rechte Hand der Hetére
selbstbewusst mehr Geld fordert, wirkt ihr ebenmassiges
Gesicht mit den gesenkten Augenlidern geradezu unschul-
dig. Thre rechte Hand weist iiber die Briistung in den Raum
des Betrachters, ihre linke hingegen halt den Mantel, den
sie iiber ihre Beine gelegt hat, so als wire sie im Begriff auf-
zustehen, um fortzugehen. Holbein ist es gelungen, einen
spannungsvollen Kontrast von Aufforderung und Abwei-
sung, Zuriickhaltung und Selbstbewusstsein zu gestalten.

229



In der Sekundirliteratur ist darauf hingewiesen worden,
dass Holbein den Gesichtstypus der Lais ebenfalls fiir seine
Darstellung der sogenannten Darmstiddter Madonna (Tafel
13 und Abb. 4) genutzt hat, die wohl nach 1526 entstanden
ist. Jedenfalls scheint es unter Malern nichts Ausserge-
wohnliches gewesen zu sein, ein und denselben Typus fiir
ein profanes und ein christliches Sujet zu verwenden. Die-
ses Vorgehen allerdings hat heftige Kritik hervorgerufen,
denn Erasmus von Rotterdam konnte Holbein vor Augen
gehabt haben, als er im «Ciceronianus» aus dem Jahre 1528
schrieb:

transportierten keine Heilswahrheit mehr, sondern triten
lediglich als idealschone menschliche Wesen in Erschei-
nung.

Sucht man fiir die Lais nach ikonographischen Ver-
gleichsbeispielen, so lassen sich verschiedene Traditions-
linien benennen, die — um es mit Jan Bialostocki zu
sagen — alle auf ein und dasselbe «Rahmenthema» hinaus-
laufen.!" Hierbei darf allerdings nicht an Darstellungen
gewohnlicher Marketenderinnen oder ungleicher Liebha-
ber gedacht werden, wie sie der Maler in seinen Rand-
zeichnungen zu Erasmus’ «Lob der Torheit» dargestellt

Abb.4 Madonna des Biirgermeisters Jakob Meyer zum Hasen,
sogenannte «Darmstddter Madonna», von Hans Holbein d. J.,
wohl nach 1526, Ausschnitt. Darmstadt, Schlossmuseum.

«Und wenn heutzutage jemand die jungfrauliche Gottes-
mutter so darstellte, wie Apelles einst die Diana malte,
oder die Jungfrau Agnes in der gleichen Gestalt wie
Apelles die in der gesamten Literatur gefeierte Ana-
dyomene, wenn er der heiligen Thekla das Aussehen der
Lais gidbe: Wiirdest du von so einem Maler sagen, dass er
an Apelles heranreicht?»!°

Der Vergleich des Philosophen stellt die Gottesmutter und
christliche Heilige profanen Frauengestalten gegeniiber,
um auf die Gefahr der Beliebigkeit hinzuweisen, die ent-
stiinde, wenn man antike und christliche Formen nicht
mehr voneinander unterscheiden konnte: Die Heiligen

230

Abb. 5 Judith mit dem Haupt des Holofernes, von Georg Pencz.
Holz, 86 x72 cm. Miinchen, Alte Pinakothek.

hat, sondern eine ikonographische Einordnung muss der
ambivalenten Psychologie des Bildes Rechnung tragen.!?
Entsprechend kann auch nicht das Attribut des Geldes die
ikonographische Deutung erhellen, sondern der schein-
bare Widerspruch von gleichzeitiger Unschuld und Durch-
triebenheit muss das Fundament jeder weiteren Interpreta-
tion bilden, gehort doch Lais zum Rahmenthema der
unschuldig scheinenden Verfiihrerin.

So sei pars pro toto auf eine Judith-Darstellung von
Georg Pencz (Abb. 5) verwiesen, die freilich etwas spéter
als Holbein zu datieren ist. Hier jedenfalls herrscht eine
dhnliche psychologische Spannung, in der die Anmut der
jungen Frau signifikant mit dem abgeschlagenen Kopf des



Holofernes kontrastiert wird. Das Bild wird durch ecine
Diagonale verspannt, die von der linken unteren zur rech-
ten oberen Ecke fiihrt. Das dramatische Schlaglicht model-
liert den Korper der jungen Frau, die ihren Kopf leicht
nach rechts neigt und mit melancholischem Ausdruck am
Betrachter vorbeischaut. Natiirlich ist die Judith-Darstel-
lung des Niirnberger Malers, der sich deutlich an Palma
Vecchio orientiert, weitaus lasziver.!* Das offene blonde
Haar der schonen Verfiihrerin umspielt weich ihre rechte
Schulter, das Hemd bedeckt ihren Busen nur unvollstin-
dig, zdrtlich hélt sie den Knauf des Schwertes und umarmt
geradezu fiirsorglich den Kopf des Holofernes. Auch hier
steht die Frau vor einem Vorhang, der auf den Ort des ver-
gangenen Geschehens, also das Bett des Holofernes ver-
weist.

Lais in der literarischen Uberlieferung

Grundsitzlich wird die Gestalt der Lais unter Humanisten
so beriihmt gewesen sein, dass sie als ein gingiges literari-
sches Exemplum erachtet werden kann. Thomas Morus hat
ihr ein eigenes Epigramm gewidmet, in dem die Verging-
lichkeit weiblicher Schonheit zum Ausdruck kommt:

«Lais, eine alte Frau, an ihren Spiegel, aus dem Griechi-
schen

Ich, Lais, die noch vor kurzer Zeit auf Graecia stolz her-
absah, vor deren Tiir eine liebesbereite Schar junger
Minner schmachtete, weihe diesen Spiegel Venus. Wie
ich jetzt bin, will ich nicht sehen, und wie ich [einst] war,
kann ich nicht mehr sehen.» 4

Diesen kritischen Stimmen von Thomas Morus und Eras-
mus jedoch stehen die heiter amiisierten Zeugnisse der
antiken Literatur gegeniiber. Aulus Gellius schreibt in sei-
nen «Attischen Néachten», dass nicht jeder Mann zur
Hetére Lais hitte Zugang erhalten konnen, da sie sich ihre
Dienste mehr als fiirstlich erstatten liess:

«Daher stamme jenes unter Griechen so hiufig zu begeg-
nende Sprichwort: 'ne Seefahrt nach Korinth ist nicht fiir
jedermann, eben weil fiir jeden, der nicht zahlen konnte,
was sie forderte, der Weg nach Korinth — zur Lais — ver-
geblich zu sein pflegte.»'”

Selbst Demosthenes, so heisst es weiter, hétte sich ange-
sichts der Forderung von zehntausend Drachmen abge-
wendet und gesagt: «So viel zahle ich nicht, um hinterher zu
bereuen!» Was alle Erzdhlungen um die berithmte Hetiire
verbindet, ist der Hinweis auf die unendliche Macht ihrer
Schonheit, der selbst die Philosophen zu erliegen drohen.

Welches Leid durch Lais in die Welt gebracht wird,
macht allerdings erst das nédchste Beispiel deutlich. In den
«Erotischen Briefen» des Philostrat namlich findet sich
eine Klage der Hetdren Korinths, die sich von der Schon-
heit der Lais geradezu bedroht fiihlen:

«Habt ihr schon das Allerneueste gehort? Habt ihr den
Namen der neuen Hetidre vernommen? O, welch Boll-
werk ist gegen uns errichtet worden: Lais, die vom Maler
Apelles wie ein wildes Tier unter die Kandare genom-
men war. [hr armen Biester, macht eure Lustweiden zu
oder lasst euch lieber gleich begraben! Ein einziges Weib
hilt jetzt ganz Griechenland in Spannung, ein ein-
ziges!»1®

Dass die schone Korintherin allerdings nicht nur die ande-
ren Hetéren beschiftigt, wird im néchsten Satz des Briefes
deutlich, wenn es heisst: «Lais in den Barbierstuben, Lais
in den Theatern, in den Versammlungen, in den Gerichts-
sitzungen in dem Rate, iiberall!» Wie unendlich gross, ja
unsagbar ihre Schonheit ist, macht Philostrats iiberaus
gelungene Beschreibung anschaulich:

«Die Stummen winken sich ihre Schonheit zu: so wird
Lais auch fiir die zur Zunge, die nicht reden konnen.
Angezogen beut sie das kostliche Antlitz, ausgezogen
aber scheint sie ganz Gesicht zu sein, weder zu mager
noch zu dick, sondern was wir schlank tippig nennen.
Thre von Natur lockigen, ohne Kunstmittel blonden
Haare fliessen weich iiber die Schulterblétter hinab. Bei
Artemis, ihre Augen sind schoner gerundet denn der
Vollmond, und die dunklen Pupillen sind pechschwarz
und das Weisse ringsum schneeweiss...»!’

Dass die Schonheit und Verfithrungskunst dieser Frau
geradezu sprichwortlich geworden ist, belegt auch Ovid,
der in den «Amores» eine Liebesszene beschreibt, in wel-
cher der Autor durch eine unbekannte Schone verfiihrt
wird. Aufschlussreich nun ist die Dramaturgie dieser
Szene. Der Autor hat sich, die mittlere Stunde des Tages ist
voriiber und die Dammerung naht, bequem aufs Bett
gelegt, als eine unbekannte Schone sich nédhert, die der
schonen Lais verglichen wird und von der es heisst:

«Wollte das Kleid ihr entziehn; war leicht auch und spér-
lich die Hiille, Kdmpfte sie doch um den Schutz, den das
Gewand ihr noch bot,

Kiampfte indessen wie eine, der nichts am Siege gelegen;
Unschwer ward sie besiegt durch den eignen Verrat.»!®

Wichtig ist, auf den topischen Charakter der Szene hinzu-
weisen, der die Keuschheit als Teil einer bewussten Ver-
fiihrungsstrategie inszeniert. Nahezu das gesamte inhalt-
liche Spektrum der genannten literarischen Exempla findet
sich auf Holbeins bildlicher Darstellung der Lais wieder:
Sie ist versessen aufs Geld, selbstbewusst, frech, sie er-
scheint keusch und unbeschreiblich schon. Mit einem Wort:
Sie ist widerspriichlich und gerade dieser Widerspruch ist
das Geheimnis ihrer Verfiihrungskunst.

231



Leon Battista Alberti:
Tugend als Voraussetzung und Ziel der Malerei

Wie weit Holbeins Konzeption der Tafel von den gidngigen
Normen klassischer Kunsttheorie entfernt ist, wird deut-
lich, wenn man Leon Battista Albertis «Della Pittura» als
Folie hinzuzieht. Zu Beginn des dritten Buches schreibt der
italienische Humanist, dass sittliche Giite weitaus besser
geeignet sei, das Wohlwollen der Mitbiirger zu erlangen,
als blosser Fleiss oder reine Kunstfertigkeit. Denn dieses
Wohlwollen der Mitbiirger — «benevolenza di molti», wie es
im italienischen Text heisst — helfe dem Kiinstler, Ruhm
wie auch Geld zu erwerben.” Folgt man darin Alberti, wird
nicht so sehr die technische Leistung des Malers bezahlt,
als vielmehr seine moralische Integritidt entlohnt. Dies wird
besonders deutlich, wenn er behauptet, dass die Reichen
und Wohlhabenden einen bescheidenen und sittsamen
Kiinstler lieber unterstiitzten als einen solchen, der zwar
tiichtig in der Kunst, aber nicht tiichtig in den Sitten sei.
Um diesem Argument grosseres Gewicht zu verleihen,
beruft sich der Autor auf die Autoritdt der Antike, indem
er auf den griechischen Maler-Philosophen Pamphilos ver-
weist, bei dem vornehme Jiinglinge erzogen worden seien
und ihren ersten Unterricht im Malen erhalten hétten.
Schon dieser kurze Passus aus «Della Pittura» macht deut-
lich, auf welche Weise Alberti versucht, die Malerei iiber
das blosse Handwerk zu erheben und zu einer freien Kunst
zu stilisieren. Nur ein tugendhafter Mensch, so die ent-
scheidende These des Traktats, kann auch ein grosser
Kiinstler sein. Der daraus resultierenden Beweislast ent-
sprechend hat der italienische Kunsttheoretiker einen sehr
eingeschriankten Blick auf die antiken Texte zur Malerei.
Seine Rezeption der literarischen Quellen wird gleichsam
durch eine Art «Tugend-Filter» bestimmt, weshalb jene
Episode aus der Naturgeschichte des Plinius, in der berich-
tet wird, dass der antike Maler Timanthes obszone Bilder
auf kleinere Tafeln gemalt hétte, um sich durch diese «drei-
sten Scherze» Erholung zu verschaffen, notwendig uner-
wihnt bleiben muss. Ebenso fehlt der Hinweis auf den
Kaiser Gaius, der angesichts einer Darstellung der nackten
Helena in Wollust entbrannte. Alberti verschweigt aber
nicht nur solche manifesten Obszonitidten, schon Hinweise
auf blosse Charakterschwéchen antiker Maler sucht man
bei ihm vergebens. Den arroganten, ja geradezu hybriden
Parrhasios etwa nennt Alberti zuriickhaltend einen Mei-
ster der Umrisslinie. So versteht sich fast von selbst, dass
die erotischen Griindungsmythen der Malerei allegorisch
oder historisch umgedeutet werden: Nicht die Geschichte
von der Tochter des Topfers Butades, die den Schatten
ihres Geliebten nachzeichnet, erzdhlt Alberti, sondern
lediglich, dass die ersten Maler die Schatten von Menschen
nachgezeichnet hitten, und die Malerei dergestalt entstan-
den sei. Ahnliches gilt fiir die Geschichte des Narcissus,
von der Alberti sagt, sie belege, dass die Malerei die Blume
unter den Kiinsten sei. An keiner Stelle von «Della Pit-
tura» wird der bildende Kiinstler, was in der antiken Uber-
lieferung ja durchaus iiblich ist, mit seinen materiellen und

232

sinnlichen Bediirfnissen in Verbindung gebracht. Natiirlich
hat dies nichts mit dem Unwissen dieses Autors oder
mangelnder denkerischer Stringenz zu tun, sondern mit
rhetorischem Kalkiil.

In ihrer rezenten Untersuchung zur Kunsttheorie Hol-
beins haben Oskar Bétschmann und Pascal Griener den
Konformitidtsdruck betont, dem die Kiinstler der frithen
Neuzeit ausgesetzt waren, um von den Humanisten ihrer
Zeit iiberhaupt wahrgenommen zu werden.” So stellten
die Anekdoten aus Plinius’ «Naturgeschichte» gleichsam
eine Art Eintrittsbillett in die Gelehrtenwelt dar, das die
Kiinstler unter allen Umstdnden zu erwerben trachteten.
Dariiber hinaus haben die Verfasser das Selbstbewusstsein
des Basler Malers betont, der im Gegensatz etwa zu Diirer
fiir seine Kunst keine Bescheidenheitstopoi nutzt, sondern
unbekiimmert die Leistung seiner eigenen Malerei heraus-
stellt. Auch was die Lais betrifft, kann Holbeins kiinstle-
risches Anliegen durchaus als Provokation beschrieben
werden.

Die ehrbare Kunst der Kuppelei

Die Holbeinsche Tafel muss aus einem ganz anderen
Kunstverstindnis als aus dem Albertis heraus erklért wer-
den. Die bedeutendste Quelle fiir die Erkldrung des Bild-
nisses der schonen Hetédre ist ndmlich der spitantike Autor
Athenaios, der in seinen «Deipnosophistai» berichtet, dass
Lais von Korinth so schon gewesen sei, dass Maler von
weither gekommen seien, um ihre Briiste und ihren vollen-
deten Oberkorper zu malen. Weiter berichtet Athenaios,
dass der Maler Apelles sie entdeckt habe, als sie noch ein
Midchen war und Wasser aus einer Quelle schopfte. Als
der Kiinstler sie unmittelbar nach seiner Entdeckung zu
einem Gastmahl fiihrt, wird er von seinen Freunden dafiir
gescholten, keine professionelle Kurtisane mitgebracht zu
haben, worauf er selbstbewusst erwidert:

«Seid nicht tiberrascht, denn ich werde euch beweisen,
dass sie in weniger als drei Jahren eine schone Frau sein
wird, die den Ménnern gefallt.»?!

Man beachte, wie selbstverstindlich hier fiir den Maler die
Rolle eines Kupplers geltend gemacht wird, dessen Auf-
gabe darin besteht, der jungen Frau die grosstmogliche
Attraktivitit zu verleihen, um sie dann seinen Freunden zu
prisentieren. Apelles ist ein Kuppler, der — egal ob Bilder
oder Frauen — Schonheit verkauft. Der Maler gestaltet die
Natur auf eine solche Weise, dass sie die Sinne der Men-
schen reizt, er stattet sie sozusagen mit Liebreiz aus.

Unwillkiirlich denkt man an die besondere kiinstlerische
Eigenart des Apelles, dessen Kunst sich bekanntlich durch
Liebreiz auszeichnet. So heisst es bei Plinius:



«Hervorragend war in seiner Kunst die Anmut, obgleich
zur selben Zeit sehr grosse Maler lebten; er bewunderte
ihre Werke und lobte sie alle, sagte aber, dass ihnen jener
eigene Liebreiz fehle, den die Griechen charis nennen;
alles tibrige sei ihnen gelungen, aber darin allein komme
ihm niemand gleich.»?

Kein anderer Kiinstler vermag so iiberzeugend die An-
mut als spezifische Schonheit der Frauen darzustellen wie
Apelles.?

Glaubt man Athenaios, so hat noch ein anderer Maler
mit der antiken Hetdre Umgang: Parrhasios namlich, von
dem es heisst, dass er kein Geheimnis daraus machte, die
Hetéare Lais auszuhalten.?* Immer wieder betont Athenaios
den epikurdischen Charakter dieses Malers, der fiir ge-
wohnlich den folgenden Vers unter seine Bilder setzte:
«Ein Mann, der im Luxus lebt und doch die Tugend liebt,
hat diese Worte geschrieben.»” Woraufhin ein anderer
Mann ihn korrigiert haben soll, indem er schrieb: «Wohl
eher ein Mann, der nach der luxuriosen Art der Maler
lebt.»? Uber Parrhasios wird berichtet, dass er einen pur-
purfarbenen Rock, ein weisses Band und Sandalen mit gol-
denen Bindern trug. Dariiber hinaus sei er immer vergniigt
bei der Arbeit gewesen, so dass er sogar gesungen haben
soll, wiahrend er malte. Und so wundert es nicht, dass er
unter drei Frauen nicht bloss eine, sondern gleich alle drei
gewdhlt hat, da es Paris bekanntlich schlecht bekommen
sei, sich lediglich fiir eine entschieden zu haben. Fiir Athe-
naios stellen Parrhasios und Apelles jenen Typus eines
Malers dar, dessen Sinnlichkeit gleichsam die Vorausset-
zung seiner Kunst ist. Mehr noch: Athenaios lésst keinen
Zweifel daran, dass der souverdne Umgang mit der Sinn-
lichkeit gleichermassen die Grundlage fiir den Genuss wie
auch fiir die Kunst bildet. Dies wird besonders deutlich,
wenn es bezogen auf Lais heisst, dass Parrhasios sie besitze
und nicht von ihr beherrscht werde. Kurz, der antike Maler
ist das Beispiel eines epikurdischen Menschen, der mit und
nicht gegen seine Bediirfnisse und seine Lust lebt.

Dass die Vorstellung vom Maler als Kuppler weniger
skandalos ist, als man zundchst annehmen mochte, wird in
Xenophons «Gastmahl» deutlich. Hier werden alle Anwe-
senden aufgefordert, diejenige Fihigkeit zu nennen, auf
die sie besonders stolz seien, worauf Sokrates die Stirn
in wiirdevolle Falten zieht, um dann zu antworten: «Auf
meine Gewandtheit im Kuppeln.»? Auf das allgemeine
Geldchter der anderen Teilnehmer des Symposions ant-
wortet er, dass er eine Menge Geldes verdienen wiirde,
wenn er von dieser Kunst Gebrauch machen wiirde. Wenn
Sokrates nun die Qualitdten eines guten Kupplers de-
finiert, weist er auf dessen Fihigkeit hin, gegenseitige
Sympathie fiir die- oder denjenigen zu erwecken, die er
bestrebt ist, zu verkuppeln. Ja, einem guten Kuppler kénne
es sogar gelingen, selbst Stiddte in Freundschaft zu verbin-
den oder Ehen zu stiften.?® Offensichtlich macht sich der
Sokrates des Xenophon einen Spass daraus, der vermeint-
lich unehrenhaften Téatigkeit des Kupplers eine neue

Bedeutung zu verleihen: Er stiftet Harmonie und bringt
zusammen, was zusammengehort.?

Impagabilitit — « Lais von Korinth»
als Allegorie der Malerei

In Holbeins Tafel wird nicht so sehr die blosse Ké4uflichkeit
dieser jungen Frau thematisiert, als vielmehr die Unbezahl-
barkeit ihrer Schonheit. Diese Deutung findet eine iro-
nische Bestitigung, wenn man auf die Darstellung der
Goldmiinzen achtet, die Holbein in stark verkiirzter Mal-
weise prisentiert. Wihrend die iibrigen Materialien sehr
genau beobachtet und differenziert wiedergegeben wer-
den, ist das Gold lediglich schematisch dargestellt: Dieses
Gold sieht aus wie Blech! Und so wird klar, dass sich Hol-
bein in der Frage der Unbezahlbarkeit der Schonheit nicht
unparteiisch verhilt, sondern entschieden Stellung nimmt.
Denn je ldnger man auf das Bild schaut, desto billiger und
schibiger wirkt das Geld im Verhiltnis zu der verschwen-
derisch schonen Gestalt der Lais. Wunderbar gelungen ist
die szenische Einbindung dieses kunsttheoretischen Pro-
blems der Impagabilitit. Betont doch die fordernde Hand
der Lais den Augenblick der Entscheidung fiir den
Betrachter, der entweder mehr zahlen muss oder riskiert,
dass sie aufsteht und weggeht! Dies wird klar, wenn man
beachtet, dass ihre Linke schon den Mantel ergriffen hat.
Auch der bildeinwirts fithrende Korper und der auf der
rechten Seite geodffnete Vorhang zeigen an, dass die junge
Frau schon im nidchsten Moment verschwunden sein kann.
So gesehen scheint ihre ausgestreckte Hand nicht nur zu
fordern, sondern auch zu gebieten: Entweder man zahlt die
geforderte Summe — oder man wird gar nichts erhalten.
Womit sich Lais hier nicht anders verhélt als andere
Hetédren auch. So heisst es in den Hetédrenbriefen des
Alkiphiron im Antwortbrief der Philumene an ihren Freier
Kriton:

«Was kann das ewige Geschreibsel und dein Jammern
frommen? Kurz und gut: fiinfzig Goldstiicke muss ich
haben, Briefe brauche ich nicht. Liebst du mich, gut, so
beschenke mich; bist du aber ein Geizkragen, so lass
mich in Ruhe. Lebe wohl.»¥

Dies lisst sich insofern auf die Kunst der Malerei iibertra-
gen, als das Bild der Lais als Warnung an einen potentiellen
Kiufer von Holbeins Kunst gelesen werden kann, auf kei-
nen Fall geizig zu sein, da ihm sonst die Schonheit dieser
Malerei auf immer verborgen bleiben wird. Jedenfalls
macht dieser Bildwitz vor allem fiir einen Maler Sinn, und
so kann man sich kaum vorstellen, dass es sich bei dem Bild
um ein Auftragswerk handelt. Man konnte an eine Art
Atelierscherz denken, bei dem es Holbein darum ging, sein
Konnen als Maler auf ironische Weise zu prisentieren. Die
Art, in der Holbein sein kunsttheoretisches Statement
formuliert, erinnert an das erasmische Stilideal des Serio-
ludere, namlich einen ernsten Inhalt auf scherzhaft-witzige

233



Weise zu prasentieren.’! Ein Humanist wird in der Lais ein
anspielungsreiches Ensemble von Fragen und kiinstleri-
schen Selbsteinschédtzungen gesehen haben, wihrend ein
einfacher Kunde des Malers in ihr vor allem einen Beweis
fiir das malerisch-technische Vermogen des Kiinstlers ge-
sehen haben diirfte.

Auch wenn Holbein in anderen Bildern auf eine Signatur
verzichtet hat, hat dies im Fall der Lais einen besonderen
Sinn. Denn die Frage nach dem Urheber des Werkes fiihrt
notwendig zu der Antwort, dass es Apelles, der «Schopfer»
der Lais, ist, dem wir dieses Bild verdanken. Der Betrach-
ter soll erkennen, dass er es mit dem grossten Maler seiner
Zeit zu tun hat. Ein weiterer Grund iibrigens, den Kiinstler
angemessen zu bezahlen und ihn nicht durch einen zu
geringen Preis zu beschamen.

Gleichzeitig behauptet das Bild die Uberlegenheit der
sinnlich-wahrnehmbaren Schonheit vor der diskursiven
Sprache. Denn dass es sich bei der Tafel der Lais um das
Werk eines Apelles redivivus handelt, soll man nicht lesen,
sondern man muss es erkennen. Hierbei ist das Sehen
nicht lediglich das Mittel, sondern das eigentliche Ziel der
Erkenntnis. Aber es geht Holbein nicht wirklich um den
Paragone als Wettstreit der Kiinste, konkurriert er doch
nicht wirklich mit den Literaten, als vielmehr mit den
Philosophen und ihren Begriffen. Der Liebreiz dieser jun-
gen Frau, so scheint es im Bild ausgedriickt, ist nur im
Modus des Sichtbaren erfahrbar. In anekdotischer Form
kann man diesen behaupteten Vorrang des Sehens eben-
falls dem Text des Athenaios entnehmen. Unmittelbar fol-
gend auf jenen Passus, der beschreibt, dass Apelles der
eigentliche Entdecker der Lais gewesen sel, findet sich ein
Hinweis auf Sokrates, der tiber die Schonheit einer Hetére
gesagt haben soll, dass es nicht moglich sei, sich von ihr
einen Begriff zu machen. Wodurch deutlich wird, dass die
wirkliche Schonheit jenseits der diskursiven Sprache be-
ginnt und der unmittelbaren Anschauung vorbehalten
bleibt. «Wir miissen gehen und uns diese Frau anschauen»,
sagt Sokrates, «weil es nicht moglich ist, ihre Schonheit
lediglich nach dem Horen-Sagen zu beurteilen.»*

234

Aus dieser Interpretation des Bildes ergeben sich auch
Konsequenzen fiir die Deutung der «Venus». Auch in sei-
ner Darstellung der Gottin der Liebe geht es Holbein um
die Macht der Malerei im Sinne der iiberwiltigenden
Macht sinnlicher Schonheit. So sind sowohl der Pfeil des
Amorknaben, als auch der direkte Blick der Venus Meta-
phern des Sehsinns. «Jede Liebe», so heisst es bei Ficino,
«also beginnt mit dem Anschauen.» Denn allein dem
Sehen ist es zu verdanken, dass man sich verliebt und die
Ratio von der Sinnlichkeit tiberwunden wird:

«Ist es demnach zu verwundern, dass, wenn das gedffnete
und mit Aufmerksamkeit fest auf jemand gerichtete
Auge nach den Augen des Beschauers die Pfeile seiner
Strahlen schnellt, es zugleich mit diesen, welche das
Vehikel der Lebensgeister sind, den Blutdunst ausstromt,
welchen wir Lebensgeist nennen? Von dort dringt der
giftige Pfeil in die Augen ein, und weil er vom Herzen
dessen, der ihn abschiesst, ausgeht, dringt er in das Herz
des Getroffenen [...].»%

Was Holbein in der «Venus» feiert, ist also nicht so sehr
die aufrichtige Liebe und «natiirliche Schlichtheit» als viel-
mehr die Macht des Sehsinns, dem die Kraft zur Fascinatio,
zur Verzauberung eigen ist.*

Den Liebreiz der schonen Hetédre kann man nicht begrei-
fen, sondern nur in der Anschauung erleben. Wie wenig ist
man in der Lage, den tiberwéltigenden Eindruck angemes-
sen wiederzugeben. Nur in der direkten Konfrontation mit
dem Bild erhalten die Worter ihren Sinn, immer auf dem
Weg zur eigentlichen Schonheit, der Attraktion des Sicht-
baren. Holbeins Tafel der «Lais» stellt eine Apologie sinn-
licher Verfithrung dar. Die Hetédre ist, wie die Schonheit
der Malerei, kduflich und bietet sich jedem an, der sie
bezahlen kann. Das heisst freilich auch, dass nur jene diese
fliichtige, immer im Weggang begriffene Schonheit besit-
zen werden, die grossziigig genug sind.



ANMERKUNGEN

Fir Hinweise und Korrekturen danke ich Andrea Schaller und
Till Borchert.

1

o

10

Noch Lynn Lawner wiederholt den Kiinstlermythos in ihrer
Studie zum Kurtisanenbildnis, siche LyNN LAWNER, Lives of
the Courtesans. Portraits of the Renaissance, New York 1986,
S. 89-92.

Siehe PAUL GANz / EMIL MAIJOR, Die Entstehung des Amer-
bachschen Kunstkabinetts und der Amerbachschen Inventare,
Basel 1907, S. 40, Inventar D.

HANS REINHARDT, Holbeins Venus und Lais in der Basler
Offentlichen Kunstsammlung, in: Festschrift Werner Hager,
Recklinghausen 1966, S. 66-70, bes. S. 67-68.

GAIUS PLINIUS SECUNDUS, Naturkunde, hrsg. und iibersetzt
von RODERICH KONIG in Zusammenarbeit mit GERHARD
WINKLER, Miinchen 1978, S. 35, 119.

HANS REINHARDT (vgl. Anm. 3), S. 68.

JURG MEYER ZUR CAPELLEN, Hans Holbeins «Lais
Corinthiaca», in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie
und Kunstgeschichte 41, 1984, S. 22-34, bes. S. 32.

JURG MEYER ZUR CAPELLEN (vgl. Anm. 6), S. 32.

JURG MEYER ZUR CAPELLEN (vgl. Anm. 6), S. 26-30.

Zum Kurtisanenbildnis allgemein vgl. ELISABETH CROPPER,
On Beautiful Women: Parmigianino, Petrarchismo and the
Vernacular Style, in: Art Bulletin 58, 1976, S. 374-394.
ERASMUS VON ROTTERDAM, Der Ciceronianer oder der beste
Stil, ein Dialog, iibersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen
versehen von THERESIA PAYR, in: ERASMUS VON ROTTERDAM,
Ausgewiihlte Schriften. Lateinisch/Deutsch, hrsg. von WERNER
WELZIG, 8 Bde., Darmstadt 21990, Bd. 7, S. 2-355, bes. S. 131. —
Die letzte austiihrliche Darstellung zum «Ciceronianus» gibt
Luca D’ASCIA, Erasmo e I'Umanesimo romano, Firenze 1991.
Vgl. hierzu JAN BIALOSTOCKI, Die «Rahmenthemen» und die
archetypischen Bilder, in: JAN BiaLosTOCKI, Stil und Tkono-
graphie, Koln 1981, S. 144-160.

Vgl. ALISON G. STEWART, Unequal Lovers. A Study of Unequal
Couples in Northern Art, New York 1978, S. 63. — Zur Sozial-
geschichte der «Ungleichen Liebhaber» vgl. NATALIE ZEMON
DAVIES, Humanismus, Narrenherrschaft und die Riten der Ge-
walt. Gesellschaft und Kultur im friihneuzeitlichen Frankreich,
Frankfurt am Main 1987, S. 106-136, bes. S. 118.

Zur stilistischen Einordnung dieser Arbeit im Gesamtwerk
siehe: Catalogo completo dell’opera grafica di Georg Pencz, a
cura di DAVID LANDAU, Milano 1978, S. 21.

THOMAS MORUS, Epigramme, iibersetzt, eingeleitet und kom-
mentiert von HANs P. HEINRICH, Diisseldorf 1983, S. 88.
AuLus GELLIUS, Attische Nichte, Frankfurt am Main 1988,
S. 155-156.

PHILOSTRATOS, Erotische Briefe nebst den Hetiirenbriefen des
Alkiphron, hrsg. von PAUL HAUSMANN, Frankfurt am Main
1989, S. 137. Philostrat weiss ausserdem zu berichten, dass sich
Lais gleichermassen den Verliebten und den Nichtverliebten
hingibt.

PHILOSTRATOS (vgl. Anm. 16), S. 137.

OVID, Liebesgedichte. Lateinisch und deutsch von WALTER
MARG und RICHARD HARDER, Miinchen 1984, 1, 5.

19

22

24
25

27

28
29

34

«(...) et niuno dubita la benevolenza di molti molto all’artefice
giovare a lode insieme at al guadagnio.» [LEONE BATTISTA
ALBERTI|, Della Pittura di Leon Battista Alberti libri tre, in:
Leone Battista Albertis kleinere kunsttheoretische Schriften,
hrsg. von HUBERT JANITSCHEK, Wien 1877, S. 142-43. — Vgl.
allgemein: D. R. EDWARD WRIGHT, Alberti. De Pictura: Its
Literary Structure and Purpose, in: Journal of The Warburg and
Courtauld Institutes 47, 1984, S. 52-71.

OSKAR BATSCHMANN / PASCAL GRIENER, Holbein Apelles.
Wettbewerb und Definition des Kiinstlers, in: Zeitschrift fiir
Kunstgeschichte 57, 1994, S. 626-650.

ATHENAEUS, The Deipnosphists. Books XIII-XIV 653b. With
an English Translation by CHARLES BURTON GULICK, London
1993, Bd. 6, 13, 588. Spiter beschreibt Athenaios, dass Apelles
fiir sein Bild der schaumgeborenen Aphrodite die Hetére
Phryne als Modell genutzt hitte. Ebenda, 13, 590-591. Athe-
naios von Naukratis (Agypten) ist ein griechischer Sophist aus
dem 2. Jahrhundert nach Christus. Bei den «Deipnosophistai»
handelt es sich um ein unvollstindig tiberliefertes Werk in der
Symposionstradition. Fiir Holbein oder den ihn beratenden
Humanisten kommt als Quelle eine griechische Ausgabe bei
Aldus Manutius (Venedig 1514) in Betracht.

GAlIus PLINIUS SECUNDUS (vgl. Anm. 4), 35, 36, 79.

Vgl. immer noch SAMUEL S. MONK, «A Grace beyond the
Reach of Art», in: Journal of the History of Ideas 5, 1944,
S. 131-151.

ATHENAEUS (vgl. Anm. 21), Bd. 5, 12, 544.

ATHENAEUS (vgl. Anm. 21), Bd. 5, 12, 543.

ATHENAEUS (vgl. Anm. 21), Bd. 5, 12, 543.

XENOPHON, Das Gastmahl. Griechisch/Deutsch. Ubersetzt und
hrsg. von EKKEHARD STARK, Stuttgart 1986, 3, 10.

XENOPHON (vgl. Anm. 27), 4, 64.

So stellt der Philosoph selbstbewusst die folgende rhetorische
Frage: «Und wenn jemand seine Schiitzlinge zu solchen Men-
schen [denen es gelingt, sympathisch zu erscheinen, J. M.]
heranbilden konnte, diirfte er nicht zu Recht auf seine Kunst
stolz sein und zu Recht ein hohes Entgelt dafiir nehmen?»
XENOPHON (vgl. Anm. 27), 4, 59-60.

PHILOSTRATOS (vgl. Anm. 16), S. 117.

Vgl. hierzu EDGAR WIND, Heidnische Mysterien in der Renais-
sance, Frankfurt am Main 1981, S. 255-269.

ATHENAEUS (vgl. Anm. 21), Bd. 6, 13, 588. Vgl. zu dieser Epi-
sode auch XENOPHON, Erinnerungen an Sokrates. Ubersetzung
und Anmerkungen von RUDOLF PREISWERK, Nachwort von
WALTER BURKERT, Stuttgart 1985, 3, 11, 1.

MARSILIO FiciNo, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl.
Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt von KARL P. HASSE, hrsg. von
PauL R. BLuM, Hamburg 1984, S. 325.

«Die gemeine Liebe ist Verzauberung» lautet das vierte Kapi-
tel der siebten Rede in Ficinos Symposionskommentar. Hier
findet sich eine génzlich materialistische Erkldrung des Sich-
Verliebens als eine Art Infektionskrankheit, die durch die
Augen iibertragen wird. Vgl. hierzu VALERIO MARCHETTI,
Fascinato. «Allein der Blickwechsel verwundet», in: Hippolytus
Guarinonius im interkulturellen Kontext seiner Zeit, hrsg. von
ELMAR LOCHER, Bozen 1995, S. 117-136.

235



236

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2: Offentliche Kunstsammlung, Basel (Foto: Martin Biihler).
Abb. 3: Stiadelsches Kunstinstitut, Frankfurt am Main.

Abb. 4: Offentliche Kunstsammlung, Basel.

Abb. 5: Bayerische Staatsgeméldesammlungen, Miinchen.

ZUSAMMENFASSUNG

Immer wieder ist Hans Holbeins Darstellung der «Lais von
Korinth» als Allegorie der kduflichen Liebe interpretiert worden.
So wurde vermutet, dass das Bildnis der antiken Hetére eine mora-
lische Ermahnung habe geben sollen. Im Gegensatz dazu versucht
die vorliegende Deutung, die kunsttheoretische Dimension des
Bildes in den Vordergrund zu stellen. Einen ersten Anhaltspunkt
hierfiir bietet die literarische Uberlieferung, die davon spricht,
dass die korinthische Hetédre die Geliebte des berithmten Malers
Apelles gewesen sei.

RESUME

On a souvent interprété la toile de Hans Holbein «Lais de
Corinthe» comme une allégorie de I'amour vénal. Selon ce point
de vue, le portrait de I’'hétaire était ainsi supposé contenir une
réprimande morale. En revanche, I'interprétation présente part
d’une perspective completement différente, s’attachant tout
d’abord a mettre en évidence la tradition littéraire selon laquelle la
prostituée corinthienne aurait été la maitresse du célebre peintre
Apelle.

RIASSUNTO

La raffigurazione di «Laide di Corinto» di Hans Holbein ¢ stata
ripetutamente interpretata quale allegoria del meretricio. Per cui ¢
stato ritenuto che la raffigurazione dell’antica etera avesse dovuto
rappresentare un richiamo morale. Per contro l'interpretazione
presente tenta di sottolineare la dimensione teorico-artistica del
dipinto. Un primo punto di riferimento viene offerto dalla tradi-
zione letteraria, secondo la quale ’etera di Corinto ¢ stata 'amante
del famoso pittore Apelle.

SUMMARY

Hans Holbein’s representation of “Lais of Corinth™ has frequently
been interpreted as an allegory of prostitution. It has been
suggested that the likeness of the ancient hetaera was intended as
a moral admonition. The present study emphasises the art theo-
retical aspect of the painting, beginning with the literary reference
to the Corinthian hetaera as the mistress of the famous painter
Apelles.



	Von der Verführung der Sinne : eine neue Deutung von Hans Holbeins "Lais von Korinth" in der Öffentlichen Kunstsammlung Basel

