
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 55 (1998)

Heft: 2-4: Hans Holbein der Jüngere

Artikel: Hans Holbein d.Ä. und Hans Burgkmair : Alternativen in der Augsburger
Malerei um 1500

Autor: Krause, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Holbein d. Ä. und Hans Burgkmair -
Alternativen in der Augsburger Malerei um 1500

von Katharina Krause

Zwischen 1490 und 1515, dem Jahr in dem Hans Holbein
d. J. nach Basel aufbrach, waren in Augsburg kontinuierlich
über zwanzig Maler als Meister ansässig und steuerpflichtig.1

Den grössten ökonomischen Erfolg hatte unter ihnen
Ulrich Apt aufzuweisen, der als Tafel- und vor allem Wandmaler

arbeitete.2 Doch nicht er, sondern seine in finanzieller
Hinsicht weniger glücklichen Kollegen Hans Holbein

d. Ä. und Hans Burgkmair waren es, die Joachim von
Sandrart von allen augsburgischen Malern dieser Zeit in seine
Deutsche Akademie aufnahm3 und die bis heute das Bild
von der Augsburger Malerei um 1500 prägen. Der um etwa
zehn Jahre jüngere Burgkmair gilt als der modernere
Maler, als derjenige, der eine Italienreise unternahm und

wesentlich dazu beitrug, das Ornament und das Kolorit der
oberitalienischen, vornehmlich der venezianischen Malerei
in Augsburg populär zu machen. Holbein dagegen steht
als ein Kolorist eigener Art da, der zeitlebens den alten
Niederländern verpflichtet blieb. Ich möchte hier die
Differenzen zwischen den Malern in der Bandbreite ihrer
Arbeiten und in der Wahl der Vorbilder, damit einer
verschiedenen stilistischen Ausprägung, nicht nur auf den
Zufall der Biographie und der Generationszugehörigkeit
zurückführen. Vielmehr bemühten sich die Maler ganz
bewusst um Verschiedenheit, nicht nur in den stilistischen
Eigenschaften ihrer Malerei, sondern auch im Verständnis
ihrer Rolle4 als Maler.

>C

J fc

«Sr-vr, -,

m ¦)

'< EK,
' k

fi

Abb. 1 Paulsbasilika, von Hans Holbein d.Ä., 1504. Augsburg, Staatsgalerie.

Ill



Mit der wachsenden Zahl der ansässigen Meister seit
etwa der Mitte des 15. Jahrhunderts hatte die Zahl der
Aufträge, durch den Neubau von St. Ulrich und Afra und die
Versorgung aller Kirchen mit grossen Retabeln, durchaus
Schritt gehalten. Zur Übernahme von Grossaufträgen im
Bereich der Tafel- und der Wandmalerei war aber eine
Werkstattgrösse nötig, die bei weitem nicht alle Maler
aufbieten konnten. In den letzten Jahrzehnten des 15.
Jahrhunderts kam es wohl hauptsächlich deshalb zu einer
ökonomischen Aufspaltung, wobei zwischen der Spitze mit
Apt - und in einem gewissen Abstand Burgkmair, dann
Holbein - und den meisten übrigen extreme Unterschiede
entstanden.5 Die binnenstädtische Konkurrenz scheint in
Augsburg dazu geführt zu haben, dass nur der erfolgreich
sein konnte, der sich auf ein, wenn auch recht breites,
Segment aus den möglichen Aufträgen konzentrierte und der
dies mit eigenen, von den anderen zu unterscheidenden
Merkmalen verband.

Dies wurde durch das Zunftrecht ermöglicht, das

Wettbewerbsbeschränkung durch Abschliessung zu erreichen
versuchte und ein kollektives Monopol für die Handwerke
anstrebte. In den Regelungen der süddeutschen Zünfte ist
dies in genauen Beschreibungen des jeweiligen Aufgabengebiets

eines Handwerks zu fassen.6 Malerei und Bildhauerei
in Augsburg hatten mit anderen Handwerken die

Beschränkung des Wettbewerbs auf der Seite der Ausbildung,

der Arbeitskräfte, der Werbung und des Einkaufs
von Material gemeinsam.7 Ebenso konnte die Qualität des
verwendeten Materials kontrolliert werden. Im Unterschied

zu anderen Sparten aber, zumal der weitaus grösste
Teil der Arbeiten in Einzelanfertigungen auf Auftrag hin
bestand, blieb ein vergleichsweise grosser Spielraum im
Bereich derjenigen Qualitäten, die die Kunstgeschichte mit
Hilfe der italienischen Kunsttheorie als Erfindung und Stil
(Manier) zu bezeichnen gelernt hat." Im Verein mit der
Grösse der Stadt, der Vielfalt der Auftraggeber - Bischof,
Domkapitel, Konvente, patrizische Familien und der Hof
Maximilians I. - und der Grösse des Absatzgebiets hat das
Zunftrecht künstlerische Innovation und Diversifikation
als die einzig mögliche Form des binnenzünftigen
Wettbewerbs gefördert. Diese Situation hat die Konkurrenz
zwischen Holbein und Burgkmair provoziert.

Ich kann mich hier auf die Frage nach den Niederlanden
und nach Oberitalien als Hintergrund der beiden
Augsburger Maler beschränken, denn beide blieben gegenüber
dem Vorbild Dürer erstaunlich resistent. Auch nach den
Aufenthalten dieses Malers in Augsburg9 wird dessen
Kunst von Holbein und Burgkmair noch eine Zeitlang
ignoriert. Zur Deutung bietet sich nur an, dass die Maler
und ihre Auftraggeber Augsburg eher im Wettstreit mit
den beiden ausserdeutschen. ökonomischen und kulturellen

Zentren des Reichs zu sehen wünschten als mit einer
gleichrangigen süddeutschen Reichsstadt.

Die Quellenlage zu Holbein und Burgkmair ist gleichermassen

dürftig.1" So ist beider Lehrmeister nicht durch
zünftige Quellen belegt. Von Anfang an aber bestehen
Unterschiede im Figurenstil und im Kolorit, die auf einen

jeweils anderen Lehrmeister oder auf andere Reiseziele
schliessen lassen. Holbein beweist schon in seinen ersten
Arbeiten grosse Vertrautheit mit den Werken der Niederländer,

insbesondere der Genter Malerei des Hugo van der
Goes und dessen Nachfolgern. Die zierlichen Frauen und
die eher schwerfällig proportionierten Männer sind in
dieselben, in lange Faltenzüge drapierten, auf dem Boden
nachschleppenden Gewänder gehüllt." Das Kolorit hat
schon Ernst Strauss als eine Abwandlung altniederländischer

Farbigkeit analysiert.12 Manches, wie die mit roter
oder grüner Lüsterfarbe überzogenen Scheibennimben, ist
Holbeins eigene Erfindung.13 Hier versucht er, die grossen
glänzenden Goldflächen in das dunkler gestimmte Kolorit
der Tafelmalerei einzufügen.

Burgkmair dagegen versieht seine Figuren schon im
Holzschnitt der 90er Jahre mit Gewändern aus steiferem
Stoff, die in eckigen Knicken vom Körper abstehen und der
Figur, bei aller Schlankheit, mehr Volumen geben. Hier
mögen Erfahrungen mit Schongauerischem, sei es mit
Martin selbst oder mit Ludwig, der seit 1486 Augsburger
Bürgerrecht hatte, eine gewisse Rolle spielen; in Anbetracht

eines von der Forschung einmütig akzeptierten
Lehrverhältnisses bei Martin Schongauer bleibt die stilistische

und motivische Verwandtschaft aber bemerkenswert
allgemein.14 Burgkmair steigert in den ersten überlieferten
Tafelbildern die Trennung von Gewand und Figur, wobei
die Standfestigkeit der Figuren im perspektivisch konstruierten

Raum zunimmt. Das Kolorit ist zunächst lokalfarbig
hell, sofern nicht in der dunkelgrundigen «Petersbasilika»
(1501) teilweise eine Reaktion auf Holbeins Tafeln spürbar
wird.

Aus den erhaltenen Werken und aus den Quellen zu
beiden Malern können weitere Unterschiede festgestellt
werden: Holbein hat als selbständiger, signierender Maler
rund zehn Jahre Vorsprung vor Burgkmair, der eine Art
Wunderkind gewesen sein muss. Holbein gewinnt als

Auftraggeber die Benediktiner von St. Ulrich und Afra für
sich, und die grossen Konvente und Pfarreien in Augsburg
und andernorts werden ihm die einträglichsten Bestellungen

zukommen lassen.

Burgkmair gewinnt als Auftraggeber den Bischof und
den Kaiser. Zu seinen frühesten bekannten Arbeiten
gehören Entwürfe für Holzschnitte, und er wird immer wieder

als Reisser für den Holzschnitt tätig sein. Diese
druckgraphische Technik ist das wichtigste Medium für die
Augsburger Humanisten um Peutinger und schliesslich für
die grossen Publikationsprojekte Maximilians L, von
denen Holbein, der sich dem Holzschnitt nur im Ausnahmefall

widmet, sich durch Mangel an Praxis ausschliesst.
In der Bandbreite der Aufgaben treffen sich die Maler

bei den Porträts, den Madonnen für die private Andacht
und bei den Retabeln für Nebenaltäre. Während sie in den
Extremen der Skala - grossen Retabeln auf der einen,
Druckgraphik auf der anderen Seite - einander das Feld
überlassen und das dritte, die Wandmalerei, einem dritten
- Apt - einräumen, gibt es bei den kleineren Bildtafeln
Gelegenheit zur direkten Konkurrenz: Sie ist insgesamt

12



dreimal bezeugt: bei den Basilikatafeln für das Kathari-
nenkloster 1499-1504, bei einem Allerheiligenretabel für
dasselbe Kloster 1507 und bei der Tafel für den Hochaltar
des Doms 1509.

Von 1499 an entstanden für den neu erbauten Kapitelsaal

des Dominikanerinnenklosters sechs Tafeln, die die
römischen Hauptkirchen abbilden.15 Die Tafeln wurden
von Nonnen des Klosters gestiftet. Sie bezogen sich auf das

Ablassprivileg Innozenz' VIII. von 1487, das den Nonnen
ermöglichte, den sonst beim Besuch der römischen Kirchen
gewährten Ablass auch in ihrem Kloster zu gewinnen. Der
Stolz auf dieses Privileg erhielt durch das bevorstehende
Jubeljahr von 1500 gewiss neue Nahrung. Die Aufteilung
der spitzbogigen Tafeln in Felder und deren Nutzung für
ein Programm sind nicht ganz einheitlich. Es ist daher
anzunehmen, dass zu Beginn der Arbeit - mit Holbeins
Marientafel - der Auftrag nicht für alle Bilder in gleicher
Weise festgelegt wurde. Sämtliche Tafeln zeigen das Bild
einer der römischen Kirchen, im obersten Feld sind die
Krönung Mariens und Szenen aus der Passion Christi
dargestellt. Auf den seitlichen Bildfeldern sind Heilige oder
Szenen aus Heiligenleben zu sehen, deren Programm
vermutlich die jeweilige Stifterin bestimmte. Mit drei Tafeln,
der «Petersbasilika» von 1501, der «Johannesbasilika» von
1502 und der «Hl. Kreuzbasilika» von 1504 hat Burgkmair
das Übergewicht über Holbein, der nur zwei Bilder malte,
die «Marienbasilika» 1499 und die «Paulsbasilika» 1504.
1502 - in dem Jahr, in dem Holbein den Kaisheimer Altar
vollendete und vielleicht für andere Arbeiten nicht zur
Verfügung stand - malte der Monogrammist L. F. auf einer
Tafel die fehlenden Hauptkirchen «S. Lorenzo und S.

Sebasüano». Holbeins und Burgkmairs Tafeln von 1504 hatten
in der Priorin des Klosters, Veronika Welser, eine gemeinsame

Auftraggeberin. Sie seien hier stellvertretend für den

ganzen Zyklus untersucht.
Die heute an den Seiten beschnittene «Paulsbasilika»

(Abb. 1) Holbeins zeigte auf ursprünglich sechs Feldern die
Lebensgeschichte des Apostels Paulus, die Dornenkronung

Christi sowie Wappen und Porträt der Stifterin Veronika

Welser. Die Felder sind durch aufgemaltes, vergoldetes

Masswerk und Rahmenleisten voneinander getrennt;
auf dem Rahmen war im 17. Jahrhundert eine ausführliche
Signatur Holbeins zu lesen. Die fünf Felder der unteren
Zone zeigen hinter der Masswerkrahmung eine durchgehende,

von Bauten rechts und links eingefasste Landschaft,
in die auch das Wappen und das Bildnis der Stifterin einbezogen

waren. Dieses Verfahren hat Holbein zuvor
angewendet, wo es irgend möglich war, und er wird es noch
am Sebastiansaltar von 151616 vorführen. Die Erzählfolge
gehorcht zum einen der Leserichtung, von hinten nach

vorn und von links nach rechts, zum anderen ist sie auch
den Anstrengungen um Symmetrie der gesamten Tafel und
um Akzentuierung der Ereignisse aus dem Leben des Apostels

unterworfen. So setzt die Geschichte mit der Bekehrung

Pauli ein, hebt dann im Vordergrund links seine Taufe
durch Ananias hervor. Eine chronologisch anschliessende
Szene, die Flucht aus Damaskus, ist dagegen ganz rechts zu

sehen, wo sie sich, im Pendant zum gefangenen Apostel
links, unterbringen liess. Taufe, Martyrium, Abschied der

Apostel und Echtheitsbeweis der Kopfreliquie sind im
Vordergrund der Tafel besonders betont. Der Akzent liegt so
auf der Rolle der Kirche, für Leben und Verehrung des

Heiligen, sei es im Sakrament der Taufe, sei es in der

Beglaubigung seiner Reliquien durch Papst, Patriarchen,

IUI TU 3Z7K? Ä*

a nm t\r\ nt\ n n fl

rmrmn
V

§

s

s:

N
S

.T4
>i

SÇX)MS>

Abb. 2 Thais, anonymer Holzschnitt, in: Terenz. Eunuchus.
gedruckt bei Conrad Dinckmut. Ulm 1486.

Kardinal, Domherr, Bischof, Diakon und Ordensangehörige.

Bestätigt wird auf diese Weise auch der Bericht
über das Martyrium: der Abschied der Apostel, die am
selben Tag hingerichtet wurden, das dreimalige Aufspringen
des Hauptes, das dreimalige Ausrufen des Namens Jesu,
das Entspringen dreier Quellen, die in den Pilgerführern
des 15. Jahrhunderts in S. Paolo alle tre Fontane bei Rom
erwähnt sind.17 Durch die Aufreihung auf der Mittelachse
des Bildes werden das Zeugnis des Apostels für den von
ihm im Tod wundersam angerufenen Jesus, der an der

113



PI
ES

:*MTi
3£?< ^SSFZ

Sì

I »f

Abb. 3 Hl. Kreuzbasilika, von Hans Burgkmair, 1504. Augsburg, Staatsgalerie.

Spitze der Tafel als dornengekrönter König erscheint, also
Zeugnis und so Bezeugter, anschaulich aufeinander bezogen.

Dazwischen wird Platz freigehalten für das Lehr- und
Predigtamt des Heiligen. In gezieltem Anachronismus predigt

Paulus in seiner inschriftlich so bezeichneten Basilika,
unter seinem eigenen Standbild, vor einem durch
rundbogige Doppeltafeln als jüdisch gegebenen Altar. Holbeins
Tafel ist die einzige aus der Serie, auf der die römische
Basilika nicht als Ziel zeitgenössischer Pilger wiedergegeben

ist. Das Bild der Kirche bindet Holbein in den Lebensweg

des Apostels ein. Die vierzehn Stationen dieses
Lebens werden in der Verteilung auf die drei Bildfelder zu
einer Vergegenwärtigung aller, insbesondere aber der
römischen Gnadenstätten, die der stationären, auf das

Augsburger Kloster beschränkten Pilgerfahrt in der
Anschauung zugänglich gemacht werden.

Holbein veränderte in der «Paulsbasilika» sein
Verfahren, das Interesse der Betrachter, besonders der
Betrachterinnen, der Dominikanerinnen im Kapitelsaal von
St. Katharina, am Gegenstand seines Bildes wachzurufen
und anzuhalten. In den zuvor entstandenen Retabeln hatte
er sich in aussergewöhnlichem Mass um Echtheitsbeweise
bemüht, indem er die Umstände biblischer Szenen mit
beinahe antiquarischer Sorgfalt rekonstruierte.18 Die Figuren

der «Paulsbasilika» sind dagegen, mit Ausnahme der Apostel

selbst, modisch aktualisiert, soweit, dass Holbein in der
«Taufe» das burgundische Hofkleid der Dame im Profil,
die er Rogiers Columbaaltar verdankt, mit einer jüngeren,
kugelförmigen Haube kombiniert.19 Es bedeutet daher keinen

Bruch im Modus der Darstellung, wenn zahlreiche
Köpfe nach Modellen studiert sind und der Maler mit
seinen Söhnen - zur Signatur des Bildes wie als Zeuge des

Ereignisses selbst - ins Bild tritt. Zwar hat er dem Apostel
andere Zeitgenossen als Paten zugesellt und hält einen
gewissen Abstand vom Taufbecken; doch weist er, aus dem
Bild herausblickend und damit Aufmerksamkeit weckend,
seine Söhne und das Publikum des Bildes auf den Täufling
hin. Vergleichsweise schwach im Effekt und traditionell ist
dagegen das Verfahren, die Stifterin auf abgetrenntem
Bildfeld, wenn auch in derselben Landschaft, mit ihrer
Bitte um Barmherzigkeit unterzubringen. Gleichmut und
ungezielter Blick derartiger Stifterfiguren werden wohl
richtig als Anzeichen dafür gedeutet, dass ihnen das dargestellte

Ereignis wie vor dem inneren Auge, als Vision,
erscheine.20 Dies mag auch für die vornehme Priorin der
Dominikanerinnen zutreffen.

Ganz und gar anwesend ist dagegen die hl. Thekla, die
prominenteste Zuhörerin bei der Predigt des Apostels. Sie

114



sitzt mitten im Bild und kehrt den Szenen im Vordergrund
und dem Betrachter den Rücken zu. Einander den Rücken
zuwendende Figuren sind ein altes Mittel, um in
Bilderstreifen oder im Simultanbild die Grenzen der Szenen zu
markieren. Holbein überträgt dieses Verfahren hier auf
seine in die Tiefe des Bildraums entwickelte Vita des Apostels.

Er ist auch keineswegs der erste, der eine Hauptfigur
als Rückenfigur präsentiert, und zwar so, dass ihr Gesicht
ganz unsichtbar bleibt. In ähnlicher Weise lässt der
unbekannte Entwerfer des Ulmer «Terenz» von 1486 im «Eunu-
chus» Thais die Tür ins Bild und Haus hinein öffnen
(Abb. 2).21 Thekla ist indes nicht nach der Vorlage
übernommen, sondern, wie schon oft betont wurde, neu am
Modell beobachtet.22 Vor allem erhält sie durch ihre
zentrale Position im Bild ein gänzlich verschiedenes Gewicht:
Sie ist Modell für das konzentrierte Zuhören und vertritt in
dieser Eigenschaft die Betrachterinnen. In ihrer unversehrten

Schönheit ist sie im Bild isoliert, bleibt unberührt von
den fiesen, Zähne zeigenden Henkern. Wer sie jedoch
erreichen will, muss die Barriere von Leichnam und
Blutstrahl überwinden. Extreme Gegensätze werden so unmittelbar

nebeneinandergesetzt, die Ruhe der Thekla gegen
das wehende Haar des Schergen, der Petrus an der Kette
davonzerrt, dessen zähnefletschende Grimasse gegen das
verhaltene Weinen der Apostel. Spannung wird durch die
in der Mimik sichtbaren Emotionen hervorgerufen, nicht
durch dichtes Drängen der Figuren auf der Tafel, durch
ausfahrende Bewegung und eine Fülle an Details.

Burgkmair hat die «Paulsbasilika» in wenigstens drei
Federzeichnungen studiert, einer Skizze der gesamten
Tafel und zwei sorgfältigen Wiedergaben der seitlichen
Szenen.23 Die Skizze entspricht in den Farbangaben und
dem erzählerisch signifikanten, ikonographischen Bestand
exakt dem Gemälde, weicht aber in vielen Punkten der
Figurenkomposition vom Gemälde ab. Zudem sind die
Szenen deutlicher geschieden, Vorder- und Hintergrund
weit voneinander abgesetzt. Da dies die von Holbein
erzeugte Verschränkung der Szenen aufhebt, aber Burgkmairs

Auffassung vom Einzelbild entgegenkommt, sind
diese Unterschiede zum Gemälde als Verbesserungen des

Kopisten anzusehen. Im Motivischen sind die Wiedergaben
der Seitenteile ganz exakt; ohne Pentimenti, teilweise
unter Benutzung von Lineal und Zirkel, sind Figuren und
Architektur im Kontur und sparsamer Schraffur wiedergegeben.

Hier müssen Burgkmair die Visierungen Holbeins
zur Verfügung gestanden haben - nur so ist die
Übereinstimmung in den Proportionen und die ikonographische
Abweichung zu erklären.24 Holbein hatte das zunächst von
ihm geplante, verhüllte Ostensorium in der Prozession auf
der rechten Bildhälfte durch das offen zur Schau gestellte
Haupt des Heiligen ersetzt.

Nach Falks überzeugender Rekonstruktion waren
Holbeins «Marienbasilika» und Burgkmairs «Hl. Kreuzbasilika»

(Abb. 3) nebeneinander auf der Südwand des
Kapitelsaals zu sehen. Es ist anzunehmen, dass Burgkmair
daher die Aufteilung der Tafel insgesamt dem älteren Bild
anglich. In der Mittelzone bietet Burgkmair unten die Aus-

a

•r-%

t>
fi:

Zi
'&

/o*. •¦i- / :tfi

rS-V

.7C^7>"'H

tf
fe K:

,fi%

¦A

Abb. 4 Kalvarienberg, anonymer Kupferstich, Florenz, 2. Hälfte
des 15. Jahrhunderts.

11

« Ifi

Abb. 5 Allerheiligenaltar, Vorzeichnungen, von Hans Holbein
d.Ä., 1507. Linker Flügel, Frankfurt am Main, Städelsches
Kunstinstitut; rechter Flügel, Leipzig, Museum der Bildenden Künste.

115



senansicht der Kirche, darüber, durch vergoldetes Masswerk

abgeteilt, das hochformatige Bild der Kreuzigung
Christi. Für die Seitenfelder wählte er jeweils eine einzige
hochformatige Szene. Dargestellt sind die elf Boote der hl.
Ursula und ihrer Gefährtinnen in einer Rheinlandschaft,
die den Fluss von links hinten, am Gebirge vorbei, von den
Schiffen bedeckt, nach rechts bis zur Ansicht der Stadt
Köln, ziehen lässt. Hier ist ein einziges Bildfeld gemeint,
dessen Zentrum von den Bildern der Kreuzigung und der
Basilika überdeckt ist. Dies zeigen auch die von der
senkrechten Rahmenleiste überschnittenen Schiffe der heiligen
Jungfrauen und der vom linken Feld ins rechte hinüber¬

weist in der Farbigkeit auf Italien. Vielmehr werden in der
reichen Verwendung von Goldauflagen, die die kostbaren
Kleiderstoffe der Heiligen im Material imitieren, entweder
Holbeins Experimente in derselben Richtung oder aber die
frische Erfahrung der Kölner Malerei, etwa des
Bartholomäusmeisters, wirksam. Für die Isokephalie der Versammlung

unter dem Kreuz Christi aber und für die vier Klageengel

hat sich Burgkmair die Anregungen aus Italien
geholt. Beides wird ihm durch Stiche bekannt gewesen
sein; die Engel sind nach dem «Kalvarienberg» eines
Florentiner Stechers kopiert (Abb. 4).27 Sie bringen in die

Kreuzigung, deren Figuren insgesamt verhalten agieren,

SPS ^F^iPl^^21 mm y-.

fiXI"

77'

fc»^^

C,
i'^fWm^

mjm*A

mmmJt==

¦mmi

Abb. 6 Allerheiligenaltar, von Hans Burgkmair, 1507. Augsburg, Staatsgalerie.

schiessende Hunne deutlich an. Burgkmair benutzt also
eine Überblendung der Tafeln, um in Einzelbildern
voneinander zu trennen, was sich nicht simultan ereignet. Er
vermeidet Brüche in dem, was die Kunsttheorie einmal für
das Historienbild verlangen wird - in der Einheit von Zeit,
Raum und Handlung -, und er bietet - im Sinne Albertis -
Ausblicke durch ein Fenster, dessen Rahmen mit dem der
Bildtafel zusammenfällt.25

Selbstverständlich war die «Basilika S. Croce» in die
Diskussion über die Reisen des Malers nach Italien bzw. in die
Niederlande einbezogen. Falk hat zeigen können, dass 1503

nichts auf eine Anwesenheit Burgkmairs in Augsburg
hindeutet, und für diese Zeit die Reise nach Köln angenommen,

die durch die Nachzeichnungen Burgkmairs nach
Rogier van der Weyden und Lochner belegt ist.26 Auch den
weiteren Argumenten Falks ist zuzustimmen: Die Ansicht
von Köln scheint auf Autopsie zurückzugehen, und nichts

das Pathos heftiger Gesten und schneller Bewegung als

neues Ausdrucksmittel.
Die unterschiedliche Orientierung der Maler deutet sich

hier erst an. Holbein vertraut für die Wirksamkeit seiner
Darstellung besonders auf kontrastierende Affekte; er
zieht italienische Vorlagen nur heran, um interessante
Köpfe zu gewinnen - etwa den Pilatus nach Pisànellos
Medaille des Johannes Palaiologos, den Papst nach einem
Bildnis Innozenz' VIII.28 Burgkmair dagegen holt nicht nur
das Prinzip der Gruppenbildung, sondern auch die Pathosfigur

der Engel aus italienischen Vorlagen. In den
Versuchen, in einem buntfarbigen Kolorit dennoch die
Abstimmung einzelner Gruppen durch einen Bezug zum
dunklen Grund zu erreichen, setzt sich Holbein vielleicht
am entschiedensten von den eigenen älteren Bemühungen
und von seinem Konkurrenten ab. Burgkmairs «Basilika S.

Croce» zeigt bereits - gerade im Vergleich mit der «Peters-

116



basilika» - Tendenzen zur Verminderung der Zahl der
Buntfarben. Dies kommt am besten im Bild der römischen
Basilika mit den Pilgern zum Ausdruck. In den übrigen
Szenen wird diese Farbwahl aber, vielleicht auch durch das
Thema der 11000 Jungfrauen bedingt, überlagert von der
reichen Verwendung von Gold in Kleidung und Scheiben-
nimben. Die koloristische Abgrenzung des Bildes vom
Rahmen ist bei Holbein daher weiter fortgeschritten.
Burgkmairs Bemühungen, das einzelne Bildfeld zu einer
eigenen, in der Tiefenerstreckung überzeugenden Szene zu
machen, werden durch dieses Problem noch gestört.

Die wachsende Differenzierung zwischen den beiden
Malern kann an dieser Stelle nicht im Detail vorgeführt
werden. Als Holbein 1507 einen Allerheiligenaltar
(Abb. 5) entwarf, hielt er sich recht getreu an das Muster,
das in einem Retabel des Hugo van der Goes vorgegeben
war.29 Burgkmair malte 1507 das Allerheiligenretabel für
St. Katharina (Abb. 6) nach süddeutschem Schema, mit
getrennten Chören der Heiligen, bewies aber im Mittelteil
ausgezeichnete Kenntnisse oberitalienischer Dekorationsformen.30

Wir wissen nicht, was Anlass zu diesen gleichzeitigen,

im Programm (fast) identischen, d. h. für denselben
Bestimmungsort geplanten Fassungen eines Allerheiligenretabels

gab. Alles weist auf eine Konkurrenzsituation, die
mehr noch als die folgende dem Wettbewerbsverbot der
Zünfte zuwiderlief. Als nämlich Holbein 1508-1510 das
Marienbild für den Ostchor des Doms (Abb. 7) plante und
malte, versuchten der Bischof und Konrad Peutinger -
ohne Erfolg - Burgkmair einen Teil dieses prestigeträchtigen

Auftrags zu verschaffen, also eine Kooperation zu
erreichen, die sich mit dem Zunftrecht durchaus vertrug.

Holbein übernahm für den Thron der Madonna
«welsche» Formen, die sein Konkurrent Burgkmair längst
beherrschte, blieb aber für das Gesamtschema bei einer
ebenso schwäbischen (Ulmer) wie kölnischen Disposition
der Reihung von vergleichsweise zierlichen Figuren vor
einem Ehrentuch.31 Burgkmair malte 1509 für einen
unbekannten Besteller die grosse «Madonna im Freien»
(Abb. 8), eine im Motivischen wie im Kolorit italianisierende

Adaption des süddeutschen Themas der «Madonna
im Rosenhag».32 Die Integration von Schongauers Massstab

im Verhältnis von Figur und Bildfläche in das neu
gewonnene Kolorit, das die nur noch wenigen Buntfarben
an einen braunen Mittelton bindet, führte 1509 endgültig
zu einer unüberbrückbaren Distanz zwischen den führenden

Augsburger Malern. Holbein hat auf dem um diese
Zeit gemalten Prager Altar im Bildnis Burgkmairs als

unfähigen, der Hilfe bedürftigen Zimmermanns die Fähigkeiten

des Konkurrenten recht deutlich kommentiert.33
Die Tafel für den Hochaltar des Augsburger Doms sollte

Holbeins letztes grossformatiges Werk bleiben. Der Katha-
rinenaltar von 1512,34 der Sebastiansaltar von 1516, beide
wohl aus dem Dominikanerinnenkloster, sind im Format
weniger bedeutend. Darüber hinaus sind aus diesen Jahren
nur Porträts und kleinere Madonnentafeln erhalten. Es

mag sein, dass die Konjunktur der grossen Retabel zu Ende
ging, weil der Bedarf gedeckt war. Es fällt immerhin auf,

dass es dieselben Kunden, die Stifter für das Kloster der
Dominikanerinnen, waren, die Holbein beschäftigten.
Auch 1516, mit der nicht weiter bekannten Arbeit für
Isenheim, konnte Holbein wieder einen Konvent für sich

gewinnen.35 Holbeins Kunst prägt in diesen Jahren ein
immer wieder neu ausponderiertes Gleichgewicht von
niederländischen Bild- und Figurenschemata, bereichert um
welsche Zierformen, vorgetragen mit Hilfe ausgiebiger
Modellstudien und einem - im Wortsinn - eigenartigen
Kolorit. Dies findet Gefallen auch in den Konventen; deren
konservative Haltung äussert sich hauptsächlich darin, dass

sie zunächst am bewährten Wandelaltar festhalten.

N

7
%

rdk
B iro

[apfV
-a -~y.

¦fi
iiy MS

K::
KSS JÌ-<,•¦ * ÇjttZtâd !Ä.r-vv

Abb. 7 Thronende Madonna und Heilige, Vorzeichnung für
den Hochaltar des Augsburger Doms, von Hans Holbein d.Ä.,
1508-1510. Danzig, Städtisches Museum.

Im Verhältnis zu den Kunden lässt sich bei Burgkmair
eine Parallele zu Holbein - Konstanz - feststellen: Es war
kaum eine bewusste ästhetische Entscheidung, die 1509

den Bischof veranlasst hatte, für Burgkmair einen Anteil
an der Tafel für den Hochaltar zu gewinnen, sondern
Fürsorge für einen Klienten, zu dessen Vater schon der
Vorgänger gute Beziehungen gepflegt hatte. Schon seit 1500

für Kaiser Maximilian tätig, gewann Burgkmair in Friedrich

von Sachsen nicht nur einen weiteren Fürsten zum
Auftraggeber; spätestens seit 1506 war er auch mit Konrad

117



Peutinger, dem Stadtschreiber, in Verbindung36, der 1508
in Wettbewerb mit dem sächsischen Hof Burgkmair mit
Golddrucken zum Thema des «Hl. Georg» und dem
Reiterbildnis Kaiser Maximilians experimentieren liess.37

Burgkmair behielt Kontakte, die vor seiner Italienreise
bestanden, bei, bzw. baute sie aus. Gewiss haben die
Augsburger Humanisten um Peutinger das Potential erkannt.

w
7m>
yyfi

»

JX_.:

mm

k
.7

¥
¦*.'«*^

Abb. 8 Madonna im Freien, von Hans Burgkmair, 1509. Nürnberg,

Germanisches Nationalmuseum.

das in Burgkmairs Fähigkeiten lag: Der Wettbewerb mit
dem Italienischen, in den sich der Buchdruck schon
1472/73 gestellt sah,38 wurde nicht in exakter Imitation
angetreten, sondern sollte die eigene Vergangenheit in
Erforschung und Darstellung der glorreichen Augsburger
und kaiserlichen Geschichte herauskehren. Aber der Wett¬

bewerb bedurfte der Kenntnisse der nunmehr als vorbildlich

angesehenen Kunst.
Im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts scheint das

Verhältnis der beiden Maler in Hinsicht auf die Schwerpunkte
ihrer Aufgaben sowie in Hinsicht auf die stilistische
Ausprägung und auf ihren Anspruch als führende Vertreter
ihres Handwerks noch in einem labilen Gleichgewicht
gewesen zu sein. Dies sollte sich bald ändern und zu einem
durchschlagenden Erfolg des jüngeren führen. Es
kennzeichnet diesen Erfolg, dass wir für die Beschreibung der
jüngeren Alternative als Rolle zeitgenössische Quellen
heranziehen können. Die andere, die als Rolle erst im
Widerpart zur neu auftretenden Alternative befestigt
wurde, muss dagegen fast ganz aus den erhaltenen Werken
heraus charakterisiert werden. Christliche Identifikationsfiguren

für Maler sind rar, und sie sind zudem kaum durch
verbale Kommentare, die sich auf die Tätigkeit als Maler
beziehen, erfasst und genauer beschrieben: «Lukas malt
die Madonna» ist Thema für Rollenbilder der Maler, aber
zu Lukas als Maler sind keine schriftlichen Kommentare
bekannt.39 Die Rolle des gottesfürchtigen Malers, als der
sich Hans Holbein d.Ä. 1504 in der «Paulsbasilika» und -
besonders zugespitzt - im Sebastiansaltar von 1516
porträtiert, ist in antiken und italienischen Künstleranekdoten
nicht vorgebildet. Ebenso fehlt dort die Rolle des Künstlers,

der, obwohl weit gereist, sich seiner Kleidung und
Barttracht zufolge ganz mit seinem Platz in der städtischen

Ordnung zufriedengab, in der Ordnung der Zünfte, deren
Mitglieder ihm mehrfach Modell gesessen haben. Es ist
verlockend, Holbeins Beharren auf den einmal erlernten
Bildschemata, vorgeführt in einer immer wieder erneuerten

stilistischen Haltung, mit der alten Aufgabe des Bildes
zu verbinden: Bilder sollen vor allem anderen verständlich
und der Frömmigkeit der Laien zuträglich sein.40

Der neue Typus konnte von den Humanisten in den
griffigen Formeln aus der antiken Kunstliteratur erfasst werden,

und Burgkmair war dafür in Augsburg der geeignete
Kandidat. Mit aller gebotenen Vorsicht wird man sagen
dürfen, dass Burgkmairs Selbstbildnisse im modischen
Kleid des Hochzeiters ein gesundes Mass an gesellschaftlichem

Ehrgeiz verraten.41 Als Hofkünstler, wie Apelles mit
Alexander vertrauten Umgang mit dem Herrscher
pflegend, zeigt Burgkmair sich im «Weisskunig» (Abb. 9).42

Auch hier liegt es nahe, Burgkmairs Habitus und
Eigenschaften des Werks zu vereinbaren und in dem ausgeprägten

Interesse für die neuen italienischen Zierformen den
Ausdruck für einen Anspruch auf die Verkörperung des

aus der Antike überlieferten Verständnisses vom Künstler
anzusehen. Wie die motivischen und stilistischen
Eigenschaften von Burgkmair und seinen Förderern bewertet
wurden, ist indes kaum zu klären. Auch die zeitgenössischen

Bezeichnungen von Motiven als deutsch, welsch
oder antik bedürfen in jedem Einzelfall der Deutung:
Wurde mit dem Gegensatz «deutsch/welsch» allein die
geographische Herkunft der Motive oder darüber hinaus eine
Differenz zwischen althergebracht und neu, d. h. zeitgenössisch

erfasst? Oder wurde - zumindest ab einem gewissen

118



Zeitpunkt - auch in Süddeutschland verstanden, dass die
neue welsche Form aus der Antike bezogen wurde?43 Der
Begriff «welsch» betrifft meist Ornament und Architekturform

an Rahmen der Bilder, vielleicht auch in den Bildern,
wobei die neue Form gegenüber der alten höheren Rang
erhält. Nur so erscheint die Bezeichnung ab dem zweiten
Jahrzehnt in Verträgen für Retabel, wird also vom Auftraggeber

ausdrücklich gewünscht.44 Wie Welsches und Deutsches

in Architektur und Dekoration auszusehen hatten,
unterlag keinem Zweifel; doch ist es kaum ein Zufall, dass
in Augsburg nur ein Italiener, Antonio de Beatis, 1517,
Deutsches als solches benennt.45 Es verwundert nicht, dass

von seiten der Augsburger - der Deutschen - das Neue und
Fremde eher zur ausdrücklichen Benennung reizte, als das

Alte, Selbstverständliche. Als ganz und gar neu - nicht als

antik - erscheinen auch die welschen Motive 1501 an
Burgkmairs Porta Sancta der Petersbasilika. Hier sind sie

durch die Inschrift als Werk des regierenden Papstes
Alexander VI. bezeichnet und auf das Jubeljahr 1500 datiert.
Formen der italienischen Renaissance stehen also für
Hochrangiges, Zeitgenössisches, bezeichnen in diesem Fall
nicht den Anspruch auf Wiederaufnahme der Antike.

Wenig später scheint in Augsburg jedoch eine zweite
Bewertung des «Welschen» hinzugekommen zu sein. Nicht
die Identifikation als auswärtige, italienische Form,
sondern der hohe Rang und die Assoziation mit der antiken
römischen Kunst liessen die zuvor als fremd und modern
verstandenen Motive für die Verwendung in der Hofkunst
Maximilians geeignet erscheinen. Antonio de Beatis stellte
1517 zum Altar der Fuggerkapelle fest, es handele sich um
«vollendete Figuren aus Marmor, die sehr der Antike
gleichen». Wir wissen nicht, ob er dies selbständig formulierte
oder ob dies bei der Besichtigung der Kapelle von deren
Besitzern vorgegeben wurde, ob hier also die Auffassung
der Fugger wiedergegeben ist.46 Vielleicht darf man aber
davon ausgehen, dass in der Fuggerkapelle die gesamte
Ausstattung - das Ornament eingeschlossen - auf einem
einzigen Anspruchsniveau - nach dieser Äusserung dem
der Angleichung an die Antike - gehalten war.47

Die wachsende Beliebtheit von Welschem in der
Augsburger Kunst ging also auch darauf zurück, dass man im
Neuen, dem Welschen, Antikes erkannte. Sich um
Welsches zu bemühen, mag daher zu den Pflichten eines neuen
Apelles gehört haben. Als Burgkmair 1505 seine erste
lateinische Signatur auf den «Christus am Ölberg» setzte,
nutzte er nicht das üblichere Perfekt, sondern formulierte

im Imperfekt. Es ist nicht mehr zu klären, wer ihm den Text
vorschrieb: «H.BVRGKMAIR BINGEBAT 1505».48 Die
Signaturformel des Apelles, so wie sie Plinius überliefert,49
ist ein wichtiges Indiz für das Interesse des Malers an dem
antiken Kollegen. In jedem Fall wird ihm dies von einem

Augsburger Humanisten, vielleicht Peutinger, nahegelegt

B

YYYY

ol

y
•%

xr.

¦y
âfio

Abb. 9 Der Weisskunig besucht den Maler in der Werkstatt, von
Hans Burgkmair, 1516-1518. Holzschnitt aus dem Weisskunig.

worden sein, zu dessen Künstler er bald avancieren sollte.
Die Rolle des Künstlers, wie sie Peutinger und Burgkmair
neu fassten, war in Augsburg besetzt. Wer einen derartigen
Platz anstrebte, musste daher die Stadt verlassen. Zu einem
«neuen Apelles» konnte der jüngere Holbein daher erst in
Basel werden.

119



ANMERKUNGEN

Johannes Wilhelm. Augsburger Wandmalerei 1368-1530.
Künstler, Handwerker und Zunft, Diss. München 1980, Augsburg

1983. S. 574-579.
Johannes Wilhelm (vgl. Anm. 1), S. 392-396.
Joachim von Sandrart, Académie der Bau-, Bild- und Mah-
lerey-Künste 1675, hrsg. von A. R. Peltzer, München 1925,
S. 75-76, S. 98-99.
Vgl. Ralf Dahrendorf, Homo sociologicus. Ein Versuch zur
Geschichte, Bedeutung und Kritik der Kategorie der sozialen
Rolle, Frankfurt 1959. - Peter Burke, Soziologie und
Geschichte, Hamburg 1989, S. 65-70.
Johannes Wilhelm (vgl. Anm. 1). S. 68-71.
Vgl. Reinald Ennen, Zünfte und Wettbewerb. Möglichkeiten
und Grenzen zünftlerischer Wettbewerbsbeschränkungen im
städtischen Handel und Gewerbe des Spätmittelalters, Diss.

Marburg. Köln/Wien 1971.-Michael Baxandall, The Lime-
wood Sculptors of Renaissance Germany, New Haven/London
1980, S. 116-122, unterscheidet zwei dem Zunftsystem
zuwiderlaufende Fälle von Monopolbildung; seine Beispiele
(Lederer, Meister H.L.) treffen die Augsburger Situation nicht.
Abdruck der Quellen bei Johannes Wilhelm (vgl. Anm. 1),
S. 651-675.
Wenigstens einmal, in der häufig zitierten Strassburger
Auseinandersetzung von 1516, wird auf der Ebene der Zünfte deutlich,

dass die eigene Erfindung des Werks einen Wert erhalten
hat (Hans Rott. Quellen und Forschungen zur südwestdeutschen

und schweizerischen Kunstgeschichte im 15. und 16.

Jahrhundert, Teil 3, Quellen 1, S. 221-222. - Michael Baxandall
[vgl. Anm. 6], S. 123-124).
Im Zusammenhang mit der zweiten Italienreise und den
Arbeiten an der Fuggerkapelle bei St. Anna, 1505 und 1507

(Bruno Bushart, Die Fuggerkapelle bei St. Anna in Augsburg,
München 1994. S. 99. S. 115-134).
Zum folgenden: Norbert Lieb / Alfred Stange, Hans Holbein

der Ältere, München 1960, S. 3-5. - Christian Beutler /

Günther Thiem. Hans Holbein d. Ä. Die spätgotische Altar-
und Glasmalerei. Augsburg 1960. S. 13-18. - Hans Holbein der
Ältere und die Kunst der Spätgotik, Katalog der Ausstellung in
Augsburg 1965, S. 15-21. - Johannes Wilhelm (vgl. Anm. 1),
S. 503-510. - Tilman Falk, Hans Burgkmair. Studien zu Leben
und Werk des Augsburger Malers, München 1968. - Hans
Burgkmair. Das graphische Werk, Katalog der Ausstellung
in Stuttgart 1973. - Johannes Wilhelm (vgl. Anm. 1),
S. 435^140.
Vgl. die Hll. Margarete und Dorothea (Federzeichnung,
London, Hans Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik
[vgl. Anm. 10]). Nr. 69, Abb. 68) oder die Hll. Petrus und
Paulus (Federzeichnung, Berlin, ebenda Nr. 68. Abb. 69) mit
den Heiligen von den Flügeln des Portinari-Altars in Florenz;
die Madonna in der Marienkrönung vom Afraaltar (1490) und
die der Basilika S. Maria Maggiore (1499) mit der Madonna
der Marienkrönung vom Meister von 1499 (London), siehe
Lorne Campbell, The Early Flemish Pictures in the Collection
of Her Majesty the Queen, Cambridge 1985, Nr. 43. S. 71-74.
Für weitere Hinweise auf Hugo van der Goes und Memling
vgl. Ludwig Baldass, Niederländische Bildgedanken im
Werke des Älteren Hans Holbein, in: Beiträge zur deutschen
Kunst. München 1928. S. 159-191.
Ernst Strauss, Untersuchungen zum Kolorit der spätgotischen
deutschen Malerei, in: Ernst Strauss, Koloritgeschichtliche
Untersuchungen zur Malerei seit Giotto. München 1972,
S. 135-194.

Parallelen sind mir aus der Tafelmalerei nicht bekannt. Rogier
van der Weyden hinterlegt Strahlennimben gelegentlich mit
einer von Gelb nach Rot wechselnden Aureole (Braque-Reta-
bel im Louvre). Einen ähnlichen Zweck, die Einbindung
gelber Scheiben in die farbige Gesamtwirkung, verfolgen
Lotüberzüge in der Glasmalerei.
Zuletzt Peter Strieder, Einige Feststellungen und Mutmas-

sungen zum Bild eines jungen Mannes mit der Aufschrift
«Hipsch Martin Schongaver Maler» von Hans Burgkmair
in der Alten Pinakothek, in: le beau Martin. Etudes et mises

au point Actes du colloque organisé par le musée d'Unterlinden

à Colmar 1991), Colmar 1994, S. 39-49.
Tilman Falk (vgl. Anm. 10), S. 27-29. - Gisela Goldberg,
Staatsgalerie Augsburg, Städtische Kunstsammlungen, Bd. 1,

Altdeutsche Gemälde, München 31988, S. 129-158. hieraus im
folgenden alle Sachangaben zu den Tafeln.
Christian Altgraf Zu Salm / Gisela Goldberg, Alte
Pinakothek München. Katalog 2. Altdeutsche Malerei. München

' 1963, S. 102-104.
Erwähnt in den Mirabilia Romae, z. B. der deutschen Ausgabe
von Stephan Planck, Rom 1489, nicht paginiert: «Zu den dry
brünnen da wart sant Pauls enthaubtet: das haubt thet dry
sprung vo(n) der erde: und zu ydem sprung rufft das haubt
Jesus: und als offt ein sprung ein prun die fleyssent noch heut.

By idem brun ist cec tag ablas und in der kirchen ist c tage ablas

(Mirabilia Romae. Ein Römisches Pilgerbuch des 15.

Jahrhunderts in deutscher Sprache, hrsg. von Christian Hülsen,
Berlin 1925); ähnlich im Blockbuch (mit Wappen Papst Sixtus'
IV (1471-1484)), Mirabilia Romae, Faksimile, hrsg. von R.
Ehwald, s. d.. nicht paginiert: «... zu yeden sprung ruft das
haubt ihs...»
Hier nur als einziges Beispiel die korrekte hebräische Inschrift
in «Joachims Opfer» vom Weingartener Altar (Bruno
Bushart, Hans Holbein der Ältere, Augsburg 1987, S. 58-59).
Die Frau ist in der Apostelgeschichte (9, 17-19) und den Acta
Sanctorum (25. Januar) nicht bezeugt. Dies hat Anlass gegeben,

in ihr ein Bildnis der Frau Holbeins zu erkennen (Nachweis

bei Gisela Goldberg [vgl.Anm. 15], S. 155; beginnend
mit ID. Passavant 1846). Auch die Identifikation der
Dargestellten mit der unbekannten jungen Frau vom Bildnis der
Sammlung Thyssen (Isolde Lubbeke, Early German Painting.
1350-1550, London 1991, S. 242-249) überzeugt nicht.
Craig Harbison, Visions and meditations in early Flemish

painting, in: Simiolus 15,1985, S. 87-118.
Zum Druck und weiteren Arbeiten des 1488 in Nürnberg
für Koberger tätigen Zeichners vgl. Peter Amelung, Konrad
Dinckmut der Drucker des Ulmer Terenz, Zürich 1972,
S. 31-36.
Bruno Bushart (vgl. Anm. 18), S. 100.

Hans Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik (vgl.
Anm. 10), Nr. 189/190, Abb. 189/190.

Tilman Falk (vgl. Anm. 10) (wiedergegeben in Gisela Goldberg

[vgl. Anm. 15]), S. 154, schlägt vor, es könne ein farbiger
Entwurf Holbeins zugrunde gelegen haben. Die Eigenhändigkeit

des Blatts ist umstritten. Ähnliche Farbnotizen zeigen
Burgkmairs Nachzeichnungen nach dem Columbaaltar und
der nicht identifizierten «Beweinung» eines niederländischen
Malers (Peter Halm, Hans Burgkmair als Zeichner, in:
Münchner Jahrbuch 13, 1962, Abb. 5 und 6).
Dementsprechend konnte Giulio Licinio die Ursulaszene in
seiner Kopie ohne grössere Schwierigkeiten zusammenfassen

(Maria Teresa Ruiz Alcón, El cuadro de «Santa Ursula y las

120



once mil virgenes» de las Descalzas Reales de Madrid, in:
Archivo Espanol de Arte 65,1992. S. 213-217 mit Abb. 1).

26 Tilman Falk (vgl. Anm. 10), S. 34-39. S. 61-64.
27 Francesco Rosselli zugeschrieben. Bei Bartsch noch als Nico¬

letta da Modena (B. 15): zu der gesamten Serie (Leben Mariae
und Christi) und der Verwandtschaft der Bilderfindung zu
Filippo Lippi vgl. Arthur M. Hind, Early Italian Engraving. A
Critical Catalogue, New York/London 1938, Bd. 1, S. 119-121,
Nr. 10. Auch die Frisur der Magdalena verrät Burgkmairs
Kenntnis von Werken der Florentiner Frührenaissance.

28 Gisela Goldberg (vgl. Anm. 15). S. 155-156.
29 Vier Zeichnungen in Frankfurt und Leipzig überliefern Ent¬

würfe für die Flügel eines Allerheiligenretabels: Vgl. Edmund
SCHILLING, Städelsches Kunstinstitut Frankfurt am Main. Katalog

der deutschen Zeichnungen. Alte Meister, München 1973,
S. 31-33, Nr. 114-116. - «Von Kunst und Kennerschaft». Die
Graphische Sammlung im Städelschen Kunstinstitut unter
Johann David Passavant 1840 bis 1861, Frankfurt 1994,
S. 62-64. Nr. 12 und 13 (linker Flügel und Studienköpfe); die
Studienköpfe als einziges Blatt auch in Norbert Lieb /

Alfred Stange (vgl. Anm. 10), Nr. 117, Abb. 194; das

Leipziger Blatt abgebildet in E. His. Hans Holbein d. Ä., Feder-
und Silberstiftzeichnungen, Nürnberg 1885, Taf. XLIX sowie
Bruno Bushart (vgl. Anm. 18), Abb. S. 130. Für die Datierung

folge ich hier nicht der Aufschrift «1511» auf der Frankfurter

Werkstattzeichnung für einen Alternativentwurf des

rechten Flügels, sondern dem Datum «1507». das sich auf
Nachzeichnungen der Köpfe in Wolfegg befindet (Norbert
Lieb / Alfred Stange [vgl. Anm. 10], Nr. 114, Abb. 191: Erasmus

und Achatius; Nr. 116, Abb. 193: Johannes der Täufer und
drei Apostel). - Zur Bestimmung der Vorlage: Friedrich
Winkler, Das Werk des Hugo van der Goes, Berlin 1964,
S. 189. - Lorne Campbell (vgl. Anm. 11), S. 71-74, Nr. 43.

30 Gisela Goldberg (vgl. Anm. 15), S. 39. - Tilman Falk (vgl.
Anm. 10). S. 61-62. Als ähnliches Augsburger Beispiel: Retabel

in der Gertrudkapelle des Doms (Denis A. Chevalley,
Der Dom zu Augsburg, München 1995, S. 225-227. - Bruno
Bushart, Neue Zuschreibungen an Leonhard Beck, in: Studien
zur Künstlerzeichnung, Festschrift für Klaus Schwager. Stuttgart

1990, S. 110-123.
31 Die Quellen bei Alfred Schröder, Das Augsburger Dombild,

in: Münchner Jahrbuch 7, 1930, S. 121-124. - Zur Zeichnung

in Danzig vgl. Norbert Lieb /Alfred Stange (vgl.
Anm. 10), Nr. 81. - Hans Holbein 1965 (vgl. Anm. 10), Nr. 77,
Abb. 78.

,2 Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, 162,5x100,5 cm.
Vgl. Tilman Falk (vgl. Anm. 10). S. 64-65.

3' Prag, Nationalgalerie; zu den Mutmassungen über Datierung
und Provenienz vgl. Norbert Lieb / Alfred Stange (vgl.
Anm. 10). Nr. 29, S. 68. - Hans Holbein der Ältere und die
Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 10). Nr. 46, S. 90-92. Thema der
Innenseite - Wunder der Heiligen Ottilie - und Stil werden im
allgemeinen mit einer auf 1509 datierten Reise Holbeins ins
Elsass vereinbart. Die Nachzeichnungen von Köpfen auf dem
1507 datierten Musterbuchblatt in Wolfegg (Norbert Lieb /

Alfred Stange [vgl. Anm. 10], Nr. 114, S. 85, Abb. 191) legen
jedoch die Datierung auf dieses Jahr nahe. Zur Identifikation
des Porträts vgl. Georg Habich, Ein Burgkmairbildnis von
Hans Holbein d.Ä., in: Monatshefte für Kunstwissenschaft 1,

1908, S. 11-15.
34 Gisela Goldberg (vgl. Anm. 15), S. 82-86; möglicherweise

aus dem Kapitelsaal des Klosters.
35 Christian Beutler / Günther Thiem (vgl. Anm. 10). S. 117.
36 Tilman Falk (vgl. Anm. 10), S. 115. Nr. 30.

17 Tilman Falk (vgl. Anm. 10), S. 115. Nr. 36. - Hans Burgkmair.
Das graphische Werk (vgl. Anm. 10), Nr. 21-22.

38 Carl Wehmer, Ne italo cedere videamur. Augsburger Buch¬

drucker und Schreiber um 1500, in: Hermann Rinn (Hrsg.),
Augusta 955-1955. Forschungen und Studien zur Kulturgeschichte

und Wirtschaftsgeschichte Augsburgs, Augsburg 1955,
S. 145-172.

19 Zu Lukas: Gisela Kraut. Lukas malt die Madonna. Zeugnisse

zum künstlerischen Selbstverständnis in der Malerei, Diss. Marburg

1983, Worms 1986. - Zu Holbeins Kopie einer
Lukasmadonna vgl.: Peter Strieder, Hans Holbein d.Ä. und die
deutschen Wiederholungen des Gnadenbildes von S. Maria del

Popolo, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 28, 1953, S. 252 bis
267. Für Bildhauer, seltener für Maler, steht auch die Figur des

Nikodemus. Vgl. Corine Schleif, Nicodemus and Sculptors:
Self-Reflexivity in Works by Adam Kraft and Tilman
Riemenschneider, in: Art Bulletin 75, 1993, S. 599-626. - Auf die

Gleichsetzung des Malers mil Gottvater (Genesis) und
Christus (Schweisstuch der Veronika) verweist anhand des

«Libellus de praeclaris professoribus» des Johannes Butzbach
Joseph Leo Koerner, The Moment of Self-Portraiture in
German Renaissance Art, Chicago/London 1993, S. 122-126. -
Butzbach konfrontiert ausdrücklich den höheren Ruhm des

frommen christlichen Künstlers mit dem der antiken Maler
Apelles und Parrhasius (Johannes Butzbach, Von den

berühmten Malern, hrsg. und übersetzt von Otto Pelka,
Heidelberg 1925, S. 37, 53).

40 An dieser Stelle kann nicht erörtert werden, worin sich Hol¬
beins Verfahren vom Archaismus der Niederländer um 1500

oder dem süddeutscher Bildschnitzer unterscheidet. Zu letzterem

vgl. Bernhard Decker, Das Ende des mittelalterlichen
Kultbildes und die Plastik Hans Leinbergers, Diss. Frankfurt
1976, Bamberg 1985.

41 Tilman Falk (vgl. Anm. 10), Abb. 9/10.
42 Hans Burgkmair. Das graphische Werk (vgl. Anm. 10),

S. 158-159, Nr. 183-184.
43 Zu dieser Frage trägt nichts bei: Claudia Baer, Die italieni¬

schen Bau- und Ornamentformen in der Augsburger Kunst zu

Beginn des 16. Jahrhunderts, Diss. Berlin, Frankfurt/Berlin/
Bern 1993.

44 Vgl. zum Beispiel: Ivo Strigel in Memmingen. 1515: «und der
sarch hinden zerück, der soll von guter stainfarb uff die
welsche art mit guten bossen und andrem darzu gehörig, gemalet
werden.» (Hans Rott [vgl. Anm. 8], Teil 2, p.xxiiis.).

45 Antonio de Beatis, 1517, zu den Fuggerhäusern am Wein¬

markt: «tra li todeschi vi sonno alcuni appartamenti a la italiana

bellissimi et assai bene intesi.» (Ludwig Von Pastor, Die
Reise des Kardinals Luigi d'Aragona durch Deutschland, die

Niederlande, Frankreich und Oberitalien, 1517-1518. Freiburg
1905, S. 96, auch in Bruno Bushart [vgl. Anm. 9]. S. 421).

46 Ludwig Von Pastor (vgl. Anm. 45), S. 96-97: «... figure mar¬

moree perfectissimc che resemblano al antiquo grandimente.»
Vgl. auch Bruno Bushart (vgl. Anm. 9), S. 211, 421.

47 Vom späteren Standpunkt aus erscheint die Kapelle jedoch
als «welsch»; Clemens Jäger. Geheimes Ehrenbuch... des

Fuggerischen Geschlechts [1545], zitiert nach Norbert Lieb,
Die Fugger und die Kunst der Spätgotik und der Frühen Renaissance,

München 1952. S. 136, 380: «auf die welsche art, der zeit

gar neu erfunden». Wie sehr andernorts das Bewusstsein für
die stilistischen und motivischen Unterschiede von Bild,
Ornament und Drucktype entwickelt war. zeigen «certaines
histoires et vignettes a l'antique, et pareillement vnes autres a

la Moderne» in den Stundenbüchern von Geoffroy Tory, Paris
1525 und 1527 (Privileg von 1524, Henri Zerner, L'art de la

121



Renaissance en France. L'invention du classicisme, Paris 1996.
S. 15-16. mit Abb. 5 und 6).
Das Malerwerk Hans Burgkmairs von Augsburg, bearb. von
Karl Feuchtmayr, Katalog der Ausstellung in Augsburg
1931, Nr. 7. S. 12-13.
Zu diesem Konzept am Beispiel Holbeins d.J. zuletzt: Pascal
Griener / Oskar Bätschmann, Holbein - Apelles. Wettbewerb

und Definition des Künstlers, in: Zeitschrift für
Kunstgeschichte 57. 1994. S. 626-650. Für Holbein d.Ä. ist dieses

Konzept nicht zu belegen. Die Madonna Montenuovo mit
ihrer Inschrift geht zwar auf seine Arbeiten zurück, ist aber ein
Pasticcio, wohl nicht von der Hand des Malers (Paul Boerlin.
Hans Holbein d. Ä.: Bildnis eines Herrn mit Pelzmütze, 1513, in:
Pantheon 40. 1982. S. 35. - Anders Pascal Griener / Oskar
Bätschmann [vgl. oben]. S. 643, Anm. 44, und Oskar
Bätschmann / Pascal Griener, Hans Holbein, Köln 1997,
S. 154 mit Abb. 210).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1. 3. 5-8: Bildarchiv Foto Marburg.
Abb. 2.4.9: Fotothek des Kunstgeschichtlichen Instituts der
Universität Marburg.

ZUSAMMENFASSUNG RESUME

Hans Holbein d.Ä. und Hans Burgkmair gelten als die führenden
Augsburger Maler der Jahre um 1500. An einigen Werken wird die
wachsende Differenzierung der künstlerischen Aufgaben und der
stilistischen Eigenart beider Maler vorgeführt und als Ausdruck
zweier verschiedener Auffassungen von der Rolle des Künstlers
gedeutet.

Hans Holbein l'Ancien et Hans Burgkmair sont considérés comme
les deux principaux peintres de l'école d'Augsbourg actifs au début
du XVIcme siècle. Certaines de leurs œuvres révèlent la différence
croissante entre les deux peintres au niveau des tâches artistiques
et des particularités stylistiques, exprimant deux conceptions
distinctes du rôle de l'artiste.

RIASSUNTO SUMMARY

Hans Holbein il Vecchio e Hans Burgkmair vengono considerati i
maggiori pittori di Augusta del periodo attorno al 1500. Prendendo
spunto da alcune loro opere, il saggio illustra la crescente diversità
del loro operato professionale e la loro particolarità stilistica
interpretando queste due dimensioni come espressione di due concezioni

divergenti d'intendere il ruolo di artista.

Hans Holbein the Elder and Hans Burgkmair are held to be the
leading painters in Augsburg at the turn of the 16lh century. Their
growing divergence of artistic task and stylistic signature is

analysed on the basis of specific works and interpreted as the
expression of two different concepts of the role of the artist.

122


	Hans Holbein d.Ä. und Hans Burgkmair : Alternativen in der Augsburger Malerei um 1500

