Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 54 (1997)

Heft: 4

Artikel: Sechs Finger und sechs Zehen in der mittelalterlichen Symbolik
Autor: Urner-Astholz, Hildegard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sechs Finger und sechs Zehen in der mittelalterlichen Symbolik

von HILDEGARD URNER-ASTHOLZ

I

In der Kirche San Apollinare in Classe zu Ravenna befin-
den sich angelehnt an die Wand unter dem aus dem 9. Jahr-
hundert stammenden Ciborium zwei kleinere Reliefplatten
aus Marmor (Abb. 1).! Uber ihre Herkunft und einstige
Verwendung ist nichts iiberliefert. Sie werden dem 10. Jahr-
hundert zugewiesen und geben zusammen die Verkiindi-

gung an Maria wieder. Das Marienrelief weist verschie-
dene Besonderheiten auf, unter denen die sechs Finger an
ihrer linken Hand die seltsamste ist.

Auf der linken Platte eilt der Engel Gabriel mit behen-
dem Schritt und wehendem Gewandzipfel nach rechts
auf Maria zu. Mit der linken Hand umfingt er den langen
Botenstab, wihrend er den rechten Arm zum Gruss erho-
ben hat. Seine Hand ist im Segensgestus geformt, was sich

Abb. 1

Verkiindigung an Maria, Marmorreliefs, 10. Jahrhundert, Ravenna, S. Apollinare in Classe. Marias linke Hand weist sechs
Finger auf.

329



auch auf Ikonen oder auf Fra Angelicos Verkiindigung in
der Kirche San Gesu zu Cortona beobachten ldsst.? Ein
freudvolles Lacheln spielt auf seinem rundlichen Gesicht,
das von einem Lockenkopf eingerahmt ist und an friih-
christliche Skulpturen vom Guten Hirten im Lateran er-
innert.

Das Eintreten des Engels und seine wundersamen Worte
16sen bei Maria kein Erschrecken aus wie sonst so oft.
Zwar erhebt sie die Hand zum Gruss; aber hier driickt sie
damit zugleich die Bestédtigung der Worte aus, die ihr im
Lukasevangelium in den Mund gelegt werden: «Siehe, ich
bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast»
(Luk.1,38). Ihr Antlitz bleibt ruhig und hoheitsvoll. Der
Auftraggeber des 10. Jahrhunderts hat Maria nicht als die
demiitige Magd geschaut, sondern als die kiinftige Gottes-
mutter und sie deshalb auf einen erhohten Thron mit fein
profilierten Fiissen gesetzt. [hren hohen Rang vervollstin-
digt das lange, runde Kissen in ihrem Riicken, das nur er-
habenen Personen zukam: Auf den elfenbeinernen Consu-
lardiptychen umgibt es den Konsul auf seinem Thron, wenn
er mit der Mappa das Zeichen zum Beginn der Spiele gibt.?
Vom 6. Jahrhundert an wird die thronende Gottesmutter
auf Ikonen und westlichen Wandmalereien mit dem lingli-
chen Purpurkissen ausgezeichnet, und im Mittelalter liegt
es im Riicken des thronenden Kaisers, wie Otto II. mit den
ihm huldigenden Reichsteilen im Registrum Gregorii 983
in Trier gemalt worden ist.* Maria ist die Theotokos, zu der
sie im Jahre 431 auf dem Konzil von Ephesus erhoben
worden war.

Als der Verkiindigungsengel eintritt, trifft er Maria beim
Spinnen des Vorhangs fiir den Tempel des Herrn an. Das
Spinnen, die Spindel und der Vorhang sind wichtig fiir das
Entrétseln der Sechszahl der Finger.

Die volkstiimliche Phantasie begniigte sich nicht mit den
knappen Berichten der Evangelien, sondern schmiickte
Maria und vor allem die Kindheit Jesu mit mirakulosen
Legenden aus, wie sie dhnlich von der Jugendzeit Krishnas
und Buddhas erzéhlt werden.

Die Version der Verkiindigung an die spinnende Maria
beruht auf der Erzidhlung des aus dem 2. Jahrhundert stam-
menden apokryphen Protevangelium des Jakobus.’ Dort
wird im 10. und 11. Kapitel berichtet, dass die Priester-
schaft beschloss, einen neuen Vorhang fiir den Tempel
anfertigen zu lassen. Aus den aufgebotenen unbefleckten
Jungfrauen vom Stamm Davids wurde Maria auserwihlt.
Durch das Los empfing sie von den kostbaren Materialien
zum Spinnen den echten Purpur, den sie mit nach Hause
nahm. Daheim setzte sie sich auf ihren Stuhl, nahm die
Spindel in die Hand und fing an, die auf ihrem Schoss
liegende Purpurwolle zu verarbeiten. Wéhrend dieser Be-
schéftigung trat der Engel ein.

Dass fiir diese Komposition gerade das Bild der spinnen-
den Maria gewihlt wurde, beruht auf der altchristlichen
Gepflogenheit, einem Phianomen des Alten Testaments ein
herrlicheres aus dem Neuen gegeniiberzusetzen. Als Adam
nach der Vertreibung aus dem Paradies den Acker be-
stellte, sass Eva am Spinnrocken und wob Kleider fiir ihre

330

der Siinde verfallene Familie, wie es im Freskenzyklus
auf Burg in Stein am Rhein zu sehen ist.° Maria hingegen,
die neue siindlose Eva, spinnt Wolle fiir den Vorhang im
Heiligtum des Herrn.

Solche beim Volke beliebte Erzdhlungen sind auch in
die kirchlichen Wandmalereien der Schweiz eingedrungen:
die Geschichte vom Schulgang Jesu mit der Schiefertafel in
einem schmalen Fresko in St. Georg zu Rhiziins und
auf einem grossformatigen Wandgemilde in der Kirche
auf Burg in Stein am Rhein’, dort anschliessend auch die
Auferweckung des Knaben Zenon?, ferner die Geschichte
von den ténernen Vogeln in Zillis’ und in der Kirche von
Scherzligen bei Thun.

Gegeniiber den apokryphen Legenden verhielt sich die
offizielle Kirche zunichst zuriickhaltend. Hieronymus und
Augustin wiesen sie ab, und Innozenz I. verurteilte sie
sogar, darunter auch die Verkiindigung an die spinnende
Maria. Nachdem jedoch gerade diese Szene von Papst
Sixtus I1I. bald nach 400 unter die Mosaiken an der Chor-
bogenwand von Santa Maria Maggiore in Rom aufge-
nommen worden war und spdter an der Kathedra des Erz-
bischofs Maximian von Ravenna erschien, konnte sie sich
mit dieser kirchlichen «Approbation» im Westen wie im
Osten ungehindert verbreiten.

In der Schweiz ist an der Decke von Zillis gemalt, wie
Maria die Spindel in der linken Hand halt, wiahrend vor ihr
eine Magd am Boden kniet und ihr die vorbereitete Wolle
reicht.1?

Im gleichen 12. Jahrhundert offenbart sich auch in der
Ostkirche die Vertrautheit mit der Erzdhlung des Jakobus.
Eine wihrend der Komnenenzeit in Byzanz gemalte Ikone
— ein Meisterwerk in Rot und Gold — war fiir das Katha-
rinenkloster auf dem Sinai bestimmt; sie zeigt die er-
schrockene Maria mit der Spindel und dem Wollfaden.!
Auf der Ikone von Ustjug bei Nowgorod — heute in der
Tretjakov-Galerie zu Moskau - ldsst die Gottesmutter
Maria Platytera den roten Wollfaden mit der Bewegung
des Spinnens durch ihre Hand gleiten.!?

Auf dem Relief von Ravenna wird die linke Seite der
Maria durch eine eigenartige Ausstattung hervorgehoben:
Zwischen Daumen und Zeigefinger schaut die Spindel
hervor. Der ausgestreckte Zeigefinger ist der zusitzliche
sechste Finger; er weist auf die am Vorhang begonnene
Arbeit hin. Analog zu diesen sechs Fingern fillt das Kopf-
tuch in sechs Falten gelegt nach unten. Der Jungfrau ist in
den Arm ein Stab mit drei spriessenden Zweiglein gestellt,
was der Prophezeihung des Jesaja 11,1 entspricht: «Es wird
eine Rute aufgehen aus dem Stamm Isais, und ein Zweig
aus seiner Wurzel Frucht bringen.»

Um die Sechszahl der Finger zu verstehen, ist zundchst
die Interpretation der Zahl Sechs in der antiken und
mittelalterlichen Philosophie zu beachten. In ihr lag die
kreatiirliche Vollendung beschlossen. Weiterhin sind der
Charakter der Spindel und die Rolle des Vorhangs zu er-
hellen.

Seit Homer und Hesiod gilt die Spindel als Attribut der
Moiren, der griechischen Schicksalsgottinnen. Unter die-



sen ist sie speziell der Atropos eigen; diese spinnt den
Lebensfaden fiir jeden Menschen und weist ihm sein Mass
an Leid und Tod (moros) zu.

Maria spinnt am Vorhang fiir den Tempel. Im Alten
Testament hatte Jahwe Mose den Befehl gegeben, einen
Vorhang aus kostbaren Stoffen anfertigen zu lassen, der
dem Volk als Scheidewand zwischen dem Heiligen und
dem Allerheiligsten dienen sollte (Ex. 26,31).

Da sich im Allerheiligsten die Majestét Jahwes verbarg,
durfte einzig der Hohepriester einmal im Jahr am Versoh-
nungsfest hinter den Vorhang treten, um das Versohnungs-
opfer darzubringen.

Diese alttestamentliche Opferhandlung ist vom Verfas-
ser des Hebréerbriefes zum Anlass genommen worden,
Christus als den wahren Hohenpriester zu verkiindigen,
der nicht wie der jiidische Hohepriester alljahrlich einmal
das Allerheiligste betreten darf, sondern sich selbst als ein-
maliges Opfer fiir die Menschheit dargebracht hat. Der un-
bekannte Verfasser setzt den Vorhang mit dem «Fleisch»
Jesu gleich (Hebr. 10,20): mit seinem irdischen Leben.
Darum heisst es im Kreuzigungsbericht des Matthdusevan-
geliums 27,51, dass im Augenblick des Todes Jesu der Vor-
hang im Tempel von oben bis unten zerriss. Er ist iiber-
fliissig geworden, da jetzt der Zugang zum Heil allen
Menschen offensteht.

Durch das Zerreissen des Vorhangs enthiillt sich zusam-
men mit der schicksalstrachtigen Spindel und der roten
Farbe der Wolle der wahre Sinn des von Maria gesponne-
nen Werks. Damit wird zugleich offenbar, dass die sechs
Finger ihrer linken Hand vordergriindig auf den Tod des
verheissenen Erlosers hindeuten, zwar nicht auf den Tod
an sich, als vielmehr auf die Vollendung seines irdischen
natiirlichen Lebens, aus welchem das Heil fiir die Men-
schen entspringt.

Dass sich dies alles nach dem Willen der Dreieinigkeit
vollzieht, symbolisieren die in Dreieckform gelegten sechs
Falten am Gewand der Maria. So weist der sechste Finger
nicht nur auf den Tod, sondern auf das vom Engel verheis-
sene ewige Konigreich Jesu hin.

II

Rund zweihundert Jahre spéter findet sich ein Beispiel, bei
dem sich das Phédnomen der Sechsgliedrigkeit nicht nur
auf die Hand beschrédnkt ist. Im Domschatz zu Aachen
wird aus altem Besitz ein romanisches Vortragekreuz mit
einem bronzenen feuervergoldeten Kruzifixus aufbewahrt
(Abb. 2).B Die geheimnisvolle Seltenheit dieses Werks
besteht darin, dass der Gekreuzigte mit je sechs Fingern
und sechs Zehen ausgestattet ist.! Es diirfte um die Mitte
des 12. Jahrhunderts in einem Atelier des maaslidndisch-
rheinischen Kunstkreises angefertigt worden sein. Das
Kreuz selbst enthilt einen aus einem einzigen Holzstiick
geschnitzten Kern von 29 zu 41 cm und ist mit Silberplitt-
chen iiberzogen gewesen. Deren Abnutzung machte spéter
einem Belag von mit Punzen und Rosetten verzierten ver-

goldeten Messingplittchen Platz. Nach Priifung durch die
Aachener Domgoldschmiede erfolgte diese Restaurierung
um 1620.5

Die Balken des Kreuzes enden mit «Lilienbliiten» von
gedrungener romanischer Form. Die Lilie ist zum Symbol
fiir die Reinheit und Jungfraulichkeit der Maria geworden.

Abb.2 Vortragekreuz mit Kruzifixus, Bronze, feuervergoldet,
Mitte 12. Jahrhundert. Die Figur des Gekreuzigten ist mit je sechs
Fingern und sechs Zehen ausgestattet. Aachen, Domschatz.

Dieses Zeichen wollte urspriinglich weder die Blume
widerspiegeln noch die Erinnerung an den Lebensbaum
im Paradies wachrufen. Vielmehr scheint es ein altes aus
dem Orient stammendes Schutzzeichen apotropéischen
Charakters gewesen zu sein. Deshalb haben es auch viele
hochgestellte Personlichkeiten — allen voran die Konige
von Frankreich — fiir sich usurpiert und auf ihre Siegel,
Wappen und Objekte ihrer Wiirde gesetzt.

331



Der Kruzifixus ist nach romanischer Auffassung der ver-
borgene Konig, der den Tod besiegt hat. Sein Gesicht ist
daher hoheitsvoll und nicht von Schmerz geprégt wie in der
Gotik. Seine grossen Augen stehen offen, weil er lebend
gedacht worden ist. Die ausgebreiteten leicht gewinkelten,
diinnen Arme enden in fiinf gleichlangen parallel gelegten
Fingern neben dem aufwirts gerichteten Daumen. Zu
dieser Sechszahl gesellen sich rechts und links vom Scheitel
je drei Haarwellen und je drei vom Haupthaar auf beide
Schultern herabfallende Lockenstridhnen.

An den iiberdimensionierten Fiissen, die ohne Suppeda-
neum auf dem Kreuz mit je einem Nagel nach romanischer
Sitte befestigt sind, strecken sich je sechs Zehen in gleicher
starrer Parallelitdt aus.!® Was soll die Sechszahl bedeuten?
Sie gehort seit alters zur Arithmetik, der ersten Disziplin
des Quadriviums. Platon und Aristoteles galt sie als «voll-
kommene» Zahl. Euklid begriindete ihre Vollkommenheit
in seinen Stoicheia 7,33 damit, dass sie die «Summe ihrer
Teile» — nédmlich eins und zwei und drei — sei. Diese
Einschédtzung hielt sich bis ins hohe Mittelalter. Die
Vollkommenheit der Sechszahl ist ferner gepriesen worden
von Macrobius, von Augustin in seinem «Gottesstaat»
(de civ. dei 11,30), von Boethius und Cassiodor sowie von
Isidor von Sevilla in seinem grossen Kommentar «Etymo-
logiae.»”

Zu dieser rechnerisch-philosophischen Betrachtung trat
zu Beginn des 12. Jahrhunderts besonders in den der
Mystik nahe stehenden Kreisen die Suche nach einer theo-
logischen Erkenntnis aus der Heiligen Schrift. So versenk-
ten sich manche Theologen wie der Abt Ruprecht von
Deutz und der gelehrte Chorherr Garnerus von St.Viktor
immer von neuem in den Vollkommenheitscharakter der
«heiligen» Zahl Sechs. Dabei enthiillte sich Garnerus ihr
Zusammenhang mit dem Sechstagewerk im Schopfungsbe-
richt der Genesis. Er legte die Sechszahl als Kennzeichen
der vita activa aus.'®

Die Beziehung des Sechstagewerks zur Sechszahl der
Finger, zur Hyperdaktylie, scheint in der Tat grundlegend
fiir das Verstdndnis dieser Merkwiirdigkeit zu sein, aller-
dings in einem anderen Sinn als bei Garnerus. Wenn die
Sechszahl die Vollendung des irdischen Lebens in seinem
Hohepunkt und in seinem Ende — «Voll-endung» — be-
zeugt, so ist darin der Tod eingeschlossen. Jesu irdisches
Leben hat sich im Tod am Kreuz vollendet. Auch wir spre-
chen heute noch bei einem jung Verstorbenen von dem
«Friihvollendeten».

Dass sich jedoch die Sechsgliedrigkeit gleich viermal am
Gekreuzigten manifestiert, bedarf einer weiteren Erhel-
lung.

Der Auftraggeber des Aachener Kruzifixus muss ein
hochgelehrter Theologe gewesen sein, den die mystische
Zahlensymbolik fasziniert hat, der sein Jahrhundert so
zugetan war. Vielleicht hatte er Kenntnis von den Stocheia
des Euklid, die gerade im 12. Jahrhundert aus dem Arabi-
schen ins Lateinische iibersetzt worden waren. Ausserdem
gab es etliche arabische Schriften, deren Ubersetzung von
jidischen Gelehrten besorgt worden war. Zudem machte

332

sich eine Neigung zur Kabbalistik bemerkbar, und alte
gnostische Motive lebten wieder auf.

Allein die arithmetische Auslegung in der weltlichen
Wissenschaft gentigte dem Stifter nicht. Er suchte nach
Erkenntnissen im biblischen Bereich. Die Verdoppelung
der Sechs zu Zwolf, der an den Hinden bildhaften Aus-
druck gegeben wird, rief solche Assoziationen herbei.
Obwohl die Zwolf aus dem babylonischen Sternenkult
stammt, ist sie uns heute noch im Tierkreis und durch die
zwoOlf Monate vertraut. Fiir das Volk Israel erhielt sie
grundlegende Bedeutung in den zwolf Staimmen und allem,
was damit zusammenhingt, wie die Tasche am Ephod des
Hohenpriesters, in der er zwolf Steine mit den eingravier-
ten Namen der zwolf Sohne Israels trug (Ex. 39,2ff.),
fernerhin in den zwolf Schaubroten oder den zwolf Pro-
pheten.

Im Christentum ist sie in der Zahl der zwdlf Jiinger Jesu
stets gegenwartig. In den Zeiten der Verfolgung, die schon
im 1. Jahrhundert einsetzten, richteten sich die Blicke der
bedriangten Christen auf das verheissene himmlische
Jerusalem. Johannes, der Seher auf Patmos, hatte es ihnen
in seiner Apokalypse vor Augen gemalt: Auf den zwdlf
Toren der Gottesstadt standen die Namen der zwolf
Stamme Israels, wihrend ihre Grundmauern auf zwolf
Steinen ruhten, welche die Namen der zwolf Apostel des
Lammes trugen (Off. 21,18ff.). Die Stadt bedurfte keines
Lichtes, da in ihr die Herrlichkeit Gottes leuchtete.

Diese trostliche Vision hat sich im Liedgut der Kirche
erhalten und in der Kunst in den hingenden Radleuchtern
der romanischen Zeit Gestalt gewonnen. Solch einen
prachtigen Radleuchter stifteten Barbarossa und seine
Gemabhlin Beatrix von Burgund in den Dom zu Aachen.?”
Er sollte die Vision des himmlischen Jerusalem, wie es
Johannes auf Patmos geschaut hatte, wiedergeben: «fun-
kelnd niedersteigend aus sternengldnzenden Fernen,
schimmernd in lauterem Gold und leuchtend von kostba-
ren Steinen».”’ Es war der gleiche Zeitraum, in dem der
Aachener Kruzifixus angefertigt wurde.

Seine visiondre Zahlensymbolik fiihrte den Stifter noch
weiter, indem er auch die Fiisse in seine Meditation einbe-
zog. Um den Blick des Betrachters auf sie zu lenken, gab er
ihnen eine {iibergrosse Gestalt und dazu jedem sechs
Zehen. Durch diese Vervierfachung der Sechs ergab sich
ihm die apokalyptische Zahl 24.

Im Alten Testament wird bei den Kdmpfen der Israeliten
mit den Philistern ein riesengrosser Mann mit je sechs Fin-
gern und ebensovielen Zehen erwédhnt — «<im ganzen 24» —
wie es ausdriicklich heisst (2. Sam. 21,20).

Im Neuen Testament erscheint diese Zahl wiederum im
eschatologischen Bereich: so mehrmals in der Apokalypse
des Johannes, wo der Seher schaut, wie die 24 Altesten mit
ihren Kronen — angetan mit den weissen Kleidern der Erlo-
sten — sich anbetend vor dem Weltenrichter verneigen.?
Seine Vision hat in der Kathedralplastik ein Echo gefun-
den im Tympanon am Siidportal der Abteikirche St. Pierre
zu Moissac, wo die 24 gekronten Altesten auf Stiihlen sit-
zen und ihr Gesicht der Maiestas Domini iiber ihnen



zuwenden (Abb. 3).2? Ebenso hatte ein Fries mit den
24 Altesten urspriinglich das Tympanon in der Kirche
St. Lazare zu Autun abgeschlossen.?

In der Apokalypse des Johannes findet sich ein weiterer
Hinweis auf die kommende Herrlichkeit Christi. Indem der
Herr auf dem Thron spricht: «Ich bin das Alpha und das
Omega, der Anfang und das Ende» (21,6), umschliesst er
die 24 Buchstaben des griechischen Alphabets und bezieht
damit alle Menschen in seinen Heilsplan ein. Nicht

11

In den beiden bisher betrachteten Beispielen haben sich
die sechs Finger als ein verschliisselter Hinweis auf den Tod
Jesu erwiesen, wihrend sich die in ihnen schlummernde
Verheissung des Lebens verborgen gehalten hatte. Nun
tritt in einem dritten Beispiel — einer Blindenheilung durch
den hl. Albinus — die lebensspendende Komponente dieser
Hyperdaktylie offen hervor.

Abb. 3  Die 24 Altesten. Moissac, Abteikirche St. Pierre, Tympanon des Siidportals.

umsonst stehen die Buchstaben Alpha und Omega so oft
links und rechts vom thronenden Erloser auf Mosaiken, in
der Buchmalerei wie auf Wandgemailden.

In der vierfachen Bekriftigung des im Kreuzestod voll-
endeten Lebens Jesu in der Zahl 24 schimmert die Verheis-
sung seiner Herrlichkeit hervor. Aber schon jetzt leuchtet
sie in dem Glorienschein um sein Haupt. In diesen Nimbus
ist ein siebenstrahliger Stern eingraviert. Deutet er auf den
Sabbat, die himmlische Ruhe nach dem vollendeten Sechs-
tagewerk hin?

Nach der in verschiedenen Handschriften iiberlieferten
Vita des Heiligen lebte Albinus im 6. Jahrhundert. Er soll
aus einer vornehmen englischen Familie gestammt haben,
die sich in der Bretagne niedergelassen hatte. Um sich
abseits der Welt einem heiligméssigen Leben widmen zu
konnen, trat er in ein Kloster nahe bei Angers ein. Nach-
dem er seinem Kloster viele Jahre lang als Abt gedient
hatte, wurde er — so der Topos — gegen seinen Willen zum
Bischof von Angers geweiht.?*

333



Er ist in Frankreich sehr verehrt worden, was noch heute
der Name St. Aubin mancher Kirchen und Ortschaften
bezeugt. Unter den Wundertaten, die ihm zugeschrieben
wurden, gehorten auch Blindenheilungen. Eine solche ist
dargestellt auf einer in Angers angefertigten Buchmalerei
des ausgehenden 11. Jahrhunderts (Abb. 4).%

( { !
\‘Nnurm:!.:) > Mo Aty s

Abb.4 Der hl. Albinus, Handschrift, 11. Jahrhundert, Angers.
Albinus heilt mit seiner sechsfingrigen Segenshand einen erblinde-
ten Monch. Paris, Bibliotheque Nationale, Ms. nouv. acq. lat. 1390,
fol. 4v.

334

Dort stehen sich unter einem reichen architektonischen
Rahmen zwei Gruppen gegeniiber: links mit seinem
Gefidhrten der erblindete Monch Gennomarus, der mit
bekiimmerter Miene beide Hinde bittflehend ausstreckt.
Von rechts schreitet der hl. Albinus gefolgt von sechs
Monchen auf ihn zu. In bischofliche Gewinder gekleidet,
halt er mit der Linken den Krummstab; seine Heiligkeit
veranschaulicht der um sein Haupt gelegte Nimbus. Mit
seiner im Segensgruss erhobenen rechten Hand gibt er dem
blinden Monch das Augenlicht zuriick. Diese Hand ist
symbolhaft mit sechs Fingern ausgestattet.

Davon strecken sich zwei nach oben, der dritte bildet mit
dem Daumen einen Kreis und die restlichen zwei legen sich
unten abschliessend zusammen. Dieser Segensgestus stellt
die Anfangsbuchstaben des griechischen Christusnamens
dar und ist noch heute die in allen orthodoxen Kirchen
gebriuchliche Segensform.

Nach theologischer Auffassung ist damit keine Ubertra-
gung numinoser Krifte beabsichtigt, wie es gerade bei
einer Blindenheilung scheinen konnte und vom Volk auch
meistens so verstanden worden ist. Im Grunde manifestiert
sich in dieser Fingerhaltung Christus selbst als der Heil-
bringer.

Riickblickend wird trotz der grossen Zeitspanne zwischen
den drei Kunstwerken und der Verschiedenheit ihrer Sujets
eine in der Grundeinstellung verwandte theologische
Schau einer symbolisch verkldrten Heilserwartung erkenn-
bar. Die in den sechs Fingern enthaltene Zahlensymbolik
vermochte freilich nur ein kleiner zur Mystik neigender
Kreis gleichgestimmter Gelehrter zu verstehen. Als diese
Denkweise in den nachfolgenden Jahrhunderten allmih-
lich verloren ging, erwuchs aus Humanismus und Renais-
sance eine vOllig andere Weltanschauung, die im Genuss
von Macht, Schonheit und Luxus ihr hochstes Ziel er-
blickte.



ANMERKUNGEN

GIUSEPPE BOVINI, Die Kirchen von Ravenna, Miinchen 1958,
S. 164.

PAOLO D’ANCONA, Beato Angelico, Milano 1953, Tafel XXXI.
Bei RICHARD DELBRUCK, Die Consulardiptychen und ver-
wandte Denkmidiler, Berlin 1929, finden sich verschiedene Bei-
spiele.

ALBERT BOECKLER, Deutsche Buchmalerei vorgotischer Zeit,
Konigstein i. Tanus 1953, Tafel 26 mit Text, und S. 78.
Neutestamentliche Apokryphen, hrsg. von EDGAR HENNECKE,
Tiibingen, 2. Aufl. 1924, S. 88 (Neuauflage herausgegeben von
W. SCHNEEMELCHER).

HILDEGARD URNER-ASTHOLZ, Die Wandmalereien in der
Johanneskirche auf Burg in Stein am Rhein (= Schaffhauser
Beitrdage zur vaterldndischen Geschichte 47), Schaffhausen
1970, Tafel VIII, Abb. 6.

HILDEGARD URNER-ASTHOLZ (vgl. Anm. 6), S. 37-41, mit Ab-
bildung auf Taf. XVII; vgl. dazu auch Taf. XIXa und XXIIa.
Die Geschichte vom Schulgang Jesu steht im apokryphen
gnostisch beeinflussten Thomasevangelium, das spater «Kind-
heitserlebnisse» (Paidika) Jesu genannt wurde. In dem meist
auf syrischen Handschriften beruhenden Text wird die Er-
zdhlung in mehreren Varianten berichtet. Neutestamentliche
Apokryphen (vgl. Anm. 5), S. 93ff.

HILDEGARD URNER-ASTHOLZ (vgl. Anm. 6), Taf. XVII,
Abb. 23 und Taf. XVIII, Abb. 24.

ERWIN POESCHEL, Die romanischen Deckengemiilde von Zillis,
Erlenbach-Ziirich 1941, Taf. 54, Abb. 1.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 9), Taf. 8.

KURT WEITZMANN, Die Ikone, Miinchen 1978, Taf. 27.
KONRAD ONASCH, Ikonen, Giitersloh 1961, Taf. 15.

Die Domschatzkammer zu Aachen, 5. Aufl. 1986, S. 42, zu-
sammengestellt nach dem Schatzkammer-Katalog von E. G.
GRIMME, Aachen 1972, S. 42.

14

25

Die Zeit der Staufer, Geschichte-Kunst-Kultur, Stuttgart 1977,
Band 1, S. 511, Katalog Nr. 679 (Text), Band 2, Abb. 480.
Das Vortragekreuz ist eingehend behandelt worden von A. M.
KOENIGER, Ein geheimnisvolles Vortragekreuz im Aachener
Domschatz, Westheim bei Augsburg 1947, S. 1-37. Eine kurze
Zusammenfassung dieser Arbeit bietet ERICH STEPHANY,
Christus — Konig des Weltalls, in: Kirchenzeitung fiir das
Bistum Aachen 22,1967, H. 44, S. 5.

Als einzige Parallele existiert ein Bonzecorpus im Musée des
Beaux-Arts in Lille, das ohne nidhere Angaben in Die Zeit der
Staufer (vgl. Anm. 14), 1, S. 511, erwéhnt wird.

Genaue Beschreibung des Kreuzes bei A.M. KOENIGER
(vgl. Anm. 14), S. 8ff.

A M. KOENIGER (vgl. Anm. 14), S. 24.

Eine Photographie des Barbarossaleuchters mit Erlduterungen
findet sich im Ausstellungskatalog Die Zeit der Staufer
(vgl. Anm. 14), Band 1, S. 396ff. Ein weiterer grosser Rad-
leuchter ist in der Stiftskirche von Grosskomburg erhalten.
Die Zeit der Staufer (vgl. Anm. 14), S. 396.

Vgl. Off. 4,14 und 11,16.

GEORGE ZARNECKI, Romanik, Stuttgart 1970, S. 61, Abb.
Nr. 75.

GEORGE ZARNECKI (vgl. Anm. 21), S. 62, Abb. Nr. 85.
GEORGE ZARNECKI (vgl. Anm. 21), S. 62, Abb. Nr. 85, um 1130.
JoH. EVANG. STADLER / FrRANz JOSEF HEWM, Vollstindiges
Heiligen-Lexikon I, Augsburg 1858, S. 113-114.

HERMANN FILLITZ, Das Mittelalter I (= Propylden Kunst-
geschichte, Bd. 5), Berlin 1984, S. 272-273, Nr. 383b mit Abb.
aus der Vita des hl. Albinus.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Reproduktion aus: GIUSEPPE BoviN, Die Kirchen von

Ravenna, Miinchen 1959, S. 164.

Abb. 2: Reproduktion aus: Die Domschatzkammer zu Aachen,

5. Aufl., Aachen 1986, S. 42.

Abb. 3: Reproduktion aus: GEORG ZARNECKI, Romanik, Stuttgart

1970, S. 61, Abb. Nr. 75.

Abb. 4: Reproduktion aus: HERMANN FILLITZ, Das hohe Mittel-
alter I (= Propylden Kunstgeschichte, Bd. 5), Berlin 1984, Abb.

Nr. 383b.

335



336

ZUSAMMENFASSUNG

Vereinzelt ist in Darstellungen aus dem frithen Mittelalter eine
Hand mit sechs Fingern zu entdecken. Handelt es sich um eine
Anomalie, um ein Versehen des Kiinstlers oder um eine Meta-
pher? Werden eine Missbildung oder ein Irrtum ausgeschlossen, so
stellt sich die Frage nach der Sinngebung dieses Phdnomens. An
drei Beispielen — einem Marmorrelief aus Ravenna, einem roma-
nischen Vortragekreuz im Domschatz von Aachen und einer
Buchmalerei aus einer in Angers angefertigten Handschrlft — wird
die in den sechs Fingern enthaltene Zahlensymbolik erldutert.

RESUME

Dans les représentations du Haut Moyen Age on trouve parfois
une main a six doigts. S’agit-il d’'une anomalie, d’'une erreur de
l’artiste ou d’une métaphore? Si I'on exclut une difformité ou
une erreur, il se pose la question de l'interprétation d’un tel
phénomene. Lauteur commente la symbolique des nombres re-
présentée par les six doigts au moyen de trois exemples — un relief
en marbre de Ravenne, une croix portative d’époque romane du
trésor de la cathédrale d’Aix-la-Chapelle et une enluminure dans
un manuscrit d’Angers.

RIASSUNTO

Singole opere del primo Medioevo raffigurano una mano con sei
dita e nasce spontanea la domanda se si tratti di un’anomalia, di
una svista o di una metafora? Una volta escluse la prima e la
seconda delle ipotesi elencate non resta che chiedersi quale signifi-
cato un simile fenomeno debba avere. Tre esempi — un rilievo in
marmo da Ravenna, una croce processionale romanica apparte-
nente al tesoro del duomo di Aquisgrana e una miniatura tratta da
un manoscritto eseguito ad Angers — illustreranno il significato
simbolico che le sei dita rappresentano.

SUMMARY

Occasionally representations are found in the early Middle Ages
that show hands with six fingers. Is this an anomaly, an error on the
part of the artist or a metaphor? Once a deformity or a mistake
have been ruled out, one wonders what this phenomenon might
mean. Three examples — a marble relief from Ravenna, a Roman
processional cross preserved in the Cathedral in Aachen, and an
illustration in an illuminated manuscript from Angers — serve as
the basis for a discussion of the number symbolism underlying the
depiction of six fingers.



	Sechs Finger und sechs Zehen in der mittelalterlichen Symbolik

