
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 54 (1997)

Heft: 4

Artikel: Sechs Finger und sechs Zehen in der mittelalterlichen Symbolik

Autor: Urner-Astholz, Hildegard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sechs Finger und sechs Zehen in der mittelalterlichen Symbolik
von Hildegard Urner-Astholz

I

In der Kirche San Apollinare in Classe zu Ravenna befinden

sich angelehnt an die Wand unter dem aus dem 9.
Jahrhundert stammenden Ciborium zwei kleinere Reliefplatten
aus Marmor (Abb. I).1 Über ihre Herkunft und einstige
Verwendung ist nichts überliefert. Sie werden dem 10.
Jahrhundert zugewiesen und geben zusammen die Verkündi¬

gung an Maria wieder. Das Marienrelief weist verschiedene

Besonderheiten auf, unter denen die sechs Finger an
ihrer linken Hand die seltsamste ist.

Auf der linken Platte eilt der Engel Gabriel mit behendem

Schritt und wehendem Gewandzipfel nach rechts
auf Maria zu. Mit der linken Hand umfängt er den langen
Botenstab, während er den rechten Arm zum Gruss erhoben

hat. Seine Hand ist im Segensgestus geformt, was sich

.pMW f ¦

:--%
¦jy

>Ì
£

-
4

\ \J 7.Va¦fis**

xV
f '7'm **fi \fi SL

A

5^% /
W^mmf

I*

7
'"^Êf^jf^è 7 i^^^mmmmo

\
mJE ¦^mf

JHP ''^HB* ¦F" y-
Abb. 1 Verkündigung an Maria. Marmorreliefs. tO. Jahrhundert. Ravenna. S. Apollinare in Classe. Marias linke Hand weist sechs

Finger auf.

329



auch auf Ikonen oder auf Fra Angelicos Verkündigung in
der Kirche San Gesù zu Cortona beobachten lässt.2 Ein
freudvolles Lächeln spielt auf seinem rundlichen Gesicht,
das von einem Lockenkopf eingerahmt ist und an
frühchristliche Skulpturen vom Guten Hirten im Lateran
erinnert.

Das Eintreten des Engels und seine wundersamen Worte
lösen bei Maria kein Erschrecken aus wie sonst so oft.
Zwar erhebt sie die Hand zum Gruss; aber hier drückt sie

damit zugleich die Bestätigung der Worte aus, die ihr im
Lukasevangelium in den Mund gelegt werden: «Siehe, ich
bin des Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast»
(Luk.1,38). Ihr Antlitz bleibt ruhig und hoheitsvoll. Der
Auftraggeber des 10. Jahrhunderts hat Maria nicht als die
demütige Magd geschaut, sondern als die künftige Gottesmutter

und sie deshalb auf einen erhöhten Thron mit fein
profilierten Füssen gesetzt. Ihren hohen Rang vervollständigt

das lange, runde Kissen in ihrem Rücken, das nur
erhabenen Personen zukam: Auf den elfenbeinernen Consu-
lardiptychen umgibt es den Konsul auf seinem Thron, wenn
er mit der Mappa das Zeichen zum Beginn der Spiele gibt.3
Vom 6. Jahrhundert an wird die thronende Gottesmutter
auf Ikonen und westlichen Wandmalereien mit dem länglichen

Purpurkissen ausgezeichnet, und im Mittelalter liegt
es im Rücken des thronenden Kaisers, wie Otto II. mit den
ihm huldigenden Reichsteilen im Registrum Gregorii 983
in Trier gemalt worden ist.4 Maria ist die Theotokos, zu der
sie im Jahre 431 auf dem Konzil von Ephesus erhoben
worden war.

Als der Verkündigungsengel eintritt, trifft er Maria beim
Spinnen des Vorhangs für den Tempel des Herrn an. Das
Spinnen, die Spindel und der Vorhang sind wichtig für das
Enträtseln der Sechszahl der Finger.

Die volkstümliche Phantasie begnügte sich nicht mit den

knappen Berichten der Evangelien, sondern schmückte
Maria und vor allem die Kindheit Jesu mit mirakulösen
Legenden aus, wie sie ähnlich von der Jugendzeit Krishnas
und Buddhas erzählt werden.

Die Version der Verkündigung an die spinnende Maria
beruht auf der Erzählung des aus dem 2. Jahrhundert
stammenden apokryphen Protevangelium des Jakobus.5 Dort
wird im 10. und 11. Kapitel berichtet, dass die Priesterschaft

beschloss, einen neuen Vorhang für den Tempel
anfertigen zu lassen. Aus den aufgebotenen unbefleckten
Jungfrauen vom Stamm Davids wurde Maria auserwählt.
Durch das Los empfing sie von den kostbaren Materialien
zum Spinnen den echten Purpur, den sie mit nach Hause
nahm. Daheim setzte sie sich auf ihren Stuhl, nahm die
Spindel in die Hand und fing an, die auf ihrem Schoss

liegende Purpurwolle zu verarbeiten. Während dieser
Beschäftigung trat der Engel ein.

Dass für diese Komposition gerade das Bild der spinnenden

Maria gewählt wurde, beruht auf der altchristlichen
Gepflogenheit, einem Phänomen des Alten Testaments ein
herrlicheres aus dem Neuen gegenüberzusetzen. Als Adam
nach der Vertreibung aus dem Paradies den Acker
bestellte, sass Eva am Spinnrocken und wob Kleider für ihre

der Sünde verfallene Familie, wie es im Freskenzyklus
auf Burg in Stein am Rhein zu sehen ist.6 Maria hingegen,
die neue sündlose Eva, spinnt Wolle für den Vorhang im
Heiligtum des Herrn.

Solche beim Volke beliebte Erzählungen sind auch in
die kirchlichen Wandmalereien der Schweiz eingedrungen:
die Geschichte vom Schulgang Jesu mit der Schiefertafel in
einem schmalen Fresko in St. Georg zu Rhäzüns und
auf einem grossformatigen Wandgemälde in der Kirche
auf Burg in Stein am Rhein7, dort anschliessend auch die

Auferweckung des Knaben Zenon8, ferner die Geschichte
von den tönernen Vögeln in Zillis9 und in der Kirche von
Scherzligen bei Thun.

Gegenüber den apokryphen Legenden verhielt sich die
offizielle Kirche zunächst zurückhaltend. Hieronymus und
Augustin wiesen sie ab, und Innozenz I. verurteilte sie

sogar, darunter auch die Verkündigung an die spinnende
Maria. Nachdem jedoch gerade diese Szene von Papst
Sixtus III. bald nach 400 unter die Mosaiken an der
Chorbogenwand von Santa Maria Maggiore in Rom
aufgenommen worden war und später an der Kathedra des
Erzbischofs Maximian von Ravenna erschien, konnte sie sich
mit dieser kirchlichen «Approbation» im Westen wie im
Osten ungehindert verbreiten.

In der Schweiz ist an der Decke von Zillis gemalt, wie
Maria die Spindel in der linken Hand hält, während vor ihr
eine Magd am Boden kniet und ihr die vorbereitete Wolle
reicht.10

Im gleichen 12. Jahrhundert offenbart sich auch in der
Ostkirche die Vertrautheit mit der Erzählung des Jakobus.
Eine während der Komnenenzeit in Byzanz gemalte Ikone

- ein Meisterwerk in Rot und Gold - war für das Katha-
rinenkloster auf dem Sinai bestimmt; sie zeigt die
erschrockene Maria mit der Spindel und dem Wollfaden.11
Auf der Ikone von Ustjug bei Nowgorod - heute in der
Tretjakov-Galerie zu Moskau - lässt die Gottesmutter
Maria Platytera den roten Wollfaden mit der Bewegung
des Spinnens durch ihre Hand gleiten.12

Auf dem Relief von Ravenna wird die linke Seite der
Maria durch eine eigenartige Ausstattung hervorgehoben:
Zwischen Daumen und Zeigefinger schaut die Spindel
hervor. Der ausgestreckte Zeigefinger ist der zusätzliche
sechste Finger; er weist auf die am Vorhang begonnene
Arbeit hin. Analog zu diesen sechs Fingern fällt das Kopftuch

in sechs Falten gelegt nach unten. Der Jungfrau ist in
den Arm ein Stab mit drei spriessenden Zweiglein gestellt,
was der Prophezeihung des Jesaja 11,1 entspricht: «Es wird
eine Rute aufgehen aus dem Stamm Isais, und ein Zweig
aus seiner Wurzel Frucht bringen.»

Um die Sechszahl der Finger zu verstehen, ist zunächst
die Interpretation der Zahl Sechs in der antiken und
mittelalterlichen Philosophie zu beachten. In ihr lag die
kreatürliche Vollendung beschlossen. Weiterhin sind der
Charakter der Spindel und die Rolle des Vorhangs zu
erhellen.

Seit Homer und Hesiod gilt die Spindel als Attribut der
Moiren, der griechischen Schicksalsgöttinnen. Unter die-

330



sen ist sie speziell der Atropos eigen; diese spinnt den
Lebensfaden für jeden Menschen und weist ihm sein Mass
an Leid und Tod (moros) zu.

Maria spinnt am Vorhang für den Tempel. Im Alten
Testament hatte Jahwe Mose den Befehl gegeben, einen
Vorhang aus kostbaren Stoffen anfertigen zu lassen, der
dem Volk als Scheidewand zwischen dem Heiligen und
dem Allerheiligsten dienen sollte (Ex. 26,31).

Da sich im Allerheiligsten die Majestät Jahwes verbarg,
durfte einzig der Hohepriester einmal im Jahr am
Versöhnungsfest hinter den Vorhang treten, um das Versöhnungsopfer

darzubringen.
Diese alttestamentliche Opferhandlung ist vom Verfasser

des Hebräerbriefes zum Anlass genommen worden,
Christus als den wahren Hohenpriester zu verkündigen,
der nicht wie der jüdische Hohepriester alljährlich einmal
das Allerheiligste betreten darf, sondern sich selbst als
einmaliges Opfer für die Menschheit dargebracht hat. Der
unbekannte Verfasser setzt den Vorhang mit dem «Fleisch»
Jesu gleich (Hebr. 10,20): mit seinem irdischen Leben.
Darum heisst es im Kreuzigungsbericht des Matthäusevangeliums

27,51, dass im Augenblick des Todes Jesu der
Vorhang im Tempel von oben bis unten zerriss. Er ist
überflüssig geworden, da jetzt der Zugang zum Heil allen
Menschen offensteht.

Durch das Zerreissen des Vorhangs enthüllt sich zusammen

mit der schicksalsträchtigen Spindel und der roten
Farbe der Wolle der wahre Sinn des von Maria gesponnenen

Werks. Damit wird zugleich offenbar, dass die sechs

Finger ihrer linken Hand vordergründig auf den Tod des
verheissenen Erlösers hindeuten, zwar nicht auf den Tod
an sich, als vielmehr auf die Vollendung seines irdischen
natürlichen Lebens, aus welchem das Heil für die
Menschen entspringt.

Dass sich dies alles nach dem Willen der Dreieinigkeit
vollzieht, symbolisieren die in Dreieckform gelegten sechs
Falten am Gewand der Maria. So weist der sechste Finger
nicht nur auf den Tod, sondern auf das vom Engel verheis-
sene ewige Königreich Jesu hin.

II

Rund zweihundert Jahre später findet sich ein Beispiel, bei
dem sich das Phänomen der Sechsgliedrigkeit nicht nur
auf die Hand beschränkt ist. Im Domschatz zu Aachen
wird aus altem Besitz ein romanisches Vortragekreuz mit
einem bronzenen feuervergoldeten Kruzifixus aufbewahrt
(Abb. 2).13 Die geheimnisvolle Seltenheit dieses Werks
besteht darin, dass der Gekreuzigte mit je sechs Fingern
und sechs Zehen ausgestattet ist.14 Es dürfte um die Mitte
des 12. Jahrhunderts in einem Atelier des maasländisch-
rheinischen Kunstkreises angefertigt worden sein. Das
Kreuz selbst enthält einen aus einem einzigen Holzstück
geschnitzten Kern von 29 zu 41 cm und ist mit Silberplättchen

überzogen gewesen. Deren Abnutzung machte später
einem Belag von mit Punzen und Rosetten verzierten ver¬

goldeten Messingplättchen Platz. Nach Prüfung durch die
Aachener Domgoldschmiede erfolgte diese Restaurierung
um 1620.15

Die Balken des Kreuzes enden mit «Lilienblüten» von
gedrungener romanischer Form. Die Lilie ist zum Symbol
für die Reinheit und Jungfräulichkeit der Maria geworden.

1
.*?

9

Abb. 2 Vortragekreuz mit Kruzifixus, Bronze, feuervergoldet,
Mitte 12. Jahrhundert. Die Figur des Gekreuzigten ist mit je sechs

Fingern und sechs Zehen ausgestattet. Aachen, Domschatz.

Dieses Zeichen wollte ursprünglich weder die Blume
widerspiegeln noch die Erinnerung an den Lebensbaum
im Paradies wachrufen. Vielmehr scheint es ein altes aus
dem Orient stammendes Schutzzeichen apotropäischen
Charakters gewesen zu sein. Deshalb haben es auch viele
hochgestellte Persönlichkeiten - allen voran die Könige
von Frankreich - für sich usurpiert und auf ihre Siegel,
Wappen und Objekte ihrer Würde gesetzt.

331



Der Kruzifixus ist nach romanischer Auffassung der
verborgene König, der den Tod besiegt hat. Sein Gesicht ist
daher hoheitsvoll und nicht von Schmerz geprägt wie in der
Gotik. Seine grossen Augen stehen offen, weil er lebend
gedacht worden ist. Die ausgebreiteten leicht gewinkelten,
dünnen Arme enden in fünf gleichlangen parallel gelegten
Fingern neben dem aufwärts gerichteten Daumen. Zu
dieser Sechszahl gesellen sich rechts und links vom Scheitel
je drei Haarwellen und je drei vom Haupthaar auf beide
Schultern herabfallende Lockensträhnen.

An den überdimensionierten Füssen, die ohne Suppedaneum

auf dem Kreuz mit je einem Nagel nach romanischer
Sitte befestigt sind, strecken sich je sechs Zehen in gleicher
starrer Parallelität aus.16 Was soll die Sechszahl bedeuten?
Sie gehört seit alters zur Arithmetik, der ersten Disziplin
des Quadriviums. Piaton und Aristoteles galt sie als
«vollkommene» Zahl. Euklid begründete ihre Vollkommenheit
in seinen Stoicheia 7,33 damit, dass sie die «Summe ihrer
Teile» - nämlich eins und zwei und drei - sei. Diese
Einschätzung hielt sich bis ins hohe Mittelalter. Die
Vollkommenheit der Sechszahl ist ferner gepriesen worden
von Macrobius, von Augustin in seinem «Gottesstaat»
(de civ. dei 11,30), von Boethius und Cassiodor sowie von
Isidor von Sevilla in seinem grossen Kommentar «Etymo-
logiae.»17

Zu dieser rechnerisch-philosophischen Betrachtung trat
zu Beginn des 12. Jahrhunderts besonders in den der
Mystik nahe stehenden Kreisen die Suche nach einer
theologischen Erkenntnis aus der Heiligen Schrift. So versenkten

sich manche Theologen wie der Abt Ruprecht von
Deutz und der gelehrte Chorherr Garnerus von St.Viktor
immer von neuem in den Vollkommenheitscharakter der
«heiligen» Zahl Sechs. Dabei enthüllte sich Garnerus ihr
Zusammenhang mit dem Sechstagewerk im Schöpfungsbericht

der Genesis. Er legte die Sechszahl als Kennzeichen
der vita activa aus.18

Die Beziehung des Sechstagewerks zur Sechszahl der
Finger, zur Hyperdaktylie, scheint in der Tat grundlegend
für das Verständnis dieser Merkwürdigkeit zu sein,
allerdings in einem anderen Sinn als bei Garnerus. Wenn die
Sechszahl die Vollendung des irdischen Lebens in seinem
Höhepunkt und in seinem Ende - «Voll-endung» -
bezeugt, so ist darin der Tod eingeschlossen. Jesu irdisches
Leben hat sich im Tod am Kreuz vollendet. Auch wir sprechen

heute noch bei einem jung Verstorbenen von dem
«Frühvollendeten».

Dass sich jedoch die Sechsgliedrigkeit gleich viermal am
Gekreuzigten manifestiert, bedarf einer weiteren Erhellung.

Der Auftraggeber des Aachener Kruzifixus muss ein
hochgelehrter Theologe gewesen sein, den die mystische
Zahlensymbolik fasziniert hat, der sein Jahrhundert so

zugetan war. Vielleicht hatte er Kenntnis von den Stocheia
des Euklid, die gerade im 12. Jahrhundert aus dem Arabischen

ins Lateinische übersetzt worden waren. Ausserdem
gab es etliche arabische Schriften, deren Übersetzung von
jüdischen Gelehrten besorgt worden war. Zudem machte

sich eine Neigung zur Kabbalistik bemerkbar, und alte
gnostische Motive lebten wieder auf.

Allein die arithmetische Auslegung in der weltlichen
Wissenschaft genügte dem Stifter nicht. Er suchte nach
Erkenntnissen im biblischen Bereich. Die Verdoppelung
der Sechs zu Zwölf, der an den Händen bildhaften
Ausdruck gegeben wird, rief solche Assoziationen herbei.
Obwohl die Zwölf aus dem babylonischen Sternenkult
stammt, ist sie uns heute noch im Tierkreis und durch die
zwölf Monate vertraut. Für das Volk Israel erhielt sie

grundlegende Bedeutung in den zwölf Stämmen und allem,
was damit zusammenhängt, wie die Tasche am Ephod des

Hohenpriesters, in der er zwölf Steine mit den eingravierten
Namen der zwölf Söhne Israels trug (Ex. 39,2ff.),

fernerhin in den zwölf Schaubroten oder den zwölf
Propheten.

Im Christentum ist sie in der Zahl der zwölf Jünger Jesu

stets gegenwärtig. In den Zeiten der Verfolgung, die schon
im 1. Jahrhundert einsetzten, richteten sich die Blicke der
bedrängten Christen auf das verheissene himmlische
Jerusalem. Johannes, der Seher auf Patmos, hatte es ihnen
in seiner Apokalypse vor Augen gemalt: Auf den zwölf
Toren der Gottesstadt standen die Namen der zwölf
Stämme Israels, während ihre Grundmauern auf zwölf
Steinen ruhten, welche die Namen der zwölf Apostel des

Lammes trugen (Off. 21,18ff.). Die Stadt bedurfte keines
Lichtes, da in ihr die Herrlichkeit Gottes leuchtete.

Diese tröstliche Vision hat sich im Liedgut der Kirche
erhalten und in der Kunst in den hängenden Radleuchtern
der romanischen Zeit Gestalt gewonnen. Solch einen
prächtigen Radleuchter stifteten Barbarossa und seine
Gemahlin Beatrix von Burgund in den Dom zu Aachen.19
Er sollte die Vision des himmlischen Jerusalem, wie es

Johannes auf Patmos geschaut hatte, wiedergeben:
«funkelnd niedersteigend aus sternenglänzenden Fernen,
schimmernd in lauterem Gold und leuchtend von kostbaren

Steinen».20 Es war der gleiche Zeitraum, in dem der
Aachener Kruzifixus angefertigt wurde.

Seine visionäre Zahlensymbolik führte den Stifter noch
weiter, indem er auch die Füsse in seine Meditation einbezog.

Um den Blick des Betrachters auf sie zu lenken, gab er
ihnen eine übergrosse Gestalt und dazu jedem sechs

Zehen. Durch diese Vervierfachung der Sechs ergab sich
ihm die apokalyptische Zahl 24.

Im Alten Testament wird bei den Kämpfen der Israeliten
mit den Philistern ein riesengrosser Mann mit je sechs

Fingern und ebensovielen Zehen erwähnt - «im ganzen 24» -
wie es ausdrücklich heisst (2. Sam. 21,20).

Im Neuen Testament erscheint diese Zahl wiederum im
eschatologischen Bereich: so mehrmals in der Apokalypse
des Johannes, wo der Seher schaut, wie die 24 Ältesten mit
ihren Kronen - angetan mit den weissen Kleidern der Erlösten

- sich anbetend vor dem Weltenrichter verneigen.21
Seine Vision hat in der Kathedralplastik ein Echo gefunden

im Tympanon am Südportal der Abteikirche St. Pierre
zu Moissac, wo die 24 gekrönten Ältesten auf Stühlen
sitzen und ihr Gesicht der Maiestas Domini über ihnen

332



zuwenden (Abb. 3).22 Ebenso hatte ein Fries mit den
24 Ältesten ursprünglich das Tympanon in der Kirche
St. Lazare zu Autun abgeschlossen.23

In der Apokalypse des Johannes findet sich ein weiterer
Hinweis auf die kommende Herrlichkeit Christi. Indem der
Herr auf dem Thron spricht: «Ich bin das Alpha und das

Omega, der Anfang und das Ende» (21,6), umschliesst er
die 24 Buchstaben des griechischen Alphabets und bezieht
damit alle Menschen in seinen Heilsplan ein. Nicht

III

In den beiden bisher betrachteten Beispielen haben sich

die sechs Finger als ein verschlüsselter Hinweis auf den Tod
Jesu erwiesen, während sich die in ihnen schlummernde
Verheissung des Lebens verborgen gehalten hatte. Nun
tritt in einem dritten Beispiel - einer Blindenheilung durch
den hl. Albinus - die lebensspendende Komponente dieser

Hyperdaktylie offen hervor.

\, :t'.
o; i: 7

*¦_ é o.
¦"rf *' -m>

*v 4-*:.V#* zz.

,- *»_,.«¦» m* -^o..f *"W„ "**

Täy^m&t
% 0

•j-
»w.

Abb. 3 Die 24 Ältesten. Moissac, Abteikirche St. Pierre, Tympanon des Südportals.

umsonst stehen die Buchstaben Alpha und Omega so oft
links und rechts vom thronenden Erlöser auf Mosaiken, in
der Buchmalerei wie auf Wandgemälden.

In der vierfachen Bekräftigung des im Kreuzestod
vollendeten Lebens Jesu in der Zahl 24 schimmert die Verheissung

seiner Herrlichkeit hervor. Aber schon jetzt leuchtet
sie in dem Glorienschein um sein Haupt. In diesen Nimbus
ist ein siebenstrahliger Stern eingraviert. Deutet er auf den
Sabbat, die himmlische Ruhe nach dem vollendeten
Sechstagewerk hin?

Nach der in verschiedenen Handschriften überlieferten
Vita des Heiligen lebte Albinus im 6. Jahrhundert. Er soll
aus einer vornehmen englischen Familie gestammt haben,
die sich in der Bretagne niedergelassen hatte. Um sich
abseits der Welt einem heiligmässigen Leben widmen zu
können, trat er in ein Kloster nahe bei Angers ein. Nachdem

er seinem Kloster viele Jahre lang als Abt gedient
hatte, wurde er - so der Topos - gegen seinen Willen zum
Bischof von Angers geweiht.24

333



Er ist in Frankreich sehr verehrt worden, was noch heute
der Name St. Aubin mancher Kirchen und Ortschaften
bezeugt. Unter den Wundertaten, die ihm zugeschrieben
wurden, gehörten auch Blindenheilungen. Eine solche ist
dargestellt auf einer in Angers angefertigten Buchmalerei
des ausgehenden 11. Jahrhunderts (Abb. 4).25

V Vrrturm.'».' ltlo»s aA •> m"3t-.i t.i ro ti*»Tî>.Tr,- ^vco

m%
mmmw^mitmmmi.. mi

-

Abb.4 Der hl. Albinus, Handschrift, 11. Jahrhundert, Angers.
Albinus heilt mit seiner sechsfingrigen Segenshand einen erblindeten

Mönch. Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. nouv. acq. lat. 1390,
fol. 4v.

Dort stehen sich unter einem reichen architektonischen
Rahmen zwei Gruppen gegenüber: links mit seinem
Gefährten der erblindete Mönch Gennomarus, der mit
bekümmerter Miene beide Hände bittflehend ausstreckt.
Von rechts schreitet der hl. Albinus gefolgt von sechs

Mönchen auf ihn zu. In bischöfliche Gewänder gekleidet,
hält er mit der Linken den Krummstab; seine Heiligkeit
veranschaulicht der um sein Haupt gelegte Nimbus. Mit
seiner im Segensgruss erhobenen rechten Hand gibt er dem
blinden Mönch das Augenlicht zurück. Diese Hand ist

symbolhaft mit sechs Fingern ausgestattet.
Davon strecken sich zwei nach oben, der dritte bildet mit

dem Daumen einen Kreis und die restlichen zwei legen sich
unten abschliessend zusammen. Dieser Segensgestus stellt
die Anfangsbuchstaben des griechischen Christusnamens
dar und ist noch heute die in allen orthodoxen Kirchen
gebräuchliche Segensform.

Nach theologischer Auffassung ist damit keine Übertragung

numinoser Kräfte beabsichtigt, wie es gerade bei
einer Blindenheilung scheinen könnte und vom Volk auch
meistens so verstanden worden ist. Im Grunde manifestiert
sich in dieser Fingerhaltung Christus selbst als der Heil-
bringer.

Rückblickend wird trotz der grossen Zeitspanne zwischen
den drei Kunstwerken und der Verschiedenheit ihrer Sujets
eine in der Grundeinstellung verwandte theologische
Schau einer symbolisch verklärten Heilserwartung erkennbar.

Die in den sechs Fingern enthaltene Zahlensymbolik
vermochte freilich nur ein kleiner zur Mystik neigender
Kreis gleichgestimmter Gelehrter zu verstehen. Als diese
Denkweise in den nachfolgenden Jahrhunderten allmählich

verloren ging, erwuchs aus Humanismus und Renaissance

eine völlig andere Weltanschauung, die im Genuss

von Macht, Schönheit und Luxus ihr höchstes Ziel
erblickte.

334



ANMERKUNGEN

Giuseppe Bovini, Die Kirchen von Ravenna, München 1958,
S. 164.

Paolo D'Ancona, Beato Angelico, Milano 1953, Tafel XXXI.
Bei Richard Delbrück, Die Consulardiptychen und
verwandte Denkmäler, Berlin 1929, finden sich verschiedene
Beispiele.

Albert Boeckler, Deutsche Buchmalerei vorgotischer Zeit,
Königstein i. Tanus 1953, Tafel 26 mit Text, und S. 78.
Neutestamentliche Apokryphen, hrsg. von Edgar Hennecke,
Tübingen, 2. Aufl. 1924, S. 88 (Neuauflage herausgegeben von
W. Schneemelcher).
Hildegard Urner-Astholz, Die Wandmalereien in der
Johanneskirche auf Burg in Stein am Rhein Schaffhauser
Beiträge zur vaterländischen Geschichte 47), Schaffhausen
1970, Tafel VIII, Abb. 6.

Hildegard Urner-Astholz (vgl. Anm. 6), S. 37-41, mit
Abbildung auf Taf. XVII; vgl. dazu auch Taf. XIXa und XXIIa.
Die Geschichte vom Schulgang Jesu steht im apokryphen
gnostisch beeinflussten Thomasevangelium, das später
«Kindheitserlebnisse» (Paidika) Jesu genannt wurde. In dem meist
auf syrischen Handschriften beruhenden Text wird die
Erzählung in mehreren Varianten berichtet. Neutestamentliche
Apokryphen (vgl. Anm. 5), S. 93ff.
Hildegard Urner-Astholz (vgl. Anm. 6), Taf. XVII,
Abb. 23 und Taf. XVIII, Abb. 24.

Erwin Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis,
Erlenbach-Zürich 1941, Taf. 54, Abb. 1.

Erwin Poeschel (vgl. Anm. 9), Taf. 8.

Kurt Weitzmann, Die Ikone, München 1978, Taf. 27.

Konrad Onasch, Ikonen, Gütersloh 1961, Taf. 15.

Die Domschatzkammer zu Aachen, 5. Aufl. 1986, S. 42,
zusammengestellt nach dem Schatzkammer-Katalog von E. G
Grimme, Aachen 1972, S. 42.

Die Zeit der Staufer, Geschichte-Kunst-Kultur, Stuttgart 1977,

Band 1, S. 511, Katalog Nr. 679 (Text), Band 2, Abb. 480.

Das Vortragekreuz ist eingehend behandelt worden von A. M.
Koeniger, Ein geheimnisvolles Vortragekreuz im Aachener
Domschatz, Westheim bei Augsburg 1947, S. 1-37. Eine kurze
Zusammenfassung dieser Arbeit bietet Erich Stephany,
Christus - König des Weltalls, in: Kirchenzeitung für das

Bistum Aachen 22,1967, H. 44, S. 5.

Als einzige Parallele existiert ein Bonzecorpus im Musée des

Beaux-Arts in Lille, das ohne nähere Angaben in Die Zeit der

Staufer (vgl. Anm. 14), 1, S. 511, erwähnt wird.
Genaue Beschreibung des Kreuzes bei A. M. Koeniger
(vgl. Anm. 14), S. 8ff.
A.M. Koeniger (vgl. Anm. 14), S. 24.

Eine Photographie des Barbarossaleuchters mit Erläuterungen
findet sich im Ausstellungskatalog Die Zeit der Staufer
(vgl. Anm. 14), Band 1, S. 396ff. Ein weiterer grosser
Radleuchter ist in der Stiftskirche von Grosskomburg erhalten.
Die Zeit der Staufer (vgl. Anm. 14), S. 396.

Vgl. Off. 4,14 und 11,16.
George Zarnecki, Romanik, Stuttgart 1970, S. 61, Abb.
Nr. 75.

George Zarnecki (vgl. Anm. 21), S. 62, Abb. Nr. 85.

George Zarnecki (vgl. Anm. 21), S. 62, Abb. Nr. 85, um 1130.

Joh. Evang. Stadler / Franz Josef Heim, Vollständiges
Heiligen-Lexikon I, Augsburg 1858, S. 113-114.
Hermann Fillitz, Das Mittelalter I Propyläen
Kunstgeschichte, Bd. 5), Berlin 1984, S. 272-273, Nr. 383b mit Abb.
aus der Vita des hl. Albinus.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Reproduktion aus: Giuseppe Bovini, Die Kirchen von
Ravenna, München 1959, S. 164.

Abb. 2: Reproduktion aus: Die Domschatzkammer zu Aachen,
5. Aufl., Aachen 1986, S. 42.
Abb. 3: Reproduktion aus: Georg Zarnecki, Romanik, Stuttgart
1970, S. 61, Abb. Nr. 75.
Abb. 4: Reproduktion aus: Hermann Fillitz, Das hohe Mittelalter

I Propyläen Kunstgeschichte, Bd. 5), Berlin 1984, Abb.
Nr. 383b.

335



ZUSAMMENFASSUNG

Vereinzelt ist in Darstellungen aus dem frühen Mittelalter eine
Hand mit sechs Fingern zu entdecken. Handelt es sich um eine
Anomalie, um ein Versehen des Künstlers oder um eine Metapher?

Werden eine Missbildung oder ein Irrtum ausgeschlossen, so
stellt sich die Frage nach der Sinngebung dieses Phänomens. An
drei Beispielen - einem Marmorrelief aus Ravenna, einem
romanischen Vortragekreuz im Domschatz von Aachen und einer
Buchmalerei aus einer in Angers angefertigten Handschrift - wird
die in den sechs Fingern enthaltene Zahlensymbolik erläutert.

RESUME

Dans les représentations du Haut Moyen Age on trouve parfois
une main à six doigts. S'agit-il d'une anomalie, d'une erreur de
l'artiste ou d'une métaphore? Si l'on exclut une difformité ou
une erreur, il se pose la question de l'interprétation d'un tel
phénomène. L'auteur commente la symbolique des nombres
représentée par les six doigts au moyen de trois exemples - un relief
en marbre de Ravenne, une croix portative d'époque romane du
trésor de la cathédrale d'Aix-la-Chapelle et une enluminure dans

un manuscrit d'Angers.

RIASSUNTO

Singole opere del primo Medioevo raffigurano una mano con sei

dita e nasce spontanea la domanda se si tratti di un'anomalia, di
una svista o di una metafora? Una volta escluse la prima e la
seconda delle ipotesi elencate non resta che chiedersi quale significato

un simile fenomeno debba avere. Tre esempi - un rilievo in
marmo da Ravenna, una croce processionale romanica appartenente

al tesoro del duomo di Aquisgrana e una miniatura tratta da

un manoscritto eseguito ad Angers - illustreranno il significato
simbolico che le sei dita rappresentano.

SUMMARY

Occasionally representations are found in the early Middle Ages
that show hands with six fingers. Is this an anomaly, an error on the

part of the artist or a metaphor? Once a deformity or a mistake
have been ruled out, one wonders what this phenomenon might
mean. Three examples - a marble relief from Ravenna, a Roman
processional cross preserved in the Cathedral in Aachen, and an
illustration in an illuminated manuscript from Angers - serve as
the basis for a discussion of the number symbolism underlying the
depiction of six fingers.

336


	Sechs Finger und sechs Zehen in der mittelalterlichen Symbolik

