
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 54 (1997)

Heft: 2

Artikel: Christliche Hieroglyphen : vorgotische Bauplastik als Bilderrätsel

Autor: Diemer, Peter / Diemer, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Hieroglyphen.
Vorgotische Bauplastik als Bilderrätsel*

von Peter und Dorothea Diemer

Am 3. Juni 1847 trafen sich zehn Teilnehmer des Congrès
archéologique zu einem Rundgespräch in Sens. Bei dieser
Gelegenheit zog der spiritus rector der Veranstaltung,
Arcisse de Caumont, Abbildungen zweier Pilaster an der
Kathedrale von Le Mans hervor (Abb. 1) und fragte einen
der Umstehenden, den Abbé Augustin Crosnier, ob er den
Umstand zu erklären vermöge, dass die Pilaster, obwohl im
Bauzusammenhang Gegenstücke, völlig verschieden dekoriert

seien.
Crosnier zog sich gut aus der Affäre. Er vermutete in den

Reliefs Darstellungen von Himmel und Hölle: hier der
steile Pfad des engen, eckigen Mäanderbandes hinauf zu
dem Baldachingebäude, dort ein idyllisch gewundener
Weg, dessen Tierdekor nach oben hin immer phantastischer

wird. Diese prompte Lösung überzeugte die
Anwesenden und lenkte das Gespräch auf den Nutzen der
mittelalterlichen 'iconographie' und auf ein von Crosnier
erarbeitetes ikonographisches Handbuch, welches dann im
darauffolgenden Jahr erscheinen sollte.1

150 Jahre später widmet man sich noch immer vergleichbaren

Rätseln romanischer Bauplastik in Spanien und
Frankreich.2 Ranken, in der Nomenklatur des Gelehrten
unserer Zeit Schlingpflanzen und Fesseln, haben für diesen
eine «sexuelle Komponente» (Frómista), ebenso wie Raubtiere

«sexualmetaphorisch besetzt» seien (Santiago, Frómista,

Jaca).3 «Die Präsenz dieser lianenhaften Schlinggewächse

ist demnach nicht etwa ornamentales Beiwerk,
sondern Rahmen und Ferment alles Dämonischen und
Dämonisierten.»4 «In vergleichbarer Form tauchen diese
Fesseln an zahllosen Kirchen der Romanik auf.» An anderer

Stelle schreibt er zu den Rankensäulen der Puerta de
la Azabacheria: «... in Santiago versucht ein einzelner
[Mensch, siehe Bildunterschrift] herkulisch, aber nicht
weniger vergeblich, sich zu befreien»5 (Abb. 2).

Dass dieser «Mensch» Flügel hat und die «Fesseln»
Weinranken in antiker Tradition sind, soll nicht unser
Thema sein, sondern das, was über das Jahrhundert hinweg
den Ansatz von 1989 mit dem des Abbé Crosnier verbindet.

Gemeinsam ist den heutigen Deutungen dieses
phantastischen Dekors wie denen des 19. Jahrhunderts die

Annahme, sein Grundmotiv sei der Antagonismus von Gut
und Böse, Himmel und Hölle, Sünde und Verstrickung:
fundamental theologische Kategorien für eine Skulpturengattung,

die ein unvoreingenommener Betrachter, der
auch nicht wusste, dass sich die Skulpturen an Kirchen
finden, vielleicht für blosse Dekoration angesehen hätte.

mY

V

M. J-C

*Als kurzer Tagungsbeitrag musste dieser Text fast alle hier
angeschnittenen Fragen stark verkürzt behandeln. Im Wissen, dass das
Thema der mittelalterlichen Symbolik und ihrer Deutung Bücher
füllen könnte, belassen wir es leichteren Herzens auch hier bei der
kolloquialen Kurzform.

Abb. 1 Ausschnitt aus dem Dekor der Südportalpfeiler an der
Kathedrale von Le Mans. Illustration in Congrès archéologique de

France 14,1848.

Gemeinsam sind schon die Prämissen: dass romanischer
Baudekor aus Ranken, Tieren, Monstren, Männchen,
akrobatischen oder auch obszönen, überhaupt generell
eine symbolische, zur inhaltlichen Deutung bestimmte
Gattung sei; dass einzelne Darstellungen innerhalb dieses

Dekors, ein Pfeiler, ein Kapitell, ein Tier eine spezielle und
bewusst intendierte Bedeutung haben, deren Summe dann
als eine Art Symbolkombination gelesen werden könne.

235



JR

\
^s

.« >*
%m.iSf*\

rv-
V

*>s*
.\

è*v£
»

s
r\ I

Abb. 2 Säulenfragmente von der Puerta de la Azabacheria der
Kathedrale von Santiago de Compostela.

Das setzt voraus, dass Motivwanderungen, die Herleitung
bestimmter Motive, bewusst oder intentionslos, von älteren
Vorlagen, ganz ausser Betracht bleiben. Wer generell
symbolisch ausdeutet, muss das Bestehen eines natürlichen
Schmuckbedürfnisses hintanstellen und darf nicht fragen,
ob eine Rankensäule nicht einfach einen ästhetischen
Klassizismus darstellt oder welchen Einfluss Buchmalereidekor
hatte. Dass solche Fragen in der Zeit Caumonts und Cros-
niers, zur Zeit der Entdeckung der Romanik, noch kaum
gestellt, sicher nicht beantwortet werden konnten, versteht
sich.

Caumont, von Haus aus Geologe, und der Abbé Crosnier

waren beide seriöse, systematisch denkende
Persönlichkeiten, beide mühten sich um eine methodische
Erforschung des Mittelalters.6 Ihre Diskussion von 1847
veranschaulicht weniger persönliche Befangenheit als ein
generelles Forschungsproblem der frühen Mediävistik:
Man war auf Darstellungen gestossen, deren Sinn nicht,
wie zum Beispiel bei Christi Himmelfahrt oder einer
Madonna, sofort erkennbar war, sondern die sich den

Massstäben der aufgeklärten Wissenschaft und einer
rationalen Interpretation entzogen, und man suchte nach
Deutungsansätzen.

Der Umschwung in der Einstellung zur vorgotischen
Bilderwelt von kalter Verachtung zu emphatischer
Wertschätzung war relativ kurzfristig geschehen, und alte ästhetische

Vorbehalte mögen dazu beigetragen haben, dass

man ihren Bildhauern manche Skurrilität zutraute. 1823 ist
für Séroux d'Agincourt die abendländische Skulptur
zwischen dem 6. und dem 13. Jahrhundert noch ein Gegenstand

globaler Geringschätzung.7 Aber schon 1830 hielt
Caumont, eine Schlüsselgestalt der Umwertung, erstmals
seinen Cours d'antiquités monumentales ab, der bald auch
ein immenser Bucherfolg wurde und worin er das 12.
Jahrhundert als eine der interessantesten Zeiten der Kunstgeschichte

bezeichnete.8 1848 beschreibt Crosnier die ältere
Kunstgeschichte schon als ein festetabliertes Fach, innerhalb

dessen der christlichen Ikonographie eine Führungsrolle

zukommt.9
Crosnier und die meisten Handbuchautoren seiner

Generation fassen die christliche Kunst quer durch ihre
Epochen als einheitliche Bildtradition auf. Sie ordnen
deren Motivbestand systematisch nach Themen, ohne

gross nach der Herkunft der Motive, nach den Gesetzen
von Kunstgattungen und ähnlichem zu fragen. Gerade dieser

fast naturwissenschaftlich katalogisierende Ansatz
führte in Verbindung mit Sehgewohnheiten aus der Epoche

der Emblematik dazu, dass man gleichermassen von
allen Darstellungen erwartete, dass sie etwas 'bedeuteten',
wie eben Frau mit Kind 'Gottesmutter' bedeutet. Dem entzog

sich jedoch der ganze grosse Bereich der Ranken,
Monstren und Phantasiewesen.

Auf diese logische Herausforderung reagierten nicht alle
Gelehrten gleich. Es gab Skeptiker, für welche die Bilder
des Fabelhaften und Monströsen an romanischen Kirchen
«keinerlei Bedeutung hatten und nichts als künstlerischer
Willkür entsprungener Schmuck waren».10 Eine
stimmführende Mehrheit aber neigte dazu, diese Darstellungen
für Symbole zu halten, schon weil mehrfaches Vorkommen
ein und desselben Motivs an verschiedenen Orten für eine
darin enthaltene «idée symbolique» spreche,11 vor allem
aber aus dem idealisierten Mittelalterbild der Zeit heraus,
weil, wie Crosnier es formulierte, «le symbolisme des
siècles de foi nous autorise ...»'2, eine symbolische Deutung
zu suchen.

Referenzwerke der frühen Interpreten waren neben der
Bibel die allegoresefreudige Theologie der Patristik und
des Mittelalters (wir nennen stellvertretend Gregor d. Gr.
und Durandus von Mende) und die christliche Tierallegorie.

Ergebnis war ein mitunter sehr gelehrter, doch
pseudohistorischer, streckenweise von beliebigen Assoziationen
geleiteter Stil der Deutungen.

Caumonts und Crosniers Vorstellung, wie die sculptures
symboliques, die es zu entziffern galt, 'funktionierten',
orientiert sich an Sprachsystemen, wie der Begriff der
christlichen Hieroglyphen - den Titelbegriff unseres
Beitrags verdanken wir Charles Cahier13 - ja auch andeutet.

236



Die Parallelisierung hat ihre Logik. Schon im 18. Jahrhundert

hatte man die Narthexskulptur von Chelles bei Paris
aus dem 12. Jahrhundert für ägyptische Hieroglyphen
gehalten.14 Was lag, nachdem Champollion diese entziffert
hatte, näher als entsprechende Versuche an den romanischen

Zeichen, «ces hiéroglyphes nationaux qui sont loin
d'avoir reçu jusqu'ici parmi nous l'honneur fait à ceux de

Memphis et de Ninive»?15

/W7v\ mIJiU

ss

III HR

Abb. 3 Kapitell mit monströsen Vögeln in der Kathedrale von
Le Mans. Illustration in Arcisse de Caumont. Cours des antiquités
monumentales, Bd.4, 1841.

Man glaubte, jedes einzelne Tier und jede Pflanze habe
eine Bedeutung besessen, und aus diesen «...nos sculpteurs
composèrent des phrases».16 So dachte man die auf
Dingbedeutungen ausgerichtete alte Symbolliteratur, Physiologus

und so weiter gewissermassen modern im Sinne einer
Syntax weiter und stellte sich eine regelrechte Symbolsprache

vor, die allerdings schon im Mittelalter nur
Ausgewählten bekannt war und von diesen den Unkundigen
gedeutet wurde; aus dieser Sprache meinte man einzelne
Vokabeln zu verstehen.

Zwei in heutigen Augen eher rührende, aber typische
Anwendungsbeispiele dieser additiven Methode: Vögel
mit Schlangenschwänzen bedeuten, so Crosnier17, die reine
Seele (Taube) kombiniert mit der Klugheit (Schlange); nippen

sie an einem Gefäss, ist es die kluge Seele bei der
Eucharistie (Abb. 3). Die Sirene mit Fischschwanz bedeutet

die Seele, die durch die Reinigung der Taufe (Fisch)
gegangen ist (Abb. 4).

Die zugrundeliegende Vorstellung lebte weiter. Noch
1940 hat Richard Wiebel sie klar formuliert: «Es ist wie
beim Übersetzen; man muss die Bilder wie Worte nach
ihrem Grundsinn prüfen; dann versucht man den Satz, zu
dem sie gehören, abzulesen; für manche Einzelheit ergibt
sich so die richtige Bedeutung.»18 Als Beispiel zur Veran¬

schaulichung können seine Ausführungen von 1948/49

über ein Afpirsbacher Schiffskapitell dienen (Abb. 5): «In
jeder Rundung ist ein Menschenkopf Sie bedeuten Seelen.

Die Rundbänder um sie erscheinen wie Nimben. Das
breite Band, das sie verbindet, erinnert an die Gemeinschaft

der Heiligen. Will man am Sinne der Schlingen
festhalten, so sind diese Seelen eingefangen für das Himmelreich

...»"

$

ï
1

11

£C

Abb. 4 Sirene. Illustration in Bulletin monumental 1,1841.

Ob ihm auch die entwaffnende Identifizierung von vier
Basisverzierungen als Lasterzyklus zu verdanken ist, wissen

wir nicht. Die Postkarte, welche die Information
trägt, kann man vielleicht noch jetzt in Alpirsbach kaufen
(Abb. 6); sie mag hier für die anhaltende Verbreitung
'symbolischer' Deutungen im populären Bereich stehen.

Dass die Methode auch im deutschen Sprachraum
Verbreitung gewonnen hat. geht wie in Frankreich auf die
1840er Jahre zurück, als lokalhistorisches Interesse
Deutungsversuche provinzieller bauplastischer Anlagen wie
des Remagener Portals anregte.20 Neben den Gemeinsamkeiten

sind aber die Unterschiede zwischen den deutschen
und französischen Deutungstraditionen aufschlussreich;
Während die iconographie in Frankreich eine Angelegenheit

der Theologie blieb, wandten ihre Nachbarn von
Anfang an zusätzlich viel Mühe auf die Suche nach germa-

237



nischen oder keltischen Wurzeln und Spuren alten Brauchtums.

Das Denkmodell der additiven Interpretation funktioniert

1989 noch genauso wie bei Crosnier 1848 und Wiebel
1948: Ein Mensch - «terrorisiert» - flieht vor einem
Kentauren (der das Böse bedeutet), ist aber im Gestrüpp (sie)
«verstrickt» und hat, offenbar Folge der Verstrickung, ein

l'autre on doit montrer la Réhabilitation: - tel est, en
général, le grand sujet traité par les artistes du moyen-
âge.»22 Das tiefsitzende Bedürfnis des frühen 19. Jahrhunderts

nach harmonisierender Geschichtsdeutung wird hier
sichtbar, zugleich die bedenkliche Abhängigkeit heutiger
Deutungsversuche, wenn sie leichtsinnig mit Himmel und
Hölle operieren.

;, r

:

«-.-..om-. :m

-:
fi:"Y-. fi ì7^~

;

Abb. 5 Schiffskapitell. Alpirsbach, Klosterkirche. Abb. 6 Basiszier der südöstlichen Schiffssäule. Alpirsbach,
Klosterkirche. Postkarte mit Deutungsversuch.

«bereits» affenartig verwandeltes Antlitz, will sagen, hat
sich seinen Begierden ergeben (Abb. 7).21

Die moderne Deutung, unverkennbar freudianisch
geprägt, verweist auf die vergleichbar von der Zeitpsyche
bestimmten Deutungen der 'romantischen' Mittelalterforscher.

Diese standen einem Widerspruch gegenüber:
Sirenen, Kentauren u. a., die in den mittelalterlichen
Bestiarien durchweg eine schlechte Presse hatten, fanden sich
zuhauf in Gotteshäusern einer Epoche, die man sich gern
durch und durch fromm vorstellte; dieses Dilemma drängte
die Erwartungen zwangsläufig in den Antagonismus
gut - böse. «M. Crosnier croit que, pour ce qui regarde le

symbolisme, il faut partir du principe, que nos artistes du
moyen-âge avaient une idée d'unité, et ne s'écartaient
pas du sujet principal.» «En montrant d'un côté le Vice, de

Womit sich die gelehrte Welt heute wie vor 160 Jahren
schwer tut, sind Schmuckmotive im kirchlichen Bereich,
deren Sinn auf einer anderen Ebene liegt als der klassische
Themenkanon christlicher Darstellungen. Selbstverständlich

wird niemand leugnen, dass Fisch oder Pelikan
Symbolmotive sind oder dass man im Mittelalter mit Gewinn
Gregor den Grossen las. Es geht hauptsächlich um die
Frage, bis in welche Bereiche und Kunstgattungen hinein
dieses Deutungsprinzip sinnvoll anwendbar ist. Man neigte
und neigt dazu, sich das Mittelalter lebensfremd einheitlich
und systematisch denkend vorzustellen. Die Suggestion
scholastischer Summen und systematischer Bildprogramme
in der Art des Klosterneuburger Altares und der Bible
Moralisée hat wohl dazu geführt. Auf die Kunst angewendet

heisst das etwa: Schlangen müssen, weil Bibel und

238



Physiologus es so wollen, Sinnbilder des Bösen sein, wo
auch immer man sie findet - gleich wieviele Beispiele eines
früh- und hochmittelalterlichen Dekorationsgeschmacks in
Buchmalerei und Schnitzkunst erhalten sind, der ineinander

verschlungene und miteinander kämpfende Reptilien
augenscheinlich prächtig und dekorativ fand.

Hat aber je ein einheitlicher Sinnhorizont die verschiedenen

künstlerischen Strata des Mittelalters zusammengefasst?

Der heutige Reflexionsstand zu Kultur-, Alltags- und
Mentalitätsgeschichte - wir nennen nur Michael Camille -
hat die Frage im Kern längst erledigt. Selbstverständlich
hat sich die Vorstellung von einem einheitlichen
mittelalterlichen Denken differenziert. Auch sehen viele
Forscher, dass die Welt der Dämonen und Fabelwesen sich
'cartesianischem' Lesen entzieht.23 Diese Ahnen der
hochmittelalterlichen Monstren wurden in einer nichtchristlichen,

nichtschriftlichen Gesellschaft entwickelt. Man
meint zu erkennen, dass sie zu verschiedenen Epochen ein
unterschiedliches Mass an bedrohlicher Präsenz besassen,
dass ursprünglich machtvolle Zeichen über die Jahrhunderte

zum unverbindlichen Dekor absanken. Aber noch in
christlicher Zeit ist das Mass von Gewalttätigkeit und
Aggressivität, mit dem sie auftreten, nicht immer gleich.
Nur wenn wir entschieden mehr über die profane Bilderwelt

und ausserkirchliche Vorstellungen des Mittelalters
wüssten, wären die Gefühle, die der Anblick der Monstren
ausgelöst hat, wären auch die Grenzen zwischen
konventionellem Schmuckrepertoire und gezielter, womöglich
auch subversiver Mitteilung an den jeweiligen Betrachter
klar zu ziehen.

Ausgangspunkt der Exegeten im 19. Jahrhundert wie
heute ist die stillschweigende Annahme, dass 'man' mit den
Skulpturen einen Zweck verfolgte. Wer ist 'man'?
Caumont schreibt 1850, groteske und obszöne Figuren, die
«personifications des vices», seien dazu da, die Gläubigen
zu warnen und zu mahnen.24 Auch der Aufsatz von 1989

setzt, wie viele andere - am kompromisslosesten vielleicht
Arnold Hauser-, voraus25, dass die Skulpturen einen
Zweck verfolgten; sie «führen [...] vor, was den [...] Pilgern
ständig gepredigt worden war»26, wobei er so weit geht
anzunehmen, dass die «Autoritäten offenbar weniger auf
die Reden und Handlungen der Priester als auf die
Argumentationskraft von Skulpturen [...] vertrauten»27. - Auch
Kunsthistoriker haben ihre Wunschträume.

Bei Caumont kommt jedoch nie der - mit heutigen Worten

- Auftraggeber in den Blick, jedenfalls nicht expressis
verbis; gemäss der romantischen Vision von der
Autonomie des Künstlers heisst es z. B.: «nos sculpteurs
composèrent des phrases». Diese Vorstellung vom sinnschaffenden

Bildhauer wurde vielleicht befördert durch die
Tatsache, dass es praktisch keine zeitgenössischen Quellen
zu den Intentionen der mittelalterlichen Auftraggeber
bauplastischer Dekorationen gibt, mit Ausnahme der
vielzitierten Passage in Bernhard von Clairvaux' Apologia.
Diese jedoch gesteht dem Dekor weder tieferen Sinn noch
überhaupt inhaltliche Relevanz zu, im Gegenteil: Er lenke
bloss die Gedanken auf triviale Unterhaltung.28

N
J mm.

ofi.

1 fc

KM

^"fi s

Abb. 7 Kreuzgangkapitell der Colegiata in Santillana del Mar.

Es ist bezeichnend, dass die Vorstellung der frühen
Mediävisten vom aus dem Glauben heraus schaffenden
Bildhauer heute einer zentralistisch-diktatorischen, insofern

auch wieder modernen Auffassung vom Auftraggeber
gewichen ist. Als «die cluniazensisch geschulten, ästhetisch
sublimierten Observanten der öffentlichen Moral» stellt
man ihn sich 1989 vor.29 Aber auch dies antiklerikale
Denkmuster - bildliche Darstellungen als Machtmittel über das

einfache Volk - hat seine Ahnen im 19. Jahrhundert.
Am 22. Juni 1840 war anlässlich der Jahresversammlung

der Société française d'Archéologie in Niort wieder einmal

m &.

Q ((-¦
<*'/«v*égs*v"

#*B
V.
K/,

b5i î-ç-yi
rtr-y.

'fi -i-

*

'xfi

Abb. 8 Kapitell mit Melchisedek im Schiff der Kathedrale von
Genf.

239



m
tum ï&

&

t
Abb. 9 Fensterdekor am Schiff der Kirche von Fontenet.

ein Gesprächskreis beieinander. Caumont gab das Stichwort:

«sculptures symboliques». Er sprach von einem Kapitell

aus St. Jean in Parthenay in seinem Besitz; darauf sehe

man eine Frau, die in jeder Hand etwas Rundes mit einem
Kreuz darauf halte. Dasselbe Sujet habe er in St. Pierre in
Genf und anderswo gefunden. Was dies wohl bedeute? Der
Abbé Filleau erkannte in der Frau Religio mit zwei
Hostien, ein Sinnbild der von Gnaden überfliessenden
Eucharistie.30

Wir fragen uns, ob das Protokoll jener Unterhaltung später

den Pfaffenfresser Viollet-le-Duc zur Ergänzung eines
Kapitells (nef 9 der Zählung von Francis Salet) in Vézelay
inspiriert haben könnte, als er um 1854 ohne jeden Grund
an prominenter Stelle etwas Rundes mit Kreuz anbrachte
und damit (und mit einem unmotivierten Mönch) eine
Hirtenszene zu einem wahrhaft hieroglyphischen Rätsel

machte, das viel Tinte zum Fliessen gebracht hat. Der
Architekt verfuhr darin ähnlich, wie es nach seiner Vorstellung

früher die Klöster selbst getan hätten; so schrieb er
später über den in der Revolution verstümmelten, schwer
zu deutenden Portalsturz von Vézelay: «Il ne semble pas
douteux d'ailleurs, que l'inventeur de cette composition
n'ait prétendu en faire un énigme, dont l'explication a pu
être un des privilèges de l'abbaye.»31

Das von Caumont angesprochene Genfer Kapitell ist
erhalten: Er muss den Melchisedek am fünften nördlichen
Mittelschiffspfeiler gemeint haben (Abb. 8). Caumont hat
den Priester für eine Frau gehalten und die von ihm
hochgehaltenen Gegenstände nicht als Brot und Weinkelch
erkannt, obwohl ihm bei seinem Besuch in Genf die
Namensbeischrift keineswegs entgangen war.32 Auch vom
Aussehen seines eigenen Kapitells können wir uns eine
Vorstellung machen, da es einem im französischen Westen
verbreiteten Typus angehörte (Abb. 9). Was die oft als
Hostien bezeichneten Scheiben bedeuten, ist bis heute
ungeklärt; bisweilen mag es sich um Brot, bisweilen um
Geldmünzen handeln.33 Vergegenwärtigen wir uns am
Ende, dass es im Zeitalter vor der Eisenbahn, vor der
Ausbreitung von Photographie und künstlichem Licht
unendlich viel schwieriger war, konkrete Kenntnisse der
Kunstwerke zu erlangen. Manche äussere Zufälle, auch die
Fehlerquellen des Abzeichnens, erschwerten die Arbeit.
Ob unsere heutigen Deutungsideologien auch einmal
mildernde Umstände von solchem Gewicht verdienen
werden? Es wäre gewiss an der Zeit, dem von alters her
belasteten Themenkreis interdisziplinäre Forschung zu
widmen. Ohne die Hilfe von Kulturgeschichte, Volkskunde
und Philologie scheint sich die Kunstgeschichte mit ihrem
romantischen Erbe schwer zu tun.

ANMERKUNGEN

1 «M. de Caumont dépose sur le bureau des dessins lithographies
de deux pilastres de la cathédrale du Mans, situés dans des

positions parallèles et dans lesquels on remarque cependant
une complète opposition de sculptures; il demande à M.
l'abbé Crosnier s'il peut expliquer cette apparente bizarrerie.
M. Crosnier pense que l'un de ces deux pilastres représente
l'enfer, et l'autre le paradis: à leur sommet on voit un édifice;
au premier l'on parvient à partir de la base, par un chemin
facile, semé de fleurs et de fruits que becquettent des oiseaux
dont la tête, d'abord gracieuse, se dénature et devient
monstrueuse à mesure que l'on approche du but; pour arriver au
second, il faut suivre un sentier étroit, heurté à l'angle droit, un
inextricable labyrinthe, image des obstacles que la vertu
rencontre dans le sentier de la vie.
La promptitude de cette ingénieuse interprétation appelle
l'attention du Congrès sur l'utilité de l'iconographie, on
énumère les obligations que l'on a à M. de Caumont, et celle

que l'on aurait à M. Crosnier s'il publiait un volumineux travail
qu'il a préparé sur ce sujet.» Congrès archéologique de France
14, 1848, S. 92f. Das Buch erschien unter dem Titel: Abbé
[Augustin] Crosnier, Iconographie chrétienne ou étude des

sculptures, peintures etc., qu'on rencontre sur les monuments

religieux du moyen-age (Extrait du Bulletin monumental
publié par M. de Caumont), Paris/Caen 1848, 2. Auflage 1876.

Kunstgeschichte - aber wie?, hrsg. von der Fachschaft Kunstgeschichte

München, Berlin 1989, S. 221-258, das folgende Zitat
S. 225. Als Beispiele aus der Nachkriegszeit hätten sich
zahlreiche Texte angeboten. Unsere Wahl ist nur aus dem Grund
auf gerade diese Arbeit und ihre in der folgenden Anmerkung
zitierte Fortsetzung gefallen, weil es uns darum gehen musste,
methodisch anspruchsvolle Belege aus jüngster Zeit
anzuführen, um die Aktualität der Fragestellung bewusst zu
machen.
Studien zur Geschichte der europäischen Skulptur im 12./13.

Jahrhundert, hrsg. von Herbert Beck und Kerstin Henge-
voss-DORKOP, Frankfurt/Main 1994, S. 264.

Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 226.

Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 226-227.
Biographische Literatur zu Caumont: Jean Hubert, Archéologie

médiévale I, in: L'Histoire et ses méthodes, Paris 1961,
S. 275-328, hier S. 294-301 (nachgedruckt in: Jean Hubert,
Nouveau recueil d'études d'archéologie et d'histoire. De la fin
du Monde antique au Moyen Age, Genf/Paris 1985). - Jacques
Henriet, in: Le «gothique» retrouvé avant Viollet-le-Duc,

240



Katalog der Ausstellung in Paris 1979/80, 1979, S. 63 und 72
Nr. 143. - Willibald Sauerländer, Die Geographie der Stile,
in: Akten des XXV. internat. Kongresses für Kunstgeschichte.
Wien, 4.-10. September 1983, hrsg. von Hermann Fillitz und
Martina Pippal, Bd. 3, Wien/Köln/Graz 1985, S. 27-35. -
Crosnier nennt sich im Titel seiner Iconologie «Chanoine de
Nevers, curé de Donzy, inspecteur des monuments de la
Nièvre, membre correspondant des comités historiques et de
plusieurs Sociétés savantes».

7 J[ean] B[aptiste] L[ouis] G[eorges] séroux d'Agincourt,
Histoire de l'art par les monumens depuis sa décadence au IVe
siècle jusqu'à son renouvellement au XVIe, Paris u. a. 1823,
Textband S. 52-56.

8 «Pour peu que l'on observe, on reconnaît que le XIIe siècle est
une des époques les plus intéressantes de l'histoire monumentale.»

Arcisse de Caumont, Cours d'antiquités monumentales,
professé à Caen, en 1830, Quatrième partie: Moyen Age,
architecture religieuse, nouvelle édition, Paris/Caen/Rouen 1841,
S. 179.

9 Augustin Crosnier (vgl. Anm 1), S. 4.: «Hâtons donc de le
dire, l'archéologie sans l'iconographie est un corps sans âme,
une lampe d'or dont la lumière est éteinte.» Unter «iconographie»

versteht er christliche Ikonographie.
10 «Selon d'autres, la plupart de ces figures bizarres n'avaient

aucune signification et n'étaient que des ornements créés par le
caprice des sculpteurs.» Arcisse de Caumont (vgl. Anm. 8),
S. 201.

11 Arcisse de Caumont (vgl. Anm. 8), S. 210. - Augustin Cros¬
nier (vgl. Anm. 1 gibt am Ende seines Glossars der «Animaux
hybrides», S. 310-311, zu bedenken: «Il ne faut pas toujours
chercher des symboles dans ces figures; mais lorsqu'on les
rencontre dans des pays différents, qu'elles paraissent copiées les
unes sur les autres, il est difficile de ne pas y reconnaître une
pensée cachée. Le caprice ne s'allie pas avec l'uniformité.»

12 Augustin Crosnier (vgl. Anm. 1), S. 287. - Ebenso schon
CoussEAU, in: Bulletin monumental 9, 1843, S. 490f.: «Toutes
ces figures qui représentent des animaux sont généralement
symboliques. Dans l'imagerie, dans la sculpture, le ciseau
comme le pinceau ne travaillaient que pour l'instruction du
peuple. Ce principe fut le point de départ de la sculpture
religieuse.»

13 Augustin Crosnier (vgl. Anm. 1), S. 287: «hiéroglyphes du
moyen-âge». - Charles Cahier, Nouveaux mélanges
d'archéologie, d'histoire et de littérature sur le moyen âge, Paris
1874, S. 257: «hiéroglyphique chrétienne».

14 Jacques Vanuxem, The Theories of Mabillon and Montfaucon
on French Sculpture of the Twelfth Century, in: Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes 20,1957, S. 45-58, hier S. 54.

15 Arthur Martin, Quelques souvenirs d'un voyage archéologi¬
que à Strasbourg et en Bavière, in: Bulletin monumental 11,
1845, S. 326, im Zusammenhang mit dem Strassburger
Münsterquerschiff. Die «ägyptische» These führt ein Nachleben bei
Olivier Beigbeder, La Symbolique Que sais-je?, n° 749)
Paris 41975, S. 79-82. Auf einem Kapitell in der ehem. Klosterkirche

Saint-Marcellin in Chanteuges/Haute-Loire mit der
Darstellung eines Bischofs oder Abtes auf einem Schiff sieht
Beigbeder einen Beleg für das Fortwirken ägyptischer
Totenbarkensymbolik. Näher liegt es, an eine Darstellung aus der
Vita des Kirchenpatrons Marcellinus zu denken, dessen Leib
seit dem 10. Jahrhundert in Chanteuges ruhte. Zu den wenigen
über sein Leben berichteten Einzelheiten gehört, dass der
gebürtige Nordafrikaner sich mit zwei Gefährten einschiffte
und dass Nizza die erste Station seiner Missionsreise bildete, in
deren Verlauf er der erste Bischof von Embrun wurde. In
diesem Fall gehören die Monstren an den Nebenseiten des Kapi¬

tells nicht zur Szene. Acta Sanctorum, Aprilis tomus II,
Paris/Rom 1866, S. 748-753. Eine Abbildung der Skulptur
bei Zygmunt Swiechowsky, Sculpture romane d'Auvergne,
Clermont-Ferrand 1973. fig. 243; vgl. S. 227. - Eine andere

Interpretation bei Marie-Madeleine Macary, Saint-Julien

l'Hospitalier à Chanteuges. Proposition iconographique d'un
chapiteau sculpté (XIIe s.) à Chanteuges (Haute-Loire), in: Centre

international d'études romanes 1972 III-IV, S. 27-35.
16 Augustin Crosnier (vgl. Anm. 1), S. 291.
17 «Dans la colombe, qui se termine par une queue de serpent,

sujet souvent reproduit au XIIe siècle, nous voyons un
emblème de l'âme fidèle ornée des deux Vertus que le Sauveur
recommandait à ses disciples avec tant d'instance, la Simplicité
et la Prudence. Quelquefois un œil est placé à l'extrémité de
cette queue de serpent, pour rappeler une autre Vertu
gardienne des deux premières, la vigilance, qui semble se
confondre avec la prudence chrétienne, ou plutôt qui est la fille
aînée de sa nombreuse famille. Lorsque ces mystérieux oiseaux
s'abreuvent dans un calice, leur tête est ornée d'une riche
aigrette; il est impossible de ne pas reconnaître ici les dispositions

nécessaires pour approcher dignement du banquet
Eucharistique et les fruits précieux qu'en retire l'âme fidèle.
C'est, en effet, dans la communion que le chrétien trouve le

germe de l'immortalité, et qu'il s'assure la couronne de gloire
indiquée par l'aigrette déployée, qui surmonte, comme un
magnifique diadème, la tête de ces colombes.» - «Ces Sirènes,
si multipliées à toutes les époques, sont peut-être des emblèmes

de l'âme chrétienne régénérée par les eaux du baptême.»
Augustin Crosnier (vgl. Anm. 1), S. 292-293 und 294.

18 Richard Wiebel, Die geistige Botschaft romanischer Bau¬

plastik, München 1940. S. 9. - Dasselbe Gedankenmodell
liegt implizit Charles Cahier (vgl. Anm. 13) zugrunde (vgl.
S. 165), der S. 174 mit verlorenen Handbüchern rechnet. -
Nurith Kenaan-Kedar, Marginal Sculpture in Medieval
France. Towards the deciphering of an enigmatic pictorial
language, Aldershot/Vermont 1995, äussert sich nicht zur
«Übersetzungsweise» der von ihr angenommenen Sprache der Mar-
ginalskulptur.

19 Richard Wiebel, Die Kapitalskulpturen in Alpirsbach und
ihre Symbolik, in: Das Münster 2,1948/49, S. 419-421, hier 420.

20 Zu unterschiedlichen Interpretationsrichtungen hinsichtlich
der Dämonen und Monstra in der kunsthistorischen Forschung
überwiegend in Deutschland vgl. den Überblick bei Herbert
Schade, Dämonen und Monstren, Regensburg 1962, S. 11-21.

- Ein Literaturüberblick zu Remagen bei albert M. Koeni-
ger, Die Rätsel des romanischen Pfarrhoftores in Remagen,
München-Pasing 1947, rezensiert von Ernst Gall in: Zeitschrift
für Kunstgeschichte 12, 1949, S. 136-138; s. dazu Koenigers
Replik Um Remagen und Grossen Linden. Eine Aufklärung,
Augsburg 1950. Am kunstgeschichtlichen Institut der Universität

Frankfurt a.M. hat 1997 Agnes Heck eine Magisterarbeit
abgeschlossen: Das Portal der Peterskirche in Grossen-Linden.

21 Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 227.
22 Congrès archéologique 21,1854, S. 89.
23 Michael Camille, Image on the edge. The margins of

medieval art, London 1992. - Nurith Kenaan-Kedar (vgl.
Anm. 18).

24 Arcisse de Caumont, Abécédaire ou rudiment d'Archéologie,
5. Auflage, [Bd. 1] Architecture religieuse, Caen 1870, S. 278.

2" Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 223, 246 u. a. -
Vgl. Arnold Hauser, The Social History of Art, Bd. 1, London

1951, S. 187 («In pursuit of their totalitarian aims, the

clergy now produce an apocalyptic mood of escapism from
the world and a yearning for death ...») und 195; schon von
Herbert Schade (vgl. Anm. 20) als Extremposition zitiert.

241



Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 223.

Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 230.

Zuletzt: Conrad Rudolph, The «Things of Greater Importance»

- Bernard of Clairvaux's Apologia and the Medieval
Attitude toward Art, Philadelphia 1990.

Kunstgeschichte - aber wie? (vgl. Anm. 2) S. 248.
«M. de Caumont parle d'un chapiteau de l'ancienne église
St.-Jean de Parthenay. qui est maintenant en sa possession. On
y remarque une femme portant dans chaque main un objet
rond surmonté d'une croix.
M. de Caumont a retrouvé le même sujet dans plusieurs églises
du XIIe siècle, entr'autres à St.-Pierre de Genève, il n'a pas pu
s'en expliquer sa signification.

M. l'abbé Filleau dit que cette figure représente la religion
tenant deux pains, deux hosties couronnées d'une croix, et

qu'elle exprime l'abondance de la grâce Eucharistique.» Bulletin

monumental 6,1840, S. 347.

Eugène Viollet-le-Duc, Monographie de l'ancienne église
abbatiale de Vézelay, Paris 1873, S. 19-20.
Arcisse de Caumont, Un mot sur les Antiquités de Genève, de

Lausanne et d'Avenches (Suisse), in: Bulletin monumental 4,

1838, S. 433-441, hier S. 435.

Zu dem Bildtypus: René Crozet, L'art roman en Saintonge,
Paris 1971, S. 156. Ein Aufsatz über diesen Themenkreis ist für
die «Cahiers de civilisation médiévale» in Vorbereitung.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Reproduktion aus Congrès archéologique de France 14.

1848, S. 92.

Abb. 2,7: Hirmer, München.
Abb. 3: Reproduktion aus Arcisse de Caumont, Cour des

antiquités monumentales, Bd.4, Paris/Caen/Rouen 1841, S.212.

Abb. 4: Bulletin monumental 7,1841, S. 515.

Abb. 5,6: Foto-Studio Bessler, Alpirsbach.
Abb. 8: Kunsthistorisches Institut der Universität Genf.
Abb. 9: Bildarchiv Marburg.

ZUSAMMENFASSUNG RESUME

Die frühe Mittelalterforschung um Arcisse de Caumont im zweiten
Viertel des 19. Jahrhunderts hat sich der Schwierigkeit gegenübergesehen,

dass sie zahlreiche Motive romanischer Bauplastik nicht
durch schlichtes Ablesen verstehen konnte: Ranken, Tiere,
Monstren, akrobatische oder auch obszöne Menschenfiguren, die sich
selbst in 'theologisch irrelevanten' Zonen des Gebäudes fanden.
Da es unvorstellbar erschien, dass es nicht sinntragende Kunst im
Mittelalter überhaupt gegeben haben könnte, fasste man die
Darstellungen als bewusst gewählte Chiffren auf im Banne nachwirkender

Denkformen des emblematischen Zeitalters. Den Schlüssel
zu den 'Bilderrätseln', in denen man eine Art Hieroglyphenschrift
vermutete, suchte man in einfühlend historisierender Allegorisie-
rung des Abgebildeten. Die Forschung der letzten Jahrzehnte zeigt
einerseits das Beharrungsvermögen der alten Prämissen, andererseits

haben sich Wege zu einem neuen Verständnis eröffnet.

RIASSUNTO

Les chercheurs autour d'Arcisse de Caumont s'occupant du

Moyen Age pendant le deuxième quart du 19e siècle se virent
confrontés à la difficulté posée par le fait que de nombreux motifs
sculpturaux des édifices de l'époque romane restaient incompréhensibles

par une simple «lecture»: il s'agissait de rinceaux,
d'animaux, de monstres, de figures humaines acrobatiques ou obscènes

qui se trouvaient dans des zones de bâtiment peu importantes du

point de vue théologique. Comme il était inconcevable qu'il existe

un art non significatif au Moyen Age, l'on interpréta les représentations

comme étant des chiffres déterminés choisis sous
l'influence de la pensée persistante de l'époque emblématique. On
chercha à déchiffrer ces images énigmatiques, dans lesquelles on
supposait une sorte d'écriture hiéroglyphique, en les interprétant
comme des allégories de l'idée représentée. Les recherches des

dernières décennies montrent d'une part la force d'inertie des

vieilles prémisses, et d'autre part des chemins qui se sont ouverts
sur une nouvelle compréhension.

Gli studi medievali attorno ad Arcisse de Caumont nel secondo

quarto del XIX secolo hanno dovuto confrontarsi con la difficoltà
che numerosi motivi decorativi romani non erano comprensibili
attraverso una semplice lettura: viticci, animali, mostri, figure
antropomorfe acrobatiche ma anche oscene, che si ritrovano
persino nelle aree «teologicamente irrilevanti» dell'edificio. Dato che

non ci si poteva immaginare l'esistenza di un'arte medievale priva
di significato, i motivi raffigurati furono interpretati, in balia degli
effetti del modo di pensare vigenti durante quel periodo emblematico,

quale linguaggio codificato. La chiave di lettura dei «linguaggi
codificati», che veniva ritenuta una struttura composta da geroglifici,

fu cercata attraverso un'interpretazione in chiave allegorica
delle raffigurazioni viste nel loro contesto storico. Se le ricerche
condotte negli ultimi decenni mostrano da un lato la capacità di
resistenza delle vecchie premesse, dall'altro indicano però anche
altre vie lungo le quali si può giungere a una nuova comprensione.

SUMMARY

Early medieval research fostered by Arcisse de Caumont in the
second quarter of the 19th century was confronted with the problem

that countless motifs of Roman architectural sculpture were
not readily interprétable, such as vines, animals, monsters, acrobatic

and even obscene human figures placed on "theologically
irrelevant" parts of the building. Since it seemed inconceivable that
medieval art could be devoid of meaning, most of these representations

were assumed to be consciously chosen ciphers under the
spell of a mentality that still bore the mark of the emblematic age.
In empathetically historicising allegorisations of the subject matter,

scholars sought to find the key to "visual puzzles", believed to
be a kind of hieroglyphics. Research over the past few decades
demonstrates not only the persistence of long-standing theories
but also that new avenues of interpretation are indeed opening up.

242


	Christliche Hieroglyphen : vorgotische Bauplastik als Bilderrätsel

