Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 54 (1997)

Heft: 2

Artikel: Christliche Hieroglyphen : vorgotische Bauplastik als Bilderratsel
Autor: Diemer, Peter / Diemer, Dorothea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche Hieroglyphen.
Vorgotische Bauplastik als Bilderréatsel”

von PETER und DOROTHEA DIEMER

Am 3. Juni 1847 trafen sich zehn Teilnehmer des Congrés
archéologique zu einem Rundgesprich in Sens. Bei dieser
Gelegenheit zog der spiritus rector der Veranstaltung,
Arcisse de Caumont, Abbildungen zweier Pilaster an der
Kathedrale von Le Mans hervor (Abb. 1) und fragte einen
der Umstehenden, den Abbé Augustin Crosnier, ob er den
Umstand zu erkldren vermoge, dass die Pilaster, obwohl im
Bauzusammenhang Gegenstiicke, vollig verschieden deko-
riert seien.

Crosnier zog sich gut aus der Affire. Er vermutete in den
Reliefs Darstellungen von Himmel und Holle: hier der
steile Pfad des engen, eckigen Mdanderbandes hinauf zu
dem Baldachingebdude, dort ein idyllisch gewundener
Weg, dessen Tierdekor nach oben hin immer phantasti-
scher wird. Diese prompte Losung iiberzeugte die An-
wesenden und lenkte das Gesprich auf den Nutzen der
mittelalterlichen ‘iconographie’ und auf ein von Crosnier
erarbeitetes ikonographisches Handbuch, welches dann im
darauffolgenden Jahr erscheinen sollte.!

150 Jahre spéter widmet man sich noch immer vergleich-
baren Ritseln romanischer Bauplastik in Spanien und
Frankreich.? Ranken, in der Nomenklatur des Gelehrten
unserer Zeit Schlingpflanzen und Fesseln, haben fiir diesen
eine «sexuelle Komponente» (Frémista), ebenso wie Raub-
tiere «sexualmetaphorisch besetzt» seien (Santiago, Fromi-
sta, Jaca).* «Die Prisenz dieser lianenhaften Schlingge-
wichse ist demnach nicht etwa ornamentales Beiwerk,
sondern Rahmen und Ferment alles Damonischen und
Déamonisierten.»* «In vergleichbarer Form tauchen diese
Fesseln an zahllosen Kirchen der Romanik auf.» An ande-
rer Stelle schreibt er zu den Rankensdulen der Puerta de
la Azabacheria: «... in Santiago versucht ein einzelner
[Mensch, siehe Bildunterschrift] herkulisch, aber nicht
weniger vergeblich, sich zu befreien»’ (Abb. 2).

Dass dieser «Mensch» Fliigel hat und die «Fesseln»
Weinranken in antiker Tradition sind, soll nicht unser
Thema sein, sondern das, was iiber das Jahrhundert hinweg
den Ansatz von 1989 mit dem des Abbé Crosnier verbin-
det. Gemeinsam ist den heutigen Deutungen dieses phan-
tastischen Dekors wie denen des 19. Jahrhunderts die

*Als kurzer Tagungsbeitrag musste dieser Text fast alle hier ange-
schnittenen Fragen stark verkiirzt behandeln. Im Wissen, dass das
Thema der mittelalterlichen Symbolik und ihrer Deutung Biicher
fiillen konnte, belassen wir es leichteren Herzens auch hier bei der
kolloquialen Kurzform.

Annahme, sein Grundmotiv sei der Antagonismus von Gut
und Bose, Himmel und Holle, Stinde und Verstrickung:
fundamental theologische Kategorien fiir eine Skulpturen-
gattung, die ein unvoreingenommener Betrachter, der
auch nicht wiisste, dass sich die Skulpturen an Kirchen
finden, vielleicht fiir blosse Dekoration angesehen hitte.

Abb.1 Ausschnitt aus dem Dekor der Stidportalpfeiler an der
Kathedrale von Le Mans. Illustration in Congres archéologique de
France 14, 1848.

Gemeinsam sind schon die Pramissen: dass romanischer
Baudekor aus Ranken, Tieren, Monstren, Minnchen,
akrobatischen oder auch obszonen, iiberhaupt generell
eine symbolische, zur inhaltlichen Deutung bestimmte
Gattung sei; dass einzelne Darstellungen innerhalb dieses
Dekors, ein Pfeiler, ein Kapitell, ein Tier eine spezielle und
bewusst intendierte Bedeutung haben, deren Summe dann
als eine Art Symbolkombination gelesen werden konne.

235



Abb. 2 Sidulenfragmente von der Puerta de la Azabacheria der
Kathedrale von Santiago de Compostela.

Das setzt voraus, dass Motivwanderungen, die Herleitung
bestimmter Motive, bewusst oder intentionslos, von dlteren
Vorlagen, ganz ausser Betracht bleiben. Wer generell sym-
bolisch ausdeutet, muss das Bestehen eines natiirlichen
Schmuckbediirfnisses hintanstellen und darf nicht fragen,
ob eine Rankenséule nicht einfach einen ésthetischen Klas-
sizismus darstellt oder welchen Einfluss Buchmalereidekor
hatte. Dass solche Fragen in der Zeit Caumonts und Cros-
niers, zur Zeit der Entdeckung der Romanik, noch kaum
gestellt, sicher nicht beantwortet werden konnten, versteht
sich.

Caumont, von Haus aus Geologe, und der Abbé Cros-
nier waren beide seriose, systematisch denkende Person-
lichkeiten, beide miihten sich um eine methodische Er-
forschung des Mittelalters.® Thre Diskussion von 1847
veranschaulicht weniger personliche Befangenheit als ein
generelles Forschungsproblem der frithen Medidvistik:
Man war auf Darstellungen gestossen, deren Sinn nicht,
wie zum Beispiel bei Christi Himmelfahrt oder einer
Madonna, sofort erkennbar war, sondern die sich den

236

Massstiaben der aufgekldrten Wissenschaft und einer ratio-
nalen Interpretation entzogen, und man suchte nach Deu-
tungsansitzen.

Der Umschwung in der Einstellung zur vorgotischen
Bilderwelt von kalter Verachtung zu emphatischer Wert-
schatzung war relativ kurzfristig geschehen, und alte dsthe-
tische Vorbehalte mogen dazu beigetragen haben, dass
man ihren Bildhauern manche Skurrilitdt zutraute. 1823 ist
fiir Séroux d’Agincourt die abendlidndische Skulptur zwi-
schen dem 6. und dem 13. Jahrhundert noch ein Gegen-
stand globaler Geringschdtzung.” Aber schon 1830 hielt
Caumont, eine Schliisselgestalt der Umwertung, erstmals
seinen Cours d’antiquités monumentales ab, der bald auch
ein immenser Bucherfolg wurde und worin er das 12. Jahr-
hundert als eine der interessantesten Zeiten der Kunstge-
schichte bezeichnete.® 1848 beschreibt Crosnier die éltere
Kunstgeschichte schon als ein festetabliertes Fach, inner-
halb dessen der christlichen Ikonographie eine Fiihrungs-
rolle zukommt.?

Crosnier und die meisten Handbuchautoren seiner
Generation fassen die christliche Kunst quer durch ihre
Epochen als einheitliche Bildtradition auf. Sie ordnen
deren Motivbestand systematisch nach Themen, ohne
gross nach der Herkunft der Motive, nach den Gesetzen
von Kunstgattungen und dhnlichem zu fragen. Gerade die-
ser fast naturwissenschaftlich katalogisierende Ansatz
fithrte in Verbindung mit Sehgewohnheiten aus der Epo-
che der Emblematik dazu, dass man gleichermassen von
allen Darstellungen erwartete, dass sie etwas ‘bedeuteten’,
wie eben Frau mit Kind ‘Gottesmutter’ bedeutet. Dem ent-
zog sich jedoch der ganze grosse Bereich der Ranken,
Monstren und Phantasiewesen.

Auf diese logische Herausforderung reagierten nicht alle
Gelehrten gleich. Es gab Skeptiker, fiir welche die Bilder
des Fabelhaften und Monstrosen an romanischen Kirchen
«keinerlei Bedeutung hatten und nichts als kiinstlerischer
Willkiir entsprungener Schmuck waren».! Eine stimm-
fiihrende Mehrheit aber neigte dazu, diese Darstellungen
fiir Symbole zu halten, schon weil mehrfaches Vorkommen
ein und desselben Motivs an verschiedenen Orten fiir eine
darin enthaltene «idée symbolique» spreche,!! vor allem
aber aus dem idealisierten Mittelalterbild der Zeit heraus,
weil, wie Crosnier es formulierte, «le symbolisme des
siécles de foi nous autorise ...»'2, eine symbolische Deutung
zu suchen.

Referenzwerke der frithen Interpreten waren neben der
Bibel die allegoresefreudige Theologie der Patristik und
des Mittelalters (wir nennen stellvertretend Gregor d. Gr.
und Durandus von Mende) und die christliche Tierallego-
rie. Ergebnis war ein mitunter sehr gelehrter, doch pseudo-
historischer, streckenweise von beliebigen Assoziationen
geleiteter Stil der Deutungen.

Caumonts und Crosniers Vorstellung, wie die sculptures
symboliques, die es zu entziffern galt, ‘funktionierten’,
orientiert sich an Sprachsystemen, wie der Begriff der
christlichen Hieroglyphen — den Titelbegriff unseres Bei-
trags verdanken wir Charles Cahier'® — ja auch andeutet.



Die Parallelisierung hat ihre Logik. Schon im 18. Jahrhun-
dert hatte man die Narthexskulptur von Chelles bei Paris
aus dem 12. Jahrhundert fiir dgyptische Hieroglyphen
gehalten.!* Was lag, nachdem Champollion diese entziffert
hatte, ndher als entsprechende Versuche an den romani-
schen Zeichen, «ces hiéroglyphes nationaux qui sont loin
d’avoir regu jusqu’ici parmi nous ’honneur fait a ceux de
Memphis et de Ninive»?'3

VWA Ty

£ AW

Abb. 3 Kapitell mit monstrosen Vogeln in der Kathedrale von
Le Mans. Illustration in Arcisse de Caumont, Cours des antiquités
monumentales, Bd.4, 1841.

Man glaubte, jedes einzelne Tier und jede Pflanze habe
eine Bedeutung besessen, und aus diesen «...nos sculpteurs
composerent des phrases».!® So dachte man die auf Ding-
bedeutungen ausgerichtete alte Symbolliteratur, Physiolo-
gus und so weiter gewissermassen modern im Sinne einer
Syntax weiter und stellte sich eine regelrechte Symbol-
sprache vor, die allerdings schon im Mittelalter nur Ausge-
wihlten bekannt war und von diesen den Unkundigen
gedeutet wurde; aus dieser Sprache meinte man einzelne
Vokabeln zu verstehen.

Zwei in heutigen Augen eher rithrende, aber typische
Anwendungsbeispiele dieser additiven Methode: Vogel
mit Schlangenschwinzen bedeuten, so Crosnier'’, die reine
Seele (Taube) kombiniert mit der Klugheit (Schlange); nip-
pen sie an einem Gefiss, ist es die kluge Seele bei der
Eucharistie (Abb. 3). Die Sirene mit Fischschwanz bedeu-
tet die Seele, die durch die Reinigung der Taufe (Fisch)
gegangen ist (Abb. 4).

Die zugrundeliegende Vorstellung lebte weiter. Noch
1940 hat Richard Wiebel sie klar formuliert: «Es ist wie
beim Ubersetzen; man muss die Bilder wie Worte nach
ihrem Grundsinn priifen; dann versucht man den Satz, zu
dem sie gehoren, abzulesen; fiir manche Einzelheit ergibt
sich so die richtige Bedeutung.»'® Als Beispiel zur Veran-

schaulichung konnen seine Ausfithrungen von 1948/49
iiber ein Alpirsbacher Schiffskapitell dienen (Abb. 5): «In
jeder Rundung ist ein Menschenkopf ... Sie bedeuten See-
len. Die Rundbinder um sie erscheinen wie Nimben. Das
breite Band, das sie verbindet, erinnert an die Gemein-
schaft der Heiligen. Will man am Sinne der Schlingen fest-
halten, so sind diese Seelen eingefangen fiir das Himmel-
reich ...»"

R

Abb. 4 Sirene. Illustration in Bulletin monumental 7, 1841.

Ob ihm auch die entwaffnende Identifizierung von vier
Basisverzierungen als Lasterzyklus zu verdanken ist, wis-
sen wir nicht. Die Postkarte, welche die Information
triagt, kann man vielleicht noch jetzt in Alpirsbach kaufen
(ADb. 6); sie mag hier fiir die anhaltende Verbreitung ‘sym-
bolischer’ Deutungen im populidren Bereich stehen.

Dass die Methode auch im deutschen Sprachraum Ver-
breitung gewonnen hat, geht wie in Frankreich auf die
1840er Jahre zuriick, als lokalhistorisches Interesse Deu-
tungsversuche provinzieller bauplastischer Anlagen wie
des Remagener Portals anregte.?* Neben den Gemeinsam-
keiten sind aber die Unterschiede zwischen den deutschen
und franzosischen Deutungstraditionen aufschlussreich;
Wihrend die iconographie in Frankreich eine Angelegen-
heit der Theologie blieb, wandten ihre Nachbarn von
Anfang an zusétzlich viel Miihe auf die Suche nach germa-

237



nischen oder keltischen Wurzeln und Spuren alten Brauch-
tums.

Das Denkmodell der additiven Interpretation funktio-
niert 1989 noch genauso wie bei Crosnier 1848 und Wiebel
1948: Ein Mensch — «terrorisiert» — flieht vor einem Ken-
tauren (der das Bose bedeutet), ist aber im Gestriipp (sic)
«verstrickt» und hat, offenbar Folge der Verstrickung, ein

Abb. 5 Schiffskapitell. Alpirsbach, Klosterkirche.

«bereits» affenartig verwandeltes Antlitz, will sagen, hat
sich seinen Begierden ergeben (Abb. 7).2!

Die moderne Deutung, unverkennbar freudianisch ge-
prigt, verweist auf die vergleichbar von der Zeitpsyche
bestimmten Deutungen der ‘romantischen’ Mittelalter-
forscher. Diese standen einem Widerspruch gegeniiber:
Sirenen, Kentauren u. a., die in den mittelalterlichen Be-
stiarien durchweg eine schlechte Presse hatten, fanden sich
zuhauf in Gotteshdusern einer Epoche, die man sich gern
durch und durch fromm vorstellte; dieses Dilemma dréngte
die Erwartungen zwangsldufig in den Antagonismus
gut — bose. «<M. Crosnier croit que, pour ce qui regarde le
symbolisme, il faut partir du principe, que nos artistes du
moyen-age avaient une idée d’unité, et ne s’écartaient
pas du sujet principal.» «<En montrant d’un coté le Vice, de

238

I’autre on doit montrer la Réhabilitation: — tel est, en
général, le grand sujet traité par les artistes du moyen-
age.»? Das tiefsitzende Bediirfnis des frithen 19. Jahrhun-
derts nach harmonisierender Geschichtsdeutung wird hier
sichtbar, zugleich die bedenkliche Abhéngigkeit heutiger
Deutungsversuche, wenn sie leichtsinnig mit Himmel und
Holle operieren.

Unimaliigheit

Abb. 6 Basiszier der sitidostlichen Schiffssdule.
Klosterkirche. Postkarte mit Deutungsversuch.

Alpirsbach,

Womit sich die gelehrte Welt heute wie vor 160 Jahren
schwer tut, sind Schmuckmotive im kirchlichen Bereich,
deren Sinn auf einer anderen Ebene liegt als der klassische
Themenkanon christlicher Darstellungen. Selbstverstidnd-
lich wird niemand leugnen, dass Fisch oder Pelikan Sym-
bolmotive sind oder dass man im Mittelalter mit Gewinn
Gregor den Grossen las. Es geht hauptsidchlich um die
Frage, bis in welche Bereiche und Kunstgattungen hinein
dieses Deutungsprinzip sinnvoll anwendbar ist. Man neigte
und neigt dazu, sich das Mittelalter lebensfremd einheitlich
und systematisch denkend vorzustellen. Die Suggestion
scholastischer Summen und systematischer Bildprogramme
in der Art des Klosterneuburger Altares und der Bible
Moralisée hat wohl dazu gefiihrt. Auf die Kunst angewen-
det heisst das etwa: Schlangen miissen, weil Bibel und



Physiologus es so wollen, Sinnbilder des Bosen sein, wo
auch immer man sie findet — gleich wieviele Beispiele eines
friith- und hochmittelalterlichen Dekorationsgeschmacks in
Buchmalerei und Schnitzkunst erhalten sind, der ineinan-
der verschlungene und miteinander kimpfende Reptilien
augenscheinlich préchtig und dekorativ fand.

Hat aber je ein einheitlicher Sinnhorizont die verschiede-
nen kiinstlerischen Strata des Mittelalters zusammenge-
fasst? Der heutige Reflexionsstand zu Kultur-, Alltags- und
Mentalititsgeschichte — wir nennen nur Michael Camille —
hat die Frage im Kern lingst erledigt. Selbstverstandlich
hat sich die Vorstellung von einem einheitlichen mittel-
alterlichen Denken differenziert. Auch sehen viele For-
scher, dass die Welt der Ddamonen und Fabelwesen sich
‘cartesianischem’ Lesen entzieht.” Diese Ahnen der hoch-
mittelalterlichen Monstren wurden in einer nichtchrist-
lichen, nichtschriftlichen Gesellschaft entwickelt. Man
meint zu erkennen, dass sie zu verschiedenen Epochen ein
unterschiedliches Mass an bedrohlicher Prisenz besassen,
dass urspriinglich machtvolle Zeichen iiber die Jahrhun-
derte zum unverbindlichen Dekor absanken. Aber noch in
christlicher Zeit ist das Mass von Gewalttitigkeit und
Aggressivitdt, mit dem sie auftreten, nicht immer gleich.
Nur wenn wir entschieden mehr iiber die profane Bilder-
welt und ausserkirchliche Vorstellungen des Mittelalters
wiissten, wiren die Gefiihle, die der Anblick der Monstren
ausgelost hat, wiren auch die Grenzen zwischen konven-
tionellem Schmuckrepertoire und gezielter, womdoglich
auch subversiver Mitteilung an den jeweiligen Betrachter
klar zu ziehen.

Ausgangspunkt der Exegeten im 19. Jahrhundert wie
heute ist die stillschweigende Annahme, dass ‘man’ mit den
Skulpturen einen Zweck verfolgte. Wer ist ‘man’? Cau-
mont schreibt 1850, groteske und obszone Figuren, die
«personifications des vices», seien dazu da, die Glaubigen
zu warnen und zu mahnen.?* Auch der Aufsatz von 1989
setzt, wie viele andere — am kompromisslosesten vielleicht
Arnold Hauser —, voraus®, dass die Skulpturen einen
Zweck verfolgten; sie «fiihren [...] vor, was den [...] Pilgern
standig gepredigt worden war»?, wobei er so weit geht
anzunehmen, dass die «Autoritdten offenbar weniger auf
die Reden und Handlungen der Priester als auf die Argu-
mentationskraft von Skulpturen [...] vertrauten»?”. — Auch
Kunsthistoriker haben ihre Wunschtrdume.

Bei Caumont kommt jedoch nie der — mit heutigen Wor-
ten — Auftraggeber in den Blick, jedenfalls nicht expressis
verbis; gemiss der romantischen Vision von der Auto-
nomie des Kiinstlers heisst es z. B.: «nos sculpteurs com-
poserent des phrases». Diese Vorstellung vom sinnschaf-
fenden Bildhauer wurde vielleicht befordert durch die
Tatsache, dass es praktisch keine zeitgendssischen Quellen
zu den Intentionen der mittelalterlichen Auftraggeber
bauplastischer Dekorationen gibt, mit Ausnahme der viel-
zitierten Passage in Bernhard von Clairvaux’ Apologia.
Diese jedoch gesteht dem Dekor weder tieferen Sinn noch
tiberhaupt inhaltliche Relevanz zu, im Gegenteil: Er lenke
bloss die Gedanken auf triviale Unterhaltung.”®

Abb. 7 Kreuzgangkapitell der Colegiata in Santillana del Mar.

Es ist bezeichnend, dass die Vorstellung der friihen
Mediidvisten vom aus dem Glauben heraus schaffenden
Bildhauer heute einer zentralistisch-diktatorischen, inso-
fern auch wieder modernen Auffassung vom Auftraggeber
gewichen ist. Als «die cluniazensisch geschulten, édsthetisch
sublimierten Observanten der 6ffentlichen Moral» stellt
man ihn sich 1989 vor.? Aber auch dies antiklerikale Denk-
muster — bildliche Darstellungen als Machtmittel iiber das
einfache Volk — hat seine Ahnen im 19. Jahrhundert.

Am 22. Juni 1840 war anlésslich der Jahresversammlung
der Société francaise d’Archéologie in Niort wieder einmal

Abb. 8 Kapitell mit Melchisedek im Schiff der Kathedrale von
Genf.

239



Abb. 9  Fensterdekor am Schiff der Kirche von Fontenet.

ein Gesprichskreis beieinander. Caumont gab das Stich-
wort: «sculptures symboliques». Er sprach von einem Kapi-
tell aus St. Jean in Parthenay in seinem Besitz; darauf sehe
man eine Frau, die in jeder Hand etwas Rundes mit einem
Kreuz darauf halte. Dasselbe Sujet habe er in St. Pierre in
Genf und anderswo gefunden. Was dies wohl bedeute? Der
Abbé Filleau erkannte in der Frau Religio mit zwei
Hostien, ein Sinnbild der von Gnaden iiberfliessenden
Eucharistie.

Wir fragen uns, ob das Protokoll jener Unterhaltung spi-
ter den Pfaffenfresser Viollet-le-Duc zur Ergdnzung eines
Kapitells (nef 9 der Zdhlung von Francis Salet) in Vézelay
inspiriert haben konnte, als er um 1854 ohne jeden Grund
an prominenter Stelle etwas Rundes mit Kreuz anbrachte
und damit (und mit einem unmotivierten Monch) eine Hir-
tenszene zu einem wahrhaft hieroglyphischen Riitsel

machte, das viel Tinte zum Fliessen gebracht hat. Der
Architekt verfuhr darin dhnlich, wie es nach seiner Vorstel-
lung frither die Kloster selbst getan hitten; so schrieb er
spdter iiber den in der Revolution verstiimmelten, schwer
zu deutenden Portalsturz von Vézelay: «Il ne semble pas
douteux d’ailleurs, que I'inventeur de cette composition
n’ait prétendu en faire un énigme, dont I’explication a pu
étre un des privileges de I"abbaye.»?!

Das von Caumont angesprochene Genfer Kapitell ist
erhalten: Er muss den Melchisedek am fiinften nordlichen
Mittelschiffspfeiler gemeint haben (Abb. 8). Caumont hat
den Priester fiir eine Frau gehalten und die von ihm hoch-
gehaltenen Gegenstidnde nicht als Brot und Weinkelch
erkannt, obwohl ihm bei seinem Besuch in Genf die
Namensbeischrift keineswegs entgangen war.>> Auch vom
Aussehen seines eigenen Kapitells konnen wir uns eine
Vorstellung machen, da es einem im franzosischen Westen
verbreiteten Typus angehorte (Abb. 9). Was die oft als
Hostien bezeichneten Scheiben bedeuten, ist bis heute
ungeklart; bisweilen mag es sich um Brot, bisweilen um
Geldmiinzen handeln.®® Vergegenwirtigen wir uns am
Ende, dass es im Zeitalter vor der Eisenbahn, vor der
Ausbreitung von Photographie und kiinstlichem Licht
unendlich viel schwieriger war, konkrete Kenntnisse der
Kunstwerke zu erlangen. Manche dussere Zufille, auch die
Fehlerquellen des Abzeichnens, erschwerten die Arbeit.
Ob unsere heutigen Deutungsideologien auch einmal mil-
dernde Umstidnde von solchem Gewicht verdienen wer-
den? Es wire gewiss an der Zeit, dem von alters her be-
lasteten Themenkreis interdisziplindre Forschung zu
widmen. Ohne die Hilfe von Kulturgeschichte, Volkskunde
und Philologie scheint sich die Kunstgeschichte mit ihrem
romantischen Erbe schwer zu tun.

ANMERKUNGEN

I «M. de Caumont dépose sur le bureau des dessins lithographiés
de deux pilastres de la cathédrale du Mans, situés dans des
positions paralleles et dans lesquels on remarque cependant
une complete opposition de sculptures; il demande a M.
I’abbé Crosnier s’il peut expliquer cette apparente bizarrerie.
M. Crosnier pense que I'un de ces deux pilastres représente
I’enfer, et I'autre le paradis: a leur sommet on voit un édifice;
au premier I'on parvient a partir de la base, par un chemin
facile, semé de fleurs et de fruits que becquettent des oiseaux
dont la téte, d’abord gracieuse, se dénature et devient mons-
trueuse a mesure que l'on approche du but; pour arriver au
second, il faut suivre un sentier étroit, heurté a I’angle droit, un
inextricable labyrinthe, image des obstacles que la vertu
rencontre dans le sentier de la vie.

La promptitude de cette ingénicuse interprétation appelle
I'attention du Congreés sur I'utilit¢ de I'iconographie, on
énumere les obligations que 1’'on a @ M. de Caumont, et celle
que I'on aurait a M. Crosnier s’il publiait un volumineux travail
qu’il a préparé sur ce sujet.» Congres archéologique de France
14, 1848, S. 92f. Das Buch erschien unter dem Titel: Abbé
[AUGUSTIN] CROSNIER, Iconographie chrétienne ou étude des
sculptures, peintures etc., qu’on rencontre sur les monuments

240

religieux du moyen-age (Extrait du Bulletin monumental
publié par M. de Caumont), Paris/Caen 1848, 2. Auflage 1876.
Kunstgeschichte — aber wie?,, hrsg. von der Fachschaft Kunstge-
schichte Miinchen, Berlin 1989, S. 221-258, das folgende Zitat
S. 225. Als Beispiele aus der Nachkriegszeit hitten sich zahl-
reiche Texte angeboten. Unsere Wahl ist nur aus dem Grund
auf gerade diese Arbeit und ihre in der folgenden Anmerkung
zitierte Fortsetzung gefallen, weil es uns darum gehen musste,
methodisch anspruchsvolle Belege aus jiingster Zeit anzu-
fiihren, um die Aktualitdt der Fragestellung bewusst zu
machen.

3 Studien zur Geschichte der europdischen Skulptur im 12./13.
Jahrhundert, hrsg. von HERBERT BECK und KERSTIN HENGE-
voss-DURKOP, Frankfurt/Main 1994, S. 264.

4 Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 226.

5 Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 226-227.

¢ Biographische Literatur zu Caumont: JEAN HUBERT, Archéo-
logie médiévale I, in: L'Histoire et ses méthodes, Paris 1961,
S. 275-328, hier S. 294-301 (nachgedruckt in: JEAN HUBERT,
Nouveau recueil d’études d’archéologie et d’histoire. De la fin
du Monde antique au Moyen Age, Genf/Paris 1985). — JACQUES
HENRIET, in: Le «gothique» retrouvé avant Viollet-le-Duc,

N



Katalog der Ausstellung in Paris 1979/80, 1979, S. 63 und 72
Nr. 143. - WILLIBALD SAUERLANDER, Die Geographie der Stile,
in: Akten des XXV. internat. Kongresses fiir Kunstgeschichte,
Wien, 4.-10. September 1983, hrsg. von HERMANN FILLITZ und
MARTINA PippaL, Bd. 3, Wien/Koln/Graz 1985, S. 27-35. —
Crosnier nennt sich im Titel seiner Iconologie «Chanoine de
Nevers, curé de Donzy, inspecteur des monuments de la
Nievre, membre correspondant des comités historiques et de
plusieurs Sociétés savantes».

J[EAN] B[APTISTE] L[oUIS] G[EORGES] SEROUX D’ AGINCOURT,
Histoire de l'art par les monumens depuis sa décadence au IV*
siecle jusqu’a son renouvellement au XVI¢, Paris u. a. 1823,
Textband S. 52-56.

«Pour peu que I'on observe, on reconnait que le XII¢ siecle est
une des époques les plus intéressantes de I’histoire monumen-
tale.» ARCISSE DE CAUMONT, Cours d’antiquités monumentales,
professé a Caen, en 1830, Quatrieme partie: Moyen Age, archi-
tecture religieuse, nouvelle édition, Paris/Caen/Rouen 1841,
S.179.

AUGUSTIN CROSNIER (vgl. Anm 1), S. 4.: «<Hatons donc de le
dire, I'archéologie sans I'iconographie est un corps sans ame,
une lampe d’or dont la lumiere est éteinte.» Unter «iconogra-
phie» versteht er christliche Ikonographie.

«Selon d’autres, la plupart de ces figures bizarres n’avaient
aucune signification et n’étaient que des ornements créés par le
caprice des sculpteurs.» ARCISSE DE CAUMONT (vgl. Anm. 8),
S. 201.

ARCISSE DE CAUMONT (vgl. Anm. 8), S. 210. — AUGUSTIN CROS-
NIER (vgl. Anm. 1) gibt am Ende seines Glossars der «Animaux
hybrides», S. 310-311, zu bedenken: «II ne faut pas toujours
chercher des symboles dans ces figures; mais lorsqu’on les ren-
contre dans des pays différents, qu’elles paraissent copiées les
unes sur les autres, il est difficile de ne pas y reconnaitre une
pensée cachée. Le caprice ne s’allie pas avec I'uniformité.»
AUGUSTIN CROSNIER (vgl. Anm. 1), S. 287. — Ebenso schon
COUSSEAU, in: Bulletin monumental 9, 1843, S. 490f.: «Toutes
ces figures qui représentent des animaux sont généralement
symboliques. Dans l'imagerie, dans la sculpture, le ciseau
comme le pinceau ne travaillaient que pour linstruction du
peuple. Ce principe fut le point de départ de la sculpture reli-
gieuse.»

AUGUSTIN CROSNIER (vgl. Anm. 1), S. 287: «hiéroglyphes du
moyen-age». — CHARLES CAHIER, Nouveaux mélanges d’ar-
chéologie, d’histoire et de litterature sur le moyen dge, Paris
1874, S. 257: «hieroglyphique chrétienne».

JACQUES VANUXEM, The Theories of Mabillon and Montfaucon
on French Sculpture of the Twelfth Century, in: Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes 20, 1957, S. 45-58, hier S. 54.
ARTHUR MARTIN, Quelques souvenirs d’'un voyage archéologi-
que a Strasbourg et en Bavieére, in: Bulletin monumental 11,
1845, S. 326, im Zusammenhang mit dem Strassburger Miin-
sterquerschiff. Die «dgyptische» These fiihrt ein Nachleben bei
OLIVIER BEIGBEDER, La Symbolique (= Que sais-je?, n° 749)
Paris 41975, S. 79-82. Auf einem Kapitell in der ehem. Kloster-
kirche Saint-Marcellin in Chanteuges/Haute-Loire mit der
Darstellung eines Bischofs oder Abtes auf einem Schiff sieht
Beigbeder einen Beleg fiir das Fortwirken dgyptischer Toten-
barkensymbolik. Niher liegt es, an eine Darstellung aus der
Vita des Kirchenpatrons Marcellinus zu denken, dessen Leib
seit dem 10. Jahrhundert in Chanteuges ruhte. Zu den wenigen
iiber sein Leben berichteten Einzelheiten gehort, dass der
gebiirtige Nordafrikaner sich mit zwei Geféhrten einschiffte
und dass Nizza die erste Station seiner Missionsreise bildete, in
deren Verlauf er der erste Bischof von Embrun wurde. In die-
sem Fall gehoren die Monstren an den Nebenseiten des Kapi-

tells nicht zur Szene. Acta Sanctorum, Aprilis tomus II,
Paris/Rom 1866, S. 748-753. Eine Abbildung der Skulptur
bei ZYGMUNT SWIECHOWSKY, Sculpture romane d’Auvergne,
Clermont-Ferrand 1973, fig. 243; vgl. S. 227. — Eine andere
Interpretation bei MARIE-MADELEINE MACARY, Saint-Julien
I’Hospitalier a Chanteuges. Proposition iconographique d’un
chapiteau sculpté (XII° s.) a Chanteuges (Haute-Loire), in: Cen-
tre international d’études romanes 1972 IT1I-1V, S. 27-35.
AUGUSTIN CROSNIER (vgl. Anm. 1), S. 291.

«Dans la colombe, qui se termine par une queue de serpent,
sujet souvent reproduit au XII® si¢cle, nous voyons un
embleme de I’ame fidele ornée des deux Vertus que le Sauveur
recommandait a ses disciples avec tant d’instance, la Simplicité
et la Prudence. Quelquefois un ceil est placé a I'extremité de
cette queue de serpent, pour rappeler une autre Vertu gar-
dienne des deux premicres, la vigilance, qui semble se con-
fondre avec la prudence chrétienne, ou plutdt qui est la fille
ainée de sa nombreuse famille. Lorsque ces mystérieux oiseaux
s’abreuvent dans un calice, leur téte est ornée d’une riche
aigrette; il est impossible de ne pas reconnaitre ici les disposi-
tions nécessaires pour approcher dignement du banquet
Eucharistique et les fruits précieux qu’en retire I’ame fidele.
C’est, en effet, dans la communion que le chrétien trouve le
germe de 'immortalité, et qu’il s’assure la couronne de gloire
indiquée par laigrette déployée, qui surmonte, comme un
magnifique diadéme, la téte de ces colombes.» — «Ces Sirénes,
si multipliées a toutes les époques, sont peut-étre des emblé-
mes de I’ame chrétienne régénérée par les eaux du baptéme.»
AUGUSTIN CROSNIER (vgl. Anm. 1), S. 292-293 und 294.
RICHARD WIEBEL, Die geistige Botschaft romanischer Bau-
plastik, Miinchen 1940, S. 9. — Dasselbe Gedankenmodell
liegt implizit CHARLES CAHIER (vgl. Anm. 13) zugrunde (vgl.
S. 165), der S. 174 mit verlorenen Handbiichern rechnet. —
NURITH KENAAN-KEDAR, Marginal Sculpture in Medieval
France. Towards the deciphering of an enigmatic pictorial lan-
guage, Aldershot/Vermont 1995, dussert sich nicht zur «Uber-
setzungsweise» der von ihr angenommenen Sprache der Mar-
ginalskulptur.

RICHARD WIEBEL, Die Kapitilskulpturen in Alpirsbach und
ihre Symbolik, in: Das Miinster 2, 1948/49, S. 419-421, hier 420.
Zu unterschiedlichen Interpretationsrichtungen hinsichtlich
der Ddmonen und Monstra in der kunsthistorischen Forschung
iiberwiegend in Deutschland vgl. den Uberblick bei HERBERT
SCHADE, Dimonen und Monstren, Regensburg 1962, S. 11-21.
- Ein Literaturiiberblick zu Remagen bei ALBERT M. KOENI-
GER, Die Riitsel des romanischen Pfarrhoftores in Remagen,
Miinchen-Pasing 1947, rezensiert von Ernst Gall in: Zeitschrift
fiir Kunstgeschichte 12, 1949, S. 136-138; s. dazu Koenigers
Replik Um Remagen und Grossen Linden. Eine Aufklirung,
Augsburg 1950. Am kunstgeschichtlichen Institut der Univer-
sitdt Frankfurt a.M. hat 1997 AGNES HECK eine Magisterarbeit
abgeschlossen: Das Portal der Peterskirche in Grossen-Linden.
Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 227.

Congres archéologique 21, 1854, S. 89.

MICHAEL CAMILLE, Image on the edge. The margins of
medieval art, London 1992. — NURITH KENAAN-KEDAR (vgl.
Anm. 18).

ARCISSE DE CAUMONT, Abécédaire ou rudiment d’Archéologie,
5. Auflage, [Bd. 1] Architecture religieuse, Caen 1870, S. 278.
Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 223, 246 u. a. —
Vgl. ARNOLD HAUSER, The Social History of Art, Bd. 1, Lon-
don 1951, S. 187 («In pursuit of their totalitarian aims, the
clergy now produce an apocalyptic mood of escapism from
the world and a yearning for death ...») und 195; schon von
HERBERT SCHADE (vgl. Anm. 20) als Extremposition zitiert.

241



% Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 223.

27 Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2), S. 230.

28 Zuletzt: CONRAD RUDOLPH, The «Things of Greater Impor-
tance» — Bernard of Clairvaux’s Apologia and the Medieval
Attitude toward Art, Philadelphia 1990.

2 Kunstgeschichte — aber wie? (vgl. Anm. 2) S. 248.

0 «M. de Caumont parle d’un chapiteau de I’ancienne église
St.-Jean de Parthenay, qui est maintenant en sa possession. On
y remarque une femme portant dans chaque main un objet
rond surmonté d’une croix.

M. de Caumont a retrouvé le méme sujet dans plusieurs églises
du XII€ siecle, entr’autres a St.-Pierre de Geneve, il n’a pas pu
s’en expliquer sa signification.

M. I'abbé Filleau dit que cette figure représente la religion
tenant deux pains, deux hosties couronnées d’une croix, et
qu’elle exprime I'abondance de la grace Eucharistique.» Bulle-
tin monumental 6, 1840, S. 347.

3 EUGENE VIOLLET-LE-DUC, Monographie de I'ancienne église
abbatiale de Vézelay, Paris 1873, S. 19-20.

32 ARCISSE DE CAUMONT, Un mot sur les Antiquités de Genéve, de
Lausanne et d’Avenches (Suisse), in: Bulletin monumental 4,
1838, S. 433-441, hier S. 435.

¥ Zu dem Bildtypus: RENE CROZET, L'art roman en Saintonge,
Paris 1971, S. 156. Ein Aufsatz iiber diesen Themenkreis ist fiir
die «Cahiers de civilisation médiévale» in Vorbereitung.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Reproduktion aus Congrés archéologique de France 14,
1848, S. 92.

Abb. 2,7: Hirmer, Miinchen.

Abb. 3: Reproduktion aus ARCISSE DE CAUMONT, Cour des
antiquités monumentales, Bd.4, Paris/Caen/Rouen 1841, S.212.

ZUSAMMENFASSUNG

Die frithe Mittelalterforschung um Arcisse de Caumont im zweiten
Viertel des 19. Jahrhunderts hat sich der Schwierigkeit gegeniiber-
gesehen, dass sie zahlreiche Motive romanischer Bauplastik nicht
durch schlichtes Ablesen verstehen konnte: Ranken, Tiere, Mon-
stren, akrobatische oder auch obszone Menschenfiguren, die sich
selbst in ‘theologisch irrelevanten’” Zonen des Gebdudes fanden.
Da es unvorstellbar erschien, dass es nicht sinntragende Kunst im
Mittelalter iiberhaupt gegeben haben konnte, fasste man die Dar-
stellungen als bewusst gewidhlte Chiffren auf im Banne nachwir-
kender Denkformen des emblematischen Zeitalters. Den Schliissel
zu den ‘Bilderritseln’, in denen man eine Art Hieroglyphenschrift
vermutete, suchte man in einfiithlend historisierender Allegorisie-
rung des Abgebildeten. Die Forschung der letzten Jahrzehnte zeigt
einerseits das Beharrungsvermogen der alten Prdmissen, anderer-
seits haben sich Wege zu einem neuen Verstdndnis eroffnet.

RIASSUNTO

Gli studi medievali attorno ad Arcisse de Caumont nel secondo
quarto del XIX secolo hanno dovuto confrontarsi con la difficolta
che numerosi motivi decorativi romani non erano comprensibili
attraverso una semplice lettura: viticci, animali, mostri, figure
antropomorfe acrobatiche ma anche oscene, che si ritrovano per-
sino nelle aree «teologicamente irrilevanti» dell’edificio. Dato che
non ci si poteva immaginare ’esistenza di un’arte medievale priva
di significato, i motivi raffigurati furono interpretati, in balia degli
effetti del modo di pensare vigenti durante quel periodo emblema-
tico, quale linguaggio codificato. La chiave di lettura dei «linguaggi
codificati», che veniva ritenuta una struttura composta da gerogli-
fici, fu cercata attraverso un’interpretazione in chiave allegorica
delle raffigurazioni viste nel loro contesto storico. Se le ricerche
condotte negli ultimi decenni mostrano da un lato la capacita di
resistenza delle vecchie premesse, dall’altro indicano perd anche
altre vie lungo le quali si puo giungere a una nuova comprensione.

242

ADD. 4: Bulletin monumental 7, 1841, S. 515.

Abb. 5,6: Foto-Studio Bessler, Alpirsbach.

Abb. 8: Kunsthistorisches Institut der Universitdt Genf.
Abb. 9: Bildarchiv Marburg.

RESUME

Les chercheurs autour d’Arcisse de Caumont s’occupant du
Moyen Age pendant le deuxieme quart du 19° siecle se virent
confrontés a la difficulté posée par le fait que de nombreux motifs
sculpturaux des édifices de ’époque romane restaient incompré-
hensibles par une simple «lecture»: il s’agissait de rinceaux, d’ani-
maux, de monstres, de figures humaines acrobatiques ou obscenes
qui se trouvaient dans des zones de batiment peu importantes du
point de vue théologique. Comme il était inconcevable qu'il existe
un art non significatif au Moyen Age, I’on interpréta les représen-
tations comme étant des chiffres déterminés choisis sous I'in-
fluence de la pensée persistante de I'époque emblématique. On
chercha a déchiffrer ces images énigmatiques, dans lesquelles on
supposait une sorte d’écriture hiéroglyphique, en les interprétant
comme des allégories de l'idée représentée. Les recherches des
dernieres décennies montrent d’une part la force d’inertie des
vieilles prémisses, et d’autre part des chemins qui se sont ouverts
sur une nouvelle compréhension.

SUMMARY

Early medieval research fostered by Arcisse de Caumont in the
second quarter of the 19th century was confronted with the prob-
lem that countless motifs of Roman architectural sculpture were
not readily interpretable, such as vines, animals, monsters, acro-
batic and even obscene human figures placed on “theologically
irrelevant” parts of the building. Since it seemed inconceivable that
medieval art could be devoid of meaning, most of these represen-
tations were assumed to be consciously chosen ciphers under the
spell of a mentality that still bore the mark of the emblematic age.
In empathetically historicising allegorisations of the subject mat-
ter, scholars sought to find the key to “visual puzzles”, believed to
be a kind of hieroglyphics. Research over the past few decades
demonstrates not only the persistence of long-standing theories
but also that new avenues of interpretation are indeed opening up.



	Christliche Hieroglyphen : vorgotische Bauplastik als Bilderrätsel

