
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 54 (1997)

Heft: 1: Unser Umgang mit dem Kulturgut : Gegenwart und Zukunft ;
Conservation of metal objects in low-pressure hydrogen plasma = Die
Niederdruck-Wasserstoffplasma-Methode zur Konservierung von
Metallobjekten : Möglichkeiten ihrer Anwendung und Verbesserung

Artikel: Eine Seccomalerei aus den fünfziger Jahren des 15. Jahrhunderts : das
jüngste Gericht in der ehemaligen Berner Dominikanerkirche

Autor: Aeby, Nicole

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Seccomalerei aus den fünfziger Jahren des 15. Jahrhunderts:
das Jüngste Gericht in der ehemaligen Berner Dominikanerkirche

von Nicole Aeby

,.ir.*afi.7 7-, -/"tt:

•*?

fi IH '^"27fi 9k¦fiV VV
6s

m iM-^TV
.>.. KM:}SfiÌ 7'C-fi^

¦m h
y%Si:.fi...
¦rfi£fi.>fi

7:J fi:

er. (fi
kî- •ä/^ "s

'AJ

PM!äs
P%*5.-*

v

fi

1! IBI " ~Ä I"XL 111 IE "1" 1 8." Il SI
Abb. 1 Jüngstes Gericht, Seccomalerei, Triumphbogenwand. Bern, Französische Kirche. Bestandsaufnahme

ab 1:1 Pause von H. A. Fischer AG Restauratoren.

Einleitung

In ihrem Aufsatz zum Jüngsten Gericht an der
Triumphbogenwand der ehemaligen Dominikanerkirche zu Bern
geht Claudia Bertling Biaggini von der Hypothese aus, das

Jüngste Gericht stamme von der Hand des Freiburger
Meisters Hans Fries (Abb. 1). Aufgrund der jüngsten
Forschungsergebnisse gelang es mir, die Entstehung des

Weltgerichts um die Mitte des 15. Jahrhunderts anzusiedeln.
Bertlings These erweist sich somit als unwahrscheinlich.1

69



Es mag erstaunen, dass die Forschung den Fragmenten
von vier schwarzen Schriftzeichen direkt oberhalb des
linken2 Stifterwappens bis anhin wenig Beachtung schenkte
(Abb. 2). Ihre Vierzahl und ihr enger Bezug zu den Wappen

liess mich auf eine Jahreszahl schliessen, die sich auf
die Stiftung der monumentalen Wandmalerei oder auf
deren Vollendung bezieht. Die Verifizierung meiner These
ermöglichten mir die Restauratoren Michael Fischer, der
1986 bis 1991 von der Denkmalpflege der Stadt Bern mit
den Freilegungs- und Konservierungsarbeiten am Jüngsten

/-¦
ü

7> î -* "* V

<m. '

!M\\ \<¦¦• ii j. i
mm«ri -y /1

yJfif •V

li J<A '/ *
<£ ¦

- -

»
- '

\\ % ^v\
'V_J

L. \

Abb. 2 Jüngstes Gericht, linkes Stifterwappen mit Jahreszahl,
1:1 Pause.

Gericht beauftragt war, und Bernhard Maurer, der auf die
Konservierung alter Schriften spezialisiert ist. Direkt am
Objekt gelang uns die Identifikation der Zahlenfragmente
mit der Jahreszahl 1450 oder 1459.3

Aufgrund des engen Bezugs von Datierung und
Stifterwappen gehe ich davon aus, dass sich die Jahreszahl auf die
Stiftung der Malerei bezieht. Mit einiger Sicherheit kann
sie im Jahr 1450 oder 1459 angesiedelt werden. Nur kurze
Zeit später muss die Malerei entstanden sein.4

Die Entstehungszeit der Malerei im Jahr 1450 oder 1459

stellt die Meisterzuweisungen der bisherigen Forschungsbeiträge

zum Jüngsten Gericht der ehemaligen Dominikanerkirche

in Frage. Der These von Claudia Bertling, die
Hans Fries als möglichen Meister vorschlägt, wird damit
die Grundlage entzogen, da Fries in den Quellen erst um
1480 als Maler in Erscheinung tritt.5 Auch A. Zesigers
Zuschreibung an die Berner Nelkenmeister relativiert sich
mit der wiederentdeckten Datierung.6 Die Altartafeln der
Freiburger Franziskanerkirche von 1479 überliefern die
älteste Nelkensignatur. Das früheste erhaltene Werk aus
der Werkstatt der Berner Nelkenmeister, die Lettnermalerei

der Dominikanerkirche, datiert sogar noch später, ins
Jahr 1495.

In der Kunstgeschichte steht eine eingehende monographische

Untersuchung der Gerichtsdarstellung noch aus.
Aus diesem Grund sehe ich mich vor die Aufgabe gestellt,
Basisarbeit zu leisten und die wichtigsten Resultate aus
meiner Lizentiatsarbeit in dieser Form zu publizieren.
Ausgehend von Klosterquellen, Chroniken, Zeitungsartikeln
und Forschungsarbeiten zur Französischen Kirche, in
denen dem Weltgericht meist nur ein kurzer Abschnitt
gewidmet ist, versuche ich die wechselvolle Geschichte der
Wandmalerei zu rekonstruieren und sie anhand der neuen
technischen und archäologischen Ergebnisse zu
untersuchen. In einem ersten Teil der folgenden Ausführungen
sollen daher die Rezeptionsgeschichte und die technischen
Daten des Weltgerichts in der ehemaligen Berner
Dominikanerkirche näher beleuchtet werden.

In einem zweiten Teil geht es mir vor allem darum, den
geistes- und kunstgeschichtlichen Kontext des Jüngsten
Gerichts herzustellen und der Frage nachzugehen, wie
seine einmalige Gestalt im Hinblick auf die damaligen
Ereignisse zu lesen und zu verstehen ist. Eine kunsthistorische

Einschätzung des Werkes kann nur in dem Masse

erfolgen, wie historische, kulturhistorische und
geistesgeschichtliche Voraussetzungen in die Analyse einfliessen.

Aspekte der architekturgeschichtlichen Forschung zur
Berner Dominikanerkirche, der geistesgeschichtlichen
Forschung zum Berner Dominikanerorden und seiner
spätmittelalterlichen Kunstförderung weisen darauf hin, dass die
kunsthistorische Würdigung der monumentalen Malerei
vor dem Hintergrund des dominikanischen Kontextes, aus
dem sie hervorgegangen ist, somit auch seines
Frömmigkeitsideals und seines besonderen Stellenwerts in der
spätmittelalterlichen Kunstförderung in Bern beleuchtet werden

muss.

Rezeptionsgeschichte

Die ehemalige Dominikanerkirche in Bern, die seit 1623

der Französischen Kirchgemeinde gehört, wird 1904 durch
den Münsterbaumeister Karl Indermühle saniert.7 Unter
schadhaften Putzstellen entdeckt man Spuren mittelalterlicher

Wandmalereien. Es stellt sich heraus, dass die ent-

70



deckten Malereien zum Kirchendekor aus der Zeit des

Dominikanerklosters gehören. Während der darauffolgenden

Freilegungsarbeiten stossen die Bauarbeiter an der
westlichen Triumphbogenwand unter acht Farbschichten
auf eine monumentale Darstellung des Jüngsten Gerichts.
Wie die anderen Wandmalereien hatten die Reformatoren
das Jüngste Gericht während des Bildersturms von 1528
mit Farbe überdecken lassen. Dem Blick entzogen, geriet
der dominikanische Wanddekor im Lauf der Jahrhunderte
in Vergessenheit.

Durch unvorsichtige Freilegungsarbeiten erleidet das

Jüngste Gericht jedoch grossen Schaden. Zusammen mit
den acht jüngeren Farbschichten wird auch ein Grossteil
der Hauptmalschicht der Gerichtsdarstellung von der
Wand gelöst.8 Mit der Restaurierung der aufgedeckten
Malereien beauftragt Indermühle die beiden Kunstmaler
Rudolf Munger und Ernst Linck.9 Dokumentationen zu
den damals vorgenommenen Restaurierungen sind verloren.

Tagebücher aus dem Nachlass Rudolf Müngers geben
jedoch einen knappen Einblick in die Arbeiten, die er in
der Französischen Kirche ausführt.10 Obwohl er in seinem
Kostenvoranschlag einen Betrag von 800 bis 1000 Fr. für
die Überarbeitung des Weltgerichts vorsieht und die
Tageszeitungen bereits von Restaurierungsarbeiten an der
Triumphbogenwand berichten11, wird das Vorhaben offenbar

aufgeschoben. Aus Müngers Tagebüchern geht hervor,
dass das Jüngste Gericht, im Gegensatz zu den übrigen
aufgefundenen Malereien, keiner Sanierung unterzogen
wird.12 Da eine Öffnung des Chorbogens, der während der
Reformation zugemauert worden war, für eine spätere
Umbauphase in der Französischen Kirche bereits projektiert

ist, scheint es sinnvoll, die Restaurierung des Weltgerichts

zusammen mit dem Abriss der Chorbogenvermaue-
rung anzugehen.13 Das Jüngste Gericht wird also vorläufig
in seinem fragmentarischen Zustand belassen.

1906 wird die erste Phase des Umbaus in der Französischen

Kirche beendet (Abb. 3). Für die Weiterführung der
Sanierungsarbeiten richtet der Kirchgemeinderat der
Französischen Kirche 1909 ein Kreditgesuch an die Bernische
Kirchenverwaltungskommission. Er beantragt den Einbau
eines Konfirmanden- und Vortragssaals im Chor und die
Einrichtung einer neuen, modernen Heizanlage in der
Kirche selbst.14 Da nach einer Expertise des Münsterbaumeisters

Karl Indermühle die Öffnung des Chors «mehr
künstlerischer als praktischer Natur» und daher «nicht von
solcher Dringlichkeit» sei, schlägt der Kirchgemeinderat
vor, diese speziellen Arbeiten entweder auf einen späteren
Zeitpunkt zu verschieben oder eine Bundessubvention zu
beantragen, mit der das Umbauprojekt ganz realisiert werden

könnte. Das Gesuch wird jedoch 1912, nachdem die
Arbeiten bereits aufgenommen worden sind, abgelehnt.15
Man schiebt daher die Öffnung des Chors aus Mangel an
finanziellen Mitteln erneut auf und damit auch die Sanierung

des Jüngsten Gerichts an der Chorbogenwand. Um
die Wandmalerei vor weiterem Schaden durch den aufsteigenden

Rauch aus der Heizanlage, die 1909 unter einer
Lettnerarkade steht, zu schützen, lässt man sie mit einer

Schicht Leimfarbe erneut überstreichen.16 Beweggrund für
diese rigorose Massnahme ist indes nicht allein der Schutz
des Bildes. Die Aussagen verschiedener Zeitzeugen, die
beide Sanierungsphasen miterlebten, weisen darauf hin,
dass die Nacktheit der fast lebensgrossen und daher sehr

prominenten Körper der Auferstehenden die Pietätsgefühle

der Kirchgänger verletzten.17

Abb. 3 Jüngstes Gericht nach der ersten Freilegung von 1904 bis
1905, Triumphbogenwand. Bern, Französische Kirche.

Auch die Forschung hat ihre Vorbehalte gegenüber der
Weltgerichtsdarstellung, die in ihrer Bedeutung für die
Kunstgeschichte Berns von Beginn an unterschätzt wird.
Sie gerät neben den ebenfalls freigelegten Malereien am
Lettner in Vergessenheit, die aufgrund ihrer Datierung
und der Nelkensignatur eindeutig als wichtige Werke der
mittelalterlichen Spätgotik zu erkennen sind und im
Mittelpunkt des Interesses stehen.18 Die kunsthistorischen
Bemühungen um das Weltgericht hingegen sind von Vorurteilen

geprägt. K. Escher beurteilt die Malerei aufgrund ihres
fragmentarischen Erhaltungszustandes als minderwertig.19
Das Fehlen eines modellierten Inkarnats und jeder geistigen

Belebung, das Escher auf eine geringe malerische
Gewandtheit des Weltgerichtsmeisters schliessen lässt, ist

71



jedoch auf den grossflächigen Verlust der Hauptmalschicht
zurückzuführen. Darüber hinaus handelt es sich bei den
«roten Konturen», die Escher erwähnt, nicht um Konturen,
sondern um die Sinopien, also die Vorzeichnungen.20

Die fehlenden Seitenabschlüsse des Bildfeldes am
Triumphbogen lassen vermuten, dass die Malerei unvollständig

freigelegt ist. Sondierungsfelder an den Seitenschiffwänden

bestätigen die Vermutung: Unter den Färb-

WMliilMiiffli\WiWlWMMlhhWl&

..-¦

ImII
¦^

Abb. 4 Jüngstes Gericht nach der Überfassung von 1912,

Triumphbogenwand. Bern, Französische Kirche.
Abb. 5 Jüngstes Gericht nach der zweiten Freilegung von 1986
bis 1991, Triumphbogenwand. Bern, Französische Kirche.

Auf das Zusammenspiel dieser Begleitumstände ist es

zurückzuführen, dass die Malerei an der Triumphbogenwand
1912 erneut überstrichen wird (Abb. 4). Mit der

Überfassung entzieht die Kirchgemeinde das Jüngste
Gericht dem Zugriff weiterer genauerer Untersuchungen. In
Luc Mojons Beitrag zur Französischen Kirche erfährt die
Triumphbogenmalerei, die er nach den Erkenntnissen aus
der ersten Freilegungsphase in die Entstehungszeit datiert,
daher nunmehr eine knappe Erwähnung unter «Überlieferte

Bauten».21

In den achtziger Jahren gewährt die evangelisch-refor-
mierte Gesamtkirchgemeinde Bern der Paroisse de l'Eglise
Française einen Kredit für eine erneute Sanierung des
Gotteshauses. Vorgesehen ist vornehmlich die Restaurierung

des Chorinnern unter Einschluss der Partie bis zum
Lettner.22 Bei Sondierungen entdecken die Restauratoren,
dass das Jüngste Gericht unter der Leimfarbe erhalten ist.23

Die städtische Denkmalpflege beschliesst eine Wiederaufdeckung

und Konservierung der gesamten Darstellung
(Abb. 5, 6).24

schichten der Hochschiffwände befinden sich ebenfalls
Malereien. Ob es sich dabei um die Fortsetzung des Jüngsten

Gerichts handelt, kann nicht festgestellt werden, da

man wegen fehlender finanzieller Mittel auf eine
Freilegung dieser Malereien verzichten muss.25 Das fehlende
Rahmensystem um das eigentliche Bildfeld weist darauf
hin, dass sich die Malerei möglicherweise auf den angrenzenden

Hochschiffwänden fortsetzt.26 Eine Freilegung dieser

Partie wäre nicht nur für das Verständnis des Jüngsten
Gerichts äusserst aufschlussreich, sondern auch für die
Rekonstruierung seines ursprünglichen Erscheinungsbildes.

Da man die Malereien im Hochschiff 1904 nicht
freilgelegt hatte, müssen wir davon ausgehen, dass ihre
Hauptmalschicht unter den verschiedenen Farbschichten
noch intakt erhalten ist.

Die spärlichen Forschungsergebnisse aus der ersten
Rezeptionsphase zwischen 1904 und 1912 müssen aufgrund
der Ergebnisse jüngster technischer und kunsthistorischer
Untersuchungen, die man nach einer zweiten Freilegung
der Malerei von 1986 bis 1991 anstellen konnte, weit-

72



gehend revidiert werden. Mittlerweilen ist man sich in den Technik
Fachkreisen einig, dass es sich beim Jüngsten Gericht um
ein Werk von ausserordentlichem Stellenwert handelt. Der Die ersten technischen Untersuchungen der Malerei am
Bericht der H.A.Fischer AG kann nicht nur als Standard- Triumphbogen führt die H. A. Fischer AG während der

». -Äfev

?J\f7
imm

Ci*

,r fio

Jr

^»

7i.fi
il-, r 7

w ê

'fi/fi

4
%icCy':

ffef
f -o

m
%

Abb. 6 Jüngstes Gericht, Rekonstruktionszeichnung von Restaurator Michael Fischer, 1995 im Auftrag der
Denkmalpflege der Stadt Bern.

werk für technische Daten zum Jüngsten Gericht bezeichnet

werden, vielmehr stellt er auch einen Wendepunkt in
der Rezeption des Bildes dar. Er weist als erster auf die
hervorragende Qualität der Malerei hin und schreibt sie
einem geübten Maler zu, der es gewohnt war, direkt und
frei auf monumentale Wandflächen zu komponieren. Vor
dem Hintergrund stilistischer und ikonographischer
Beobachtungen siedelt er die Entstehungszeit des Jüngsten
Gerichts im 15. Jahrhundert an. Anfang 1996 gelang eine
genaue Datierung der Triumphbogenmalerei auf 1450 oder
1459 aufgrund der identifizierten Jahrzahl über dem linken
Stifterwappen.27

Restaurierung von 1986 bis 1991 durch (Abb. 7).28 Grünliche

und senffarbene Quader aus Berner Sandstein bilden
in Lagen von durchschnittlich 22 cm Höhe das Mauerwerk
des Chorbogens.29 Die rauhe Oberfläche der einzelnen
Steine zeigt Spuren einer Bearbeitung mit der groben
Zahnfläche.30 Feiner gezähnte Flächen benutzten die Stein-
metze beim Behau der Eckquader aus einem harten, grünlich

bis bläulichen Gestein. Da die Triumphbogenöffnung
erst nachträglich in die noch nicht ganz hochgeführte
Chorschulterwand eingebrochen wurde, ist dieses für die Eck-
quaderung übliche härtere Gestein nur in der oberen Partie

des Chorbogens anzutreffen. Das Gewände der unteren

73



Bogenpartie dagegen besteht aus nachträglich abgearbeiteten
weichen Mauerquadern.31

Der Bau des Kirchenchors war 1310 bereits vollendet.32
Nach jüngster Erkenntnis datiert das Jüngste Gericht am
Chorbogen jedoch auf 1450 bzw. 1459. Da die Malerei
direkt auf der 5 bis 10 mm dicken Mörtelschicht liegt, kann

genwand zeigt weder Einritzungen noch Rasterungen, die
auf eine Übertragungshilfe von einem Karton auf das

Original schliessen lassen. Demzufolge hatte der Meister die
Komposition direkt mit dem Pinsel auf die Wandfläche
entworfen. Diese Vorgehensweise war für jene Zeit ausserge-
wöhnlich und deutet auf eine sichere und erfahrene Kunst-

M
I I I I I I I I I ¦ Ft ffl I 1 I I I I I I I I I I 1 I I I I I I I I I I I I I I I I

Uli11 ». i i.i

'ÜY-J
i_j

:

i-

± 0 LT
wpLi ^i

a

Abb. 7 Französische Kirche Bern. Grundriss und Längsschnitt gegen Süden.

man davon ausgehen, dass die Bogenwand zwischen 1310
und 1450 steinsichtig belassen worden war und es sich bei
der Gerichtsdarstellung um die primäre Malschicht
handelt. Den feinkörnigen Mörtel aus Aare-Schlämmsand trug
man direkt auf das Mauerwerk auf und glättete ihn, noch
feucht, mit einer Kelle. Der eigentliche Malgrund, eine
Schicht weissen Kalks, wurde dann mit einer breiten
Streichbürste in horizontalen Schwüngen über den feuchten

Putz gestrichen.33 Auf den weissen Grund folgten die
Sinopien aus rotem Ocker. Der Verputz der Triumphbo-

lerhand hin. «Korrekturlos, mit sehr viel Schwung und
einer geradezu beneidenswerten Sicherheit skizzierte der
Künstler die Figurengruppen detailliert an die für sie

vorgesehene Stelle auf die Wand.»34 Das rote Ocker durchdrang

den Kalkgrund partiell bis in die Mörtelschicht hinein

und ist daher bis heute gut erhalten.
Auf der Mörtelschicht fehlen neben Hinweisen auf

Übertragungshilfen auch Abschnitte, die ein Tagewerk oder
eine Arbeitssequenz bestimmen. Der Putz musste also auf
einmal aufgetragen worden sein. Die Monumentalität der

74



Weltgerichtsdarstellung an der Chorbogenwand verun-
möglichte allerdings eine Fertigstellung der Malerei in
einem Tag. Sie kann daher nicht «al Fresco» aufgetragen
worden sein. Es handelt sich bei dem Jüngsten Gericht viel
eher um eine «Seccomalerei».

Die Gerichtsdarstellung selbst wiederum besteht aus
verschiedenen Malschichten. Auf die flächige Fassung der
Hintergründe folgt das Inkarnat der Figuren, dann die
Licht- und Schattengebung des Inkarnats, die Hauptmalschicht

mit den Binnenzeichnungen sowie der Feingestaltung

der Gesichter und als letze Schicht sowohl die Kontur
der Figuren als auch die Hintergründe in Schwarz. Stellenweise

hielt sich der Meister nicht genau an die Vorzeichnungen,

auch hier malte er also spontan.

Dominikanerniederlassung in Bern

Weil die Berner Bürger in der zweiten Hälfte des 13.
Jahrhunderts unter anderem mit der Pastoration der
Deutschordensleute unzufrieden sind, bemühen sie sich um
Bettelordensniederlassungen in ihrer Stadt.35 Dem
Dominikanerorden wird 1269 von der Stadt Bern ein Grundstück

«ratione fundationis monasterii» überschrieben.36
Noch im selben Jahr lassen sich die Dominikanerbrüder in
Bern nieder. Die Bauarbeiten an der Kirche werden
mutmasslich um 1280 gleichzeitig mit dem Klosterbau in
Angriff genommen.37 Bereits um 1310 ist der Rohbau der
Kirche fertiggestellt.38 1528 schliesst dann die Stadt nach
Erlass des letzten Reformationsmandates die Pforten des
Klosters.39 Die ehemalige Klosterkirche wird 1623 der
Französischen Kirchgemeinde übergeben und dient ihr bis
heute als Ort der Andacht.

In der Zeit vom 14. Jahrhundert bis zum Reformationsmandat

von 1527 nimmt der Dominikanerorden in Bern
eine bedeutende Stellung in der Seelsorge und im Totenwesen

ein. «Neuerungen, Unruhen, Kriege, Sittenverfall,
Kirchenspaltung und politische Ohnmacht» prägen das

geschichtliche Geschehen des ausgehenden 14. und
beginnenden 15. Jahrhunderts.40 Ganz Westeuropa verharrt
wegen der verheerenden sozialen Missstände, hervorgerufen

durch Missernten und Seuchen, in einer tiefen
Endzeitstimmung.41 Als Folge davon verbreitet sich unter
der Bevölkerung eine Angst vor dem nahe gewähnten
Endgericht, vor dem Jenseits und dem drohenden
Fegefeuer. Von der Kirche im Stich gelassen, wendet sie
sich mit dem Bedürfnis nach individueller Seelsorge an
die Bettelorden.42 Das erstarkte Bürgertum fordert sein
Recht auf Seelsorge.43 Mit Stiftungen erwirbt es kirchliche
Dienstleistungen, um sich Straferlass im Jenseits zu
sichern.44 Man entrichtet den Brüdern weltliche Güter
gegen kirchliche Dienstleistungen wie Anniversarien,
Messen und Memorien. Ähnliche Dienstleistungen sind
auch mit der Stiftung von Malereien verbunden. Die
Geldmittel, die aus diesem Grund seit Mitte des 14. Jahrhunderts

im Dominikanerkloster eingehen, ziehen eine Reihe
von grossen Kunstaufträgen nach sich, die der Orden

zur Ausschmückung seines Konvents an namhafte Berner
Meister vergibt.

Kunstförderung der Berner Dominikaner

Auf dem Höhepunkt ihrer Macht angelangt, lassen die Berner

Dominikaner im Verlauf des 15. Jahrhunderts Kirche
und Kloster mit Wand- und Tafelmalereien schmücken. In
diesem Zusammenhang entsteht auch das monumentale
Jüngste Gericht an der Triumphbogenwand.

Mit der Schirmherrschaft über die Bruderschaften, zu
denen sich Laien unter dem Patronat von Schutzheiligen
zusammenschliessen, sichern sich die Predigerbrüder im
Lauf des 15. Jahrhunderts eine der wichtigsten Finanz-
und Kunstquellen.45 Bei ihrer Gründung stiften diese

Laiengruppen Altäre zu Ehren ihrer Schutzpatrone und
üben damit massgeblichen Einfluss auf die künstlerische
Ausstattung der Konventskirche aus. Es kann davon
ausgegangen werden, dass die Tafelmalereien in der Dominikanerkirche

aus Stiftungen von Bruderschaften, die
Wandmalereien aus bürgerlichen Stiftungen hervorgehen. Die
Bedeutung des Berner Konvents, das im Gesamtorden
weniger wichtig ist, liegt in diesem ausserordentlich engen
Verhältnis zwischen dem Dominikanerkloster und der Berner

Bürgerschaft. Ausdruck davon sind die zahlreichen
Stiftungen, die den künstlerischen Dekor von Kirche und
Kloster ermöglichen.46

Von der herausragenden Stellung des Dominikanerkonvents

in der Kunstförderung des spätmittelalterlichen Bern
zeugt eine ungewöhnliche Dichte von Kunstwerken, die
sowohl vor Ort als auch in Museen erhalten sind. Weitere
werden zudem in den Quellen überliefert. Die künstlerische

Ambition der Prediger manifestiert sich darüber hinaus

in der Beauftragung der namhaftesten Künstlerpersönlichkeiten

aus Bern und Umgebung. Nicht nur Ulrich
Boner47, Hans Fries48 oder die Nelkenmeister49 stellten sich
in den Dienst des Konvents, sondern auch Niklaus Manuel
Deutsch50.

Auf die Fülle des Materials ist es wohl zurückzuführen,
dass in der bisherigen Forschung eine übersichtliche
Zusammenstellung des originalen Dekors von der
Konventskirche noch aussteht. Geht man davon aus, dass die
Bedeutung des Berner Konvents gegenüber dem Gesamtorden

in seinem künstlerischen Wirken gründet, erweist
sich eine genaue Kenntnis des Ausmasses seiner Tätigkeit
als unerlässlich. Durch sie wird das Klima verständlich, aus
dem das Jüngste Gericht hervorgeht. Eine Rekonstruktion
des originalen Dekors der Dominikanerkirche muss daher
an dieser Stelle erfolgen.51

Spätgotische Ausstattung der Klosterkirche

Abgesehen von den Wandmalereien sind die einzelnen
Kunstwerke der ursprünglichen Ausstattung der Konventskirche

heute nicht mehr an ihrem ursprünglichen Bestim-

75



mungsort zu sehen. Trotzdem lässt sich aufgrund von
Quellen52, schriftlich überlieferten Altarpatrozinien und
erhaltenen Werken vor Ort und in Museen ein einigermas-
sen vollständiges Bild von der originalen künstlerischen
Ausstattung der Kirche rekonstruieren.

Dem Bildschmuck der verschiedenen Altäre in der
ehemaligen Dominikanerkirche, von denen wir durch Patrozinien

wissen, lassen sich nunmehr vereinzelte erhaltene
Tafeln mit Sicherheit zuweisen.53 Zu diesen gehören sechs
Tafeln von Niklaus Manuel, die heute im Besitz verschiedener

Museen sind. Aufgrund ihrer Masse und ihres
ikonographischen Programms gelang es der Manuelforschung,
diese Tafelbilder, die 1516 bis 1518 entstanden, als
Bestandteile des ehemaligen Hochaltars der Dominikanerkirche

in Bern zu identifizieren.54 Sie thematisieren das
Petrus- und Paulus-Patrozinium des Hochaltars55 und
zeigen Schlüsselszenen aus dem Leben der zwei bedeutendsten

Ordensvertreter, Dominikus und Thomas von Aquin.
Neben dem Traum Innozenz III. von Dominikus56 und
Thomas von Aquin bei König Ludwig dem Heiligen57
gehören auch die Anbetung der Könige58, die Aussendung
der Apostel59, die Schlüsselübergabe an Petrus60 und die
Bekehrung des Saulus61 zum Bildprogramm des ehemaligen

Hochaltars. Eine weitere doppelseitige Tafel und der
Mittelschrein sind verloren. Von Niklaus Manuel stammen
auch die zwei Flügel des Annenaltars im Besitz des Kunst-

•//¦

fi

m

Abb. 8 Lettnermalereien, Berner Nelkenmeister, 1495.
Seccomalerei. Bern, Französische Kirche.

museums Bern. Im Auftrag der Lux- und Loyenbruderschaft

führt er sie 1514 bis 1515 aus. Die Aussenseite der
Flügel zeigt die beiden Schutzheiligen der Bruderschaft,
den Maler Lukas und den Goldschmied Eligius in ihren
Werkstätten. Auf der Innenseite des Altarretabels stehen

sich links die Begegnung von Joachim und Anna an der
goldenen Pforte und rechts die Geburt Mariae gegenüber.62

Vier weitere Tafeln aus der ehemaligen Dominikanerkirche

befinden sich heute im Besitz des Kunstmuseums
Bern und der Sammlung des Klosters Einsiedeln. Ihre
Herkunft aus der Werkstatt des Berner Nelkenmeisters
dokumentiert die Nelkensignatur unter der Verkündigung
Mariae auf der Aussenseite der Flügel.63 Die abgetrennten
Tafeln der Innenseite zeigen die Martyrien der Heiligen
Barbara und Katharina. Möglicherweise stammen die
Flügel von einem der beiden schriftlich verbürgten Marienaltäre

in der Dominikanerkirche.64
Das Vesperbild aus Holz auf dem Altar in der Marienkapelle,

das in den Akten zum Jetzer-Prozess mehrmals
erwähnt und offenbar als wundertätig verehrt wurde, ist
nicht erhalten.65 Einen Eindruck von seinem ursprünglichen

Erscheinungsbild gewährt uns eine Darstellung des

Vesperbildes in der illustrierten Luzerner Chronik des
Diebold Schilling.66 Die Akten erwähnen in derselben Kapelle
eine grosse Tafel mit einer Darstellung der Trinität.67 In der
Johanneskapelle überliefern sie darüber hinaus ein Bildnis
Christi am Ölberg und eine Darstellung des heiligen
Grabes.68 Schriftlich bezeugt ist auch ein Tafelbild, das, ähnlich
dem Allerseelenaltar im Münster, einer Stiftung von
TTiüring Fricker, die Seelen im Fegefeuer und bei der Feier
einer Messe zeigt.69 Vom Bildschmuck der Altäre unter der
Schirmherrschaft Gutmanns und Sebastians ist nichts auf
uns gekommen.

Die Wandmalereien der Klosterkirche werden in den
Quellen nicht erwähnt. Unsere Kenntnis beschränkt sich
auf diejenigen Werke, die man während den Kirchensanierungen

von 1904 und 1988 zu Tage förderte. Zu diesen
gehört das dunkle Gittersystem auf weissem Grund mit
roten und blauen Rosetten, das sich zwischen Spitzbogennische

und Lettner über die nördliche Seitenschiffwand
zieht und wohl ins ausgehende 14. Jahrundert zurückgeht.
Möglicherweise zierte das Gitter ursprünglich die ganze
Sockelzone des nördlichen Seitenschiffs und war auch für
das südliche Seitenschiff geplant.70 Vier Szenen aus dem
Martyrium der Katharina zeigt die Spitzbogennische in der
nördlichen Seitenschiffwand. Aufgrund stilistischer Analogien

zum Zehntausend-Ritter-Fenster des Berner Münsters

und zur Stillage der «Internationalen Gotik»71 wird
die Darstellung zwischen 1445 und 1450 datiert.72 Die
benachbarten Lettnermalereien von 1495 stammen aus der
Werkstatt des Berner Nelkenmeisters. Ihr Bildprogramm
knüpft an die Patrozinien der Nebenaltäre an, die in den
Kapellen unter den Lettnerjochen standen. Die von
Spitzbogen durchbrochene Vorderseite des Lettners zeigt die
Verkündigung Mariae, begleitet von den Propheten Jeremias

und Jesaias (Abb. 8). Es handelt sich dabei um eine
Stiftung des Säckelmeisters Antoni Archer und seiner
Ehefrau Margaretha Fränkli, Mitglieder der
Rosenkranzbruderschaft.73 An den Zwischenwänden der Lettnerjoche
sind die Heiligen Christophorus, Rochus und Martin sowie
die Stammbäume Jesse und Dominikus dargestellt.

76



Der Lettnerzyklus in der einstigen Dominikanerkirche
zu Bern gilt als eines der bedeutendsten spätgotischen
Kunstwerke der Schweiz. Die hervorragende Stellung der
Lettnermalereien in der einstigen Dominikanerkirche zu
Bern gründet einerseits im Seltenheitswert von erhaltenen
Lettnern und ihren originalen Bemalungen; andererseits
ist der Zyklus als einer der wenigen, die sowohl Signatur
und Datierung als auch die Stifter bewahren, für die
Kunstgeschichtsschreibung von aussergewöhnlicher Bedeutung.74

Bei den Sanierungsarbeiten von 1904 entdeckten die
Bauarbeiter darüber hinaus an der südlichen Seitenschiffwand

Figuren mit Heiligenschein. Es bleibt jedoch ungesichert,

ob solche lediglich unter den Malschichten
durchschimmerten oder ob man tatsächlich bis zur Malschicht
vorrückte und danach die Sondierungsstellen wieder
überdeckte. Sie gehören jedenfalls nicht zu den Wandmalereien,

die im Anschluss an ihre Wiederentdeckung freigelegt

wurden.

Das Jüngste Gericht

Gegenstand der nachfolgenden Ausführungen ist die Analyse

der Weltgerichtsdarstellung in der ehemaligen Berner
Dominikanerkirche. Nach einer kurzen Einführung in die
allgemeine Funktion einer Weltgerichtsdarstellung wird
den Fragestellungen zum Triumphbogen als Bildträger und
zur Komposition der monumentalen Malerei nachgegangen.

Auf eine umfassende ikonographische Untersuchung
wird verzichtet.75 Stattdessen sollen zwei ausgewählte
exemplarische Szenen aus dem Jüngsten Gericht eingehender

betrachtet werden. Am besten eignen sich dazu die
Auferstehung und der Einzug in die Hölle.

Regulativ für den gelebten Alltag verhilft.77 Zentraler
Bestandteil der klerikalen Unterweisung ist die
Auseinandersetzung mit dem Jüngsten Gericht.78

Triumphbogen als Bildträger

Während das Jüngste Gericht in den gotischen Kathedralen

am Kirchenportal gezeigt wird, wählen die Berner
Dominikaner in ihrer Kirche den Triumphbogen als

Bildträger für die Gerichtsdarstellung. Hier vollzieht sich nicht
nur ein Wechsel des Bildträgers, sondern auch der Gattung.
Er ist vor dem Hintergrund der besonderen Ausprägung
der Bettelordensarchitektur zu verstehen. Der mendikan-
tische Kirchenbau verzichtet auf Fassadenschmuck. Der
Dekor beschränkt sich auf den Innenraum des Sakralbaus.79

Seine Wandflächen, die im Gegensatz zu den
gotischen Bauten keine architektonische Gliederung erfahren,
bieten sich für grosse zyklische Wandmalereien an.
Während man den heilsgeschichtlichen Kosmos in
gotischen Kirchenportalen auf engstem Raum zusammenfasst,
zieht sich derselbe hier in epischer Breite über die
Wandflächen des gesamten Kirchenraums. Fester ikonographi-
scher Bestandteil der zyklischen Wandmalereien ist das

Jüngste Gericht, in dem sich die Heilsgeschichte vollendet.
In Anlehnung an frühchristliche und vorromanische
Wandmalereien setzt man sich mit der Gerichtsthematik erneut
an der Westwand oder an der Triumphbogenwand des
Kircheninnenraums auseinander. Im Unterschied zu den

Weltgerichtsdarstellungen an der Westwand, die den
moraldidaktischen Aspekt des Endgerichts betonen, rückt
das Jüngste Gericht an der Triumphbogenwand die triumphale

Bedeutung der Wiederkunft Christi ins Zentrum des
Interesses.

Die Funktion der Gerichtsdarstellung

Die Darstellung des Jüngsten Gerichts in der bildenden
Kunst ist vor dem Hintergrund der geistesgeschichtlichen
Tradition eschatologischer Spekulationen zu verstehen,
deren Motivation der Glaube an die Unsterblichkeit der
Seele ist.76 Von Anbeginn mit der Erbsünde belastet, richtet

der Christ seine Heilserwartung auf das Jenseits. Jenseitiges

Heil wird ihm jedoch nur aufgrund einer sittlichen
und moralischen Lebensführung im Sinn der biblischen
Gebote zuteil. Letzte Kontrollinstanz im Heilsplan ist nach
christlicher Offenbarung das Universalgericht, vor dem der
Gläubige über seine Lebensführung Rechenschaft ablegen
muss.

Literatur, Predigt und Bildkunst dienen als Medium für
die Vermittlung christlich-moralischer Werte, stellen aber
auch ein Mittel zur Vergegenwärtigung der eschatologischen

Bedeutung einer sittlichen Lebensführung dar. Der
Klerus bedient sich dieser drei Medien vor allem zur
Wahrnehmung seiner moraldidaktischen Aufgabe, durch die er
dem Christen sowohl zur Heilserlangung als auch zu einem

Komposition

In der Komposition des Jüngsten Gerichts stehen das neue
Prinzip der Gesamt- und Horizontalkomposition, das in
der niederländischen Tafelmalerei um 1430 geprägt wurde,
und das ausgesprochen mittelalterliche Prinzip der
Streifenkomposition im Widerstreit. Einzelne Motive, die
formal auf die verschiedenen Bildebenen überleiten,
dokumentieren Tendenzen zu einer Gesamtkomposition. Eine
Horizontalkomposition wird jedoch durch den engen
architektonischen Rahmen des Bildträgers verunmöglicht.
Reminiszenzen an Stilerneuerungen der Frührenaissance
einerseits, die Anlehnung an mittelalterliche hieratische
Kompositionsschemata andererseits machen das Jüngste
Gericht in der Dominikanerkirche zu einem ausgesprochenen

Werk der Übergangszeit.
Die Komposition des Jüngsten Gerichts der Dominikanerkirche

wird vom Bildträger massgeblich mitbestimmt
(Abb. 6). In fünf Szenen breiten sich die Ereignisse über
die ganze Fläche des Triumphbogens. Formales und inhaltliches

Zentrum ist das Gericht im Bogenscheitel. Rechts

77



und links davon ordnen sich Auferweckung, Auferstehung,
Eingang ins Paradies und Verbannung in die Hölle. Das
Geschehen spielt sich auf drei verschiedenen horizontalen
Bildebenen ab: die irdische am unteren Bildrand, die
himmlische direkt darüber und die juridikale Zone im
Scheitel des Triumphbogens. In letzterer nehmen die
Ereignisse mit der Ankunft des Richters und der
Auferweckung der Toten ihren Anfang. Über der Auferstehung,
auf der untersten Bildebene, in der irdischen Landschaft,
folgt der Einzug ins Paradies und in die Hölle. Anstelle der
szenischen Aneinanderreihung der Streifenkompositionen
gotischer Gerichtsdarstellungen scheint sich der Bildinhalt
hier zur Gesamtkomposition zu verbinden: Die drei Bild-

gleichermassen über die Gerichtstafeln des Stefan Lochner
von 1435 wie auch über diejenigen des Beauner Altars von
Rogier van der Weyden um 1440.80 Lochner und Van der
Weyden verbinden hier die einzelnen Szenen zu einer
Kompositionseinheit und gehen, angeregt durch die breite
Form des Altarretabels, vom vertikalen Bildaufbau zur
Horizontalkomposition über. Das Gerichtsgeschehen
entwickelt sich bei ihnen nicht mehr in die Höhe, sondern in
die Breite. In der Berner Dominikanerkirche verhindert
der enge architektonische Rahmen dagegen eine
konsequente Anwendung der Horizontalkomposition. Die
formale und inhaltliche Verbindung der Einzelszenen zur
Gesamtkomposition ist jedoch deutlich.

«ft

• - "*a -7fi ¦

A

.j.

tnm
mt 7rJ: V-: .7

:fi wfio-t.fi-tey.si
fi ¦fifi.7

¦

"-..r

¦» ¦¦HH ..t.iifi.o *m ¦_ -

M
¦. ¦i

r _ *.7
jyKjkjjfeB«^''^!

*,

*SrBf
.'..'".;•¦ -r. ;.

Abb. 9 Himmlisches Jerusalem, Ausschnitt aus dem Jüngsten Gericht, Triumphbogenwand rechts.
Bern, Französische Kirche.

ebenen, auf denen sich das Geschehen abspielt, gehen
fliessend ineinander über, und einzelne Episoden werden
durch kompositorische Elemente miteinander verbunden.
Die formale Verbindung von Himmel und Erde übernimmt
die weibliche Selige, die den soeben Auferstandenen durch
das Wolkenband hindurch in den Himmel zieht. Ihr
entspricht links die Figur, die von einem Teufel direkt aus dem
Grab in Richtung Höllentor gezerrt und stranguliert wird.
Damit greift die Darstellung auf kompositorische
Gesetzmässigkeiten zurück, die sich erstmals in der niederländischen

und deutschen Tafelmalerei formierten: die Gesamt-
und die Horizontalkomposition. Die Bildkunst nördlich
der Alpen rezipiert die Regeln der Gesamtkomposition

Während die horizontale Dreiteilung der Bildfläche der
chronologischen und topographischen Abfolge des
Gerichts entspricht, dient die vertikale Zweiteilung der
Bildfläche der antithetischen Gegenüberstellung von Gut und
Böse. Zur Rechten des Richters liegt das Gute, zu seiner
Linken das Schlechte. Das sogenannte «Heraldische
Kompositionsprinzip» geht auf die biblische Parabel von der
Scheidung der Schafe und der Böcke zurück (Mt 25,
31-46).

Zentrales Element der Komposition ist der grosse
Regenbogen, der sich in zwei gegenläufigen Schwüngen
dem Bogenlauf des Bildträgers entlangzieht. Er verkörpert
die aufwärtsstrebende Bewegung, von der die ganze Kom-

78



position dominiert wird, und leitet sowohl optisch als auch
inhaltlich über die drei Bildebenen hinweg zum geistigen
Schwerpunkt der Darstellung, zum Gericht. Fragmente seiner

ursprünglichen Fassung belegen seine Bestimmung als

Regenbogen. Auf den ersten Blick scheint der Bildaufbau
symmetrischen Gesetzen unterworfen. Während Himmel
und Erde rechts jedoch durch ein Wolkenband eine
kompositorische Trennung erfahren, erstreckt sich links dagegen

die Erdoberfläche bis an den oberen Bildrand, und das
Höllentor ist Teil ihrer grünen Hügellandschaft. Eine weitere

Durchbrechung des symmetrischen Schemas stellen
die Züge der Gerichteten dar. Während der Weg der Seligen

zum Paradiestor leicht ansteigt, vollzieht der Zug der

Ikonographie

Ikonographisch folgt die Darstellung weitgehend dem
allgemein gebräuchlichen Kanon des 15. Jahrhunderts. In
Einzelmotiven vollzieht sie jedoch eine Symbiose von
mariologischen und eschatologischen Themen, die den
Rahmen der üblichen Gerichtsikonographie sprengen. In
diesen tritt das dominikanische Umfeld, aus dem die Malerei

hervorgegangen ist, deutlich in Erscheinung. Sie sind
Ausdruck der besonderen Verehrung, welche die Dominikaner

der Gottesmutter entgegenbringen. Andere Motive
nehmen direkten Bezug auf Stimmungslagen aus dem
unmittelbaren historischen Umfeld. Am deutlichsten lässt

//

ii Mi— fcP~ "

¦

K
M$u A A h

Hk^Shb

"'* iff''-
^w^srv^'"

Abb. 10 Himmlisches Jerusalem, Ausschnitt aus dem Jüngsten Gericht, dem Meister der Verherrlichung Mariae
zugeschrieben, 2. Hälfte 15. Jahrhundert. Öl auf Holz, H: 57, B: 40,5 cm. Zürich, Fondation Rau.

Verdammten eine leichte Abwärtsbewegung. Aus der
Verbindung des Verdammten- und des Seligenzuges entsteht
eine Diagonale von oben rechts nach unten links.81

Das Jüngste Gericht folgt einem ausgesprochen
mittelalterlichen Wertsystem, das den heilsgeschichtlichen Stellenwert

der Figuren mit der hierarchischen Abstufung von
Körpergrössen versinnbildlicht.82 Daher sind der Richter
und die beiden Fürbitter grösser dargestellt als die
Vollstrecker des Urteils, nämlich Petrus, die Engel und die
Teufel.83 Auf der untersten hierarchischen Stufe bewegen sich
die Menschen. Ihre Gestalt ist im Verhältnis zu den beiden
oberen Gruppen am kleinsten.

sich die Eigenwilligkeit und Eigenständigkeit der
Gerichtsdarstellung in der Berner Dominikanerkirche am Beispiel
der Auferstehung und des Einzugs in die Hölle darstellen.

Auferstehung
In der Bildkunst der Gotik stellt man das himmlische
Jerusalem nicht mehr als Stadt, sondern pars pro toto als Tor
zum Paradies dar.84 Im Jüngsten Gericht der Dominikanerkirche

treten dagegen sowohl das himmlische Jerusalem als

auch das Paradiestor als eigenständige Motive in Erscheinung

(Abb. 6, 9). Eine ähnliche Lösung zeigt die Gerichtstafel

von 1460 bis 1479, die dem Kölner Meister der Ver-

79



7/.

fi

V/
^yfyjFi

r^ y-TB
¦

7 Yìyy

/fi &

fTfi fi77fi<.y /x" ^ï/ÀS-^-

Abb. 11 Auferstehung der Seligen und Einzug ins Paradies,
Ausschnitt aus dem Jüngsten Gericht, Triumphbogenwand rechts.
Rekonstruktionszeichnung.

herrlichung Mariae zugeschrieben wird (Abb. 10). Er stellt
die Himmelsstadt ebenfalls am fernen Horizont als
Stadtprospekt dar, der deutliche Analogien zu demjenigen in
Bern aufweist. Trotz einigen Abweichungen lässt sich eine
frappante Ähnlichkeit zwischen den Stadtprospekten der
Kölner Gerichtstafel und dem Jüngsten Gericht in Bern
feststellen. Die Analogien zwischen den beiden dargestellten

himmlischen Städten lassen sich möglicherweise auf
eine reale Stadt als Vorbild zurückführen.

Die Sicht auf das himmlische Jerusalem bleibt in Bern
den Auferstehenden auf der rechten Seite vorbehalten
(Abb. 11). Es wird ihnen als Verheissung auf das Paradies
vor Augen gestellt. Ins Blickfeld der Gestalten links rückt
statt dessen das Höllentor als Androhung der Höllenstrafe

m
^

yym fi-
MI« '" y ih

ì—¦—ï.

U

îT.
.-¦ .-

¦\ fi.; Si

«\
-

'¦ '
• f '

III - r'r
' b.

Abb. 12 Auferstehung der Verdammten und Einzug in die Hölle,
Ausschnitt aus dem Jüngsten Gericht, Triumphbogenwand links.
Rekonstruktionszeichnung.

(Abb. 6,12). Die Auferstehenden rechts müssen daher als
die Gerechten, jene links als die Schlechten interpretiert
werden. Darin scheint die Darstellung widersprüchlich.
Welche Funktion hätte der Richter im Moment der
Rechtsprechung, wenn die Toten bereits als Seliggepriesene oder
Verdammte auferstehen?

Schon die Kirchenväter stellten in ihren Schriften
Vermutungen an über das Schicksal der Seele zwischen Tod
und Jüngstem Gericht. Die zurückhaltenden Äusserungen
der Bibel über das Los des Menschen nach seinem Tod
förderten spekulative Vorstellungen.851336 kanonisiert Papst
Benedikt XII. die Vorstellung vom Partikulargericht
unmittelbar nach dem Tod.86 Im Gegensatz zum Jüngsten
Gericht urteilt das Partikulargericht nur über die Seele des

80



Verstorbenen. Am Jüngsten Tag wird seine Seele für die
Auferstehung einen neuen Körper erhalten, der demjenigen

Christi bei seiner Auferstehung gleicht. Aufgabe des

Jüngsten Gerichts ist die Jurisdiktion über Leib und Seele
des Menschen.87 Die Gerechten erwarten das Jüngste
Gericht demnach im Paradies, die Schlechten dagegen in
der Hölle. Diejenigen, die weder schlecht noch gut waren,
werden im Fegefeuer geläutert. Am Jüngsten Tag entsteigen

die auferweckten Toten ihren Gräbern als Vorverurteilte,

einige haben ihre Strafen bereits abgebüsst und können

ohne weiteren Richterspruch ins Paradies eingehen,
andere müssen weiterhin im Fegefeuer sitzen, da ihr Straf-

zum Höllentor. Da die Gerechten der Interzession von
Maria nicht mehr bedürfen, tritt die Gottesmutter hier
entgegen dem üblichen ikonographischen Kanon nicht als

Fürbitterin in Erscheinung. Ihre Hände verweisen auf den

Richter und sind nicht im Gebet gefaltet (Abb. 13).

Einzug in die Hölle
Unter Androhung von Keulenschlägen scheucht der
fliegende weibliche Dämon, zur linken Seite des Tribunals, die

zum Weltenrichter strebenden Verdammten zurück in
Richtung Höllentor (Abb. 12). Dicht gedrängt stehen sie

auf dem abfallenden Weg, der durch die höhlenartige Öff-

¦ ¦y
¦ :

7

S

Abb. 13 Weltenrichter mit Maria, Johannes dem Evangelisten und den Posaunenengeln, Ausschnitt
aus dem Jüngsten Gericht, Bogenscheitel der Triumphbogenwand. Rekonstruktionszeichnung.

mass noch nicht erreicht ist. Die Scheidung von Erwählten
und Verdammten wird zu diesem Zeitpunkt aber bereits
stattgefunden haben.88

Aufgrund der kanonisierten Lehre vom Partikulargericht
müssen die Auferstehenden in Bern ebenfalls als Vorverurteilte

gedeutet werden. Eine erste Rechtsprechung wurde
ihrer Seele direkt nach Eintreten des Todes von Angesicht
zu Angesicht mit dem Richter zuteil. Daher erheben sich
nun die Gerechten auf der rechten Seite, die Schlechten
dagegen auf der linken Seite aus ihren Gräbern direkt zu
ihrem endgültigen Bestimmungsort. Einige der Verdammten

lehnen sich jedoch gegen ihr Schicksal auf und streben
mit flehend erhobenen Händen zum Richter. Während
Johannes der Evangelist an der Seite des Richters um
Gnade für die Verzweifelten bittet, drängen die Teufel ihre
Opfer unter Androhung von Gewalt und teuflischer Musik

nung im grünen Hügel hinunter in die Hölle führt. Im
Gegensatz zu den Seligen, die durchwegs schreitend
dargestellt sind, treten die Verdammten stehend in leicht
gebeugter Haltung in Erscheinung. Zeigen sie bei ihrer
Auferstehung eine eher zurückhaltende, ruhige Gestik,
widerspiegeln sie beim Einzug ins Höllentor in Gestik und
Mimik angstvolle Verzweiflung. Das dramatische Pathos

steigert sich in den Figuren der Verdammten vor dem
Höllentor zu einem Höhepunkt. Angesichts der Teufel und
der Flammen, die bereits aus der Höhle züngeln, ducken
sie sich ängstlich und ringen verzweifelt ihre Hände
(Abb. 6). Sie treten nicht als anonyme Masse, sondern als

individualisierte Gestalten in Erscheinung, die sich durch
Haltung, Gestik und ursprünglich wohl auch durch ihre
Mimik voneinander unterschieden. In ihrer ungeschützten
Nacktheit und Qual appellieren sie an die Seele des

81



Betrachters. Das dramatische Pathos der Höllenschilderungen

in der Bildkunst orientiert sich entscheidend an
der Predigt, die an die Emotionalität ihrer Zuhörerschaft
appelliert:

V

o

rJJ7

\\ A
Abb. 14 Kaiser, Papst und Bischof unter den Verdammten.
Ausschnitt aus dem Jüngsten Gericht, Triumphbogenwand links.
Rekonstruktionszeichnung.

«Wir wissen, dass gerade das, was das Volk wieder und
wieder rührte, die packende Schilderung der
Höllenschrecknisse, das donnernde Drohen mit der Bestrafung
der Sünde, die lyrischen Ergüsse über die Leidensgeschichte

und Gottesliebe gewesen sind. Wir wissen, mit
welchen Mitteln diese Prediger arbeiteten: Kein Effekt
war zu grob, kein Übergang vom Lachen zum Weinen zu
krass, kein massloses Anschwellen der Stimme zu stark.
Aber wir können die Erschütterungen, die sie dadurch
bewirkten, eigentlich nur vermuten aus der immer wieder

gleichlautenden Erzählung, wie Stadt mit Stadt um
die Zusicherung der nächsten Predigten stritt, wie Magistrat

und Volk die Prediger mit einem Prunk einholten,
wie man ihn sonst nur einem Fürsten zubilligte, wie die
Prediger zuweilen innehalten mussten wegen des lauten
Weinens der Menge.»89

Im geistlichen Schauspiel erreicht die dramatisierte Predigt
ihren Höhepunkt.90

In der Kunstgeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts
führt man die realistische Stilströmung in der spätmittelalterlichen

Kunst auf den Einfluss des geistlichen Schauspiels
zurück. Die jüngere Forschung dagegen sieht die Wurzeln
der veristischen Tendenzen in Bildkunst und Drama des

Spätmittelalters in den gemeinsamen geistes- und
kirchengeschichtlichen Voraussetzungen. Sie bezeichnet das men-
dikantische Frömmigkeitsideal der individuellen Gottes¬

erfahrung und die Mystik, die das subjektiv Erlebte ins
Zentrum des Glaubens stellt, als Grundlage für die neuen
Stiltendenzen.91 Dies gilt für die spätmittelalterliche
Bildkunst im allgemeinen, für die Gerichtsdarstellung in der
Dominikanerkirche im besonderen. Das dramatische
Pathos ihrer Figuren lässt sich sowohl auf eine allgemeine
Stilströmung in der Kunst wie auch auf eine von Mystik,
Humanismus und mendikantischem Frömmigkeitsideal
geprägte Geisteshaltung zurückführen.

Ein Motiv, das aus dem Zusammenhang des geistlichen
Schauspiels Einzug in die hochmittelalterliche
Gerichtsdarstellung hält, ist die Standesbezeichnung der Nackten.
«Das Schauspiel bot eine willkommene Gelegenheit, das
ohnehin nicht sehr grosse Vertrauen in hochgestellte
Persönlichkeiten zur Schau zu stellen, wobei hierfür kaum ein
besseres Mittel geeignet schien als die in den Spielen häufig

anzutreffenden Höllenszenen.»92 Auch im «Berner
Weltgerichtsspiel» wird der irdischen privilegierten Stellung

von Adel und Klerus ein demokratisches System im
Himmel gegenübergestellt:

«Got kumpt her ab in kurczer frist, / er wil sich nit
erbarmen / über rieh noch über arme.
Ein yeglich mönsch da liden mus [...]. / Richtum, adel,

sper, gewalt, schilt, / Fründ, ere, Sterke nit entgilt. /
Schike, das dir got werde hold! / Das nüczet dich für
silber und gold.»93

Im Jüngsten Gericht der Dominikanerkirche erfahren drei
Gestalten im Vordergrund des Zuges der Verdammten
eine besondere Betonung durch charakteristische
Kopfbedeckungen, die sie als Vertreter privilegierter Stände
kennzeichnen. Während sich die beiden männlichen Figuren
rechts bereits leicht zum Höllentor hinwenden, wird die
Gestalt links in Frontalansicht dargestellt. Dadurch erfährt
sie eine besondere Gewichtung innerhalb dieser markanten

Gruppe (Abb. 14). Aufgrund der Tiara, die sie trägt,
kann die Gestalt als Papst identifiziert werden. Bei den
anderen beiden Figuren dieser Gruppe handelt es sich um
einen Bischof mit Mitra und einen Kaiser mit Krone.

Die Darstellung klerikaler Höllenqualen in Bildkunst
und Schauspiel greift auf eine Vorlage zurück, die bereits
Mitte des 3. Jahrhunderts entstand und grossen Einfluss auf
die mittelalterliche Jenseitsliteratur ausübte: die Paulus-
Apokalypse.94 Die paulinische Höllenschilderung setzt sich
ausführlich mit der Bestrafung der Kleriker in der Hölle
auseinander.95 Einhergehend mit der Kennzeichnung der
Stände, hält auch die paulinische Vorstellung von der
Höllenqual des Klerus Einzug in die Weltgerichtsdarstellung
des 13. Jahrhunderts. In der Folge werden Päpste, Priester,
Mönche und Nonnen sowohl auf seiten der Seliggepriesenen

als auch auf seiten der Verdammten dargestellt.96
Seither gehört die Verdammung des Klerus zum festen
didaktischen Bestandteil der Höllendarstellung.97 Mit der
Verlagerung von einer geistlichen zur bürgerlichen
Auftraggeberschaft gewinnt die kritische Auseinandersetzung
mit dem verweltlichten Klerus in den Gerichtsdarstellungen

an Vehemenz.

82



Im Jüngsten Gericht der Dominikanerkirche erfährt die
Kritik an den hohen Würdenträgern der Kirche eine bisher
nicht gekannte Radikalisierung. Während die Vertreter des
hohen Klerus in anderen Gerichtsdarstellungen sowohl
unter den Seligen als auch unter den Verdammten in
Erscheinung treten, werden sie hier ausschliesslich auf die
Höllenseite verbannt. Neben ikonographischen
Gepflogenheiten und literarischen Vorlagen haben hier womöglich

auch kirchenpolitische Überlegungen zu der überspitzten

Formulierung geführt. Sie kann als Reaktion auf die
Weigerung Berns verstanden werden, das Papsttum in
Avignon anzuerkennen. Um 1400 lehnt man in Bern aus
demselben Grund die Anerkennung des Bischofs von
Lausanne, Guillaume de Menthonay (1394-1406), ab, der sich
nach Avignon orientiert.98

Unter den Verdammten tritt neben Papst, Bischof und
Kaiser eine weibliche Figur in den Vordergrund. Mit
erhobenen Händen steht sie in verführerischer Pose auf dem

grossen Regenbogen (Abb. 15). Im Gegensatz zu den
anderen Akten der Darstellung ist ihr Körper in allen
Details ausformuliert. Ihre aufreizende Stellung und die
ausführliche Schilderung ihrer Geschlechtsmerkmale, die
sie dem Betrachter in ihren vollen Ausmassen darbietet,
lassen die weibliche Figur als Personifizierung der Luxuria
deuten. Die Bildkunst des 12. Jahrhunderts integriert die
Laster erstmals in den Gesamtzusammenhang der
Gerichtsthematik.99 Seither werden insbesondere Personifikationen

von Avaritia und Luxuria in die Reihe der
Verdammten miteinbezogen. Im 14. Jahrhundert setzt sich die
Lasterdarstellung anhand emblematischer Personifizierungen

durch, die sich in engem Zusammenhang mit den
Techniken der mendikantischen Predigt entwickelt hat.100 In
den personifizierten Lastern findet das abstrakte Böse
seinen Bezug zum alltäglichen Leben. Durch ihr anschauliches

Beispiel werden dem Gläubigen parataktisch praktische

Verhaltensregeln vor Augen geführt, die richtungweisend

für die religiöse Lebensführung im Sinne der
göttlichen Gebote sein sollen.101 Luxuria wird meist als
nackte Verführerin dargestellt, deren Geschlechtsteile
Schlangen und Kröten zerfressen.102 In der Gerichtsdarstellung

der Dominikanerkirche tritt an ihre Stelle der
fliegende weibliche Dämon, der sie am Arm packt. Seine

geschuppte Haut nimmt engen Bezug auf die Schlangen in
anderen Luxuria-Darstellungen.

Im Gegensatz zu anderen Gerichtsdarstellungen greifen
in Bern nur wenige Teufel direkt ins Geschehen ein. Der
fliegende Dämon droht zwar mit seiner Keule, schlägt aber
nicht zu. Der Teufel am linken Bildrand zerrt einen soeben
auferweckten Mann aus seinem Grab und dreht ihm den

Kopf um (Abb. 12). An den Bildrand gerückt, tritt diese

Episode jedoch in den Hintergrund des Geschehens.
Ausserdem verschmilzt das Fell des Teufels mit dem Grün der
Landschaft, so dass er kaum zu erkennen ist. Der
Gesamteindruck, der hier entsteht, entbehrt der Massivität anderer

Gerichtsdarstellungen, die ausführliche Folterszenen
zeigen, in denen die Teufel den Verdammten die
unterschiedlichsten Qualen bereiten.

Für die Entwicklung unterschiedlicher Teufelstypen ist
das antithetische Verhältnis zwischen Engeln und Teufeln
richtungweisend. Seit dem 14. Jahrhundert treten die
Teufel in den Gerichtsdarstellungen als Wesen mit Hör-

\ .-.::-

w1
vJZ^/ &

fi

c\\s %k

y u
X

Abb. 15 Fliegender Dämon mit Luxuria und Verdammter, die
seine Brust ergreift, Ausschnitt aus dem Jüngsten Gericht,
Triumphbogenwand links. Rekonstruktionszeichnung.

nern, Schwanz, Klauen, Tierohren und zottigem Fell in
Erscheinung.103 Im Spätmittelalter erhalten sie

Fledermausflügel als Antithese zu den Flügeln der Engel. Eine
besondere Ausprägung erfährt der geflügelte Dämon in
der Gerichtsdarstellung der Dominikanerkirche (Abb. 15).
Die Entblössung seiner Brüste, die von einer Verdammten
ergriffen werden, erinnert an eine zentrale Idee der
mittelalterlichen Erlösungsvorstellung: die entblösste Marienbrust.

Es handelt sich dabei um ein weitverbreitetes Inter-
zessionsmotiv in Literatur, Bildkunst und Schauspiel,

83



wonach Maria ihrem Sohn, dem Weltenrichter, die Brust
zeigt, um ihn um Gnade für die Sünder zu bitten.104 Im
«Berner Weltgerichtsspiel» tritt Maria mit folgenden Worten

vor den Richter: «Ich manen dich der brüsten min, das
du dem sünder wellest milte sin.»105

Obwohl Maria hier nicht als Fürbitterin in Erscheinung
tritt, muss der weibliche Dämon als Antithese dazu inter-

fifi
6>

k'¦ ^

"ff)
ey-**'

k: s
^U JUm m¦\\

«t... —-~- \

ffifi
o £}/ y

Abb. 16 Teuflisches Spielmann-Ensemble, Ausschnitt aus dem
Jüngsten Gericht, linker Bogenzwickel der Triumphbogenwand.
Rekonstruktionszeichnung.

pretiert werden. Seine Brust verheisst im Gegensatz zu
derjenigen Marias keine Gnade, sondern Hoffnungslosigkeit

und Verdammung in der Hölle. Keine von den
Gerichtsdarstellungen aus dem Umfeld des Jüngsten Gerichts
in Bern zeigt eine ähnliche Teufelsgestalt. An dieser Stelle
wird deutlich, wie der Weltgerichtsmeister darauf bedacht
war, eigenständige und aussergewöhnliche ikonographische

Lösungen aufgrund von geistesgeschichtlichen
Zusammenhängen zu finden.

Unter den Teufelstypen, die hier Verwendung finden, ist
auch der mehrgesichtige Dämon vertreten. Auf seinem
Bauch sitzt ein zweites, bärtiges Gesicht (Abb. 16). Bart
und Gesicht sind zwei Motive unterschiedlichen
Ursprungs. Das gezackte, zottelige Fell anstelle der Genitalien
wird für die Teufelsdarstellung bereits seit karolingischer
Zeit verwendet. Das Gesicht auf dem Bauch hält dagegen
erst im 13. Jahrhundert Einzug in die Teufelsikonographie.

In Variationen erscheint es seither als Sinnbild der
sündhaften Triebe, über die der Teufel gebietet. Sie finden sich
oft auch im Genitalbereich oder am Gesäss der dämonischen

Gestalten. Im deutschen Höllenbild gelangt der
mehrgesichtige Teufelstypus im 15. Jahrhundert zu weiter
Verbreitung und rezipiert Elemente aus der grotesken,
drastischen Maskerade des geistlichen Schauspiels.106 Seine
Grausamkeit tritt gegenüber dem Komischen in den
Hintergrund. Der zweigesichtige Dämon im Jüngsten Gericht
der Dominikanerkirche wird ausserdem als Spielmann
dargestellt. Er schlägt die Trommel, und der Teufel, der zu
seinen Füssen sitzt, begleitet ihn mit der Sackpfeife. Das
infernalische Spielmann-Ensemble gehört zum Kanon
der spätmittelalterlichen Höllenikonographie und nimmt
antithetischen Bezug auf die himmlische Engelsmusik.107
Das dualistische Weltbild des mittelalterlichen Menschen
widerspiegelt sich auch in seiner Musikanschauung. Neben
die Idee von der himmlischen Liturgie, die von den Chören
der Engel als Huldigung vor Gottes Thron aufgeführt wird
und Vorbild für die irdische Liturgie ist, tritt die Vorstellung

von der höllischen Liturgie, die von höllischer Musik
begleitet wird.108 «Charakteristische Merkmale dieser Anti-
musik sind Unvollkommenheit, Unordnung und Chaos,
Disharmonie, aber auch verlockende Sinnlichkeit und
verführerischer Reiz. Zu ihr gehören ebenso unartikulierter
Lärm, das Klagen und Heulen der Verdammten, die
Geräusche der entfesselten Natur, die Unreguliertheit,
aber auch, und vor allem, die ekstasierende Tanzmusik.»109
Nach himmlischem Vorbild wird die irdische Liturgie von
Gesang und später auch von einigen ausgewählten
Instrumenten, beispielsweise Posaunen und Harfen, begleitet.
Zur Gegenwelt der Kirchenmusik gehört die Tanzmusik.
Der weltliche Tanz wird im sittlichen Kodex der Kirche
schon seit Augustinus als Ausdruck von Lust und
Verführung bezeichnet und in engen Zusammenhang mit der
Todsünde Luxuria gestellt.110 Die irdische Tanzmusik wird
zum Sinnbild der teuflischen Musik. In der Bildkunst findet
sie ihren Ausdruck im infernalischen Spielmann-Ensemble,
das mit Instrumenten aufspielt, die in der irdischen
Tanzmusik verwendet werden. «Sie wurden vornehmlich unter
den Namen fistula und tympanum subsumiert. Namen, die
ein breites Spektrum von Instrumenten und Instrumententypen

umfassten: Flöten und Pfeifen aller Art, Schalmeien,
Zink, Dudelsack und Platerspiel auf der einen, Trommeln
und Pauken aller Art auf der anderen Seite.»111 Beide
Typen finden auch in Bern Verwendung.

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass das Höllenbild

der Dominikanerkirche im wesentlichen dem Kanon
der spätmittelalterlichen Höllenikonographie folgt, die von
der scholastischen Apokalypsenrezeption massgeblich
geprägt wurde. Eigenständigkeit demonstriert die Darstellung

in einzelnen Motiven, die direkten Bezug auf das
unmittelbare kultur- und geistesgeschichtliche Umfeld
nehmen. Im Gegensatz zu anderen Gerichtsdarstellungen
rückt das Jüngste Gericht in der Dominikanerkirche die
Schilderung der psychischen Qualen gegenüber den physischen

in den Vordergrund.

84



Stillage

Die Stillage der Gerichtsmalerei dokumentiert sich am
deutlichsten in den Aktdarstellungen. Die Figuren werden
sowohl in Gestik, Mimik und Körperhaltung individualisiert.

Sie treten als agierende Personen in einem
Landschaftsraum in Erscheinung, der tiefenperspektivische
Ansätze zeigt. Im Unterschied zu den typenhaften Figuren der
«Internationalen Gotik» erscheinen die Gestalten hier
körperhaft und erdverbunden. In ihren Akten zeichnet sich
ein deskriptiver Naturalismus ab, der sich deutlich von der
langgezogenen typisierenden Idealfigur der «Internationalen

Gotik» unterscheidet. Er rezipiert eine Stilauffassung,
die in den Naturstudien der italienischen Bildkunst aus der
ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts in Erscheinung tritt und
sich in der Folge auch im Werk des Jan Van Eyck durchsetzt,

das für die Malerei des 15. Jahrhunderts nördlich der
Alpen Vorbildcharakter hat. Die ausdrucksvolle, dynamische

Körperhaltung der Verdammten neigt zum dramatischen

Pathos, das sich über die Werke des Rogier Van der
Weyden nach 1430 in der Bildkunst nördlich der Alpen als
weitverbreitetes Stilideal tradiert. Einhergehend mit dem
Wechsel vom geistlichen zum weltlichen Auftraggeber und
der mendikantischen Betonung des subjektiven
Gotteserlebnisses, vollzieht sich in der Bildkunst eine Hinwendung

vom «Verbindenden, Allgemeinen und Objektiven
zum Individuellen und Intimen, zum subjektiv
Erlebten».112 Bringen diese neuen geistesgeschichtlichen
Tendenzen keine Neuerung im ikonographischen Kanon der
Gerichtsdarstellung, üben sie doch um so grösseren
Einfluss auf deren Stil- und Kompositionsform aus. Anstelle
des symbolischen Idealstils der «Internationalen Gotik»
treten nun zunehmend naturalistische Tendenzen. Sie

widerspiegeln den Wandel, der sich im christlichen Denken
vor dem Hintergrund der mendikantischen Volkspredigt
und der damit einhergehenden Betonung des subjektiven
Gotteserlebnisses abzeichnet, von der typisierenden,
symbolhaften Darstellung zum Bild, das sich am Studium
der Natur und dem praktischen Leben orientiert. Der
Betrachter wird als Individuum angesprochen, das sich in
den veristischen Figuren, ihrer ausdrucksvollen Körperhaltung,

in den Gesten und der Mimik wiedererkennt. Über
die Identifikation mit den menschlichen Gestalten der
Seliggepriesenen und der Verdammten wird er selbst zum
Bestandteil der Heilsgeschichte, die ihm auf diese Weise
ohne die Vermittlung der Kirche zu einem unmittelbaren,
individuellen Gotteserlebnis verhilft und ihn an der
Heilsvollendung im Jüngsten Gericht teilhaben lässt.

Das Jüngste Gericht als Bestandteil des Bildprogramms
der Dominikanerkirche

Das Bildprogramm der Kirche setzt drei Hauptakzente, die
in engem Zusammenhang mit den verschiedenen
Kunstformen stehen. Das ikonographische Programm der
Altarretabel wird von den Patrozinien der Kirche und der

Bruderschaften vorgegeben. Die Wandmalereien in den

Kapellen unter den Lettnerjochen, in denen die Nebenaltäre

standen, sind derselben Programmatik unterworfen.
Sie stellt ausser den verschiedenen Schutzheiligen der
Kirche und der Bruderschaften insbesondere die
mariologische Thematik ins Zentrum des Interesses. Ausdruck
der Schirmherrschaft der Gottesmutter, unter die sich der
Dominikanerorden stellt, der wiederum die Schirmherrschaft

über die Bruderschaften übernimmt, ist die enge
Durchdringung von Heiligen- und Marienikonographie in
den Lettnermalereien und den Altarretabeln.

Am deutlichsten manifestiert sich die besondere Ausprägung

dominikanischer Marienfrömmigkeit im Dekor der
Lettnerstirn. Der Orden stellt hier seine eigene Geschichte
dar und integriert sie in den mariologischen Gesamtzusammenhang,

durch den er sich definiert und legitimiert.
Aufgrund der erhaltenen und überlieferten Fragmente

der spätgotischen Ausmalung der Kirche muss man davon
ausgehen, dass sie, losgelöst von den Altarpatrozinien, ein
eigenes Gesamtprogramm entwickelt, das ähnlich wie in
anderen zyklischen Wandmalereien des 15. Jahrhunderts
die Heilsgeschichte thematisiert. Vom ursprünglichen
Zyklus ist heute nur noch das Jüngste Gericht zu sehen, die
anderen Malereien sind zerstört oder harren unter
verschiedenen Farbschichten ihrer Freilegung. In Anlehnung
an die spätmittelalterlichen Zyklen anderer Schweizer
Kirchen und aufgrund von Fragmenten, die während der
ersten Restaurierungsphase von 1904 bis 1905 an den
Seitenschiffwänden zum Vorschein kamen, kann man
davon ausgehen, dass die nördliche Seitenschiffwand mit
einer Vita Christi bemalt war.

Stifterwappen

Eine Stiftung wirkt nicht nur während Lebzeiten des Stifters,

sondern auch über seinen Tod hinaus, in der Regel bis

zum Jüngsten Gericht. Nach seinem Tod bewirkt sie eine
direkte Linderung seiner Qualen im Fegefeuer. Damit die
Kirche die mit der Stiftung verbundene Leistung bis zum
Jüngsten Tag erbringt, muss er sich in Form von Urkunden,
Einträgen in Memorienbüchern und nicht zuletzt auch
durch die Kennzeichnung der Stiftung mit seinem Wappen
absichern, die eine ähnliche Funktion übernimmt wie das

Siegel auf Urkunden. Das Stifterwappen zeigt, wem die
Fürbitte gilt, und erinnert die Geistlichen an ihre
Verpflichtungen.113

Dass es sich beim Jüngsten Gericht in der Berner
Dominikanerkirche ebenfalls um eine Stiftung handelt, zeigen
zwei Wappen, die unterhalb des Gerichtsgeschehens auf
den Pfeilern des Triumphbogens in Erscheinung treten
(Abb. 2, 17). Prominenz und Grösse der Wappen deuten
auf die Stiftung eines Vertreters aus der Berner
Oberschicht.114 Die Schilde sind einander durch eine leichte
Schrägstellung zugeordnet. Es handelt sich dabei um eine
der gebräuchlichen Erscheinungsformen von Heiratswappen,

in der sich die Familienwappen aneinander anlehnen,

85



—¦ ¦ —, "' ¦¦

\V

^V-"*

\

Abb. 17 Stifterwappen, Triumphbogenwand rechts.
Rekonstruktionszeichnung.

aber als eigenständige Wappen weitergeführt werden.
Demnach geht der Ursprung des monumentalen Jüngsten
Gerichts auf die Stiftung eines Ehepaares zurück.
Aufgrund ihres fragmentarischen Erhaltungszustandes lassen
sich die Wappen jedoch nicht näher identifizieren.115

Meisterfrage

Mit der Datierung des Werkes in die Jahre 1450 oder 1459
wird den bisherigen Meisterzuweisungen an Hans Fries
und an die Berner Nelkenmeister die Grundlage entzogen.116

Das Jüngste Gericht weist auch keine Analogie zu
den übrigen Malereien in der Dominikanerkirche auf. Es
hat sich im Gegensatz zum Katharinenmartyrium, das
zwischen 1445 und 1450 entstand, weitgehend von der Stillage
der «Internationalen Gotik» befreit. Damit scheidet auch
der Katharinen-Meister als Urheber der Gerichtsdarstellung

aus.

Aufgrund von Einträgen in den Berner Rechnungsbüchern

aus der Entstehungszeit des Jüngsten Gerichts lassen

sich die Maler Anton und Stefan als mögliche Meister
des Jüngsten Gerichts in Erwägung ziehen. Von ihnen sind

nur die Namen überliefert, ihr künstlerisches Werk dagegen

ist nicht erhalten. Sie werden weder in den Quellen der
Stadt noch in den Annalen des Dominikanerklosters im
Zusammenhang mit den grossen Kunstaufträgen der
Dominikaner erwähnt. Möglicherweise stammt das Jüngste

Gericht jedoch von einem Meister, der in den Quellen
nicht in Erscheinung tritt, oder von einem Maler, der nach

Vollendung des monumentalen Werks in der Dominikanerkirche

weiterzog. Sein kurzer Aufenthalt scheint um so
wahrscheinlicher, als sich die besondere Ausprägung seiner
künstlerischen Persönlichkeit unter den erhaltenen
spätmittelalterlichen Malereien der Stadt Bern und der näheren

Umgebung allein im Weltgericht der Dominikanerkirche

manifestiert.
Es bleibt festzustellen, dass es sich beim Weltgerichtsmeister

um eine hervorragende Künstlerpersönlichkeit
handelt. Er verzichtet auf jegliche Übertragungshilfe bei
der Anbringung der Vorzeichnung und demonstriert
damit seine Sicherheit und Erfahrung in der Wandmalerei.
Die schwungvolle und grosszügige Linienführung seiner
Vorzeichnung bezeugt seine Herkunft aus der Malerei.
Während die Maler, die aus der Grafik kommen, ihre
Malereien mit schraffierten Vorzeichnungen unterlegen,
setzt der Meister des Jüngsten Gerichts Schraffuren gezielt
und äusserst sparsam an besonderen Wölbungen auf der
Hauptmalschicht zur Betonung des Volumens ein. Claudia
Bertlings These, wonach die künstlerischen Wurzeln des

Weltgerichtsmeisters in der Grafik liegen, kann ich aus
diesem Grund nicht unterstützen."7 Die malerische Auffassung

seiner Vorzeichnung steht ganz im Gegensatz zu der
grafischen Vorzeichnung der Nelkenmeister.118 Während
die letzteren meist in den Zusammenhang der Schongauer-
schen Schule gestellt werden, weist das Jüngste Gericht
eher Bezüge zu schwäbischen Werkstätten auf, die «dem
Einfluss Schongauers ferner sind, die niederländische
Einflüsse im allgemeinen in unmittelbarer Auseinandersetzung»

verarbeiten."9 Im Gegensatz zu Schweizer Meistern,
die niederländische Stileinflüsse über das grafische Werk
Schongauers rezipieren, lehnt sich der Weltgerichtsmeister
direkt an diese an. Seine Stilauffassung lässt auf seine
Herkunft aus dem schwäbischen Raum schliessen.

86



ANMERKUNGEN

1 Claudia Bertling Biaggini, Das Jüngste Gericht am
Triumphbogen der ehemaligen Dominikanerkirche zu Bern -
ein Werk von Hans Fries?, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 53,1996, Heft 2, S. 165-174.
Die jüngsten Forschungsergebnisse zum Jüngsten Gericht
lagen bei der Veröffentlichung von Claudia Bertlings Aufsatz
als Lizentiatsarbeit vor: Nicole Aeby, Das Jüngste Gericht an
der Triumphbogenwand der ehemaligen Dominikanerkirche
zu Bern, eingereicht bei Prof. Dr. Norberto Gramaccini am
Institut für Kunstgeschichte der Universität Bern, November
1995.

2 In den nachfolgenden Bildbeschreibungen erfolgt die Unter¬
scheidung von rechts und links aus der Perspektive des
Richters.

3 Die erste Zahl muss in diesem Zusammenhang als eine Eins
gedeutet werden. Sie tritt im mittelalterlichen Schriftbild
jedoch meist ohne Querstrich auf. Dass es sich hier offenbar
um eine lokale Form handelt, zeigt eine analoge Darstellung
der Zahl Eins in der Wandmalerei der Münstervorhalle in
Bern; vgl. Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, 4: Das
Berner Münster, von Luc Mojon, Basel 1960, Abb. 245 a. Die
letzte Zahl ist nur stark fragmentarisch erhalten. Es könnte
sich dabei gleichermassen um eine Null wie um eine Neun
handeln. Zusammengesetzt bezeichnet die Zahlenfolge das Jahr
1450 oder 1459.

4 Die Malerei am Triumphbogen, sowohl der Rahmen mit den
Stifterwappen und der Jahreszahl als auch das Jüngste Gericht
selber, entstanden gleichzeitig. Das Fehlen einer Zäsur in der
Malschicht beweist das eindeutig.

5 Albert Büchi, Der Lebenslauf des Malers Hans Fries, Strass¬

burg 1927, S. 8.
6 A. Zesiger, Die Französische Kirche in Bern und der Ausbau

ihres Chores durch Karl Indermühle, in: Das Werk 4,1914, S. 2.
7 A. Zesiger (vgl. Anm. 6).
8 Restaurator Fischer machte mich auf die Problematik der Frei¬

legung einer Seccomalerei aufmerksam. Die auf den trockenen
Mörtelgrund aufgetragenen Farben sind bröckelig, da sie beim
Auftrag nicht in die trockene Schicht eindringen und sich mit
dem Malgrund nur locker verbinden konnten.

9 Rudolf Munger und Ernst Linck sind namhafte Berner Künst¬
ler, die 1895 bereits bei der Konservierung und Ablösung der
Malereien im sogenannten Sommerrefektorium des
Dominikanerklosters mitwirkten. Zu den Malereien im
Sommerrefektorium vgl. unten Anm. 49.

10 Rudolf Munger, Tagebücher vom 30. Juni 1904 bis 30.

Dezember 1905 (unveröffentlicht), Burgerbibliothek Bern:
NA Munger F.

11 In einem Skizzenbuch ist der Entwurf zum Kostenvoranschlag
erhalten, dessen Original nicht mehr greifbar ist; vgl. Rudolf
Munger, Skizzenbuch von 1905, Burgerbibliothek Bern: NA
Munger E. Zur angeblichen Restaurierung des Weltgerichts
vgl. Kleinere Nachrichten aus Kantonen, in: Anzeiger für
Schweizerische Altertumskunde, NF 6, 1904, S. 175: «Die
Malereien an der Nordwand, das Jüngste Gericht am
Chorbogen und die Bilder am Lettner werden durch die Maler
Rudolf Munger und Link erneuert.» - Französische Kirche,
in: Der Münsterausbau in Bern, Jahresbericht, 1904, S. 25:

«[...] während die Bilder am Lettner und Triumphbogen von
den Herren Kunstmalern R. Munger und E. Link ergänzt und
übermalt werden.»

12 Am 30.12.1905 schliessen Munger und Linck ihre Arbeiten in
der Französischen Kirche ab, ohne Hand an das Jüngste
Gericht gelegt zu haben, vgl. Rudolf Munger (vgl. Anm. 10).

13 Bereits 1895 liess die Berner Kirchenverwaltung eine Exper¬
tise für die Wiedervereinigung von Schiff und Chor durch
Architekt A. Müller verfassen. Der Widerstand gegen dieses

Projekt war gross: «Die Öffnung des Bogens würde also in
erster Linie nur dem archäol[og]ischen Interesse dienen, den

frühere[n] Zustand wieder herzustellen und allerdings auch ein
hübsches malerisches + architektonisches Bild durch den
Einblick in die Gewölbe des Chors von der Kirche aus bieten.
Aber dieser Zustand würde kaum auf die Dauer bleiben, denn

er wäre für unsere praktische Zeit unverständlich und würde
früher oder später zur Beseitigung des Lettners, zur vollständigen

Vereinigung beider Räume führen [...].»; vgl. Rapport
vom 15.1.1896 zur Stellungnahme des Architekten Auert zum
Projekt des Architekten Müller vom September 1895, S. 16,

Archives de la paroisse de l'église française de Berne: Devis +

Rapports concernant l'Eglise et le Chœur de l'Eglise française,
1895-1896.

14 Brief des Kirchgemeinderats der Französischen Kirche an die

Kirchenverwaltungskommission, 1909, S. 3, Archives de la

paroisse de l'église française de Berne.
15 Französische Kirche, 26.7.1911. Eidgenössisches Archiv für

Denkmalpflege: Akten zu Subventionsbeschlüssen.
16 Vgl. Anm. 14.
17 Im Verlauf der Restaurierung von 1988 bis 1991 teilt E. Schär,

Sohn des ehemaligen Sakristans, der städtischen Denkmalpflege

in einem Brief mit, dass ihm sein Vater von dem Jüngsten

Gericht am Triumphbogen und seiner Übermalung erzählt
hatte; vgl. Französische Kirche: Administratives. Archiv der
Denkmalpflege der Stadt Bern. Auf meine Rückfrage bestätigt
E. Schär mir, dass man das Jüngste Gericht 1912 nicht zuletzt
aus moralischen Beweggründen wieder übermalen liess.

18 «Der Lettner hat, wie vorauszusehen, die reichsten Funde
ergeben.», vgl. Ferdinand Vetter, Französische Kirche, in:
Berner Tagblatt, 18. Juni 1904.

19 K. Escher, Die Wandgemälde in der Dominikanerkirche zu
Bern, in: Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde, NF 6,

1904/05, S. 221-227: «Oberhalb und seitlich des später vermauerten

Triumphbogens war in flüchtiger Zeichnung das Jüngste
Gericht dargestellt, in der Mitte der Weltenrichter, links (vom
Beschauer) die der Erde entsteigenden Auferstehenden und
darüber die Schaar [Schar] der Seligen, rechts die Verdammten
mit den sie peinigenden Teufeln. Natürlich sind sämtliche

Figuren nackt dargestellt, die Fleischfarbe entbehrt jeglicher
Modellierung und ist nur von roten Konturen umrissen; den

Köpfen fehlt fast durchweg jede geistige Belebung; für die
Haare verwandte der Maler überall Strohgelb. Im Gegensatz
zu diesen recht handwerklichen Leistungen stehen die 1494

datierten Malereien in den Zwickelfeldern des Lettners [...].»
20 Ferdinand Vetter (vgl. Anm. 18). Allein im Jahresbericht

des Münsterbauvereins scheint man von der Qualität der
Malerei überzeugt: «Einzig erhaltenswert aus dieser Epoche
war eine Darstellung des Jüngsten Gerichtes mit Kalkfarbe auf
den Triumphbogen gemalt», vgl. Französische Kirche, 1904

(vgl. Anm. 11), S. 25.
21 Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, 5: Die Kirchen der

Stadt Bern. Die Antonierkirche, Französische Kirche,
Heiliggeistkirche und Nydeggkirche, von Paul Hofer und Luc
Mojon, Basel, 1969, S. 144.

22 Konzept 1988 von der Denkmalpflege der Stadt, S. 1, Archiv der
Denkmalpflege der Stadt Bern: Französische Kirche,
Restaurierungsfragen 1.

23 Michael Fischer, Französische Kirche Bern, Untersuchung
und Restaurierung 1989-1991, Typoskript, Bern 1992.

87



24 Protokoll der Besprechung vom 9. November 1988. S. 5, Archiv
der Denkmalpflege der Stadt Bern: Französische Kirche,
Restaurierungsfragen 1. Anwesend waren Michael Fischer,
Restaurator, Bernhard Furrer, Denkmalpfleger der Stadt
Bern, Ulrich Schiessl und Volker Schaible, Schule für Gestaltung,

Bern, Fachklasse für Konservierung und Restaurierung,
und Vertreter des Architekturbüros Spoerri + Valentin AG.
Das Fachgremium entschliesst sich, auf eine Rekonstruktion
des Jüngsten Gerichts zu verzichten und den mittelalterlichen
Befund zu konservieren. Stattdessen stellt Restaurator
Michael Fischer eine Rekonstruktionszeichnung her, die vor
Ort als Informationstafel für Interessierte aufgelegt werden
soll (Abb. 6).

25 Michael Fischer (vgl. Anm. 23). S. 26.
26 Der obere Abschluss des Jüngsten Gerichts fehlt aufgrund

einer nachträglichen Versetzung der Decke nach unten. Welche

baulichen Massnahmen zu der Schadstelle in der oberen
rechten Ecke führten und zu der ca. 50 cm breiten Fehlstelle,
die quer durch den oberen Bildbereich verläuft, ist ungewiss;
vgl. Michael Fischer (vgl. Anm. 23), S. 25.

27 Nicole Aeby (vgl. Anm. 1), S. 108-112.
28 Michael Fischer (vgl. Anm. 23), S. 38^45.
29 Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp, Die Franzö¬

sische Kirche, ehemaliges Predigerkloster, Bern 1993, S. 28,
Anm. 39.

30 Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29),
S.28.

31 Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29),
S. 71-72.

32 Die bezeugte Landschenkung der Stadt Bern an den Domini¬
kanerorden um 1269 einerseits und die dendrochronologische
Datierung der jüngsten, im Dachwerk verwendeten Hölzer um
1305 bis 1310 stellen einen zeitlichen Rahmen dar, in dem
der Kirchenbau des Dominikanerklosters entstanden sein
muss; vgl. Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl.
Anm. 29), S. 88,116.

33 Michael Fischer (vgl. Anm. 23), S. 36.
34 Michael Fischer (vgl. Anm. 23), S. 37.
35 Norbert Hecker, Bettelorden und Bürgertum: Konflikt

und Kooperation in deutschen Städten des Spätmittelalters
Europäische Hochschulschriften, Reihe 23: Theologie,

Bd. 146), Frankfurt a. Main/Bern/Cirencester 1981, S. 50.
36 Fontes Rerum Bernensium. Berns Geschichtsquellen, 10 Bde.

und ein Registerband. Bern. 1883-1956, 667, S. 725. Übers.:
Für die Gründung des Klosters.

37 Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29),
S. 70-74, 117, Anm. 262. - Paul Hofer / Luc Mojon (vgl.
Anm. 21), S. 84-85.

38 Vgl. Anm. 32.
39 Sieben Mönche treten zum neuen Glauben über, die anderen

verlassen Bern. In die leerstehenden Konventsgebäude halten

die Insassen des Niederen Spitals ihren Einzug; vgl.
Berchtold Haller, Bern in seinen Rathsmanualen 1465 bis
1565, 3 Bde., Bern 1900-1902, Bd. 1, S. 195. Im Gegensatz zu
den Konventsgebäuden, die seit der Reformation nicht mehr in
ihrer ursprünglichen Funktion benutzt werden und 1894 dem
Bau des Stadttheaters weichen müssen, dient die Kirche
mit kurzem Unterbruch bis heute als Gotteshaus; vgl. Paul
Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21). S. 52.

40 Dorothée Esser, Ubique diabolus - der Teufel ist überall.
Aspekte mittelalterlicher Moralvorstellungen und die Kulmination

moralischer Tendenzen in deutschen und niederländischen
Weltgerichtsbildern des 15. Jahrhunderts, Erlangen 1991, S. 4.

41 Otto Borst, Alltagsleben im Mittelalter, Frankfurt a. Main
1983, S. 583.

42 A. R. Myers. Europa im 14. Jahrhundert, in: Propyläen Welt¬

geschichte, hrsg. von Golo Mann und August Nitschke,
Bd. 5, Berlin/Frankfurt a. Main, 1991, S. 613. - Atlas zur
Weltgeschichte, Karten und chronologischer Abriss, hrsg. von
Hermann Kinder und Werner Hilgemann, München 1964.
S. 181. - Während der Klerus seine Predigten nach wie vor in
Latein hält, bedienen sich die Dominikaner der Volkssprache:
«Zum ersten Mal trat mit den Bettelorden den Bürgern keine
Adels- oder Kleriker-Kirche gegenüber. Statt dessen bemühten

sich die Brüder um volksnahe liturgische Formen.», vgl.
Norbert Hecker (vgl. Anm. 35), S. 23.

43 Vgl. Norbert Hecker (vgl. Anm. 35). S. 41-42: «Dem Pfarr¬
klerus war die Seelsorge an den Einwohnern der Stadt
aufgetragen. Seelsorge in dieser Zeit beschränkte sich vorwiegend
auf die Versorgung des gläubigen Volkes mit den Sakramenten,

mit Gottesdiensten und der Gestaltung von Fest- und
Jahrtagen. Auf die Bedürfnisse selbstbewusst werdender Bürger
mit einem individuellen Lebensgefühl konnte man bei einem
derartigen Versorgungsdenken nicht eingehen. [...] In den
wachsenden Städten kamen die Strukturen der ordentlichen
Seelsorge oft nicht schnell genug mit.»

44 Hinter der Seelenmesse steht die Idee des stellvertretenden
Leidens, das die Mönche auf sich nehmen und das schliesslich
den Aufenthalt der Seele im Fegefeuer verkürzen soll. Die
Angehörigen eines Verstorbenen hinterlegen bei den Mönchen

eine bestimmte Summe, damit diese für den Toten
regelmässig Messe lesen; vgl. Himmel Hölle Fegefeuer. Das Jenseits
im Mittelalter, Katalog der Ausstellung in Zürich (Schweizerisches

Landesmuseum), Zürich 1994, S. 54.
45 Die Bruderschaft der Scherermeister verspricht dem Kloster in

ihren Statuten für jeden ausgeführten Auftrag ein Pfund.
Dafür lesen die Prediger die Messe am Tag des Schutzpatrons
der Scherermeister und halten Jahrzeiten für die verstorbenen
Mitglieder der Bruderschaft; vgl. Georges Descœudres /

Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29), S. 139-140.
46 Charlotte Gutscher, Die Wandmalereien der Berner

Nelkenmeister. Vernachlässigte Zeugen einer spätgotischen
Kulturblüte, in: Unsere Kunstdenkmäler 39,1988, S. 24-25.

47 Ulrich Boner verfasste 1350 den berühmten «Edelstein», eines
der ältesten deutschsprachigen Bücher, die in einem Druckverfahren

hergestellt wurden. Es handelt sich dabei um die erste
deutschsprachige, illustrierte Gesamtausgabe der Fabeln von
Äsop. Die Handschrift ist in der Berner Burgerbibliothek
unter der Signatur Mss. hist. helv. X. 49 aufbewahrt.

48 Nach seiner Lehre und einer längeren Wanderschaft, die ihn in
die Region des Oberrheins führte, lässt sich Hans Fries 1507 in
Freiburg i.Ü. nieder. Im selben Jahr übernimmt er eine wichtige

Rolle im Jetzer-Handel der Berner Dominikanermönche
von 1507 bis 1509. Sie berufen ihn nach Bern, damit er die
Echtheit der blutigen Tränen bezeugt, welche die Maria des

Vesperbildes vergoss; vgl. Valerius Anselm, Die Berner
Chronik, hrsg. vom Historischen Verein des Kantons Bern,
6 Bde., Bern 1884-1901, Bd. 1, S. 95.

49 In Bern sind neben Tafelmalereien die einzigen Wandmale¬
reien mit Nelkensignatur erhalten. Dazu gehören die Malereien

des ehemaligen Sommerrefektoriums im Dominikanerkloster.

Zum Anlass des Provinzkapitels, das 1498 im Berner
Konvent stattfinden soll, beauftragen die Dominikaner die
Nelkenmeister mit der Ausmalung des grossen Saals. Thematischer

Schwerpunkt der Malerei ist ein ausladender
Dominikanerstammbaum. Vor dem Abriss der ehemaligen Konventsgebäude

um 1894. werden die Wandmalereien teils von der Wand
abgelöst, teils kopiert und ins Bernische Historische Museum
gebracht: vgl. Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp
(vgl. Anm. 29), S. 137. - Jakob Stammler. Die Wandmalereien



im Sommer-Refectorium des ehemaligen Dominikaner-Klosters
zu Bern, in: Neues Berner Taschenbuch, 1900, S. 144-146. -
Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 61.

50 Drei der bedeutendsten Werke Niklaus Manuels entstehen im
Auftrag des Berner Predigerklosters. Eines davon ist der
Totentanz von 1516 bis 1520, der sowohl sein umfangreichstes
malerisches Werk darstellt als auch seine erste grosse
schriftstellerische Leistung. Der Totentanz an der Friedhofmauer des
Klosters südlich der Kirche ist der letzte Auftrag, den Manuel
für die Berner Dominikaner ausführt. Bereits 1660 wird die
Friedhofsmauer abgerissen, mit ihr zusammen geht auch der
Totentanz verloren. Er ist nunmehr in der Gouache-Kopie von
Albrecht Kauw von 1649 überliefert; vgl. Paul Hofer / Luc
Mojon (vgl. Anm. 21), S. 37, 74. - Niklaus Manuel Deutsch,
Maler, Dichter, Staatsmann, Katalog der Ausstellung in Bern
(Kunstmuseum), 22. September - 2. Dezember 1979, hrsg. von
Hugo Wagner, Nr. 94-117, S. 252-291. - Zu den anderen zwei
Werken vgl. oben S. 76.

51 Norbert Hecker (vgl. Anm. 35), S. 74.
52 Insbesondere die Akten des Jetzer-Prozesses stellen einen

Glücksfall für die Klostergeschichte dar. In ihnen sind nicht
nur die detaillierten Vorkommnisse um die vorgetäuschten
Marienerscheinungen im Dominikanerkloster geschildert,
sondern sie bieten auch einen detaillierten Einblick in die Ausstattung

der Konventskirche um 1507 bis 1509; vgl. Valerius
Anselm (vgl. Anm. 48).

53 Nachgewiesen sind die folgenden Altarpatrozinien: Für den
Hochaltar Petrus und Paulus seit 1269, für den Altar im Mitteljoch

des Lettners Maria seit 1269, für den Altar im nördlichen
Lettnerjoch Dominikus seit 1380, für den Altar im Quergang
das Heilige Kreuz seit 1399, für den Altar im südlichen
Lettnerjoch Christophorus, Martin und Rochus seit 1500, für den
Altar in der Marienkapelle wiederum Maria seit 1507, für den
Altar in der Johanneskapelle Johannes seit 1507. Weitere
Altäre, deren Standorte sich unserer Kenntnis entziehen, wurden

unter die Schirmherrschaft Gutmanns (vor 1479),
Sebastians (1496), Annas (1503), Eligius' und Lukas' (1504) gestellt;
vgl. Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 148.

54 P. Maurice Moullet, Une œuvre inconnue de Nicolas Manuel
Deutsch, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte 5, 1943, S. 193-211. - Niklaus Manuel
Deutsch, Maler, Dichter, Staatsmann (vgl. Anm. 50), Nr. 81-86,
S. 237-243.

55 Berns Geschichtsquellen (vgl. Anm. 36), 667, S. 725.
56 Privatbesitz, Bern.
57 Besitz des Kunstmuseums Basel, Inv. Nr. 1649 und 1662.
58 Besitz des Kunstmuseums Bern, Inv. Nr. 1968, Gottfried-

Keller-Stiftung.
59 Besitz der Sammlung Kloster Einsiedeln.
60 Besitz des Kunsthauses Zürich, Inv. Nr. 2382, Gottfried-Keller-

Stiftung.
61 Besitz des Kunstmuseums Bern, Inv. Nr. 1865, Gottfried-

Keller-Stiftung.
62 Niklaus Manuel Deutsch, Maler, Dichter, Staatsmann (vgl.

Anm. 50), Nr. 69-72, S. 223-226.
63 P. Maurice Moullet verweist als erster auf ihre Herkunft aus

der ehemaligen Dominikanerkirche. Er datiert die Tafeln um
1490; vgl. P. Maurice Moullet, Les Maîtres l'œillet, Basel
1943, S. 51. - Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 148,
Anm. 3.

64 Niklaus Manuel Deutsch, Maler, Dichter, Staatsmann (vgl.
Anm. 50), Nr. 42, S. 203.

65 Valerius Anselm (vgl. Anm. 48), S. 94, 96-97. - Georges
Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29), S. 154. -
Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 148.

66 Georges Desœeudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29),
S. 154.

67 Valerius Anselm (vgl. Anm. 48), p. 101. - Rudolf Steck,
Kulturgeschichtliches aus den Akten des Jetzerprozesses, Bern
1905, p. 25. - Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp
(vgl. Anm. 29), S. 155-156.

68 Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29),
S. 154. - Jakob Stammler, Die ehemalige Predigerkirche in
Bern und ihre Wandmalereien, in: Berner Kunstdenkmäler,
1906, S. 4.

69 Rudolf Steck (vgl. Anm. 67), S. 26.
70 Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 147, Anm. 1.
71 Ende des 19. Jahrhunderts führt Louis Courajod den Begriff

«courant international», «Internationale Gotik» ein für die
beispiellose Vereinheitlichung der europäischen Stilsprache um
1400; vgl. Europäische Kunst um 1400, Katalog der Ausstellung
in Wien (Kunsthistorisches Musem), 7. Mai 1962 - 31. Juli 1962,
S. 53. Es handelt sich dabei um einen Idealstil, der auf Formen
des 13. Jahrhunderts zurückgreift und diese weiterentwickelt.
Typische Charakteristika seiner Erscheinung sind die passive
Darstellung, die Verfeinerung der Formen, die langgezogenen
menschlichen Figuren, die dadurch eine Vergeistigung erfahren,

die Betonung des äusseren Scheins, fliessende und weiche
Formen, das Schöne gleichermassen wie das Makabre.

72 Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 143. - Georges
Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29), S. 77.

73 Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21), S. 127.
74 K. Escher (vgl. Anm. 19), S. 221-227. - Jakob Stammler (vgl.

Anm. 68), S. 5-17. -Paul Hofer / Luc Mojon (vgl. Anm. 21),
S. 127-142. - Charlotte Gutscher (vgl. Anm. 46), S. 22-28.

75 Ausführliche Detailanalyse vgl. Nicole Aeby (vgl. Anm. 1),
S. 67-112.

76 Joseph A. Fischer, Studien zum Todesgedanken in der alten
Kirche, München 1954.

77 Die Bibel prägt das Bild vom sündigen Menschen, der nicht
allein durch seine Taten, sondern bereits durch seine Geburt
zum Sünder wird. Er kann aus sich heraus nichts Gutes im Sinn
der biblischen Gebote leisten. Wohl erfüllt er das eine oder
andere Gebot, die Beschaffenheit seiner Psyche verhindert
jedoch eine Übereinstimmung von menschlichem und göttlichem

Willen. Dem Ideal kann er sich nur durch sittliche
Anstrengung und Erziehung nähern. Die biblische Auffassung
von der Hoffnungslosigkeit des menschlichen Daseins erfährt
in den patristischen Texten eine Relativierung. Sie gehen
davon aus, dass dem Menschen durch seine bussfertige
Hinwendung zu Gott göttliche Liebe zuteil wird. Diese bestärkt
ihn, den Gesetzen des Schöpfers zu folgen, deren getreue
Einhaltung mit der Rückführung in den pränatalen, unschuldigen
Zustand am Ende der Zeit belohnt wird.
Die Aufgabe der Vermittlung zwischen Gott und Volk
übernimmt der Klerus. Er soll die Menschen für seinen Glauben
gewinnen, um ihnen damit die jenseitige Heilserlangung zu
ermöglichen. Das Bedürfnis des spätmittelalterlichen
Menschen nach einem individuell geprägten Austausch mit Gott
lässt die Bedeutung der Kirche als Heilsvermittlerin schwinden;

vgl. Jan Bialostocki, Spätmittelalter und beginnende
Neuzeit, in: Propyläen Kunstgeschichte, Bd.7: Spätmittelalter
und Neuzeit, Berlin 1990, S. 36. Zur religiösen Ethik vgl.
Dieter Birnbacher / Norbert Hoerster, Texte zur Ethik,
München 1993, S. 146.

78 Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 6.
79 Um 1260 werden in den statuta capituli generalis Narbonensis

des Franziskanerordens folgende Vorschriften für den Bau der
Kirchen festgelegt: « [...] dass man je nach dem Gebrauche des
Ortes streng vermeide, die Gotteshäuser durch Bilder, getrie-



bene Arbeiten, Fenster und Säulen, ebenso durch besondere
Länge und Breite zu einer Sehenswürdigkeit zu machen.»
Nichtsdestoweniger sind die Bettelorden an der spätmittelalterlichen

Kunstförderung - insbesondere in der Gattung der
Malerei - massgeblich beteiligt. Belting begründet am Beispiel
der Kirche S. Francesco in Assisi die widersprüchliche Haltung
des Bettelordens gegenüber der Bildkunst; vgl. Hans Belting,
Die Oberkirche von S. Francesco in Assisi, Berlin 1977.
F. G. Hann, Das jüngste Gericht in Milstat, nebst Betrachtungen
über mittelalterliche Weltgerichtsbilder. Eine ikonographische
Studie, in: Neue Carinthia, Zeitschrift für die Geschichte Kärntens,

Klagenfurt 1890, S. 71.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 109.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 74. - Hiltgart L. Keller,

Reclams Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten,
Stuttgart 1987, S. 106.

Anton Springer, Das jüngste Gericht, eine ikonographische
Studie, in: Repertorium für Kunstwissenschaft 7, 1884, S. 393.
Josef Sauer, Der Freskenzyklus des Breisacher Münsters,
Freiburg i. Br. 1934, S. 34.
Joseph A. Fischer (vgl. Anm. 76), S. 313.
Himmel Hölle Fegefeuer (vgl. Anm. 44), S. 18.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 82-83.
Himmel Hölle Fegefeuer (vgl. Anm. 44), S. 13-19.
Johan Huizinga, Herbst des Mittelalters, Stuttgart 1969,
S. 270.
Franz-Josef Sladeczek, Weltgerichtsthematik im geistlichen
Schauspiel und in der bildenden Kunst des Mittelalters. Gedanken

zur Frage der gegenseitigen Beeinflussung von Drama und
Bildkunst, in: Unsere Kunstdenkmäler 44, 3, 1993, S. 356-362.
Franz-Josef Sladeczek (vgl. Anm. 90), S. 356-367.
Franz-Josef Sladeczek (vgl. Anm. 90), S. 362.
Berner Weltgerichtsspiel, hrsg. von Wolfgang Stammler,
Berlin 1962, Z. 50-59.
Jacques LeGoff, Die Geburt des Fegefeuers, München 1990,
S.2.
Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 60.

Reinhold Hammerstein, Tanz und Musik des Todes, Bern/
München 1980, S. 60.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 60-61.
Georges Descœudres / Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 29).
S. 131.

1(14

105

107

108

Lexikon der christlichen Ikonographie, hrsg. von Engelbert
Kirschbaum, Freiburg i. Br. 1972, Bd. 3, Sp. 18.

Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 99), Bd. 3,

Sp. 21-24.
Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 17.

Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 99), Bd. 3,

Sp. 123.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 53.

Himmel Hölle Fegefeuer (vgl. Anm. 44), S. 79-90.
Berner Weltgerichtsspiel (vgl. Anm. 93), Z. 736-737.
Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 57.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 138-139.
Reinhold Hammerstein (vgl. Anm. 96). S. 24-25.
Reinhold Hammerstein (vgl. Anm. 96), S. 25.

Dorothée Esser (vgl. Anm. 40), S. 27.

Reinhold Hammerstein (vgl. Anm. 96), S. 25.

Jan Bialostocki (vgl. Anm. 77), S. 22-23.
Himmel Hölle Fegefeuer (vgl. Anm. 44), S. 22,102-103.
Das reiche Bürgertum demonstriert sein «adeliges
Selbstbewusstsein» mitunter auch durch das Führen von Familienwappen,

die im Gegensatz zu denjenigen des Erbadels nicht durch
den Kaiser verliehen werden; vgl. François De Capitani,
Adel, Bürger und Zünfte im Bern des 15. Jahrhunderts, Bern
1982, S. 33. Die Vertreter der Bettelorden führen keine Wappen;

vgl. Heraldisches Handbuch, hrsg. von F. Warnecke,
Frankfurt a. Main 1884, S. 5.

Beide Wappen zeigen in rotem Grund zwei weisse, schwebende

Figuren, die nur noch in Fragmenten erhalten sind. Bei
dem weissen gebogenen Gebilde mit dem griffartigen
Abschluss auf dem rechten Wappen handelt es sich möglicherweise

um ein Gerbermesser. Ein solches lässt sich auch aus den
Fragmenten des linken Schildes rekonstruieren.
Vgl. dazu oben S. 69-70.
Claudia Bertling Biaggini (vgl. Anm. 1), S. 168-169.
Charlotte Gutscher, Ein Höhepunkt franziskanischer
Kunst in der Schweiz: Der Nelkenmeister in Freiburg im Ücht-
land, in: Helvetia Franciscana, Beiträge zur Geschichte der
Franziskusorden in der Schweiz 22,1,1993, S. 11.

Alfred Stange, Deutsche Malerei der Gotik. Oberrhein,
Bodensee, Schweiz und Mittelrhein, in der Zeit von 1450 bis
1500, München/Berlin 1955, S. 3.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2, 5, 6, 9,11-17: H.A. Fischer AG, Bern.
Abb. 3: Eidgenössisches Archiv für Denkmalpflege, Bern.
Abb. 4, 8: Archiv der Denkmalpflege des Kantons Bern (Foto:
G. Howald), Bern.
Abb. 7: Archiv der Denkmalpflege des Kantons Bern (Foto:
M. Hesse), Bern.
Abb. 10: Reproduktion aus Himmel Hölle Fegefeuer. Das Jenseits
im Mittelalter, Katalog der Ausstellung in Zürich (Schweizerisches
Landesmuseum), Zürich 1994, Kat. 131.

90



ZUSAMMENFASSUNG

Aufgrund der jüngst entdeckten Jahreszahl über dem linken
Stifterwappen kann das Jüngste Gericht an der Triumphbogenwand in
der ehemaligen Dominikanerkirche zu Bern auf 1450 oder 1459

datiert werden. Damit wird den bisherigen Meisterzuweisungen an
Hans Fries und die Berner Nelkenmeister, die erst später in
Erscheinung treten, die Grundlage entzogen. Im Gegensatz zu
anderen Schweizer Meistern, die niederländische Stileinflüsse über
das grafische Werk Schongauers rezipieren, orientiert sich der
Weltgerichtsmeister direkt an den Niederländern. Seine Stilauffassung

lässt auf seine Herkunft aus dem schwäbischen Raum schliessen.

Entgegen Claudia Bertlings Vorschlag, seine Wurzeln in der
Grafik anzusiedeln, kann behauptet werden, dass der Meister, der
es versteht, die Kompositon ohne Übertragungshilfe mit dem
Pinsel direkt auf eine Wand dieses monumentalen Ausmasses zu
entwerfen, sein Handwerk in der Wandmalerei selbst erlernt hat
und in derselben Kunstform bereits einige Übung besitzt.

RESUME

Sur la base des chiffres découverts il y a peu de temps au-dessus des

armoiries de donateur situées sur la gauche, le Jugement Dernier
qui se trouve sur la paroi de l'arc triomphal de l'ancienne église
des Dominicains à Berne a pu être daté de 1450 ou de 1459. Cette
constatation réfute l'attribution de la peinture à Jean Fries ou
aux Maîtres à l'œillet bernois qui ne font leur apparition que plus
tard. Contrairement aux autres maîtres suisses qui subissent les
influences du style néerlandais surtout à travers l'œuvre gravée de

Schongauer, le peintre du Jugement Dernier se réfère directement
à l'art néerlandais. Sa conception stylistique nous fait penser à une
origine souabe. L'auteur conteste la proposition de Claudia
Bertling, selon qui les sources du peintre seraient à situer dans
l'œuvre gravée, et affirme que le maître, qui sait exécuter sa

composition au pinceau directement sur cette paroi monumentale
sans aucun recours à une aide intermédiaire, doit avoir appris son
métier en pratiquant la peinture murale elle-même, disposant ainsi
d'une certaine expérience de cet art.

RIASSUNTO

La data, scoperta recentemente, sopra lo stemma del donatore
permette di situare nel 1450 o nel 1459 l'anno dell'esecuzione del
Giudizio universale dipinto sulla parete dell'arco di trionfo dell'antica
chiesa dei Domenicani di Berna. Questa scoperta fa cadere la tesi
secondo la quale il dipinto è attribuibile a Hans Fries e ai Berner
Nelkenmeister, i Maestri dei garofani bernesi1, i quali, peraltro,
iniziarono la loro attività in un periodo successivo a dette date. Se gli
altri Maestri svizzeri furono esposti a forti influenze fiamminghe
mediate dall'opera di Schongauer, l'influenza fiamminga esercitata
sull'autore del Giudizio universale è invece diretta. La sua padronanza

stilistica lascia supporre che provenisse dalla Svevia. In
contrasto con la tesi di Claudia Bertling che ne situava le radici
nell'arte grafica, si può affermare che l'autore, in grado di progettare

direttamente su muro una composizione di tale grandezza
senza adoperare altro strumento che il suo pennello, era pittore di
formazione e che esercitava la sua arte con notevole perizia.

I «Nelkenmeister» erano soliti a contrassegnare le loro opere
con piccoli garofani rossi o bianchi, dai quali assunsero
appunto il nome «Maestri dei garofani».

91



SUMMARY

On the basis of the recently discovered date above the founder's
coat-of-arms on the left, the Last Judgment on the wall of the
triumphal arch in the former Dominican Church of Bern can be
dated to 1450 or 1459. This repudiates previous ascription to Hans
Fries and the Nelkenmeister (Carnation Master) of Bern, since
both were active at a later date. In contrast to other Swiss masters,
who acquired their knowledge of Dutch style through Schon-
gauer's engravings, the Master of the Last Judgement had direct
contact with the Netherlands. From his stylistic approach, one may
conclude that he is of Swabian origin. In contrast to Claudia Bert-
ling's suggestion that his roots lie in graphics, one may venture to
claim that a master capable of painting such a monumental composition

directly on to a wall without the help of a model of some kind
must have acquired his skills on site and already had considerable
experience in his field.

92


	Eine Seccomalerei aus den fünfziger Jahren des 15. Jahrhunderts : das jüngste Gericht in der ehemaligen Berner Dominikanerkirche

