
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 53 (1996)

Heft: 4: Le cadre national

Artikel: Arbeitsteilung der Nationen : Karl Schnaases Entwurf eines historisch
gewachsenen Systems der Künste

Autor: Karge, Henrik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeitsteilung der Nationen.
Karl Schnaases Entwurf eines historisch gewachsenen

Systems der Künste

von Henrik Karge

«Die Kunst ist nicht abhängig von der Welt, nicht eine
Wirkung ihrer Revolutionen, und eben so wenig eine Macht,
welche in die Kette der Ursachen und Wirkungen eingreift.
Aber sie besteht auch nicht ohne Verbindung mit dem
Leben; sie ist vielmehr das gewisseste Bewußtseyn der Völker,

ihr verkörpertes Urtheil über den Werth der Dinge;
was im Leben als geistig anerkannt ist, gestaltet sich in
ihr.»1

In dieser Passage seines grossen Frühwerks «Niederländische

Briefe» aus dem Jahr 1834 hat Karl Schnaase
(1798-1875)2 seine Sicht des Zusammenhangs von Kunst
und Geschichte markant zusammengefasst: Die Kunst ist
für ihn ein Medium, in dem die Tiefenstruktur der Realität
in der Spiegelung der menschlichen Wahrnehmung zum
Ausdruck gelangt. Schnaase erkennt in der Kunst also
weder eine objektive Naturwiedergabe noch die Darstellung

eines Ideals, sondern die Verkörperung einer kulturell
bedingten Wahrnehmung von Realität, die an die Mentalität

einzelner Völker geknüpft und damit indirekt historisch

bedingt ist.
Die grosse Resonanz, die diese Kernthese der

«Niederländischen Briefe» hervorgerufen hat, wird sowohl durch
ihre entschiedene Ablehnung in einer Rezension Ludwig
Schorns als auch durch ihre wörtliche Übernahme in Karl
Immermanns später Dichtung «Düsseldorfer Anfänge.
Maskengespräche» bezeugt.3 Jacob Burckhardt hat sich die
zitierte Passage ebenfalls zu eigen gemacht und sie als
Leitmotiv seiner Baseler Vorlesung über «Geschichte der
Baukunst» 1851 leicht abgewandelt wiederholt: «Die Kunst ist
nicht das Maaß der Geschichte, ihre Entwicklung oder
Abnahme ist kein unbedingtes Zeugniß für oder wider eine
Zeit oder eine Nationalität, immer aber eines der höchsten
Lebenselemente begabter Völker.»4 Dieser Satz belegt
den nachhaltigen Eindruck, den Schnaases These von der
Kunst als einer «geistigen Potenz», die ihre Eigenständigkeit

im Wechselverhältnis mit der Geschichte bewahrt, auf
Burckhardt ausgeübt hat.5

Das komplexe Verhältnis von Kunst und Geschichte wird
in den «Niederländischen Briefen» vielfach und unter sehr
unterschiedlichen Gesichtspunkten behandelt. Schnaase
hat dieses Werk, das ihn mit einem Schlag zu einem der
bekanntesten deutschen Kunstgelehrten machte,6 in seinen
ersten Düsseldorfer Jahren verfasst. Nach dem Studium
der Rechte in Berlin und Heidelberg in den Jahren
1816-1819 hatte der aus einer Danziger Kaufmannsfamilie
stammende Schnaase7 in seiner Heimat die ersten Stufen

seiner juristischen Laufbahn erklommen, die ihn schliesslich

bis zum Obertribunal in Berlin, dem höchsten preussi-
schen Gericht, führen sollte. Schon in seinen ostpreussi-
schen Jahren entwickelte Schnaase ein ausgeprägtes
Interesse an der im Entstehen begriffenen Disziplin der
Kunstgeschichte, und nach seiner Versetzung als Prokurator

(Staatsanwalt) ans Düsseldorfer Landgericht im Jahre
1829 befasste er sich in vielfältiger Weise mit der Philosophie

und Geschichte der Kunst sowie mit deren aktueller
Praxis. Dazu verhalfen ihm mehrere günstige Umstände:
Schnaase wandte sich sofort der von Wilhelm von Schadow

geleiteten Kunstakademie zu, die um 1830 in voller Entfaltung

begriffen war, stellte deren Leistungen in einer Reihe
von Aufsätzen im Schornschen «Kunstblatt» und in Kug-
lers «Museum» vor und entwickelte sich so, nicht zuletzt
auch aufgrund der Publikation der «Niederländischen
Briefe», zum theoretischen Haupt der Düsseldorfer
Malerschule.8 Organisatorisch war er in den Jahren 1831-1836 als
Sekretär und zwischen 1840 und 1848 als Vorsitzender des

mit der Kunstakademie eng verknüpften «Kunstvereins für
die Rheinlande und Westphalen», des bei weitem
bedeutendsten deutschen Kunstvereins, tätig. Schliesslich
verband ihn eine langjährige Freundschaft mit dem Dichter
Karl Immermann, der ebenfalls am Landgericht tätig war.9

Aufgrund der monumentalen «Geschichte der bildenden
Künste» (7 Bände, 1843-1864)10 erreichte Schnaase in
seinen späteren Berliner Jahren (ab 1848) die grösste
wissenschaftliche Anerkennung - der lebendige geistige
Austausch der Düsseldorfer Jahre war ihm in Berlin jedoch
nicht mehr vergönnt.

Das 1834 bei Cotta erschienene Frühwerk der
«Niederländischen Briefe» basiert auf den Erlebnissen einer Reise
durch Holland und Belgien im Revolutionsjahr 1830: Wie
die literarische Form der Reisebriefe erwarten lässt, wechseln

hier Schilderungen von landschaftlichen Eindrücken
und persönlichen Begegnungen sowie Betrachtungen zur
politischen Situation der durchreisten Länder mit
Beschreibungen von Stadtbildern, Bauten und Kunstwerken
einander ab. All dies bildet jedoch nur eine Art leichter
Verpackung für weitgreifende Reflexionen zur Theorie
und Geschichte der Künste, die Schnaase nur locker mit
den Stationen der Reise verknüpft hat. Mehrere dieser

Abhandlungen haben eine bedeutende Wirkung auf die

Entwicklung der Kunsthistoriographie ausgeübt11 -
genannt seien nur die Betrachtungen zur Genese der
Landschafts- und Genremalerei und zur mittelalterlichen Archi-

295



tekturgeschichte, deren Reflexe sich unter anderem in
Burckhardts Frühwerk finden.12 Eine der interessantesten
und zugleich problematischsten Abhandlungen des Buches
ist diejenige über das historische Verhältnis von Künsten,
Sprachen und Nationen, die Schnaase im 16. Brief über
45 Seiten ausbreitet13 und die das eingangs angeschnittene
Generalthema des Verhältnisses von Kunst und Geschichte
spezifiziert. An diesem Text sollen sich die folgenden
Bemerkungen zum Nationenverständnis in der Kunsttheorie

Schnaases orientieren.14

Künste und Nationen:
Der sechzehnte der «Niederländischen Briefe»

«In Tournay hatte mich der französische Geist angeweht.
Da so viele Reisende herüber kamen, alle erfüllt von den
Wundern des Julius, ließ ich mich verleiten, die Gränze zu
überschreiten, um auch unter der neu aufgepflanzten
dreifarbigen Fahne hindurch zu gehen» (Niederländische
Briefe, S. 436).

Diese Worte stehen am Anfang des sechzehnten der
«Niederländischen Briefe». Schnaase hatte, von Holland
kommend, Flandern durchreist und machte von Tournai
aus einen Abstecher ins französische Grenzland nach Lille
und Valenciennes, bevor er nach Brüssel weiterfuhr. Der
Reisende stellte ebenso interessiert wie befremdet fest,
dass die französische Provinz ganz unter dem Eindruck der
Pariser Julirevolution stand. Im weiteren Verlauf seiner
Reise erhoben sich die belgischen Städte gegen die
Herrschaft der nördlichen Niederlande, und Schnaase geriet
mitten in die tumultartigen Zustände hinein. In den
«Niederländischen Briefen» werden diese Erlebnisse lebendig
geschildert, auch einige atmosphärische Skizzen hinzugefügt,

doch steht die politische Situation Frankreichs und
Belgiens nicht im Mittelpunkt der Darstellung. Es sind die
kulturellen Unterschiede zwischen dem niederländisch-flämischen

und dem französischen Sprachgebiet auch innerhalb

Belgiens, die Schnaase zu einer ausgreifenden
Betrachtung über das Verhältnis von Künsten, Sprachen
und Nationen veranlassen.

Zunächst stellt Schnaase eine «eigenthümlich enge
Verbindung der künstlerischen Anlage mit der Sprache» fest
(S. 438) und versucht die Gründe für dieses Phänomen zu
erfassen. Er geht davon aus, dass die künstlerischen Talente
zu allen Zeiten und in allen Völkern in etwa gleich verteilt
gewesen seien, dass dagegen der «allgemeine Geist», der
zur Entwicklung des Talents nötig sei, sich über die Epochen

hinweg und von Volk zu Volk stark unterscheide.
Schnaase wendet sich gegen die häufig geäusserte Ansicht,
dass die unterschiedliche Entfaltung der Künste in den
einzelnen Ländern auf deren klimatische Verhältnisse
zurückzuführen seien.15 Mit dem Klimaargument sei nicht zu
erklären, warum die Malerei sich in den Niederlanden weit
stärker entfaltet habe als im benachbarten Nordfrankreich
und das südliche Frankreich gegenüber Italien so deutlich

zurückstehe. Weit grösseren Einfluss auf die Entwicklung
künstlerischer Anlagen hat nach Schnaase der Geist des

jeweiligen Volkes, der sich seiner Meinung nach an der
Sprache festmachen lässt: «[...] das Talent hängt nicht wie
die Pflanze vom Boden ab, sondern der Geist des Volkes,
wie er sich in der Sprache ausbildet und mit derselben über
ihr ganzes Gebiet verbreitet, ist zunächst der Träger des
künstlerischen Elements» (S. 438^139). Eine genauere
Bestimmung des für Schnaases Nationentheorie zentralen
Begriffs «Volksgeist» findet sich an einer anderen Stelle
der Abhandlung:

«Gewöhnlich sieht man die Nationen nur wie die Summe
der Einzelnen an, die zu ihr gehören, und glaubt auch den
Geist nach Köpfen, allenfalls nach der Mehrheit derselben,
zählen zu können. In Wahrheit ist aber der Volksgeist nicht
die todte Masse, welche durch den Zusammentritt der
Einzelnen gebildet wird und ihren Charakter von der zufälligen

oder willkürlichen Bestimmung derselben erhält,
sondern er ist vielmehr die thätige Kraft, welche den Einzelnen

zunächst beseelt, der er nicht mit Erfolg widerstrebt,
die er aber, wenn er sich ihr hingibt, auszubilden und zu
steigern vermag» (S. 453^454).

Mit dem Gedanken des Volksgeistes verbindet Schnaase
die Vorstellung einer Gleichrangigkeit aller Völker bzw.
Nationen - Schnaase gebraucht diese Begriffe auf dem
Feld der neuzeitlichen (Kunst-) Geschichte synonym. Keiner

Nation könne man die Anlage zur Kunst absprechen;
es sei stets nur die einseitige Ausprägung einer künstlerischen

Richtung, die andere Richtungen nicht zur Entfaltung

kommen lasse. Diese These illustriert Schnaase mit
einigen Bemerkungen zu den europäischen Völkern der
Neuzeit, bei denen - im Unterschied zu Italien und den
Niederlanden - die Malerei seiner Meinung nach nicht zur
vollen Entfaltung gelangt sei: Bei den Engländern und den
Spaniern habe der Sinn für Poesie allzusehr überwogen, die
theoretische Einseitigkeit der Deutschen mit ihrem Hang
zur Philosophie sei der Entwicklung der Malerei ebensowenig

förderlich gewesen wie der praktische Rationalismus
der Franzosen. So gelangt Schnaase zu einer Grundthese
der «Niederländischen Briefe»: «Es scheint eine nothwen-
dige Theilung der Arbeit unter diesen christlichen Nationen
zu seyn; jede sollte ihr besonderes Feld haben, um es darin
um so weiter zu treiben und die andern daran vortheilen zu
lassen» (S. 442).

Um diese These zu untermauern, holt Schnaase in dem
Abschnitt «Verhältniß der Künste zu einander» (S. 442-
450) weit aus, um die einzelnen Kunstgattungen aus dem
Zusammenwirken von Geist und Natur im Menschen zu
begründen. Diese vor allem anthropologisch begründete
Herleitung der Künste soll hier nicht weiter thematisiert
werden.16 Hervorzuheben ist jedoch die Schlusspassage
dieses Abschnitts, in der Schnaase die Ansicht vertritt, dass

die Kunstgattungen ein gemeinsames System bilden, in
dem sie sich gegenseitig beeinflussen, aber auch gegenseitig

abgrenzen, um ihre Eigenarten zu bewahren: «Alle
Künste stehen daher in Beziehung auf einander, ziehen
sich an, aber eben so sehr trennen sie sich wieder, stoßen

296



sich ab; denn die Trennung der Elemente war die Bedingung

der Kunst, und die Vereinigung derselben würde sie
wieder zur Wirklichkeit zurückbringen. Sie müssen die
Reinheit des Styls behalten» (S. 450). Die Vorstellung eines
Fliessgleichgewichts der Kunstgattungen stellt eine wichtige

Analogie zur Konzeption der Arbeitsteilung der
Nationen dar, die Schnaase in den folgenden Abschnitten
näher begründet.

Unter der Überschrift «Anlage, Talente» (S. 451^155)
greift Schnaase das am Anfang des 16. Briefes skizzierte
Thema der Veranlagung von Völkern für bestimmte Künste

wieder auf. Zunächst aber versucht er die Kunst in
ihrem Verhältnis zum einzelnen Künstler zu erfassen.
Schnaase setzt die Anlage zur künstlerischen Tätigkeit
prinzipiell bei allen Menschen voraus, sie sei im Grunde
nichts anderes als die Anlage des menschlichen Geistes
überhaupt, «das lebendige Gefühl für dieses ganze Reich
der Ordnung und Klarheit, für die Selbstständigkeit der
Theile in der Harmonie des Ganzen» (S. 451). Das künstlerische

Talent, selbst das Genie, ragen in Schnaases Augen
nicht aus der Gesamtveranlagung der Menschen heraus. Er
hält sie nicht für angeborene Eigenschaften, sondern für
das Resultat einer glücklichen, vor allem aber einseitigen
Sozialisation. Im Normalfall nämlich werde der junge
Mensch durch die sinnliche Vielfältigkeit der Welt ebenso
vielfältig in Anspruch genommen, so dass es ihm schwerfalle,

durch die verwirrende Oberfläche «in ihr Inneres zu
blicken und die leitenden Fäden wahrzunehmen» (S. 451).
Bei einigen Menschen dagegen erfolgten «die ersten
Eindrücke des Lebens so zusammenhängend [...], daß sie die
Seele nicht verwirren, sondern sie wiederholt in ähnlicher
Weise berühren [...]» (S. 452). Aus einer Neigung zu
bestimmten Tönen oder Gestalten könne so die Anlage zu
einer bestimmten Kunst, das Talent, entstehen, das somit
notwendigerweise aus einer einseitigen Ausbildung des
Individuums hervorgehe.

Der nächste gedankliche Schritt besteht in der Übertragung

des Kunsttalentes vom einzelnen Menschen auf ein
Volk, denn «auch die Völker sind Individuen, deren Geist
in der Folge ihrer Schicksale und durch die Consequent
ihrer Thätigkeit eine mehr oder weniger beschränkte Richtung,

entweder zum Praktischen oder zum einseitig Geistigen,

oder auch zu einer bestimmten Kunst erhalten kann»
(S. 453). Die Anlagen zu den einzelnen Künsten sind nach
Schnaase zwar über die Individuen eines Volkes gleichmässig

verteilt, aber der spezifische Nationalcharakter - diesen
Begriff verwendet Schnaase synonym mit dem des
Volksgeistes - fördere die in seiner Richtung liegenden
Kunstanlagen von einzelnen Individuen und hemme dafür die
Anlagen anderer Menschen. Allerdings sei eine solche
einseitige Ausbildung der Kunstanlage eines Volkes «nach
dem Gesetze des Zusammenhangs der Künste» nur dann
möglich, «wenn mehrere geistig verbundene Völker dastehen,

von denen wieder andere in den andern Künsten
thätig sind» (S. 454). So wird die Arbeitsteilung im Reich
der Künste erzielt: Die Völker untereinander verhalten
sich nach Schnaases Auffassung wie einzelne Künstler,

indem sie ihre Talente einseitig ausbilden und die der anderen

Völker geniessen.
Dies sei aber nicht immer so gewesen: Schnaase

beobachtet im Laufe der Geschichte - im Sinne des alternierenden

Vorherrschens zentripetaler und zentrifugaler Kräfte -
den Wechsel grosser Perioden, in denen sich die Künste in
einem einzigen Volk sammelten, und anderer, in denen sie

sich gegenseitig abstiessen und auf einzelne, miteinander
verbundene Völker verteilten. In dem anschliessenden langen

Abschnitt «Geschichtliches» (S. 455-472) wird diese

Abfolge weit ausgreifend von der altindischen und altägyptischen

Kultur17 bis zur europäischen Neuzeit verfolgt. Ein
klares Geschichtsbild vermag Schnaase jedoch erst für das

klassische Altertum und die nachantike Zeit zu entwerfen.
Ein besonderer Rang gebührt nach Schnaases Auffassung

der griechischen Kultur der Antike, in der die
Gesamtheit der Künste zur Entfaltung gelangte. Während in
der Frühzeit die Kunst noch der Wirklichkeit untergeordnet

gewesen war, kehrte sich dieses Verhältnis bei den
Griechen um: Die noch stark der plastischen Einzelgestalt
verhaftete Kunst beherrschte nun die Wirklichkeit der
Griechen in einem Masse, dass die Lebenspraxis darunter
litt. Die Vollkommenheit der Griechen «im Gebiete des

Schönen und der Theorie» bedurfte einer Ergänzung von
aussen, und die weltzugewandten Römer konnten die
theoretischen und künstlerischen Errungenschaften der Griechen

im Rahmen ihrer Weltherrschaft ausnutzen. Wichtig
ist für Schnaase, dass eine geistige Gesamtheit sich erst in
der Zusammenschau beider Kulturen ergibt: «Wie die
Griechen die ganze Kunst, umfaßten die Römer die ganze
Wirklichkeit, beide zusammen waren eine Welt für sich»

(S. 460).
Die Darstellung überspringt das frühe Mittelalter, da es

in dieser Zeit keine nennenswerte Kunst gegeben habe -
ein auffallend krasses Urteil, das Schnaase in seinem späteren

Werk durch eine intensive Beschäftigung gerade mit
dieser Epoche revidiert hat.18 Im folgenden skizziert der
Autor die Geschichte der Künste ab dem Jahre 1000 in
knappen Worten, um die Anteile der einzelnen Völker
voneinander zu sondern. In der «architectonischen Periode
bis etwa 1400» sieht Schnaase eine relativ gleichmässige
Ausprägung der christlichen Architektur in Deutschland,
Frankreich und England, woran sich Spanien und die
skandinavischen Länder angeschlossen hätten; ähnliches gelte
für die Poesie. Als historischen Grund führt Schnaase an

späterer Stelle an, dass sich die antike Welt nicht unmittelbar

in ein System europäischer Nationen verwandelt habe.
Der übergeordnete Begriff der Christenheit habe vielmehr
zunächst die natürlichen Grenzen der Völker beseitigt
«und alle in Ein Volk verschmolzen». Die natürliche
Ungleichheit der Völker habe sich jedoch im Laufe des

Mittelalters wieder geltend gemacht und zur Scheidung der
Nationen geführt, so dass «zuletzt eine wahrhaft geistige
Einheit entstand, ein inneres Band, das die verschiedenen,
selbstständigen Nationen zu einem Völkersysteme verbindet»

(S. 476). In künstlerischer Hinsicht spielt Italien
bereits im Mittelalter eine Sonderrolle: Anfangs, so meint

297



Schnaase, bleibt Italien hinter den anderen europäischen
Ländern zurück und kann auch keine feste Architekturform

finden, seit dem 13. Jahrhundert aber entwickelt es

über die neuentstehende Skulptur und Malerei sowie die
monumentale Poesie Dantes und Petrarcas eine eigene
Richtung, die «das antike Princip in der christlichen Kunst
repräsentirt» (S. 467) und sich in der folgenden, der
«plastisch malerischen Periode» (15.-17. Jh.) als massgebliche
Norm durchsetzt. Nach einer anfänglichen eigenen
Ausprägung der niederländischen und oberdeutschen Malerei
übernehmen auch die nordischen Länder das italienische
Modell. In dieser Zeit vereinigen sich also alle Künste -
auch die Poesie und Musik - in einem einzigen Land, «so
daß die Zeit der Griechen zurückzukehren scheint» und
sich die übrigen Nationen Italien gegenüber «wie Römer
oder Barbaren» verhalten (S. 465). Gegen Ende dieser
Periode beginnen die einzelnen Nationen dagegen wieder,
eigene Kunstbestrebungen zu entfalten, was sich zunächst
in der Poesie Spaniens, Portugals und Englands zeigt.

In der dritten, der «dramatisch-harmonischen Periode»
(17.-18. Jh.), ist die Herrschaft Italiens vorüber. «Das
große moderne Drama entwickelt sich in England (Shakespeare)

und in Spanien (Lope de Vega, Calderon)», die
Malerei entfaltet sich in Spanien sowie dauerhafter und
eigenständiger in den Niederlanden. Das «Jahrhundert
Ludwigs des Vierzehnten» bedeutet für Frankreich eine
Einheit der Künste auf hohem Niveau, aber «mehr oder
weniger getrocknet», so dass «das frische Leben der Kunst
zu Ende» scheint (S. 466). An anderer Stelle bezeichnet
Schnaase die von den Franzosen erreichte Einheit der
Künste als «Vereinigungspunkt» für die nördlichen Völker,
«freilich nur als diplomatischer Repräsentant des Reichs
der Künste» (S. 478). Deutschland ist inzwischen aufgrund
seiner religiösen Streitigkeiten «immer weiter auf das
theoretische Gebiet übergegangen; in allem Practischen
unbeholfen, lebte es nur noch in pedantischen Schulformeln»
(S. 466). Dafür entwickelt sich hier die Musik zu ihrer höchsten

Blüte, die Schnaase in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts sieht, sowie bis in die Gegenwart hineinreichend
die deutsche Poesie.19 In der Gesamtschau erscheint Italien
als das einzige Land der Neuzeit, in dem alle Kunstgattungen

nebeneinander blühen, wenn auch in einer allzu engen
Verbindung miteinander, die die Reinheit der Gattungen
trübe. Die anderen christlichen Völker ergeben seiner
Meinung nach zusammengenommen ein «Gegenbild der Italiener.

Sie besitzen das, was jenen fehlt, im Beginn die feste
architektonische Basis und auf der höchsten Entwicke-
lungsstufe die geistigsten Gattungen in voller Tiefe der
Ausführung. Allein freilich sind diese Vorzüge nur ein
Gemeingut Aller, und keines von ihnen kann sich rühmen,
in so vielen Richtungen so Bedeutendes geleistet zu haben,
wie die Italiener» (S. 469).

Schliesslich kommt Schnaase noch einmal auf seine
früher skizzierte Zuordnung bestimmter Kunstgattungen
zu einzelnen Völkern zurück: Die drei westlichen Länder
Spanien, Frankreich und England als «das Gebiet des
praktischen Verstandes, der weltlichen Ehre und Macht», in

denen sich das Rittertum am stärksten ausgeprägt habe,
seien vorzüglich zur Poesie, vor allem zum Drama, veranlagt.

Deutschland dagegen mit seiner theoretischen
Neigung habe das Talent zur geistigsten Kunst, der Musik. Die
Niederländer hätten zwar die gleiche germanische Neigung
zur Innerlichkeit, aber in einer stärker lebenszugewandten
Art, die sie zur Malerei besonders befähige (S. 470-472).
Leben und Kunst seien bei den Italienern - wie in der
Antike bei den Griechen - am ehesten zu einer Einheit
verschmolzen, bei den genannten drei westlichen Völkern
immerhin noch eng verbunden, bei den Deutschen dagegen

weitgehend voneinander getrennt (S. 478).
In einer übergreifenden Betrachtung vertritt Schnaase

die Ansicht, dass die Vereinigung aller Künste in einem
Volk, wie bei den Griechen und Italienern, den geistigsten
Gattungen nicht förderlich sei; denn auf «der höchsten
Stufe der Kunst muß die abstoßende Kraft der einzelnen
Gattungen am stärksten sein» (S. 472). Die Ausprägung
einer konkreten Gattung auf höchstem Niveau absorbiere
gleichsam die Kräfte, die auf andere Gattungen verwendet
werden könnten, und bedinge eine notwendig einseitige
Struktur. Die verschiedenen einseitig ausgerichteten Völker

ergänzten sich so zu einer höheren Einheit der Künste.
Dahinter sieht Schnaase die Wirksamkeit eines allgemeinen

geschichtlichen Gesetzes, das er aus dem gesellschaftlichen

Grundverhalten der Menschen herleitet:
«In der That ist das Gesetz der wirklichen Geschichte

kein anderes als das der Kunstentwickelung, das große
Naturgesetz alles geistigen Lebens, wodurch in jedem
Keime die polarisch entgegengesetzten Kräfte sich trennen,

die ihnen zukommenden Stellen einnehmen, und
dann, mehr und mehr das Verwandte heranziehend, das

Fremdartige abstoßend, die Mittelglieder hervorrufen, bis
das organische Ganze in sich abgeschlossen und vollendet
ist. Ein solcher Proceß findet schon statt, wenn nur mehrere

einzelne Menschen in einem bleibenden geistigen
Verhältnisse sind; schon da sondern sich die Gegensätze, jede
Eigenthümlichkeit wird befestigt, und erhält zuletzt, wie
durch Verabredung oder Anordnung, ihre bestimmte Rolle
angewiesen» (S. 473^174).

Deutlicher noch sei dies im Verhältnis der Staaten zueinander

festzustellen, weil das Element des Willkürlichen
hier eine geringere Rolle als beim einzelnen Menschen
spielt: Was zunächst den Schein des Zufälligen hat, die

Beziehungen und Konflikte der Staaten, folgt dem Gesetz
der Sonderung. Selbst ein feindliches Verhältnis bedeutet
somit eine gegenseitige Ergänzung und Bestätigung; die
Staaten «lehnen sich an einander an, und könnten ohne
diesen Kampf nicht bestehen» (S. 474).

So gelangt Schnaase zu einer seiner wichtigsten Thesen:
der systemhaften Analogie von Politik und Kunst, die
beide als weitgehend selbständige geistige Potenzen
verstanden werden, die sich aber gegenseitig ergänzen und
bedingen, so dass die «großen Perioden der Geschichte den
Stufen der Kunst» entsprechen:20

«Die äußere Wirklichkeit des politischen Lebens der
Völker ist eben sowohl wie die Kunst eine geistige Schöp-

298



fung, der Geist der Menschheit umfaßt beide, als die
einander entsprechenden Hälften seiner kugelähnlichen
Gestalt. Beide gleichen sich daher in ihrer inneren Organisation,

denn sie sind von Einem innern Leben durchdrungen

und gehen stets in einander über. Die Wirklichkeit ist
der Stamm, welcher die Blüthe der Kunst trägt, und in ihr
erzeugt sich wieder das Samenkorn für eine neue Gestaltung

des Wirklichen» (S. 474).

Die im 16. Brief verfochtene Reinheit der Kunstgattungen
hat Schnaase offenkundig nicht auf sein eigenes literarisches

Produkt angewandt, denn die vorgestellten kunst-
historiographischen Reflexionen lassen sich mit der äusseren

Form des Reisebriefs kaum in Einklang bringen, zumal
die Erlebnisse der niederländischen Reise von 1830 hier so

gut wie keine Rolle spielen. Liest man den Brief dagegen
als gelehrte Abhandlung, so vermisst man eine stringente
Argumentation und die Untermauerung der Thesen durch
Beispiele. Die freie literarische Form dieses Textes, die
nach heutigen Massstäben am ehesten als Essay zu
bezeichnen wäre, bietet dennoch grosse Vorzüge: Indem er
sich nicht selbst die Pflicht auferlegt, seine Argumente
einzeln zu belegen, vermag sich Schnaase hier zu kühnen
gedanklichen Konstruktionen aufzuschwingen, die sich
über die Zeiten hinweg als anregend erweisen. Dennoch
bleibt ein zwiespältiger Eindruck angesichts der entschiedenen

Urteile über Kunstrichtungen und Nationalcharaktere,

die sich aus heutiger Sicht als einseitig, ja naiv erweisen.21

Trotz aller Schwächen im einzelnen ist der sechzehnte
der «Niederländischen Briefe» als eine der vielschichtigsten

Auseinandersetzungen mit dem Verhältnis von Kunst
und Nationenbildung innerhalb der Kunstliteratur des
19. Jahrhunderts anzusehen. Dabei reagiert Schnaase weniger

auf den aufkommenden Nationalismus des 19. Jahrhunderts,

als dass er die im späten 18. Jahrhundert vor allem
durch Johann Gottfried Herder geprägte emphatisch-universalistische

Nationenvorstellung mit einer neu entwickelten

Theorie kultureller Systeme verbindet. Dies lässt sich
an einer Folge aufeinander aufbauender gedanklicher
Motive zeigen, die den Text im Kern konstituieren.

Sprache versus Natur

Schnaases besonderes Augenmerk gilt der Frage, wie es zur
ungleichen Verteilung künstlerischer Talente kommt.
Entscheidend ist für ihn nicht der Zufall der Geburt, sondern
die Prägung des Kindes in seiner Sozialisation. Jegliche
Begabung, sei sie künstlerischer, theoretischer oder praktischer

Natur, hänge mit der Entwicklung eines klaren
Weltbildes in der Seele des Kindes zusammen. Hier wird der
subjektivistische Kern der Schnaaseschen Anthropologie
spürbar: Dem Menschen steht keine geordnete Natur
gegenüber, die er in der Kunst nur nachzuahmen braucht;
die Welt bietet vielmehr ein verwirrendes Bild, «und die

Seele spiegelt in sich die unklare Mischung des wirklichen
Daseyns» (S. 451). Die Ordnung der Welt konstituiert sich
nach Schnaases Auffassung im Subjekt, so dass, wenn «die
ersten Eindrücke des Lebens so zusammenhängend folgen,
daß sie die Seele nicht verwirren, sondern sie wiederholt
in ähnlicher Weise berühren» (S. 452), ein künstlerisches
Talent und in seltenen Fällen ein Genie entstehen kann.
Mit der Klarheit der Weltsicht ist hier auch stets, so

Schnaase, eine gewisse Einseitigkeit verbunden.
Schnaases Sozialisationsthese bedeutet eine klare

Abkehr von dem in der Zeit um 1800 vorherrschenden
Geniedenken, das die Künstler als «Günstlinge der Natur»
angesehen und die Natur selbst zur treibenden Kraft der Kunst
erklärt hatte, die sich im Genie zur Erscheinung bringt:
«Genie ist die angeborne Gemütslage (ingenium), durch
welche die Natur der Kunst die Regel gibt» (Kant).22
Schnaase dagegen erklärt in einer anthropologischen
Wendung das künstlerische Talent aus der sozialen
Bindung des Menschen, der in seiner psychischen Entwicklung

die kulturellen Einflüsse seiner Umgebung aufnimmt
und auf dieser Grundlage ein eigenes klares Weltbild
ausformt.

Auch wenn der Künstler die Natur darstellt: Weder die
innere Natur des Menschen noch die Natur seiner äusseren

Umgebung sind nach Schnaases Auffassung als bestimmende

Faktoren für die Entstehung künstlerischer Talente
anzusehen. So wird bereits am Anfang des 16. Briefes die

althergebrachte Vorstellung zurückgewiesen, das Klima
eines Landes übe einen massgeblichen Einfluss auf die
Entfaltung der Künste aus. Die Klimatheorie, die massgeblich

an der Konstituierung und Verfestigung von Stereotypen

der Nationenbeschreibung beteiligt gewesen ist, hatte
sich - unter Benutzung antiker Vorlagen - in der französischen

Literatur des späten 17. und 18. Jahrhunderts
herausgebildet (Bouhours, Dubos, Buffon) und war von Winckelmann

in die Historiographie der antiken Kunst eingeführt
worden.23 Auch Herder rezipierte die französische
Klimatheorie und setzte den Einfluss des Klimas auf den
Nationalcharakter zeitweise höher an als denjenigen der
Abstammung24 - hier zeigen sich Grenzen der Herder-
Rezeption bei Schnaase.

Wie schon auf der Ebene des individuellen Talents, so leitet

Schnaase auch auf der Kollektivebene die Kunst nicht
von objektiven Rahmenbedingungen ab, sondern
entwickelt sie aus der subjektiven Gestaltungskraft des
Menschen. So liegt es für ihn nahe, in der Sprache eine wichtige
Parallelerscheinung der Kunst zu sehen: Schnaases Auffassung

der Kunst als einer Ausdrucksform des Menschen, die,

gegliedert in kulturelle Einheiten, sich über lange
Zeiträume hinweg tradiert und dabei langsam verwandelt,
erinnert auffallend stark an die Sprachphilosophie Wilhelm
von Humboldts.25 Diese entfaltet sich jedoch erst in
Humboldts Spätwerk «Über die Verschiedenheit des menschlichen

Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige
Entwicklung des Menschengeschlechts» (Einleitung zum
Kawi-Werk), das posthum 1836-39 und damit etwas später
als die «Niederländischen Briefe» erschienen ist.26

299



Auch wenn beide Werke offenbar unabhängig voneinander

entstanden sind, lohnt ein vergleichender Blick in
Humboldts Kawi-Werk. Im Kapitel «Zusammenwirken
der Individuen und Nationen» geht Humboldt ähnlich wie
Schnaase davon aus, dass «jede Nation, noch abgesondert
von ihren äußren Verhältnissen, als eine menschliche
Individualität, die eine innere eigenthümliche Geistesbahn
verfolgt», zu betrachten ist. Die «Wirksamkeit der Einzelnen,
auf welche Stufe sie auch ihr Genius gestellt haben möchte,
[sei] doch nur in dem Grade eingreifend und dauerhaft [...],
in welchem sie zugleich durch den in ihrer Nation liegenden

Geist emporgetragen werden [,..].»27 Auf der Grundlage

des Volksgeistes basiert nach Humboldts Auffassung
das System der Sprache:

«Das Daseyn der Sprachen beweist aber, daß es auch
geistige Schöpfungen giebt, welche ganz und gar nicht von
Einem Individuum aus auf die übrigen übergehen, sondern
nur aus der gleichzeitigen Selbstthätigkeit Aller
hervorbrechen können. In den Sprachen also sind, da dieselben
immer eine nationelle Form haben, die Nationen, als

solche, eigentlich und unmittelbar schöpferisch.»28
Schnaase hatte die Künste ganz ähnlich aus der

überindividuellen Wirkung des Volksgeistes abgeleitet. Wichtig ist,
dass Schnaase und Humboldt auch methodisch ähnlich
vorgehen, wenn sie der Frage des Ursprungs der Künste
bzw. Sprachen - ganz im Gegensatz zu Herder - wenig
Bedeutung zumessen und stattdessen die weitgehend
autonome, sich selbst reproduzierende Struktur des Kunst- bzw.
Sprachsystems zu ergründen versuchen.

Damit ist allerdings nicht die Frage geklärt, ob Schnaases

Parallelsetzung von Sprachen und Künsten, die Jahrzehnte
später auch in der frühmodernen Kunsttheorie Konrad
Fiedlers eine grosse Rolle spielt,29 sachlich gerechtfertigt
ist. Im Falle Schnaases führt die Sprachanalogie zu einer
einseitigen Auffassung der Kunst, die die individuellen
künstlerischen Leistungen zugunsten übergreifender
anonymer Phänomene, wie «Volksgeist» und «Stil», zurückdrängt

- ein Schritt in Richtung auf die um 1900 dominierende

«Kunstgeschichte ohne Namen».

«Volksgeist»

Eine grundlegende Gemeinsamkeit der Schnaaseschen
Kunsttheorie und der Sprachtheorie Wilhelm von
Humboldts besteht in der Auffassung, in jedem Volk sei eine
gewisse geistige Grundprägung festzustellen, so dass es sich
im übertragenen Sinn als Individuum verstehen lasse. Da
die Vorstellung eines die künstlerische Ausrichtung eines
Volkes bestimmenden Geistes, des «Volksgeistes», als eine
der wichtigsten und zugleich problematischsten Konzeptionen

der Schnaaseschen Kunsttheorie anzusehen ist, sind
im folgenden einige klärende Bemerkungen zur Genese
und zur historischen Semantik des Volksgeistbegriffs30
notwendig.

Der naheliegende Verdacht, in der Verwendung des

Begriffs «Volksgeist» spiegele sich ein nationalistischer31

Zug der Schnaaseschen Kunsthistoriographie, wird, wie im
folgenden zu zeigen sein wird, der historischen Semantik
des frühen 19. Jahrhunderts nicht gerecht. Schnaase
wendet die Kategorie «Volksgeist» auf alle von ihm
untersuchten Völker gleichmässig an, so dass sich keine
Bevorzugung des eigenen Volkes ergibt - sieht man von einem
ausdrücklichen Lob der deutschen Poesie und Malerei der
Gegenwart ab, so fallen seine Urteile über die deutsche
Kunst ziemlich ungünstig aus. Die vitalistische Auffassung
der sich in einem Volk zu einer bestimmten Zeit ausbildenden

geistigen Grundtendenzen als «tätige Kraft», die sich

analog zur Seele des Individuums als Geist formiert, trägt
stark irrationale Züge. Dagegen finden sich in Schnaases
Text keine naturgegebenen Charakterzüge einzelner
Nationen im Sinne ewiger Werte: Da die Nationen historisch

bedingt und in dauernder Wandlung begriffen sind, ist
auch der jeweilige Volksgeist steten Veränderungen
unterworfen. Schnaase war allerdings nicht bewusst, dass der
Volks- und Nationenbegriff selbst nicht unterschiedslos auf
alle historischen Zeiten angewendet werden kann. Dass
Schnaase den Ausdruck «Volksgeist» nicht im Sinne einer
unveränderlichen Konstante begriffen hat, geht besonders
deutlich daraus hervor, dass er ihn mit der sich langsam
verwandelnden Sprache und nicht mit festen geographischen

Begriffen, wie Klima oder Landschaft, verbunden
hat. Gerade hierin zeigt sich der entscheidende Unterschied

gegenüber den vielen Versuchen europäischer, vor
allem deutscher Kunsthistoriker des frühen 20. Jahrhunderts,

Nationalstile an biologischen Konstanten eines
Volkes oder an der Natur des Landes, mithin an Blut und
Boden, festzumachen.32

Im frühen 19. Jahrhundert war der Begriff «Volksgeist»
in sehr unterschiedlichen politischen und philosophischen
Lagern gebräuchlich. Versucht man zu klären, an welchen
Positionen sich Schnaase bei der Verwendung dieses

Begriffs orientierte, so sind dessen jeweils wechselnde
Konnotationen zu berücksichtigen.

Zunächst liegt die Annahme nahe, dass Schnaase den

Volksgeistbegriff seines philosophischen Lehrers Hegel
übernommen hat. Schnaase hatte Hegel 1817 in Heidelberg

kennengelernt und war diesem ein Jahr später nach
Berlin gefolgt. In einem späteren Lebensrückblick
beschrieb Schnaase die Faszination, die er beim Studium der
Philosophie Hegels empfunden hatte, doch bezeugte er
hierin zugleich seine kurz darauf erfolgte Abwendung von
der Hegeischen Lehre.33 Dennoch gilt Schnaases Kunstauffassung

gemeinhin als hegelianisch geprägt, auch wenn sich
bei näherer Überprüfung nur wenige Gemeinsamkeiten
mit Hegels System feststellen lassen. So zeigen sich bei
beiden Denkern auch deutliche Unterschiede in der
Verwendung des Volksgeistbegriffs: Hegel hatte die «Völkergeister»

in seinen «Grundlinien der Philosophie des
Rechts» von 1821/22 allein als Katalysatoren der Verwirklichung

des Weltgeistes gesehen, «um dessen Thron sie als

Vollbringer seiner Verwirklichung und als Zeugen und
Zierate seiner Herrlichkeit stehen.»34 Das sich hier
ausdrückende teleologische Denken war Schnaase fremd, des-

300



sen Argumentation in den «Niederländischen Briefen»
Hegels Vorstellung von der epochalen Weltherrschaft eines
einzigen Volkes, gegenüber der «die Geister der anderen
Völker rechtlos» seien,35 diametral entgegengesetzt ist.
Schnaase betont gerade die Nachteile einer dominierenden
Kunstnation, in der alle Gattungen zentriert sind, gegenüber

seinem Prinzip der Arbeitsteilung der Nationen.
Dagegen weist Schnaases Volksgeistbegriff deutliche

Bezüge zum politischen Denken seines rechtshistorischen
Lehrers Friedrich Carl von Savigny auf, bei dem Schnaase
in Berlin ab 1816 studiert hatte. Savigny hob in seiner
bekannten Streitschrift «Vom Beruf unsrer Zeit für
Gesetzgebung und Rechtswissenschaft» aus dem Jahre 1814
die Bedeutung des Volksgeistes für die Rechtsgeschichte
hervor: Recht, Sprache, Sitte und Verfassung eines Volkes
haben nach seiner Ansicht «kein abgesondertes Daseyn,
es sind nur einzelne Kräfte und Thätigkeiten des einen
Volkes [...]. Was sie zu einem Ganzen verknüpft, ist die
gemeinsame Überzeugung des Volkes, das gleiche Gefühl
innerer Nothwendigkeit, welches allen Gedanken an
zufällige und willkührliche Entstehung ausschließt.»36 Für
Savigny bewährt sich «dieser organische Zusammenhang
des Rechts mit dem Wesen und Character des Volkes [...]
auch im Fortgang der Zeiten», das Recht sei hierin der
Sprache vergleichbar.37 Savignys Schüler Jacob Grimm hat
diesen Gedanken zu der These weiterentwickelt, dass
Recht und Poesie gemeinsam in den historischen Ursprüngen

des Volkes wurzeln.38 Das Volk wird bei Savigny und
Grimm als ein kollektives Individuum verstanden, das sich
aus einer unschuldigen Frühzeit heraus entwickelt hat. Die
hier angedeutete Begründung des Volksgeistbegriffs aus
der Rechtstheorie der Historischen Rechtsschule39 dürfte
für den Juristen Schnaase von grosser Bedeutung gewesen
sein, auch wenn ihm die Erforschung der Ursprünge
(kunst)historischer Phänomene weit weniger am Herzen
lag als die Erfassung ihrer Strukturen.

Stärker noch als durch das Vorbild Savignys ist die in den
«Niederländischen Briefen»ausgebreitete Volksgeisttheorie

durch die Schriften Johann Gottfried Herders40 geprägt.
Herder hatte seinerseits auf zwei berühmte Werke der
französischen Aufklärung zurückgegriffen: Voltaire nennt
den «Geist der Nationen» im Titel seines Werkes «Essai sur
les mœurs et l'esprit des nations»,41 Montesquieu gab in
seinem Hauptwerk «De l'esprit des lois» die Losung aus:
«C'est au législateur à suivre l'esprit de la nation ...»42 Die
Semantik des Kernbegriffs «Volk» (bzw. «Nation»)
wandelte sich bei Herder jedoch radikal, indem sie eine bislang
ungeahnte historische Tiefendimension erhielt43 und
emotional stark aufgeladen wurde; im Gegensatz zur
französischen Tradition des politischen Staatsvolks betont Herder
aus dem Bewusstsein der nicht existenten deutschen
Staatlichkeit heraus die Abstammungs- und Sprachgemeinschaft

des Volkes.44

Entscheidend ist in unserem Zusammenhang Herders
Deutung des Volkes als Kollektivindividuum, das mit Geist
und Seele ausgestattet ist.45 Entsprechend dieser vitalisti-
schen Auffassung vergleicht Herder die historische Ent¬

wicklung eines Volkes mit den Lebensaltern des einzelnen
Menschen46 und versucht das Wesen einer Kultur über das

Studium ihrer Ursprünge zu ergründen. Auch das Ideal der
harmonischen Koexistenz aller Völker verdeutlicht Herder
mit einer Metapher aus dem Reich des organischen
Lebens, wenn er - in einer charakteristischen religiösen
Wendung - die Völker mit Gewächsen im grossen Garten
der Schöpfung vergleicht.47 Unzweifelhaft liegt in dieser
organologischen Auffassung der Völker die wichtigste
Quelle der Volksgeistvorstellung bei Humboldt und
Schnaase. Beide Gelehrte haben jedoch die irrationalen
Züge der Herderschen Gedanken zugunsten der abstrakteren

Auffassung des Volksgeistes als eines sich selbst
reproduzierenden Systems zurückgedrängt - so findet sich in
ihren Sprach- und Kunsttheorien weder die Herdersche
Lebensalteranalogie noch die Betonung der Ursprünge
einer Kultur.

Schliesslich sei auf die Herdersche Prägung der anfangs
vorgestellten Kernthese der «Niederländischen Briefe»
hingewiesen: In den «Briefen zu Beförderung der Humanität»

sieht Herder 1796 den Ausdruck des Charakters
eines Volkes nicht in dessen politischer und militärischer
Geschichte, sondern in seiner Sprache und vor allem Poesie:

«So ists mit der Poesie der Völker und Zeiten auf
unserm Erdrunde; in jeder Zeit und Sprache war sie der

Inbegriff der Fehler und Vollkommenheiten einer Nation,
ein Spiegel ihrer Gesinnungen, der Ausdruck des Höchsten,

nach welchem sie strebte [...].»48

Arbeitsteilung der Nationen

Das Leitmotiv des sechzehnten der «Niederländischen
Briefe» besteht in der Konzeption einer «Arbeitsteilung
der Nationen». Der geläufigen Vorstellung einer Rangordnung

der Kunstnationen, sei diese nun durch Griechenland,

Italien oder Frankreich angeführt, tritt Schnaase mit
Entschiedenheit entgegen, indem er zum einen von einer
gleichmässigen Verteilung künstlerischer Talente über alle
Völker ausgeht und zum anderen sich gegen die isolierte
Betrachtung der Kunst eines einzigen Landes wendet.
Nach Schnaases Auffassung bilden die Nationen erst durch
ihre freundlichen wie feindlichen Kontakte ihre geistigen
Eigentümlichkeiten heraus, so dass die spezifische künstlerische

Ausrichtung eines Landes die entgegengesetzte
Ausrichtung des Nachbarlandes fördert. Die Totalität der Künste

bildet sich somit erst im freien Zusammenspiel der
Nationen heraus - Italien mit seiner Konzentration aller
Künste steht nach Schnaase seit dem Mittelalter in Opposition

zu den anderen europäischen Völkern, deren Künste
sich nach dem «Gesetz der Sonderung» einseitiger ausgeprägt

haben.
Die Originalität dieser Konzeption erweist sich zunächst

in der Abkehr von den bisherigen Modellen der
Kunsthistoriographie, die sich fast immer am Ideal einer bestimm-

301



ten Epoche und einer entsprechenden nationalen Kultur
orientiert hatten, sei dies nun das Ideal des klassischen
Griechenland, das des Italien der Renaissancezeit oder das
des deutschen Mittelalters. Zwar hebt Schnaase wie die
Frühromantiker die europäische Integrationskraft der
christlichen Kirche des Mittelalters hervor,49 doch interessiert

er sich in noch stärkerem Masse für die Ausbildung
des modernen Systems europäischer Nationen seit dem
Spätmittelalter - die Parallele zur historistischen
Geschichtswissenschaft Leopold von Rankes ist hier besonders

evident.50

Massgeblich geprägt wurde die Konzeption einer
«Arbeitsteilung der Nationen» wiederum durch die
Geschichtsphilosophie Herders, der die freie Entfaltung aller
Völker, und zwar nicht allein der europäischen, forderte.
Jedes Volk, so schreibt Herder in den «Briefen zu Beförderung

der Humanität » (1793-1797), habe «seine Regel des
Rechts, sein Maß der Glückseligkeit in sich»,51 auf dieser
Grundlage könnten alle Völker in Eintracht zusammenleben

und sich «als Familien» beistehen.52 Dies sollte nach
Herders Auffassung jedoch nicht zu einer Verschmelzung,
sondern zu einem geordneten Nebeneinander der Nationen

führen53 - dieser Gedanke lebt in Schnaases «Gesetz
der Sonderung» fort.

Ausgehend von Herder hat der frühe Wilhelm von Humboldt

in der fragmentarischen Schrift «Das achtzehnte
Jahrhundert» (verfasst 1795-1797) eine Konzeption
entwickelt, die Schnaases «Arbeitsteilung der Nationen» sehr
nahe kommt: Humboldt führt hier den raschen Fortschritt
der europäischen Kultur auf die wechselseitige Einwirkung
der englischen, französischen, italienischen und deutschen
Literatur zurück - gerade die Unterschiedlichkeit der
Nationalkulturen sieht Humboldt, ganz ähnlich wie
Schnaase, als Movens der Entwicklung an.54 Ein unmittelbarer

Einfluss der unpublizierten Frühschrift Humboldts
auf die «Niederländischen Briefe» ist zwar auszuschliessen,
doch lassen die aufgezeigten Parallelen erkennen, wie sehr
Schnaase im universalistischen Denken des späten 18.
Jahrhunderts verwurzelt war.

Die Vorstellung einer «Arbeitsteilung der Nationen»
konnte sich allerdings auch mit der Idee moderner
Nationalstaaten verbinden: Über zwanzig Jahre nach dem
Erscheinen der «Niederländischen Briefe» und natürlich
ohne Kenntnis dieses Werks entwickelte der italienische
Revolutionär Giuseppe Mazzini, eine der führenden
Persönlichkeiten des paneuropäischen Nationalismus, in
seinem Londoner Exil eine politische Utopie, die die
«Arbeitsteilung der Nationen» bis ins Kuriose steigerte.
Wie Mazzini 1857 in Briefen erläuterte, plante er die
Einteilung Europas in elf grosse demokratische Nationalstaaten

bzw. Föderationen, denen er jeweils eine
bestimmte historische Aufgabe zuwies: Die Engländer sollten
die Industrialisierung und die Gründung überseeischer
Kolonien vorantreiben, die Russen die Zivilisierung
Asiens, die Deutschen sollten das Denken übernehmen,
und den Italienern als Erben Roms fiel die Weltherrschaft
zu ...55

Nationalismus?
Zur politischen Haltung Karl Schnaases

Gerade angesichts der letztgenannten Parallele stellt sich
die Frage nach dem politischen Standort von Schnaases
Nationenverständnis. Auch wenn Schnaase, wie gezeigt
wurde, sich vor allem auf universalistische Konzeptionen
des späten 18. Jahrhunderts zurückbezog, ist die Frage nach
nationalistischen Tendenzen in der Kunsttheorie der
«Niederländischen Briefe» noch nicht abschliessend geklärt.

Diese Frage ist nicht zu beantworten ohne einen Blick
auf die politischen Ansichten des Juristen Schnaase, über
die ein ungewöhnlich reiches Quellenmaterial Auskunft
gibt. Zwar existieren aus den frühen Düsseldorfer Jahren
nur wenige Zeugnisse, doch zeigen diese bereits eine für
Schnaase charakteristische Mischung aus Königstreue,
Reformbereitschaft und Revolutionsangst. In Zeitungsartikeln

forderte der Jurist eine Fortführung der preussischen
Reformen des frühen 19. Jahrhunderts und trat für eine
allmähliche Weiterentwicklung der Gesellschaft - so in einem
Artikel von 1844 «für den Fortschritt zwar, aber für den
bewußten, klaren, von der geschichtlichen Grundlage der
Gegenwart ausgehenden»56 - ein. Die interessante politische

Rolle, die Schnaase in der Revolution von 1848 in
Düsseldorf gespielt hat, ist in der Geschichte der Kunstgeschichte

bislang vollkommen unbekannt geblieben. Hier
sei nur angedeutet, dass er als führendes Mitglied des
liberalen «Bürgervereins» in die politischen Diskussionen des

Revolutionsjahrs eingriff57 und aus der Position eines
konservativ ausgerichteten Liberalismus heraus einen «Politischen

Katechismus für das Volk» verfasste, in dem er
ausführlich die Grundsätze der konstitutionellen Monarchie
entwickelte.58 Schnaases Position blieb allerdings zwiespältig:

Als Oberstaatsanwalt war er massgeblich an der
Verhaftung des Dichters Ferdinand Freiligrath wegen eines

angeblich umstürzlerischen Gedichts beteiligt; zugleich
wurde er im September 1848 als preussischer Justizminister
in einem liberalen Kabinett Beckerath gehandelt, das
aufgrund der einsetzenden Reaktion nicht zustande kam. Im
gleichen Monat wurde Schnaase ans Berliner Obertribunal
versetzt; aus der Politik hat er sich danach ganz zurückgezogen.

Charakteristisch für Schnaases politische Position
ist das durch die Historische Rechtsschule geprägte organische

Fortschrittsmodell, das weitgehend den Vorstellungen
der rechtsliberalen Casino-Fraktion in der Frankfurter
Paulskirche entsprach.

Im «Politischen Katechismus für das Volk» spricht
Schnaase zwar von der «lange ersehnten Einheit Deutschlands»,

die dem Willen des ganzen Volkes entspreche, doch
lehnt er die Schaffung eines einheitlichen Nationalstaats
nach französischem Muster ab: Deutschland solle sich
gemäss seiner partikularistischen Tradition nur zu einem
relativ lockeren föderativen Staatsgebilde zusammen-
schliessen.59 Betrachtet man Schnaases Schriften und
private Äusserungen im Überblick, so findet man auffallend
wenige Zeichen von Nationalstolz, eher schon tadelnde
Bemerkungen wie in dem oben zitierten Zeitungsartikel

302



von 1844, in dem er die politische Kultur in Deutschland
gegenüber derjenigen in Frankreich und England als
rückständig und roh bezeichnet.60 Eindrucksvoll sind noch die
späten Briefe, in denen Schnaase - im Gegensatz zum
allgemeinen Triumphgefühl gerade auch unter den deutschen
Intellektuellen - sein Entsetzen über den 1870er Krieg
gegen Frankreich ausdrückte.61

Aus dieser Grundeinstellung heraus ist Schnaase in einer
Rezension von 1828 als erster den chauvinistischen
Tendenzen in der deutschen Architekturhistoriographie des
frühen 19. Jahrhunderts entgegengetreten: Hatte diese im
Zuge der romantischen Mittelalterbegeisterung die gotische

Architektur zur «(alt)deutschen» bzw. «germanischen»

Baukunst erklärt, so lehnte Schnaase diese neuen
Begriffsbildungen unter Verweis auf die Priorität der
französischen und englischen Gotik ab und verteidigte den
Terminus «gotische Baukunst» als historisch bedingten
Verabredungsbegriff.62

Alle genannten Zeugnisse lassen zwei Grundzüge der
politischen Haltung Schnaases erkennen, die auch für seine
Kunstgeschichtsschreibung von grosser Bedeutung sind:
die Vorstellung der prinzipiellen Gleichrangigkeit aller
Nationen und das Ideal einer organischen Gesellschaftsentwicklung.

Beide Auffassungen finden sich im sechzehnten

der «Niederländischen Briefe» klar ausgeprägt: Indem
er die Kunst mit der Sprache vergleicht, sieht Schnaase
auch ihre historische Entwicklung als einen allmählichen
organischen Prozess an - es ist eine Kunstauffassung, die

dem Geschichtsverständnis des Historismus entspricht.63
In der Konzeption einer «Arbeitsteilung der Nationen»

kommt das Prinzip der Gleichrangigkeit aller Völker

besonders plastisch zum Ausdruck, ja es wird durch
die Betonung ihrer gegenseitigen Abhängigkeit noch
pointiert.

Entscheidend ist, dass Schnaase hier - gleichsam über die
chauvinistische Rhetorik der Zeit der Befreiungskriege64
hinweg - auf universalistische Vorstellungen des 18.

Jahrhunderts (Herder, Humboldt) zurückgreift. Dies muss im
Jahre 1834 keineswegs als antiquiert gelten, wie die
verwandten Züge in der Geschichtsauffassung Leopold von
Rankes erkennen lassen.65 Der Kunsthistoriker wie der
Historiker spiegeln in ihren Theorien von der wechselseitigen

Abhängigkeit der Nationen auch die Vorstellung eines
durch den Wiener Kongress geschaffenen Gleichgewichts
der europäischen Mächte - der Pentarchie - wider. Von
hier aus führt kein Weg in den «modernen» deutschen
Nationalismus, der sich erst ab ca. 1840 in der Dynamik der
Einigungsbewegung und in der Staatwerdung Deutschlands

entfaltet hat.66 Der Begriff «modern» erweist sich
hier jedoch als zwiespältig: Als kunsthistoriographischer
Reflex der europäischen Ordnung der Restaurationszeit
erscheint Schnaases Nationenauffassung konservativ, als

eine Systemtheorie, die die nationalen Kulturen aus ihrer
Interdependenz heraus bestimmt, weist sie dagegen auf die

zukünftige Überwindung des «modernen» Nationalismus
voraus.

ANMERKUNGEN

1 Karl Schnaase, Niederländische Briefe, Stuttgart/Tübingen
1834, S. 148-149.

2 Dieser Aufsatz steht im Zusammenhang mit der 1993 abge¬
schlossenen Kieler Habilitationsschrift des Verfassers, Henrik
Karge, Karl Schnaase. Zum Verhältnis von Ästhetik und
Kunstgeschichte im 19. Jahrhundert, die in Kürze publiziert werden
soll.

3 Ludwig Schorn, Sammelrezension dreier Werke von Johann
David Passavant, Karl Schnaase und Carl Gustav Carus, in:
Kunstblatt 15, 1834, Nr. 101-103, hier S. 426-427. - Karl
Immermann, Werke in fünfBänden, hrsg. v. Benno von Wiese,
Bd. 4, Frankfurt am Main 1973, S. 551-651, hier S. 598-599. Die
Gesprächsdichtung der «Düsseldorfer Anfänge», die einen
interessanten Einblick in die künstlerische Aufbruchsstimmung

in Düsseldorf in den Jahren um 1830 erlaubt, ist 1840, im
Todesjahr Immermanns, erstmals erschienen.

Jacob Burckhardt, Geschichte der Baukunst, unveröffentl.
Manuskript der Baseler Vorlesung im Sommersemester 1844,
Staatsarchiv Basel-Stadt: PA 207, 158. Der zitierte Satz steht
als Fazit am Ende einer «Einleitung zur Allgemeinen
Kunstgeschichte» vom 5. Mai 1851, die Burckhardt dem Vorlesungsmanuskript

nachträglich vorgeschaltet hat.
Zu Schnaases Einfluss auf die Kunstauffassung und die
Potenzenlehre Burckhardts vgl. die Studie des Verfassers, Henrik
Karge, «Die Kunst ist nicht das Maaß der Geschichte»; Karl
Schnaases Einfluß aufJacob Burckhardt, in: Archiv für
Kulturgeschichte 78,1996, S. 393-431.
Der Königsberger Philosoph Karl Rosenkranz hat die
«Niederländischen Briefe» bereits im Jahr ihres Erscheinens in
einer Rede gefeiert: Karl Rosenkranz, Das Verhältnlß des

Protestantismus zur bildenden Kunst, mit besonderer Rücksicht
auf Schnaases Niederländische Briefe. Rede, gehalten im

303



Königsberger Kunstverein am 13. December 1834, in: Preußische

Provinzialblätter 13,1835, S. 113-132.
7 Die besten Darstellungen der Biographie Schnaases wurden

kurz nach seinem Tod verfasst: Wilhelm Lübke, Carl
Schnaase. Biographische Skizze, in: Karl Schnaase,
Geschichte der bildenden Künste, Bd. 8, hrsg. v. Wilhelm Lübke,
Stuttgart 1879, S. XV-LXXXIV. - V Donop, Art. Schnaase, in:
Allgemeine Deutsche Biographie, Bd. 32,1891, S. 66-73.

8 Wolfgang Hütt, Die Düsseldorfer Malerschule 1819-1869,
2. Aufl. Leipzig 1995, S. 17 und öfter. - Kritisch zu Schnaases
Rolle: Elke von Radziewsky, Kunstkritik im Vormärz.
Dargestellt am Beispiel der Düsseldorfer Malerschule, Bochum
1983, S. 34-39.

9 Vgl. die in Kürze erscheinende Studie des Verfassers, Henrik
Karge, «Denn die Kunst ist selbst nichts Absolutes...» Karl
Immermann, Karl Schnaase und die Theorie der Düsseldorfer
Malerschule, in: Peter Hasubek (Hrsg.), Epigonentum und
Originalität. Immermann und seine Zeit - Immermann und die
Folgen, Frankfurt am Main / Bern / New York / Paris 1997.

10 Karl Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, 7 Bde.,
Düsseldorf 1843-1864; 2. erw. Aufl. Düsseldorf 1866-1876
(Bd. 8: Stuttgart 1879).

11 Vgl. dazu: Erich Rothacker, Einleitung in die Geisteswissen¬
schaften, Tübingen 1920, S. 33. - Paul Frankl, The Gothic.
Literary Sources and Interpretations through Eight Centuries,
Princeton 1960, S. 539-553. - Michael Podro, The Critical
Historians ofArt, New Haven / London 1982, S. 31^13.

12 Die Argumentation der genannten Malereiabschnitte im drit¬
ten und fünften der «Niederländischen Briefe» hat Burckhardt
im (unpublizierten) Manuskript seiner Baseler Vorlesung über
die Geschichte der Malerei von 1844-1846 (Staatsarchiv Basel-
Stadt: PA 207, 171, 2), die Grundzüge des achten Briefs zur
Architekturgeschichte in seinem Aufsatz Über die vorgothi-
schen Kirchen am Niederrhein, in: Niederrheinisches Jahrbuch
für Geschichte, Kunst und Poesie, hrsg. v. Laurenz Lersch,
Bonn 1843, S. 177-192, übernommen (siehe Henrik Karge
[vgl. Anm. 5]).

13 Karl Schnaase (vgl. Anm. 1), S. 436-480.
14 Die Auffächerung des Nationenthemas in der «Geschichte der

bildenden Künste» kann hier nur kurz angedeutet werden:
Unter der Überschrift «Die geschichtliche Bedeutung der
Künste» greift Schnaase in der kunsttheoretischen Einleitung
des 1843 erschienenen ersten Bandes der Geschichte der
bildenden Künste (vgl. Anm. 10; S. 78-96) mehrere Gedanken
des sechzehnten der «Niederländischen Briefe» wieder auf
und fasst sie zu einer geschlossenen Argumentation zusammen.

In den einzelnen Bänden der «Geschichte der bildenden
Künste» findet sich eine Vielzahl interessanter Einzeluntersuchungen

zum Problem des Verhältnisses von Künsten und
Nationen.

15 Diesen Gedanken greift Schnaase in der Schlusspassage des

Briefes, auf S. 477, noch einmal auf.
16 Hier sei nur angedeutet, dass dieser Abschnitt zum einen noch

deutliche Anklänge an die philosophischen Systeme Schellings
und Hegels erkennen lässt, zum anderen aber auf die originelle
wahrnehmungspsychologische Begründung der Kunst in der
Einleitung der «Geschichte der bildenden Künste» von 1843
vorausweist.

17 Obwohl die «Niederländischen Briefe» wesentlich zur Ausprä¬
gung einer kulturhistorischen Betrachtungsweise in der
Kunstgeschichtsschreibung beigetragen haben, hat Schnaase den
Begriff «Kultur» erst in seinen späteren Werken verwendet. In
der vorliegenden Zusammenfassung findet dieser Begriff
dennoch Anwendung, wenn damit umständliche Umschreibungen
vermieden werden können.

18 Den 1844 erschienenen dritten Band seiner Geschichte der bil¬

denden Künste (vgl. Anm. 10) widmete Schnaase einer Reihe
von Kulturen und Kunstepochen, die im Sinne der klassizistischen

Norm bislang aus dem geschichtlichen Kanon der Künste

ausgeschlossen worden waren: der frühchristlichen, der
byzantinischen, der islamischen und der karolingischen Kunst.
Diese Breite des Gesichtsfeldes hatte der Verfasser der
«Niederländischen Briefe» noch nicht erreicht, auch wenn sich im
vierten Brief Anklänge einer zaghaften Wertschätzung der
frühchristlichen Kunst zeigen.

19 Die deutsche Malerei und Poesie der neuesten Zeit stellt
Schnaase über die entsprechenden Leistungen der französischen

Kunst. Hierin sieht er jedoch keine Errungenschaft einer
spezifisch deutschen Kunstrichtung: «[...] und jedenfalls ist zu
erwägen, daß diese Künste bei uns auf einer ganz andern
geschichtlichen Basis beruhen, nicht mehr auf einer besondern
einseitigen Nationalität, sondern auf dem Anerkenntniß und
der Benutzung des geistigen Gemeinguts der Menschheit»
(S. 470).

20 Der abschliessende historische Überblick, der die Wechsel¬

beziehungen zwischen geschichtlichen und Kunstepochen
aufzeigen soll, wiederholt weitgehend die nun schon bekannten
Argumente und muss hier nicht zusammengefasst werden.

21 Die Problematik seines Textes hat Schnaase gespürt, denn am
Ende des 16. Briefes betont er, dass er nicht die Kunst der
einzelnen Völker als solche habe beschreiben wollen, sondern
dass es ihm nur «um die Bezeichnung von Verhältnissen»

gegangen sei, die nicht das «volle Leben» der Kunst wiedergeben

könnten (S. 480).
22 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, § 46, B 180, 181,

zitiert nach der Ausgabe von Wilhelm Weischedel, Frankfurt

am Main 1974, S. 241-242. Vgl. zu dieser Problematik, die
hier nur angerissen werden kann: Jochen Schmidt, Die
Geschichte des Genie-Gedankens 1750-1945, 2 Bde., Darmstadt

1985 (zu Kant: S. 354-380).
23 Gonthier-Louis Fink, Von Winckelmann bis Herder. Die

deutsche Klimatheorie in europäischer Perspektive, in:
Gerhard Sauder (Hrsg.), Johann Gottfried Herder 1744-1803,
Hamburg 1987, S. 156-176.

24 Gonthier-Louis Fink (vgl. Anm. 23), S. 172.
25 Vgl. Klaus Welke (Hrsg.), Sprache - Bewußtsein - Tätigkeit.

Zur Sprachkonzeption Wilhelm von Humboldts, Berlin 1986. -
Rainer Ostermann, Die Freiheit des Individuums. Eine
Rekonstruktion der Gesellschaftstheorie Wilhelm von
Humboldts, Frankfurt am Main / New York 1993, bes. S. 66-116.

26 Verfasst zwischen 1830 und 1835, hier zitiert nach: Wilhelm
von Humboldt, Werke in fünf Bänden, hrsg. v. Andreas
Flietner / Klaus Giel, Bd. 3, Darmstadt 1963, S. 368-756.
Auf dieses Werk weist Schnaase im ersten Band seiner
«Geschichte der bildenden Künste» von 1843 lobend hin
(vgl. Anm. 10, S. 41); in den «Niederländischen Briefen» findet
sich dagegen kein Hinweis auf Humboldt.

27 Wilhelm von Humboldt (vgl. Anm. 26), Bd. 3, S. 409.
28 Wilhelm von Humboldt (vgl. Anm. 26), Bd. 3, S. 410.
29 Vgl. nun: Stefan Majetschak (Hrsg.), Auge und Hand.

Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, München 1997 (im
Druck), darin: Henrik Karge, Kunst als Konstruktion von
Wirklichkeit. Zur Antizipation der Fiedlerschen Kunsttheorie
im Werk Karl Schnaases; Stefan Maietschak, Die Sprachlichkeit

der Kunst. Konrad Fiedlers Sprach- und Kunsttheorie im
Lichte der Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts.

30 In vielen Darstellungen zur Geschichte des Nationenbegriffs
und des Nationalismus wird der Volksgeistbegriff am Rande
thematisiert, eine eingehendere Behandlung erfährt er jedoch
nur in auffallend wenigen Werken: Friedrich Meinecke,

304



Weltbürgertum und Nationalstaat. Studien zur Genesis des
deutschen Nationalstaates, 7. Aufl. München / Berlin 1928 (1. Aufl.
1908), passim. - Charlotte Nicolaus, Zur literarischen
Spiegelung des Begriffskomplexes «Volk» vom «Sturm und Drang»
bis zur «Heidelberger Romantik», Diss. phil. Münster 1926,
passim. - Aira Kemiläinen, Nationalism. Problems Concerning

the Word, the Concept and Classification, Jyväskylä 1964,
bes. S. 75-92. - Reinhart Koselleck / Bernd Schönemann,
Volk, Nation, Nationalismus, Masse, in: Otto Brunner u.a.
(Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 7, Stuttgart
1992, S. 141^131. - Vgl. jüngst auch: Dieter Nörr, Savignys
philosophische Lehrjahre. Ein Versuch, Frankfurt am Main
1994. S. 282-289.

31 Der Begriff «Nationalismus» wird hier in der engeren negativ
besetzten Wortbedeutung gebraucht, die im Deutschen üblich
ist, entgegen dem fast schon wertneutralen englischen Begriff
«nationalism».

32 Vgl. dazu: Lars Olof Larsson, Nationalstil und Nationalis¬
mus in der Kunstgeschichte der zwanziger und dreißiger Jahre,
in: Lorenz Dittmann (Hrsg.), Kategorien und Methoden der
deutschen Kunstgeschichte 1900-1930, Stuttgart 1985, S. 169 bis
184. Larsson macht diese Tendenzen vor allem an der zu jener
Zeit aufblühenden Disziplin der Kunstgeographie fest und
betont bereits den Unterschied zu Schnaases Volksgeistbegriff.

33 «Lebensumriss» vom 10.9.1853, aufbewahrt im Archiv der
Preußischen Akademie der Künste in Berlin, Personalnachrichten.

34 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philoso¬
phie des Rechts, Berlin 1821/22, § 352 (Georg Wilhelm
Friedrich Hegel, Werke, hrsg. v. Eva Moldenhauer / Karl
Markus Michel, Bd. 7, Frankfurt am Main 1986, S. 508). Zu
Hegels Volksgeistbegriff: Aira Kemiläinen (vgl. Anm. 30),
S. 90-92. - Josep R. Llobera, The God of Modernity. The
Development ofNationalism in Western Europe, Oxford/Providence

1994, S. 170-171.
35 Georg Wilhelm Friedrich Hegel (vgl. Anm. 34), § 347,

S. 506. Vgl. dazu die kritischen Bemerkungen von: Vittorio
Hosle, Hegels System. Der Idealismus der Subjektivität und
das Problem der InterSubjektivität, Hamburg 1988, S. 579-587.

36 Friedrich Carl von Savigny, Vom Beruf unsrer Zeit für
Gesetzgebung und Rechtswissenschaft, Heidelberg 1814, S. 8,
zitiert nach: Hans Hattenhauer (Hrsg.), Thibaut und
Savigny. Ihre programmatischen Schriften, München 1973,
S. 102. - Zur Volksgeistvorstellung bei Savigny: Dieter Nörr
(vgl. Anm. 30), S. 282-289.

37 Friedrich Carl von Savigny (vgl. Anm. 36), S. 11, zitiert
nach: Hans Hattenhauer (vgl. Anm. 36), S. 103.

38 Wolfgang Frühwald, «Von der Poesie im Recht». Über die
Brüder Grimm und die Rechtsauffassung der deutschen
Romantik, in: Nicholas Saul (Hrsg.), Die deutsche literarische
Romantik und die Wissenschaften, München 1991, S. 282-305.

39 Vgl. dazu: Hermann U. Kantorowicz, Nolksgeist und histo¬
rische Rechtsschule, in: Historische Zeitschrift 108, 1912,
S. 295-325.

40 Aus der reichen Literatur zu Herders Nationenverständnis sei

nur genannt: Nicolaus (vgl. Anm. 30), S. 16-26. - Friedrich
Meinecke, Die Entstehung des Historismus, 4. Aufl. München
1965 (1. Aufl. 1936), S. 355^144. - Frederick M. Barnard,
Zwischen Aufklärung und politischer Romantik. Eine Studie
über Herders soziologisch-politisches Denken, Berlin 1964. -
Kemiläinen (vgl. Anm. 30), S. 72-73, 78-80. - Eugen
Lemberg, Nationalismus, Bd. 1, Reinbek 1964, S. 171-175. -
Reinhart Koselleck / Bernd Schönemann (vgl. Anm. 30),
S. 316-319. - Josep R. Llobera (vgl. Anm. 34), S. 164-170.

41 Dazu: Hermann U. Kantorowicz (vgl. Anm. 39), S. 296-297.
Unter den verschiedenen Fassungen der «Mœurs» trägt die des

Jahres 1756 erstmals das Schlagwort «esprit des nations» im
Titel.

42 Der «Esprit des lois» stammt von 1748; hier zitiert nach der
Ausgabe: Montesouieu, Oeuvres, Bd. 1, Amsterdam / Leipzig
1758, S. 413. - Vgl. Rudolf Vierhaus, Montesquieu in
Deutschland. Zur Geschichte seiner Wirkung als politischer
Schriftsteller im 18. Jahrhundert, in: Collegium Philosophicum.
Studien Joachim Ritter zum 60. Geburtstag, Basel / Stuttgart
1965, S. 403^137. - Josep R. Llobera (vgl. Anm. 34), S. 155

bis 156.
43 Die historische Relativität der Nationen hatte David Hume

bereits 1741 in seiner für Herder einflussreichen Schrift
«On national characters» betont; dazu: Gonthier-Louis Fink
(vgl. Anm. 23), S. 171.

44 Rudolf Vierhaus (vgl. Anm. 42), S. 436. - Reinhart
Koselleck / Bernd Schönemann (vgl. Anm. 30), S. 316. Dennoch

ist der Einfluss der französischen Aufklärung auf Herder
nicht zu unterschätzen; in diesem Sinn: Michael Maurer, Die
Geschichtsphilosophie des jungen Herder in ihrem Verhältnis

zur Aufklärung, in: Gerhard Sauder (Hrsg.), Johann
Gottfried Herder 1744-1803, S. 141-155.

45 Llobera hat darauf hingewiesen, dass Herder nie den Ausdruck
«Volksgeist» verwendet, sondern stattdessen von «Geist des

Volkes», «Geist der Nation», «Nationalcharacter» spricht.
Josep R. Llobera (vgl. Anm. 34), S. 165.

46 Entwickelt in der Schrift Auch eine Philosophie der Geschichte

zur Bildung der Menschheit von 1774: Johann Gottfried
Herder, Sämmtliche Werke, hrsg. v. Bernhard Suphan,
Bd. 5, Berlin 1891, S. 477-501. Dazu: Michael Maurer (vgl.
Anm. 44), S. 147-152.

47 Johann Gottfried Herder (vgl. Anm. 46), Bd. 18, Berlin
1883, S. 249.

48 Johann Gottfried Herder (vgl. Anm. 46), Bd. 18, Berlin
1883, S. 137.

49 Hier ist an Novalis' bekannte Abhandlung Die Christenheit
oder Europa von 1799 zu denken: Novalis, Schriften. Die
Werke Friedrich von Hardenbergs, Bd. 3, hrsg. v. Richard
Samuel, Darmstadt 1968, S. 507-524.

50 Vgl. Rudolf Vierhaus, Ranke und die soziale Welt, Münster
1957.

51 Johann Gottfried Herder (vgl. Anm. 46), Bd. 18, S. 284,
sowie ganz ähnlich Bd. 5, S. 509 (Auch eine Philosophie der
Geschichte zur Bildung der Menschheit, 1774).

52 Johann Gottfried Herder (vgl. Anm. 46), Bd. 17, S. 319.
53 Johann Gottfried Herder (vgl. Anm. 46), Bd. 18, S. 235 bis

236. - Vgl. hier bes. Reinhart Koselleck / Bernd Schönemann

(vgl. Anm. 30), S. 318-319.
54 Wilhelm von Humboldt, Gesammelte Schriften (Akademie¬

ausgabe), 1. Abt., Bd. 2, Berlin 1904, S. 1-112, hier S. 9-10. -
Vgl. Paul R. Sweet, Wilhelm von Humboldt. A Biography,
Columbus 1978, Bd. 1, S. 181-191.

55 Darstellung nach: Peter Alter, Nationalismus, Frankfurt am
Main 1985, S. 34-35. - Vgl. auch: Denis Mack Smith, Mazzini,
New Haven / London 1994, S. 155-156.

56 Karl Schnaase, Freiligrath, in: Allgemeine Zeitung 1844,

Nr. 321 AOB (16. November), S. 173 f.
57 Vgl. Dietmar Niemann, Düsseldorf während der Revolution

1848/49. Politische Vereine und Bürgerwehr zwischen
Märzbewegung und Reichsverfassungskampagne, masch. Diss. phil.
Köln 1991.

58 Karl Schnaase, Politischer Katechismus für das Volk, Düssel¬

dorf 1848.
59 Karl Schnaase (vgl. Anm. 58), S. 49-65, Zitat S. 51.

305



Karl Schnaase (vgl. Anm. 56).
Briefe vom Sommer 1870 an Reinhard Kekulé von Stradonitz
(Berlin, Deutsches Archäologisches Institut, Nachlass Kekulé)
und Friedrich Eggers (Kiel, Schleswig-holst. Landesbibliothek,
Nachlass Eggers).
Karl Schnaase, Rezension von: Christian Ludwig Stieglitz,

Geschichte der Baukunst..., Bd. 1. Nürnberg 1827, in:
Berliner Conversationsblatt für Poesie, Literatur und Kritik
1828, Nr. 60-63, 65, hier S. 258. Eine grössere Verbreitung
dieser Argumente erreichte Schnaase durch ihre ausführlichere

Wiederholung in den «Niederländischen Briefen»
(S. 172-174, 296-297).
Nach der historiographischen Definition, die sich inzwischen
weitgehend durchgesetzt hat: Horst Walter Blanke,
Historiographiegeschichte als Historik, Stuttgart-Bad Cannstatt
1991, S. 47 ff., 189 ff. - Friedrich Jaeger / Jörn Rüsen,
Geschichte des Historismus, München 1992, S. 161-192.
Gemeint sind die polemischen Schriften Ernst Moritz Arndts
und des Turnvaters Jahn, die einen vor allem gegen Frankreich
gerichteten aggressiven Nationalismus vertreten. Dazu jüngst:
Liah Greenfeld, Nationalism. Five Roads to Modernity,
Cambridge, Mass. / London 1992, S. 358-378.

Ernst Schulin, Universalgeschichte und Nationalgeschichte
bei Leopold von Ranke, in: Wolfgang J. Mommsen, Leopold
von Ranke und die moderne Geschichtswissenschaft, Stuttgart
1988, S. 37-71. - Reinhart Koselleck / Bernd Schönemann
(vgl. Anm. 30), S. 343. Zum Nationenbegriff Rankes, der stärker

als derjenige Schnaases auf die Staatlichkeit bezogen ist:
Rudolf Vierhaus (vgl. Anm. 50), S. 67-72.
Wie die Schriften Schnaases und Rankes deutlich machen, ist
die in vielen ideengeschichtlichen Untersuchungen entwickelte
Annahme einer linearen Entwicklung des deutschen Nationalismus

von Herder und der Romantik bis zur völkischen Ideologie

des frühen 20. Jahrhunderts irreführend (in diesem Sinn
vergröbernd: George L. Moss, Die völkische Revolution. Über
die geistigen Wurzeln des Nationalsozialismus, Frankfurt am
Main 1991 [urspr. 1964], S. 21-39. - Liah Greenfeld [vgl.
Anm. 64], S. 386-395). John Breuilly hat dagegen zu Recht die
historische Bedeutung der deutschen Nationalbewegung im
ersten Drittel des 19. Jahrhunderts stark relativiert und die
nachhaltigen Impulse betont, die die Reichseinigung Deutschlands

auf den «modernen» deutschen Nationalismus ausübte:
John Breuilly, Nationalism and the State, Manchester 1982,
S. 65-83.

ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Die Kunst ist für den grossen deutschen Kunsthistoriker Karl
Schnaase (1798-1875) ein Medium, in dem die Tiefenstruktur der
Realität in der Spiegelung der menschlichen Wahrnehmung zum
Ausdruck gelangt. Schnaase erkennt in der Kunst also weder eine
objektive Naturwiedergabe noch die Darstellung eines Ideals,
sondern die Verkörperung einer kulturell bedingten Wahrnehmung
von Realität, die an die Mentalität einzelner Völker geknüpft und
damit indirekt historisch bedingt ist.

Karl Schnaase (1798-1875), lo storico dell'arte tedesco, considerava

l'arte un medium nel quale la struttura del profondo della
realtà si esprime nel riflesso della percezione dell'essere umano.
Schnaase non vede nell'arte la riproduzione oggettiva della natura
e nemmeno la raffigurazione di un ideale, ma vi riconosce invece
l'incarnazione della realtà percepita con il filtro del condizionamento

della cultura; realtà legata alla mentalità di ogni singolo
popolo e, quindi, prodotta indirettamente dalla storia.

RESUME SUMMARY

Pour le grand historien de l'art allemand Karl Schnaase
(1798-1875), l'art était un médium dans lequel s'exprime la structure

profonde de la réalité qui se mire dans la perception humaine.
Schnaase ne reconnaît donc dans l'art ni une reproduction objective

de la nature ni la représentation d'un idéal, mais la personification

d'une perception de la réalité conditionnée par une certaine
culture, perception liée à la mentalité des différents peuples et
donc, indirectement, à l'histoire.

Art for the great German art historian Karl Schnaase (1798-1875)
was a medium in which the deep structure of reality is mirrored in
human perception. Schnaase considers art to be neither an objective

rendition of nature nor the representation of an ideal but rather

the embodiment of a culturally determined perception of reality,

which is linked with the mentality of specific peoples and thus,
indirectly historically determined.

306


	Arbeitsteilung der Nationen : Karl Schnaases Entwurf eines historisch gewachsenen Systems der Künste

