
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 53 (1996)

Heft: 4: Le cadre national

Artikel: Stilgeschichte und die Frage der "nationalen Konstante"

Autor: Locher, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stilgeschichte und die Frage der «nationalen Konstante»

von Hubert Locher

V

\ ^•-

&

Abb. 1 Italia und Germania, von Friedrich Overbeck, Öl auf Leinwand, 94 x 104,3 cm. München,
Bayerische Staatsgemäldesammlung. Der Maler schreibt hierzu (1829): «Es sind die beiden
Elemente, die sich allerdings einerseits fremd gegenüberstehen, die aber zu verschmelzen nun einmal
meine Aufgabe [...] ist.»

In der Erörterung «nationaler Identität» spielte die Kunst
seit jeher eine Rolle. Wenn die moderne Diskussion in der
französischen Geschichtsschreibung und Staatstheorie des
18. Jahrhunderts wurzelt, so wurde doch schon früher ein
Aspekt des Problems in der «Querelle des anciens et des
modernes» im Gespräch über Kunst thematisiert.1 Die
Diskussion im deutschsprachigen Raum ist seit Johann
Joachim Winckelmanns «Geschichte der Kunst des Alter¬

tums» von 1764 und Herders Repliken darauf vorwiegend
anhand der Kunst- und Sprachgeschichte weitergeführt
worden.2 In der Sprache und in der Kunst glaubte man die
Wesensart eines «Volkes», einer «Nation» aufspüren zu
können.3 Das Problem ist daher für die Kunstgeschichte
konstitutiv. Erst vor dem Hintergrund der Sehnsucht nach
nationaler Identität ist die Etablierung der Kunstgeschichte

als staatlich institutionalisierter Wissenschaft im

285



Laufe des 19. Jahrhunderts möglich und nötig geworden.
Man wird auch sagen müssen, dass mit der Frage nach
«nationalem Wesen» in der Kunst eine Erwartungshaltung
verbunden war; die Kunstgeschichte hatte in dieser
Hinsicht eine Bestätigung für vorgefasste Überzeugungen zu
liefern.4 Seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
befreite sich die Kunstgeschichte vom ganzen Problemkomplex

zusehends und entwickelte neue, eigene Fragestellungen.
Doch das in die Wiege gelegte Problem war nur

verdrängt. Einer der am häufigsten erörterten Problemkreise

der deutschsprachigen Kunstgeschichte der
Zwischenkriegszeit wurde jener der «nationalen Charaktere»,
die Bestimmung eines angeblich konstanten Grundcharakters

eines Volkes, der sich in den Kulturprodukten aller
Zeiten manifestiere; wiederum war nur eine affirmative
Antwort möglich. Trotz des Anspruchs wissenschaftlicher
Autonomie und ostentativer Distanzierung von der jeweiligen

Tagespolitik, wie sie etwa Heinrich Wölfflin vertrat,
hat die Kunstgeschichte als Stilgeschichte das Argument
konstanter nationaler Charaktere im Sinne nationalistischer

und rassistischer Ideologien integriert und gestützt.5
Die Ursachen für diesen Verlauf sind, so meine These,
nicht nur äussere, politische gewesen, sondern vor allem
wissenschaftsinterne. Die Behauptung der Existenz «nationaler

Konstanten» wurde ein wichtiges Argument zur
Rechtfertigung des Projektes einer universalen
Stilgeschichte der Kunst.

Winckelmann:
Stilgeschichte und «die Art zu denken eines Volkes»

Um 1938 beginnt Dagobert Frey eine Abhandlung über die
«Entwicklung nationaler Stile in der Kunst des Abendlandes»

mit der Behauptung, «die Frage nach der Bedeutung
des Volkstums für die Kunstentwicklung [sei] so alt wie die
Kunstgeschichte selbst.»6 Über den Verweis auf die Tradition

der Kunstliteratur seit Manetti und Vasari wird die
Berechtigung der Annahme «völkischer Grundkräfte»
innerhalb der Kunstgeschichte als Wissenschaft suggeriert.
Bei Winckelmann und seiner «Geschichte der Kunst des
Altertums» angekommen, stellt Frey schliesslich fest, dieser

sei der erste gewesen, der den «nationalen Charakter
der Völker als Ursache der Verschiedenheit der Kunst
erkannt habe» und fährt fort: «Zu gleicher Zeit, da in
Frankreich der anthropologische Begriff der Rasse seine
Formulierung findet, wird von ihm die rassische Verschiedenheit

der Völker als der Träger der Kunst mit den
Tierrassen verglichen.»7 Winckelmann, dem Begründer der
Kunstgeschichte als Stilgeschichte,8 wird damit unterstellt,
er sei ebenso der Begründer einer nationalistischen
Rassentheorie der Kunst gewesen.

Wenn allerdings der Begriff der «Rasse» um 1764 eine
durchaus andere Bedeutung hatte als um 1938,9 so sind
tatsächlich die Theorien der Menschenrassen und der
Kunststile etwa gleichzeitig entstanden. Beide Konzepte
weisen eine strukturelle Ähnlichkeit auf, die in der Ähn¬

lichkeit des behandelten Problems gründet: Wie ist die
Vielfalt der Erscheinungen zu erklären, ohne die ursprüngliche

Einheit des Gegenstandes (Kunst, Mensch) preiszugeben?

Winckelmann unterteilt die Masse der Kunstwerke
in Objektgruppen, die er verschiedenen «Völkern»
beziehungsweise «Nationen»10 zuordnen kann. Dies gelingt ihm
durch Feststellung formaler Ähnlichkeit oder, wie im Falle
der griechischen Kunst, durch Konstruktion einer
chronologischen, in Stilstufen gegliederten formalen Reihe. Nach
allgemeiner Auffassung der Zeit geht er von der prägenden
Wirkung der lokalen Naturgegebenheiten, vor allem des

Klimas, auf die Menschen aus, die sich in der «Gesichtsbildung»

der Angehörigen dieser Nation zeige.11 In diesem
Zusammenhang fällt der Begriff des «Charakters der
Nation». Die Zugehörigkeit eines Künstlers zu einer
Gruppe bestimmter Physiognomie spielt insofern eine
zentrale Rolle, als Winckelmann den «Stil» eines Volkes
unmittelbar aus den Darstellungen der Menschen desselben
abliest. Nur wo es «schöne» Menschen gibt, kann demzufolge

auch die Kunst ideale Schönheit zeigen. Fast unnötig
zu sagen, dass Winckelmann diese Disposition zur Schönheit

zunächst in Griechenland und dann in Italien verbreitet

sieht12, wenn er auch nicht ausschliesst, dass in anderen
Völkern einzelne - er nennt Holbein und Dürer - ebenfalls
Talent zur Kunst haben könnten.13 Aufgrund der
Klimatheorie gelangt Winckelmann trotz seiner prinzipiell
geschichtlichen Auffassung zwangsläufig zur Behauptung
mehr oder weniger überzeitlicher nationaler stilistischer
Charaktere. So bemerkt er etwa zum Stil der «Etrurier»,
also der Toskaner, die «angegebenen Eigenschaften dieses
Stils» seien «noch jetzt in gewissem Masse dieser Nation
überhaupt eigen [...].» Als Beispiel nennt er Michelangelo,
den «grössten unter ihnen».14

Die Idee der natürlichen, durch den «Himmel» bewirkten

und die Zeiten überdauernden Veranlagung eines
Volkes zur Schönheit kann allerdings den Verlauf der
Stilgeschichte, das Aufblühen und den Untergang der Kunst
nicht erklären, wenn sie nicht sogar hierzu im Widerspruch
steht - Winckelmann war sich dessen bewusst. Wesentlich
ist daher, dass Winckelmann die gleichsam organisch
ablaufende eigenständige Geschichte der Kunst in Abhängigkeit

von der Staatsentwicklung sieht. Winckelmann
postuliert einen Wirkungszusammenhang, den er
«Einfluss» nennt. Neben Klima und Physiognomie beeinflusse
auch die gesellschaftliche Organisationsform die «Art zu
denken» eines Volkes, die sich schliesslich «in den Werken
der Kunst» offenbare.15 Winckelmann ist zur Begründung
der Wachstumskurve seiner Stilsequenz genötigt, dem Faktor

der allgemeinen Kultur, der Bildung, der Gewohnheit
und insbesondere der politischen Organisation eines Volkes

grosses Gewicht beizumessen. «Vornehmste Ursache
des Vorzugs der Kunst» Griechenlands ist ihm die politische

Freiheit.16 Nur unter dieser Bedingung kann sich die
Kunst entfalten und wachsen.

Winckelmanns Argumentation basiert letztlich auf der
Überzeugungskraft der vorgeführten Analogie von
Stilentwicklung und Staatsentwicklung. Durch die Korrelation

286



beider Bereiche wird etwas Neues fassbar. Der «Stil», eine
durch Interpretation erzeugte Abstraktion, wird zum Bild
der «Art zu denken eines Volkes» erklärt, gleichsam zur
Physiognomie eines kollektiven Subjekts. Die Konstruktion

hat einen benennbaren Zweck: die Umschreibung dessen,

was idealerweise «das Wesen der Kunst» ausmache,
denn Winckelmanns Ziel ist in erster Linie ein
«Lehrgebäude», wenn auch vermittels einer Geschichte der
Kunstereignisse. Als Resultat ergibt sich der Mythos
einer absolut gelungenen nationalen Kunst einer ebenso
mythischen idealen Nation Griechenland. So ist Winckelmanns

Werk auch eine politische Utopie in der Metapher
der Kunst.

Herder und die Romantiker:
Nationale Kunst und Weltkunst

Schon der junge Herder hat die Konstruiertheit des
Winckelmannschen «Lehrgebäudes» kritisiert und bestritten,

dass die griechische Kunst ohne Einwirkung fremder
Kulturen sich ganz eigenständig nach innerem Gesetz
entwickelt habe.17 Herder wirft Winckelmann vor, es sei ihm
nicht gelungen, die Künste der einzelnen Völker mit dem
«historischen Band» in einer einzigen Geschichte der
Kunst des Altertums zu verknüpfen. Dies aber wäre ihm,
Herder, die «Grosseste von Allen [historischen Aussichten]:

wie ein Volk das andre bildete».18 Bereits in diesen
1767-68 entstandenen Fragmenten «Über die neuere deutsche

Literatur» gerät jene Vision in den Blick, die in der
deutschen Frühromantik eine wesentliche Rolle spielen
sollte: die Idee einer prinzipiellen Einheit der Kunst aller
Völker und Zeiten.

Die Kritik an Winckelmann ist aus dem Leitgedanken
der Schrift Herders zu erklären, deren Ziel es ist, die
Möglichkeit einer nationalen deutschen Literaturgeschichte
nachzuweisen. Obwohl die deutsche Kultur wesentlich von
der lateinischen mitgestaltet worden sei, wie Herder im
dritten Teil der Schrift ausführlich darlegt, sei sie dennoch
von einem eigenen «Nationalgeist» geprägt. Wenn auch
einen Kern volksgebundener Grundauffassungen enthaltend,

die sich massgeblich in der Sprache artikulieren, ist
die Kunst der einzelnen Völker nicht unabhängig zu
betrachten, sondern in einer Universalgeschichte der
Menschheit aufgehoben. Wie die griechische Kunst an der
ägyptischen, so wuchs die deutsche Literatur an der lateinischen.

Nur mit globaler Perspektive und in Anerkennung
der Wechselwirkungen zwischen den Kulturen verschiedener

Völker ist für Herder eine Geschichte der deutschen
Kunst überhaupt denkbar.

Die ersten Versuche der Romantiker, eine Geschichte
der «altdeutschen» oder «nordischen» Kunst zu begründen,

stehen in der Tradition sowohl Herders als auch
Winckelmanns. Der Mythos einer deutschen Kunst nimmt
seinen Ursprung als ein Analogon zu Winckelmanns
Mythos der griechischen Kunst. So wird die «gotische»
Architektur als «Stil», das heisst als eigenständige For¬

mensprache erkannt, womit bereits ein positives Urteil
ausgesprochen war,19 und, in der Tradition Vasaris, aber
ebenfalls in positivem Sinn, als «deutsch» oder
«altdeutsch» bezeichnet.20 Während die Gotik in Goethes
berühmtem Hymnus an den Baumeister des Strassburger
Münsters in seiner Sturm-und-Drang-Pathetik nur strek-
kenweise als Analogon des klassischen Stils zu erkennen
ist,21 wird dies in August Wilhelm Schlegels «Vorlesungen
über dramatische Kunst und Literatur» von 1809 explizit
formuliert. Von der «gotischen Baukunst» sagt er:

Bei näherer Betrachtung werden wir ihre tiefe Bedeutung

erkennen, und wie sie ebensowohl ein vollständiges
in sich geschlossenes System ausmacht wie die griechische.
Zur Anwendung! Das Pantheon ist nicht verschiedener

von der Westminsterabtei oder der St. Stephanskirche in
Wien als der Bau einer Tragödie von Sophokles von dem
eines Schauspiels von Shakespeare.22 (Hervorhebung des

Autors.)

Schon Winckelmanns Argumentation implizierte, dass

im Grunde jede politisch und physiognomisch isolierbare
Volksgruppe eine Kunst eigener stilistischer Prägung
haben musste, in der sich deren ureigenstes «Denken»
ausdrücken würde. Auf der Suche nach einer kollektiven Identität

als «Volk» und in der Sorge, mehr zu sein als der späte
Appendix einer versunkenen griechischen oder gar der
aktuellen französischen Kultur, fand die deutsche Romantik

in der Vergangenheit jene Kunst, die sich als Manifestation

des vermissten «Volksgeistes» interpretieren liess. Aus
einem Bedürfnis nach nationaler Identität, die ja bis 1871 -
im Unterschied etwa zu Frankreich - politisch nicht gegeben

war, wurde das im «Wesen» angeblich über Jahrhunderte

konstante kollektive Subjekt «Volk» anhand der
Kunstentwicklung erst erschlossen.

In den verschiedenen Versuchen, den nationalen Geist
in der sogenannten «altdeutschen» Kunst und in der

germanischen Mythologie aufzufinden, blieb der Horizont
der Frühromantiker dennoch stets die «Kunst der Welt»

(Abb. 1). Wie das einzelne «Genie» in der nationalen
Kunst seine geistige Heimat findet, so das «Volk» in der
«Menschheit», die, etwa nach Wilhelm Heinrich Wacken-
roder, zusammengehalten wird von jenem «göttlichen
Funken», der in jedem Individuum glühe.23 Eine wahre
Geschichte der Kunst musste also auf eine
Universalgeschichte zielen, wie sie schon Herder vorschlug. Man
suchte nicht einfach «deutsche Kunst», sondern nationale
Identität in einer Kunst eigener Prägung, die demzufolge
anders sein musste als die klassische, dennoch aber Kriterien

von «Kunst» nach dem Muster der «klassischen» zu

genügen hatte. Das Konzept der Stilgeschichte bot zur
Analogiekonstruktion viele Möglichkeiten: In erster Linie
musste ein den gesuchten Grössen «deutsches Volk»
beziehungsweise «Nationalgeist» entsprechendes Äquivalent
in der Kunst gefunden werden, also ein «Stil», der eine

möglichst grosse Zahl von Objekten unter einem formalen
Prinzip zusammenfassen konnte.

287



Der kollektive Wille kommt in der Kunst zu sich selbst -
das «Kunstwollen»

Es ist verschiedentlich versucht worden, Herders Vision
einer Universalgeschichte der Kunst aller massgebender
Völker zu realisieren. Am ehesten hat man hier an Karl
Schnaases «Geschichte der bildenden Kunst» (1843-79)
oder an Kuglers «Handbuch der Kunstgeschichte» (1842)
zu denken.24 Die Kunstgeschichte hat das von Winckelmann

begründete Paradigma der Stilgeschichte jedoch
nicht in diesen geschichtsphilosophisch geprägten oder auf
die Gliederung des gesamten Gegenstandsfeldes konzentrierten

Modellen verfeinert. Eine neue Phase setzte mit
Gottfried Sempers Versuchen einer systematischen
Stillehre ein, die sich nun explizit an den Klassifikationsmethoden

der Biologie orientierte.25 Sempers nüchterner
Ansatz bereitete die Bildung eines neuen Begriffs von
Wissenschaftlichkeit in der Kunstgeschichte vor. Seine Haltung
wurde als materialistische Reduktion der Kunst missverstanden

und konnte so in produktiver Weise Anstoss
erregen.

In Opposition zu den «Kunstmaterialisten» der Semper-
Nachfolge beschrieb Alois Riegl in seinen «Stilfragen»
(1893)26 und der Schrift «Spätrömische Kunstindustrie»
(1901)27 die Geschichte der Kunst als Geschichte ihrer
autonomen Stilentwicklung. Seine Leitidee ist die im
Ursprung romantische Vision eines universellen Zusammenhanges

der Weltkunstgeschichte. Vorbereitet durch Sempers

Abkehr vom Nationalitätenprinzip, rückt für Riegl
eine vergleichende universale Stilgeschichte als reine
Geschichte der Form in den Bereich des Möglichen.28 Die
«Spätrömische Kunstindustrie», die das Prinzip der gesetzlichen

Entwicklung - anders als der verkürzte Titel der
zweiten Auflage vermuten lässt - in allen klassischen
Kunstgattungen nachzeichnet, ist Riegls am weitesten
ausgearbeiteter Realisierungsversuch. In der gesetzlichen
Entwicklung der gesamten Kunst, aufgefasst als Mittel zur
freien Auseinandersetzung des Menschen mit der ihn
umgebenden Natur, wird ihm ein geistiges Telos der
Menschheit sichtbar, womit die Kunst einen Teil ihrer von
den «Materialisten» verdrängten Aura zurückerhält. In
Riegls reifstem Werk, «Das Holländische Gruppenporträt»
von 1902,29 klingt dies so:

Die bisherige Geschichte der Menschheit lässt in dieser
Hinsicht [nämlich der Kunstentwicklung, H. L.] zwei
extreme Gegensätze erkennen: am Anfange die Auffassung,

[...] dass [...] im Grunde bloss Objekte existieren;

heute die entgegengesetzte, wonach es gar keine
Objekte und nur ein einziges Subjekt gebe. Die
Geschichte der klassischen Antike, des christlichen Mittelalters,

der Renaissance und Barockkunst lässt uns
den Übergang von der ersteren zur letzteren Auffassung

schrittweise verfolgen. Auch die Kunst der
Holländer im XVI. und XVII. Jahrhundert bildet bloss ein
Glied in dieser langen Kette, aber allerdings ein überaus
wichtiges [...].30

Riegl teilt die Weltkunstevolution in Epochen ein, deren
jede ihr eigenes «Kunstwollen» realisiere. Mit diesem

Begriff wird die treibende Energie einer die einzelnen
Kunstobjekte übergreifenden Tendenz einer Stilsequenz
bezeichnet. Das einzelne Objekt ist nur Ausdruck dieses
«Wollens» der Kunst selbst.31 In dem merkwürdigen
Begriff ist die Idee des kollektiven Willens eines Volkes oder,
wie Winckelmann sagen würde, dessen «Art zu Denken»
zu sich selbst gekommen. Die nicht zu leugnende und
schon von Winckelmann gelegentlich eingestandene
Schwierigkeit der Inkongruenz von Wachstum, Blüte und
Niedergang einer politischen Nation mit dem Zyklus der
Kunst wird behoben, indem die Kunstentwicklung von der
politischen Entwicklung abgekoppelt und verabsolutiert
wird. Das Problem bleibt dennoch latent. Ein ungeklärter
Zusammenhang, eine Parallele zwischen der Entwicklung
und Befindlichkeit des politischen Gemeinwesens und der
Kunstentwicklung wird auch von Riegl stets zugegeben.
Auch die begriffliche Ähnlichkeit des Riegischen «Kunst-
wollens» mit Jean-Jacques Rousseaus staatspolitischem
Terminus der «volonté générale» dürfte ein diesbezügliches

Indiz sein.32

Nicht zuletzt mangels sicherer Daten äussert sich Riegl
in der «Spätrömischen Kunstindustrie» nur vage über die
Art der Verbindung des Kunstwollens mit einem
konkreten kollektiven Subjekt, einem Volk oder einem Staat.

Dagegen räumt er im «Holländischen Gruppenporträt»
ausdrücklich ein, dass es einen Zusammenhang zwischen
dem «Kunstwollen» und der Entwicklung des
Staatswesens gebe. Er geht soweit, prinzipielle Analogien in der
Entwicklung des holländischen Korporationswesens im
17. Jahrhundert und der Entwicklung des Gruppenporträts
anzuerkennen. Auf beiden Gebieten, so Riegl, würde die
«Einheit auf Kosten der Individualität begünstigt». Doch
schränkt er ein: «Richtiger dürfte es allerdings sein, beide
als parallele Folgeerscheinungen eines Dritten anzusehen,
das auch auf allen übrigen Gebieten des holländischen
Kulturlebens analoge Erscheinungen hervorgebracht hat.»33

Dieses Dritte zu bezeichnen hält er für verfrüht, doch
dürfte er eine Art «nationales Wollen» aufgrund eines
«nationalen Charakters» meinen.

Des Stilhistorikers Riegl Unwohlsein bei der Rede über
diese Kausalitäten ist offensichtlich. Sie sind nicht sein
Thema, dennoch ist er aus methodischen Gründen zu
solchen Spekulationen gezwungen. Ähnlich vorsichtig war
schon sein Rekurs auf die Grunddisposition einer «Nation»
in der «Historischen Grammatik der bildenden Kunst»
(1897) gewesen, wo er mit dem historisch bedingten
Charakter der «Völker germanischer Rasse» den Beginn einer
neuen Kunstepoche erklärt.34 Riegls historische Objektivität

anerkennt zwar die prinzipielle Gleichwertigkeit aller
Kunstepochen, doch gerät er durch seine teleologische
Auffassung in den Zwang, einzelne Stilphänomene gegenüber

anderen, gleichzeitigen als fortschrittlicher zu bewerten.

Im 17. Jahrhundert ist es seiner Meinung nach das

«Holländische Gruppenporträt», das im Entwicklungsgang
der Weltkunst den historischen Fortschritt bringe.35 Gleich-

288



zeitig erkennt aber Riegl im Gruppenporträt auch das
«nationalste Thema der Holländer»36, in dem sich der
«eigenste Charakter des holländischen Kunstwollens»
offenbare. Als Konsequenz des teleologischen Stildenkens
drängte sich das nationale Argument vor. Mit dem Begriff
des «holländischen Kunstwollens» konnte eine angeblich
den Holländern spezifische «volonté générale» bezeichnet
werden, bzw. jenes «Wollen», das nur zu einem bestimmten
Zeitpunkt der Weltentwicklung nur in Holland sich
manifestierte und deswegen die Bezeichnung «national»
verdient, obwohl es innerhalb der Weltkunstevolution den
allgemeinen Fortschritt bedeutet.

Riegls konkretes Problem verdeutlicht exemplarisch das
methodische Hauptproblem der teleologischen universalen

Stilgeschichte. Wie können gleichzeitige, jedoch formal
verschiedene Formensprachen der Kunst an unterschiedlichen

Orten erklärt werden? Seit der Wiederentdeckung
der Kunst im Norden Europas durch die Romantiker war
nicht vergessen gegangen, dass im 15. Jahrhundert neben
einem Raffael gleichzeitig auch ein Albrecht Dürer arbeitete,

neben Masaccio ein Jan van Eyck. Für die biographische

Künstlergeschichte und auch für Winckelmann waren
einzelne Originalgenies kein Problem, wo immer sie auch
auftraten. Wollte man jedoch am System der Stilgeschichte
als Epochen- und Weltkunstgeschichte festhalten, war die
Konstruktion kollektiver Subjekte jeweils verschiedener
und über die Zeiten konstanter Wesensart nötig. Die durch
Stilkritik beschriebene Differenz ganzer Gruppen von
Kunstwerken liess sich im Rahmen des Systems mit der
Idee der jeweils unterschiedlichen nationalen Konstante
erklären, die man nun nach Riegl «nationales Kunstwollen»

oder, wie Wölfflin in seinen «Kunstgeschichtlichen
Grundbegriffen» von 1915, «nationaler Typ der Phantasie»
nannte.37 Winckelmanns von den Formalisten als
«kulturgeschichtlich» apostrophierte Theorie der grundlegenden
Einwirkung von Sitten, Gewohnheiten, Erziehung und
Staatsform zur Begründung des Verlaufes der Stilentwicklung

wurde zugunsten eines wesentlich abstrakteren, aber
universelleren Konzeptes einer je nationalen Formkonstante

eliminiert.

Das Argument der «Rasse»

Das von Riegl im «Holländischen Gruppenporträt» diskret
reaktivierte Kritierium des «nationalen Charakters» wurde
bereits in der Dissertation Hans Jantzens über «Das
niederländische Architekturbild» (1910)38 und mit der Dissertation

des Wölfflin-Schülers Kurt Gerstenberg «Deutsche
Sondergotik» (1913)39 in stark polarisierender Weise
weiterentwickelt. Kennzeichnend ist eine Verbindung der auf
polaren Typen basierenden Argumentation in der romantischen

Tradition mit der wissenschaftlichen Stringenz der
formalistischen Kunstgeschichte. Diese Arbeiten entstanden

im zunehmend nationalistischen Klima der Zeit unmittelbar

vor dem ersten Weltkrieg. Wenn Jantzens Buch das

Argument der nationalen Konstante zur Differenzierung
unterschiedlicher Bildkonzeptionen von Holländern und
Flamen verwandte, ging es bei Gerstenberg bereits um eine

Rehabilitierung der deutschen Gotik vor allem gegenüber
der französischen Kunst, ein Thema, dem sich neben anderen

vor allem auch Wilhelm Pinder gewidmet hat.40 Die
Idee der nationalen Konstante wird nun zunehmend mit
dem Argument der je besonderen «Rasse» des kollektiven
Subjektes «Volk» durch Verweis auf die Biologie begründet.

Trotz dieser wenig sympathischen Zeugnisse ist es wichtig

klarzustellen, dass die rassistische Tendenz der
Kunstgeschichte, die seit dem Ende des ersten Weltkrieges zu
beobachten ist, nicht in gerader Linie aus der
Fachgeschichte seit Winckelmann abgeleitet werden kann, wie
dies Dagobert Frey 1938 versucht hatte. Parallel zur
Entwicklung der Kunstwissenschaft bemächtigte sich um 1890

ein volkstümlicher pseudophilosophischer Diskurs der
Kunst zur Formulierung kulturpessimistischer und im Kern
rassistischer und nationalistischer Ideen. Etwa gleichzeitig
wie im Bereich der Kunstgeschichte die Puristen der
Formgeschichte vortraten, wurde in Deutschland Julius Lang-
behns Buch «Rembrandt als Erzieher» ein publizistischer
Grosserfolg, ein Werk, das unmittelbar jene Verbindung
von Kunst, Nation und Rasse zum Zweck der Beschwörung
kollektiver Identität einsetzt.41 Nicht nur in seinem
Grundanliegen steht Langbehns Buch in derselben romantischen
Tradition wie die wissenschaftliche Kunstgeschichte.
Zahlreiche Motive sind unmittelbar übernommen. Die Kunst ist
als Ausdruck des Volkswesens verstanden, das wie
selbstverständlich als überzeitliche Konstante aufgefasst ist.
Insbesondere spielt in Langbehns Argumentation die
Beschwörung eines mystischen «grossen Ganzen», innerhalb
dessen der Einzelne schicksalhaft, das heisst zwanghaft,
aufgehoben sei, eine zentrale Rolle.42 Dieses «grosse
Ganze» ist das verzerrte Gesicht der romantischen Vision
einer ideellen Gemeinschaft aller Individuen und Völker
auf spiritueller Ebene.

Der rassistisch-nationalistische Diskurs in der Rezeption
Langbehns hat sich in bedeutendem Umfang in der Kritik
der aktuellen Kunstströmungen entwickelt.43 Doch die
wissenschaftliche, auf dem Paradigma der Stilgeschichte
basierende Kunstgeschichte konnte sich dieser Tendenz
nicht nur nicht entziehen, sie integrierte vielmehr das

Argument der «Rasse» sofort konsequent in das System
der Stilgeschichte. Man mag heute über die Selbstverständlichkeit

staunen, mit der auch Heinrich Wölfflin schon 1915

und dann vor allem 1931 «Rasse» und «Boden» zur
Begründung unterschiedlicher Kunststile verwandte.44 Die
Plausibilität dieser Begründung ergab sich durch die
anerkannte Existenz eines biologisch erfassbaren Wesens

«Volk», das sich selbst ausdrücke und dessen Seelenleben

Gegenstand einer «Völkerpsychologie» sein konnte. Die
Korrelation eines solchen angeblich homogenen kollektiven

Subjektes mit einer ebenso einheitlichen Kunstentwicklung

war im übrigen durch die Tradition des Faches

sanktioniert.

289



Damit ist Winckelmanns Erbe angesprochen. Winckelmann

stellt die Kunst der Völker als jeweils organisch und
unabhängig voneinander sich entwickelnde Einheiten dar.
Entsprechend versteht er auch die Subjekte dieser Kunst,
die einzelnen Völker. Um deren Einheit zu begründen,
dient ihm eine damals anerkannte naturgeschichtliche
Theorie, der Einfluss des Himmels, der sich auf alle
Mitglieder eines Gebietes in gleicher Weise auswirke. Das
Äquivalent des 19. Jahrhunderts bei Wölfflin und seinen
Zeitgenossen und Nachfolgern ist die Rassentheorie, die
eine im damaligen Verständnis besonders «harte»
wissenschaftliche Begründung für die systematisch notwendige
Einheit des Subjektes und der Stilentwicklung hergab. Ein
bei Riegl noch weitgehend unbegründet gelassener,
theoretisch notwendiger Faktor, das «nationale Kunstwollen»,
wurde damit erklärbar. Die Rassentheorie konnte nicht
nur für die Behauptung der Einheit eines herbeigesehnten
politischen Gebildes herangezogen werden, ebenso
vermochte sie zur Begründung einer angeblichen «nationalen
Konstante» in der Kunst zu dienen.

In entscheidendem Masse war es das Wissenschaftsparadigma

der Kunstgeschichte zusammen mit der in den zwanziger

und dreissiger Jahren geforderten «exakten» Auffassung

von Wissenschaftlichkeit, die jene Forschung in die
Richtung der nationalistisch-rassistischen Kunstgeschichte
trieb, die sich der Diskussion ihrer wissenschaftlichen
Grundlagen nicht stellte. Jeder Stilhistoriker musste
feststellen, dass es Formerscheinungen gab, die sich nicht in
die kanonische Stilfolge der fortschreitenden Weltkunstgeschichte

einreihen liessen: Die Rückführung auf nationale

und schliesslich rassebedingte Eigenart bot hierfür
eine schnelle Erklärung und ermöglichte das Festhalten am
Gedanken der Stilgeschichte als gesetzmässiger Stilevolution

der Weltkunst. So gesehen erscheint die Ausbildung
der Kunstgeschichte zur formalistischen Stilgeschichte als

Grundlage für die rassistischen Entgleisungen des Faches
in der Zwischenkriegszeit.

Epilog:
Nationale Kunstgeschichte als legitimes politisches Projekt

Das Problem nationaler Identität, das im deutschen
Sprachraum spätestens zur Zeit der Romantik ein Thema
der Kunstliteratur geworden ist, soll mit diesen Bemerkungen

nicht unter den Tisch gekehrt werden. Ganz anders als
dies Dagobert Frey in dem zu Beginn zitierten Satz meinte,
könnte seine Behauptung zutreffen, dass die Frage nach
der «Bedeutung des Volkstums für die Kunstentwicklung
so alt [sei] wie die Kunstgeschichte selbst». Kunstgeschichte

versucht über die Interpretation der kulturellen
Erzeugnisse der Vergangenheit sich einer Bestimmung der
kollektiven Identität der Gegenwart anzunähern. Indem
sie dies tut, trägt sie selbst entscheidend zu deren
Konkretisierung und Gestaltung bei. In einer Kunstgeschichte
ganz anderer Art als der Riegls und Wölfflins ist dieses

Anliegen vielleicht naiver, jedoch ohne Verdrängung der
politischen Dimension erfüllt worden: Ich meine die vielge¬

schmähten, gelegentlich auch gelobten nationalen
Kunstgeschichten, die seit Luigi Lanzis Geschichte der Malerei
Italiens von 1792-9645 in mehreren europäischen Ländern
entstanden sind. In der Schweiz ist an erster Stelle Johann
Rudolf Rahns «Geschichte der bildenden Künste in der
Schweiz» von 1876 zu nennen.46 Im vielzitierten Vorwort
verweist der Patriot wehmütig auf die Minderwertigkeit
der Kunstschätze der Schweiz. Er dürfte damit meinen,
dass sie gegenüber den stilistisch massstabsetzenden
Kunstwerken des Auslandes weniger «rein» sind, womit er
ohne Zweifel recht hat, wenn man die ausländische Kunst
im Spiegel der damals veröffentlichten Stilgeschichten und
Handbücher betrachtet.47 Dies kann ihn jedoch nicht
davon abhalten, treu zu schildern, was ihm selbst in der
Schweiz begegnet ist. Ebensowenig wie von seinen
Wertmassstäben kann Rahn sich gänzlich von der Stilgeschichte
befreien, denn sie ist das gültige Paradigma seiner Wissenschaft.

Die von ihm verwendeten Stilbegriffe (Romanik,
Gotik) sind jedoch im Rahmen der in der Tendenz eher
kulturhistorischen Argumentation vorwiegend
Ordnungskategorien. Abweichungen von der allgemeinen Tendenz
werden oft durch Einwirkung nicht formaler Faktoren
erläutert. Wenn sich im Vorwort ein Hinweis auf den
«nüchternen Sinn des Volkes» als mögliche Teilursache der
«meistens ranglosen Haltung» der schweizerischen Kunst
findet, so ist diese Bemerkung, wo sie nicht nebensächliches

Aperçu ist, begründet in Rahns Würdigung der
reichen Zeugnisse künstlerischer Gestaltung in den niedrigeren

Gattungen, in Volkskunst und Dekoration. Offen
bekennt sich Rahn zur stilistischen Uneinheitlichkeit der
mittelalterlichen Kunst in der Schweiz («nationale Kunst»
ist alles, was die Grenzen des Staates einschliessen) und
wagt es dennoch, mit dem Verweis auf seine Motivation
und sein Ziel zu schliessen: «Vaterlandsliebe hat den
Verfasser begeistert und liess ihn wandern über Berg und Thal
und von Stadt zu Stadt. Möge ein Funke der Begeisterung
in einer Arbeit fortglühen, die mit dem Schatze der
Wissenschaft auch die Anhänglichkeit an die besser gekannte
Heimath mehren will.»

Eine solche Konzeption nationaler Kunstgeschichte, die
sich ihrer a priori gegebenen politischen Aufgabe bewusst
ist, kann ohne Rückgriff auf «nationale Konstanten»
argumentieren. Der Weg führt in Richtung einer «nationalen
Kulturgeschichte», die als ein eigentlich politisches Projekt,
nämlich zum Zweck der Identitätsbestimmung eines
bestehenden politischen Gebildes, sinnvoll sein mag.48 Jenseits
der Idee einer universalen Weltgeschichte der Kunst nach
autonom ablaufender Stilfolge, die zwangsläufig einzelnen
Völkern jeweils die welthistorische «Führung» (auf dem
Weg wohin?) übertragen muss, kann die visuelle Kultur
eines bestimmten Gebietes als integraler Bestandteil der
Kulturentwicklung verstanden werden. «Nationale Identität»

erweist sich nicht als wesenhaft gegebene, womöglich
rassebedingte Konstante, sondern als kulturelle Leistung
einer der jeweiligen regionalen Tradition verpflichteten
Gruppe gestaltender Menschen - wozu nicht zuletzt die
Historiker zu rechnen sind.

290



Dies soll aber nicht heissen, dass «nationale Kunst» nur
ein Hirngespinst, eine leere Konstruktion der Kunstgeschichte

wäre. Immer wieder wurde die Idee aufgrund
eines Bedürfnisses nach kollektiver Identität beschworen,
und sie erhielt dadurch zwangsläufig eine gewisse Realität.
«Nationaler Stil» ist zu manchen Zeiten, an manchen
Orten und in konkret benennbarer Weise ein Ziel der

Kunstproduktion gewesen,49 wobei die Geschichtsschreibung

immer wieder geholfen hat, dieses Ziel zu bestimmen.
Die Kunstgeschichte wird gut daran tun, ihren Anteil an
der Konstruktion dieses und ähnlicher Modelle des kulturellen

Selbstverständnisses zu reflektieren und ihre
Kategorien stärker als bisher üblich einer historischen Revision
zu unterwerfen.

ANMERKUNGEN

Dazu Hans-Robert Jauss, Literarische Tradition und
gegenwärtiges Bewusstsein der Modernität (1965), in: Hans-Robert
Jauss, Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt a. M.
1970, S. 11-66, besonders S. 40-41.
Auf den Anteil der Kunstgeschichte bei der Entwicklung der
modernen Auffassung von «Geschichte» weisen hin: Hannelore

und Heinz Schlaffer, Studien zum ästhetischen
Historismus, Frankfurt a. M. 1975, S. 23. - Hans-Robert Jauss,
Schlegels und Schillers Replik auf die «Querelle des anciens et
des modernes», (1967), in: Hans-Robert Jauss (vgl. Anm. 1),
S. 67-106.
Zum Thema Lars Olof Larsson, Nationalstil und Nationalismus

in der Kunstgeschichte der zwanziger und dreissiger
Jahre, in: Lorenz Dittmann (Hrsg.), Kategorien und Methoden

der deutschen Kunstgeschichte 1900-1930, Stuttgart 1985,
S. 169-184. Vgl. die Kritik von Konrad Hoffmann, in:
Kunstchronik 41,1988, S. 602-610. - Günter Bandmann, Über das
Deutsche in der deutschen Kunst, in: Das Deutsche Volk. Von
der Einheit seines Geistes, hrsg. v. d. Niedersächsischen
Landeszentrale für politische Bildung, Leer 1968, S. 126-147. Gegenüber

diesen kritischen Erörterungen wird das Problem «nationaler

Konstanten» auch in der Nachkriegszeit weiterhin
vorsichtig zustimmend behandelt: Nikolaus Pevsner, The
Englishness of English Art, London 1956. (Im Anschluss an
Dagobert Frey, Englisches Wesen in der bildenden Kunst,
Stuttgart/ Berlin 1942). - Heinrich Lützeler, Kunsterfahrung
und Kunstwissenschaft. Systematische und Entwicklungsgeschichtliche

Darstellung und Dokumentation des Umgangs
mit der bildenden Kunst, Bd. 2, München/Freiburg 1975,
S. 1455-1471. Seit den sechziger Jahren findet die
Auseinandersetzung zum Thema unter dem Begriff «Kunstgeographie»
statt. Vgl. die sich wiederholenden Aufsätze von Reiner
Haussherr, zuletzt Kunstgeographie - Aufgaben, Grenzen,
Möglichkeiten, in: Rheinische Vierteljahresblätter 35, 1970,
S. 158-171. Ansätze jenseits des Stilbegriffs: - Georg
Germann, Kunstlandschaft und Schweizer Kunst, in: Zeitschrift
für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 41, 1984,
S. 76-80. - Dario Gamboni, Kunstgeographie Ars Helvetica,

Bd. 1), Disentis 1987.

Ich möchte aber nicht generell Hans Belting folgen, der
behauptet: «Die Trends waren im allgemeinen Bewusstsein
und im Kulturbegriff längst entschieden, wann immer das Fach

[sc. die Kunstgeschichte H. L.] sie aufgriff.» Hans Belting, Die
Deutschen und ihre Kunst. Ein schwieriges Erbe, München
1992, S. 11. Damit wird - gewollt oder ungewollt - die
Verantwortung der Kunstgeschichte heruntergespielt.
Siehe Meinhold Lurz, Heinrich Wölfflin. Biographie einer
Kunsttheorie, Worms 1981, S. 43^15. - Lars Olof Larsson
(vgl. Anm. 3). - Hans Belting (vgl. Anm. 4). - Heinrich
Dilly, Kunstgeschiche 1933-45, München 1988. - Martin
Warnke (Hrsg.), Das Kunstwerk zwischen Wissenschaft und
Weltanschauung Akten der gleichnamigen Sektion des XII.
Deutschen Kunsthistorikerkongresses, Köln 1970), Gütersloh
1970.

Dagobert Frey, Die Entwicklung nationaler Stile in der
mittelalterlichen Kunst des Abendlandes, in: Deutsche
Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
16,1938, S.l-74.
Dagobert Frey (vgl. Anm. 6), S. 3.

Vgl. Alex Potts, Flesh and the Ideal. Winckelmann and the

Orgins of Art History, New Haven 1994. - Eduard Pommier
(Hrsg.), Winckelmann. La naissance de l'histoire de l'art à

l'époque des Lumières, Paris 1991. - Immer noch lesenswert
zum diskutierten Zusammenhang: Ernst Heidrich, Beiträge
zur Geschichte und Methode der Kunstgeschichte, hrsg. von
Heinrich Wölfflin, Basel 1917, S. 28-49.
Zur Begriffsgeschichte Henri V. Vallois, Race, in: Anthropology

Today. An Encyclopedic Inventory, hrsg. von A. L. Kroeber,

Chicago 1958, S. 145-162. - Robert Miles, Rassismus.

Einführung in die Geschichte und Theorie eines Begriffs, Hamburg

1991- Siehe auch den Artikel Rassismus, in: Brockhaus-
Enzyklopädie, Bd. 18, Mannheim 1992, S. 69-72.
Winckelmann verwendet diese Begriffe synonym. Erst im
Laufe des 18. Jhs. erhält «Nation» zunehmend politische
Bedeutung, während «Volk» eher die durch ein gemeinsames
Erbe in Sprache und Geschichte zusammengehörige Gruppe
meint. Vgl. den Artikel Nation, Nationalismus, Nationalität,
(U Dierse/H. Rath), in: Historisches Wörterbuch der Philo-

291



Sophie, hrsg. von Joachim Ritter / Karlfried Gründer,
Bd. 6, Basel 1984, Sp. 406-414. - Wolfgang Kaschuba, Volk
und Nation: Ethnozentrismus in Geschichte und Gegenwart, in:
Nationalismus - Nationalitäten - Supranationalität, hrsg. von
Heinrich August Winkler / Hartmut Kaelble, Stuttgart
1993, S. 56-81, besonders S. 57-61.

11 Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des
Altertums (1764), Darmstadt 1972, S. 35.

12 Johann Joachim Winckelmann (vgl. Anm. 11), S. 147:

«Regelmässiger aber bildet die Natur, je näher sie nach und
nach wie zu ihrem Mittelpunkt geht, unter einem gemässigten
Himmel, wie im ersten Kapitel angezeigt worden. Folglich sind
unsere und der Griechen Begriffe von der Schönheit, welche
von der regelmässigen Bildung genommen sind, richtiger, als
welche sich Völker bilden können, die, um mich eines Gedankens

eines neuern Dichters zu bedienen, von dem Ebenbilde
ihres Schöpfers halb verstellt sind.»

13 Johann Joachim Winckelmann (vgl. Anm. 11), S. 44.
14 Johann Joachim Winckelmann (vgl. Anm. 11), S. 116-117.
15 Johann Joachim Winckelmann (vgl. Anm. 11), S. 41: «Eben¬

so sinnlich und begreiflich als der Einfluss des Himmels in die
Bildung [gemeint ist die Physiognomie, H. L.] ist zum zweiten
der Einfluss derselben in die Art zu denken, in welche die
äussern Umstände, sonderlich die Erziehung, Verfassung und
Regierung eines Volkes mitwirken. Die Art zu denken, sowohl
der Morgenländer und mittägigen Völker als der Griechen,
offenbart sich in den Werken der Kunst.»

16 Johann Joachim Winckelmann (vgl. Anm. 11), S. 130.
17 Über die neuere Deutsche Literatur. Fragmente, (1767-68),

zweite Sammlung, in: Johann Gottfried Herder, Sämtliche
Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Hildesheim 1967 (Nachdruck

der Ausgabe Berlin 1877), Bd. 2, S. 119-136, z. B. S. 123:
«Die älteste griechische Geschichte verräth zu viel Spuren,
dass Fremde in dem Lauf ihrer Erfindungen ihnen oft
vorgetreten» und Winckelmanns Kunstgeschichte sei «das prächtigste

Gebäude, und ein Ideal der Geschichte, insonderheit bei
den Griechen: sie ist aber mehr Lehrgebäude, als es fast eine
Geschichte seyn kann.» Die Kritik hat Herder zehn Jahre später

zusammengefasst: Johann Gottfried Herder, Denkmahl
Johann Winckelmanns. Demselben vor der Fürstl. Akademie
der Alterthümer zu Cassel bei Anlass der ersten Preisaufgabe im
Jahr 1777 errichtet, in: Johann Gottfried Herder, Sämtliche
Werke, Bd. 8, S. 437^183, die entsprechende Stelle S. 469. Vgl.
Hinrich C. Seeba, Geschichte als Dichtung. Herders Beitrag
zur Ästhetisierung der Geschichtsschreibung, in: Storia della
Storiografia 8, 1985, S. 50-72. - Hinrich C. Seeba, Winckelmann:

Zwischen Reichshistorik und Kunstgeschichte. Zur
Geschichte eines Paradigmawechsels in der Geschichtsschreibung,

in: Aufklärung und Geschichte. Studien zur deutschen
Geschichtswissenschaft im 18. Jahrhundert, hrsg. von Hans
Erich Bödeker u. a., Göttingen 1985, S. 299-323. Siehe auch
Hannelore und Heinz Schlaffer (vgl. Anm. 2), S. 25-36.

18 Johann Gottfried Herder, Sämtliche Werke, (vgl. Anm. 17),
Bd. 1, S. 124.

19 Vgl. z. B. den Stilbegriff Goethes, in dem Text Einfache Nach¬
ahmung der Natur, Manier, Stil (1789), in: Goethes Werke hrsg.
von Erich Trunz, München 1981, Bd. 12, S. 30-34. - Willibald

Sauerländer, From Stylus to Style. Reflections on the
Fate of a Notion, in: Art History 6,1983, S. 253-270.

20 Giorgio Vasari, Le vite, hrsg. von Rosanna Bettarini /

Paola Barocchi, Bd. 1.1, S. 67. - Paul Frankl, The Gothic.
Literary Sources and Interpretations through Eight Centuries,
Princeton N. J. 1960, S. 290. - Georg Germann, Neugotik.
Geschichte ihrer Architekturtheorie, Stuttgart 1974, S. 36 zu
Vasari.

21 Von Deutscher Baukunst. D. M. Erwini a Steinbach, in: Goethes
Werke, (vgl. Anm. 19), Bd. 12; z. B. in Goethes «gotischer»
Urhütte, die analog zu jener Laugiers vorgestellt ist, oder in
der Feststellung, dass auch der gotische Dom die Massen nach
«stimmenden Verhältnissen» zu ordnen gehabt habe.

22 August Wilhelm Schlegel, Vorlesungen über dramatische
Kunst und Literatur. Erster Teil, in: August Wilhelm Schlegel,

Kritische Schriften und Briefe, hrsg. von Edgar Lohner,
Bd. 5, Stuttgart 1966, S. 22.

23 «Er [Gott] erblickt in jeglichem Werke der Kunst, unter allen
Zonen der Erde, die Spur von dem himmlischen Funken, der,
von ihm ausgegangen, durch die Brust des Menschen hindurch,
in dessen kleinen Schöpfungen wieder entgegenglimmt. Ihm ist
der gotische Tempel so wohlgefällig als der Tempel der
Griechen.» (Wilhelm Heinrich Wackenroder, Herzensergies-
sungen eines kunstliebenden Klosterbruders [1797], in:
Wilhelm Heinrich Wackenroder, Werke und Briefe, Heidelberg
1967, S. 51).

24 Karl Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, 7 Bde.,
Düsseldorf 1843-76, Bd. 8, hrsg. von Wilhelm Lübke, Stuttgart

1879. - Franz Kugler, Handbuch der Kunstgeschichte,
Stuttgart 1842. Vgl. Hubert Locher, Das «Handbuch der
Kunstgeschichte». Die Vermittlung kunsthistorischen Wissens
als Anleitung zum ästhetischen Urteil, in: Memory and Oblivion

Akten des 29. Internationalen Kunsthistorikerkongresses
Amsterdam 1996), hrsg. von A. Wessel Reinink, Dordrecht
1997 (im Druck).

25 Gottfried Semper, Versuch eines Systèmes der vergleichenden
Stillehre (1853), in: Gottfried Semper, Kleine Schriften, hrsg.
von Hans und Manfred Semper (1880), Reprint: Mittenwald
1979, S. 259-291.

26 Alois Riegl, Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte
der Ornamentik (1893), Reprint: München 1985.

27 Alois Riegl, Spätrömische Kunstindustrie, Darmstadt 1992

(Reprint der 2. Aufl.: Wien 1927). Erstmals 1901 als Die
spätrömische Kunstindustrie nach den Funden in Österreich-

Ungarn im Zusammenhange mit der Gesamtentwicklung der
bildenden Künste bei den Mittelmeervölkern dargestellt, I. Teil,
in: Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des allerhöchsten

Kaiserhauses 22,1901.
28 Andeutungen finden sich schon in den Stilfragen (vgl. Anm.

26), z. B. S. XXII, im Hinweis auf den «fortwährende[n] kau-
salefn] Zusammenhang im menschlichen Kunstschaffen aller
bisherigen Geschichtsperioden». 1897/98 entsteht als universaler

Kunst-Geschichtsentwurf Riegls Historische Grammatik
der bildenden Künste, hrsg. von Karl Maria Swoboda / Otto
Pacht, Graz/Köln 1966. Siehe auch den Aufsatz Kunstgeschichte

und Universalgeschichte (1898), in: Alois Riegl,
Gesammelte Aufsätze, hrsg. von Karl Maria Swoboda,
Wien/Augsburg 1929, S. 4-9.

29 Alois Riegl, Das holländische Gruppenporträt, 2. Aufl., Wien
1931 (1. Aufl. 1902).

30 Alois Riegl (vgl. Anm. 29), S. 280.
31 Zu den unterschiedlichen Definitionen Otto Pacht im

Anhang zur Neuausgabe der Spätrömischen Kunstindustrie
(vgl. Anm. 28), S. 406^112. - Wolfgang Kemp, Alois Riegl
(1858-1905), in: Heinrich Dilly (Hrsg.), Altmeister moderner
Kunstgeschichte, Berlin 1990, S. 37-60, besonders S. 46-51.

32 Ich möchte diesen Begriff jener Reihe von «God terms» hinzu¬
fügen, die Wolfgang Kemp (vgl. Anm. 31) auf S. 47 anführt:
«Kants Ding an sich, Schopenhauers Wille, Hegels Weltgeist,
Marxens Produktivkraft Arbeit, Nietzsches Wille zur Macht
usw.» Der Begriff Rousseaus ist früher als alle oben genannten
und stellt unmittelbar den Zusammenhang mit dem Willen
einer «Nation» bzw. eines «Volkes» her. Die «volonté géné-

292



rale» ist jener Wille, den man als Staatsbürger hat. Sie steht
über der «volonté particulière». Jean-Jacques Rousseau,
Du contrat social ou principes du droit politique (1762, erste
deutsche Übersetzung 1763). - Patrick Riley, The General
Will: Rousseau's Dept to the Theological Controversy of the
Preceeding Century, in: Archiv für Geschichte der Philosophie
69,1987, S. 241-268.
Alois Riegl (vgl. Anm. 29), S. 3.

Alois Riegl, Historische Grammatik (vgl. Anm. 28), S. 45^16.
Vgl. Formulierungen wie z. B.: «Die Naturanschauung (der
Götterbegriff) der Germanen war überhaupt wenig entwickelt,
offenbar weil es ihnen, im Gegensatz zu den Semiten, an
Neigung zu abstrakter Spekulation von Haus aus gebrach.»
Alois Riegl (vgl. Anm. 29), S. 281: «Die Holländer waren
nämlich die ersten, denen die Erkenntnis aufgegangen ist,
sämtliche Objekte liessen sich für das Subjekt auf dem Wege
erobern, dass sie als Vorstellungen in das Bewusstsein des
Subjektes eingingen.»
Alois Riegl (vgl. Anm. 29), S. 3.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das
Problem der Stilentwicklung in der neueren Kunst, (1915),
18. Aufl., Basel 1991.
Hans Jantzen, Das niederländische Architekturbild, Leipzig
1910, vor allem Teil 2, S. 129-131.
Kurt Gerstenberg, Deutsche Sondergotik. Eine Untersuchung

über das Wesen der deutschen Baukunst im Mittelalter,
München 1913. Hierzu Meinhold Lurz (vgl. Anm. 5),
S.42^-5, mit zahlreichen, allerdings unkommentierten Belegen.

Hierzu Lars Olof Larsson (vgl. Anm. 3), passim.
Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen, Leipzig 1890
(anonym erschienen). Zu Langbehn: Fritz Stern, The Politics
of Cultural Despair. A Study in the Rise of the Germanic Ideology,

Berkeley/Los Angeles 1961, S. 97-180. - Bernd
Behrendt, Zwischen Paradox und Paralogismus. Weltanschauliche
Grundzüge einer Kulturkritik in den neunziger Jahren des
19. Jhs. am Beispiel August Julius Langbehn, Bern/Frankfurt
a.M. 1984. Zu demselben Problemkreis gehört Ferdinand
Avenarius und sein «Dürerbund». Siehe Gerhard Kratzsch,
Kunstwart und Dürerbund. Ein Beitrag zur Geschichte der
Gebildeten im Zeitalter des Imperialismus, Göttingen 1969. Zur
Verbreitung des Gedankengutes in der Kunstkritik des Expres¬

sionismus Magdalena Bushart, Der Geist der Gotik und die
Expressionistische Kunst. Kunstgeschichte und Kunsttheorie,
München 1990.

Vgl. Julius Langbehn, Der Geist des Ganzen, von Julius
Langbehn dem Rembrandtdeutschen. Zum Buch geformt von
Benedikt Momme Nissen, Freiburg 1930.

Allerdings wurde das Rembrandt-Buch auch von Kunsthistorikern

begrüsst, z. B. von Wilhelm Bode und Cornelius Gurlitt.
Siehe Fritz Stern (vgl. Anm. 41).
Zum Beispiel Heinrich Wölfflin (vgl. Anm. 37), S. 20. Siehe
aber vor allem Heinrich Wölfflin, Die Kunst der Renaissance.

Italien und das deutsche Formgefühl, München 1931, z.B.
S. 6: «Der Begriff Italien ist keine konstante Grösse und der
Begriff Deutschland ist es noch weniger und dennoch gibt es

etwas, was als durchgehendes, nationales Formgefühl bezeichnet

werden kann. [...] es bedarf nur einer kurzen Überlegung,
um sich klarzumachen, dass in den verschiedenen Stilen eines
Landes doch ein gemeinsames Element steckt, das vom Boden
stammt, von der Rasse [...].»
Luigi Lanzi, Storia pittorica dell'Italia, 3 Bd., Bassano 1795-96.
Johann Rudolf Rahn, Geschichte der bildenden Künste in der
Schweiz, Von den ältesten Zeiten bis zum Schlüsse des Mittelalters,

Zürich 1876, vgl. z. B. S. 345-346. Dazu Emil Maurer,
Drei Köpfe - drei schweizerische Kunstgeschichten, in: Unsere
Kunstdenkmäler 38,1987, S. 367-381. - Oskar Bätschmann /
Marcel Baumgartner, Historiographie der Kunst in der
Schweiz, in: Unsere Kunstdenkmäler 38, 1987, S. 347-366,
besonders S. 354-356.
Zu den Schwierigkeiten einer Behandlung der Kunst in der
Schweiz nach dem Muster der Stilgeschichte Emil Maurer,
Im Niemandsland der Stile. Bemerkungen zur Schweizer Architektur

zwischen Gotik und Renaissance, in: Unsere Kunstdenkmäler

31,1980, S. 296-316.
Ein Versuch in dieser Richtung ist natürlich die Publikation
Ars Helvetica. Die visuelle Kultur der Schweiz, hrsg. von
Florens Deuchler, 13 Bde., Disentis 1987-93. Vgl. z. B. Bd. 10:

Hans-Christoph von Tavel, Nationale Bildthemen. Nicht alle
Autoren haben die unausweichlich politische Dimension ihrer
Aufgabe gleichermassen wahrgenommen und in ihre
Argumentation einbezogen.
In bezug auf die Schweiz Oskar Bätschmann / Marcel
Baumgartner (vgl. Anm. 46), S. 359-60.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Bayerische Staatsgemäldesammlung, München.

293



ZUSAMMENFASSUNG

Der Beitrag skizziert die Geschichte des Problems «nationaler
Charaktere» in der Kunstgeschichte und versucht eine Erklärung
für die Tatsache zu finden, dass trotz des Anspruchs wissenschaftlicher

Autonomie und der Distanzierung von der jeweiligen
Tagespolitik - wie sie etwa Heinrich Wölfflin vertrat - die
Kunstgeschichte der Zwischenkriegszeit das Argument konstanter
nationaler Charaktere im Sinne nationalistischer und rassistischer
Ideologien integrierte und stützte. Die Ursachen sind nicht nur
äussere, politische gewesen, sondern auch wissenschaftsinterne.
Die Behauptung der Existenz «nationaler Konstanten» wurde ein
wichtiges Argument zur methodischen Rechtfertigung des Projektes

einer universalen Stilgeschichte der Kunst.

RESUME

Le texte esquisse l'évolution du problème des «caractères
nationaux» dans l'histoire de l'art et essaie de trouver une explication au
fait que - malgré la revendication d'une autonomie scientifique et
d'une neutralité complète face à la politique quotidienne, comme
Heinrich Wölfflin le proclamait -, les historiens de l'art de l'entre-
deux-guerres intégraient et soutenaient l'argument de la constance
des caractères nationaux dans le sens des idéologies nationalistes
et racistes. Les causes n'étaient pas seulement extérieures et
politiques mais également inhérentes à la réflexion scientifique. La
prétention à l'existence de «constantes nationales» devint un argument

important pour la justification méthodique du projet d'une
histoire universelle des styles de l'art.

RIASSUNTO

Il saggio tratta la storia della questione dell'«identità nazionale»
nella storia dell'arte e tenta di dare una spiegazione al dato di fatto
che nonostante la continua rivendicazione dell'autonomia della
scienza e il distanziarsi dalla politica egemone al momento - così

come lo postulava, per esempio, Heinrich Wölfflin -, la storia
dell'arte del periodo fra le due guerre integrava e sosteneva l'argomento

dell'esistenza di un'identità nazionale permanente
nell'accezione ideologica nazionalista e razzista. Ciò non è dovuto solo a

cause esterne e politiche ma anche a cause interne alla scienza. La
tesi dell'esistenza di un'identità nazionale diventò un argomento
importante per giustificare metodicamente la validità del progetto
di una storia stilistica universale dell'arte.

SUMMARY

The article gives an art-historical synopsis of the problem of
'national character" and attempts to explain why art history
between the two world wars integrated and corroborated the idea
of constants in a national character as advanced by nationalist and
racist ideologies, despite scholarship's claim to autonomy and
detachment from prevailing politics by such exponents as Heinrich
Wölfflin. The causes are not only external and political in nature
but are found in scientific thought as well. The existence of
"national constants" was also invoked to justify the project of a

universal history of style in art.

294


	Stilgeschichte und die Frage der "nationalen Konstante"

