
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 53 (1996)

Heft: 3

Artikel: Zeitgeschehen und Heilserwartung : die Krone der "Darmstädter
Madonna" von Hans Holbein

Autor: Meier, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitgeschehen und Heilserwartung
Die Krone der «Darmstädter Madonna» von Hans Holbein

von Nikolaus Meier

Die bis heute grundlegenden Forschungen zu Holbeins
Darmstädter Madonna (Abb.l) hat Hans Reinhardt in dieser

Zeitschrift 1955 publiziert.1 Seine Ergebnisse lassen sich
so zusammenfassen:

Hans Holbein hat von Jacob Meyer wohl 1526 den Auftrag

erhalten, ihn und seine Familie unter dem Schutz der
Gottesmutter darzustellen. Der Auftraggeber kniet mit
seinem Sohn, dessen Namen wir nicht kennen, zur rechten
Seite Mariens. Vor ihnen steht ein kleiner nackter Knabe, in
dem man meistens den jüngeren, zweiten Sohn Meyers
sieht. Dieser Gruppe gegenüber knien Meyers Tochter
Anna und hinter ihr ihre Mutter Dorothea, geborene
Kannengiesser, Meyers zweite Frau. Zwischen sie und die
Madonna eingeschoben kniet des Bürgermeisters erste Frau
Magdalena, geborene Baer.

Röntgenaufnahmen zeigen, dass Holbein, nachdem er
1528 von seinem ersten Englandaufenthalt zurückgekehrt
war, das Bild überarbeitet hat. Sein Auftraggeber muss von
ihm verlangt haben, dass er seiner Tochter, die inzwischen
heiratsfähig geworden, ein Schapel aufsetze, vor allem aber,
dass er seine erste, 1511 verstorbene Gattin, Magdalena
Baer, der Frauengruppe einfüge; diese Änderung suchte
man damit zu erklären, dass während Holbeins
Englandaufenthalt Meyers jüngster Bub gestorben sei und deshalb
Jacob Meyer Holbein aufgefordert habe, auch seine erste,
verstorbene Frau ins Bild einzufügen.

Als ursprünglichen Standort konnte Hans Reinhardt mit
ziemlicher Sicherheit einen Raum im ehemaligen Weiher-
schloss Gross Gundeldingen angeben, das einst dem
Bürgermeister gehörte, jene kleine Hauskapelle im Turm, in die
hinein unsere Tafel wie abgemessen zu passen scheint.2

Allgemein, und sicher zu Recht, hat man das Bild so
gedeutet: Da Bürgermeister Meyer 1521 seines Amtes enthoben

worden und in der Zeit der beginnenden Reformation
altgläubig geblieben sei, habe er in politischer und religiöser

Not sich selbst und seine Familie dem Schutz der
Madonna anheimgestellt, und 1528 sei es sein Wunsch gewesen,

seine ganze Familie um die Madonna versammelt zu
sehen, neben den Lebenden auch die beiden Verstorbenen.3

Schon Heinrich Alfred Schmid und vor allem dann Max
Imdahl haben hervorgehoben, wie Holbein die Köpfe
Mariens und des Jesusknaben mit einer Muschel so hinterfangen

und den Rand der Konsolen so geführt hat, dass der
Betrachter beides zu einem imaginären Tondo vollendet. Dass
ein Kopf mit einer Muschel hinterfangen ist, dafür gibt es

Beispiele sonder Zahl; einzigartig, und nicht nur in
Holbeins Werk, ist allerdings die Art und Weise, wie sich alles

zu einer Aureole fügt, die Maria und den Jesusknaben
auszeichnet, ja sogar «nobilitiert oder gleichsam nimbiert»4.
Will man künstlerische Sprache ernst nehmen, dann muss
man das, was das Bild selbst so auszeichnet, genau prüfen,
auch wenn es einem ersten Blick vertraut und daher
gewöhnlich, ohne sonderliche Bedeutung erscheinen mag: die
Krone der Madonna.

'%

ter

¦- o

-t.oO :
1

Abb. 1 Die Madonna des Bürgermeisters von Basel, Jacob

Meyer, sogenannte »Darmstädter Madonna», von Hans Holbein
d.J., 1526/28. Tempera auf Holz, 146,5 x 102 cm. Darmstadt,
Schlossmuseum.

231



Schon Hans Reinhardt5, dann aber auch Horst Scholz6
und Christi Auge7 haben darauf hingewiesen, dass Maria
mit einer Krone gekrönt sei, die auffallend der deutschen
Reichskrone gleiche. Zudem steht fest, dass gerade nur dieses

Madonnenbild diese besondere Kronenform, eine
Plattenkrone mit einem einzigen von vorne nach hinten verlaufenden

Bügel zeigt.8 In der Tat ist keine andere
abendländische Mariendarstellung der westlichen Kunst bekannt,

!k£*

n,-.•'

>•

<

f I

Abb. 2 Die Madonna des Bürgermeisters von Basel, Jacob
Meyer, sogenannte »Darmstädter Madonna», von Hans Holbein
d. J., Ausschnitt.

die eine der Reichskrone so ähnliche Kombination von
Platten- und Bügelkrone aufweisen würde. Bisweilen trägt
Maria zwar eine Plattenkrone, doch hat diese keinen Bügel;
und ist Maria mit einer Bügelkrone, die im Spätmittelalter
nur Kaisern und Kaiserinnen zustand, geschmückt, dann
fehlen an dieser die Platten.9 Auch wenn Hans Reinhardt

bemerkt hat: «Merkwürdigerweise hat man aber noch
kaum dem seltenen Umstand Bedeutung zugemessen, dass

er [Holbein] Maria nicht, wie sonst meist gebräuchlich, eine
zierliche, mit Lilien geschmückte Königskrone, sondern
eine schwere kaiserliche Platten- und Bügelkrone
aufsetzte»,10 so haben doch weder er noch die beiden anderen
Autoren geprüft, ob diesem Insigne ersten Ranges nicht
eine besondere Bedeutung zukomme und damit neben
dem religiösen und individualgeschichtlichen Gehalt auch
ein politischer-staatstheoretischer Sinn ausgedrückt sein
könnte.

Die folgende Untersuchung will das Verständnis der
«Darmstädter Madonna» weiter fördern, indem das

Augenmerk zuerst nur auf eine Einzelheit des Bildes gerichtet
werden soll, nämlich auf die einzigartige Krone, welche die
Gottesmutter trägt (Abb.2). Wenn zuerst nur ein Insigne,
also eine antiquarische Frage im Zentrum des Interesses
steht, so wird sie doch bald weiterführen zur Frage nach
dem Bildtypus und dem Auftraggeber und schliesslich zum
Themenfeld historischer Wahrnehmung, zur Frage nach
dem, was damals sinnfällig war an diesem Bild.

Marienkrone, Reichskrone, Krone Karls des Grossen

Bei einem genaueren Vergleich der Reichskrone mit der
von Holbein gemalten Marienkrone fallen hauptsächlich
zwei Unterschiede auf.11 Die Reichskrone hat acht Platten,
vier sind mit Figuren, vier mit Steinen geschmückt;
Holbeins Krone besteht, das lässt sich ausmachen, wohl aus
vierzehn Platten: eine Stirn- und eine Nackenplatte und
zwischen ihnen je sechs, die Figuren zeigen.12 Und ist die
Kaiserkrone mit Perlen und mit Edelsteinen geschmückt,
so die Marienkrone, ausser mit einem roten Stein in der
Mitte, ausschliesslich mit Perlen. Zudem fehlt der Marienkrone

das Stirnkreuz.
Bevor die Verwandtschaft und die Unterschiede der beiden

Kronen interpretiert werden können, muss die generelle

Frage nach dem Grad historisch-kritischer Genauigkeit

gestellt werden, mit dem wir um 1526 rechnen können.
Darf die Krone der Darmstädter Madonna nur dann als
Reichskrone gelten, wenn sie exakt bis in alle Details mit
ihr übereinstimmt, oder genügen Verwandtschaften und
Übereinstimmungen im allgemeinen Erscheinungsbild?
War damals die Insignienkunde schon so weit entwickelt,
dass man in den Übereinstimmungen und Abweichungen
keine blossen Zufälligkeiten sehen darf? Eine Antwort auf
diese Fragen zu geben, ist schwierig, weil Vorarbeiten zur
Geschichte der Insignienkunde fehlen, vor allem für die
Zeit nach 1500, die uns hier interessiert. Sogar Percy Ernst
Schramm musste trotz der in seinem monumentalen Werk
über «Herrschaftszeichen und Staatssymbolik» vorgelegten
ausführlichen Nachforschungen ob der Fülle der Zeugnisse
aus dieser Zeit über der Frage resignieren.13

Das Sammeln sogenannter historischer Altertümer und
vor allem ihre historisch-kritische Bearbeitung waren um
1500 erst am Anfang, man bewegte sich zwischen Genauig-

232



keit und Spekulation. Jacob Mennel mag als Beispiel
dienen: Er war das Haupt von Maximilians Wissenschaftsorganisation

und beobachtete für seine historischen Arbeiten
als einer der ersten auch die Realien: Münzen, Wappen,
Grabbilder, Siegel, Figuren usw., und seine «Kritik» wird
beschrieben als «le moyen des vrayes inquisicions et
inventions».14 Trotzdem nahm er keinen Anstand, Habsburger
Stammbäume zu konstruieren, welche die Ahnen über die

Kronen seien Produkte der Phantasie, sondern vielmehr
annehmen müsse, es seien getreuliche und realistische
Wiedergaben.16 Bei Darstellungen von Kronen aus der Zeit
kurz nach 1500 ist deshalb, wenn nicht mit historisch-kritischer

Genauigkeit, so doch mit der «Absicht auf historische
Genauigkeit» zu rechnen. Bezüglich der Reichskrone hat
Rosenthal zudem plausibel gemacht, dass damals die offizielle

Reichskrone eine Doppelbügelkrone gewesen sei und

Ì

Abb. 3 Die Wiener Reichskrone, Holzschnitt von
Peter Vischer aus dem Nürnberger Heiltumsbuch
von 1487. Nürnberg, Staatsarchiv.

Abb. 4 Die Wiener Reichskrone, als »Krone Karls
des Grossen» bezeichnet, Holzschnitt von Hans
Mair aus dem Nürnberger Heiltumsbuch von 1493.

Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum.

Karolinger, Merowinger und die Troianer bis zu Noah
zurückführten. Die damalige Auffassung der sogenannten
geschichtlichen Wahrheit entsprach noch nicht der
historisch-kritischen, wie das neunzehnte Jahrhundert sie pflegte
und von der auch wir noch geprägt sind; erst seit Anfang des
17. Jahrhunderts, seit den Forschungen Nicolas-Claude
Fabri de Peiresc, pflegte man Insignien historisch-kritisch
zu betrachten.15

Die Krone Karls des Grossen

Earl Rosenthal hat die bildlichen Wiedergaben der Kaiser-
und Königskronen gerade jener Zeitspanne, die uns
interessiert, geprüft und ist zum Ergebnis gekommen, dass man
keineswegs einfach sagen könne, die damals dargestellten

dass die Wiener Krone Ende des 15. Jahrhunderts nicht
mehr gemeinhin als Reichskrone, sondern als Krone Karls
des Grossen gegolten habe.17 Deshalb wurde etwa Heinrich
IL, der als Stifter des Basler Münsters mit der Stadt besonders

verbunden war, in den Bildwerken mit der Doppelbügelkrone

geschmückt. So konnten ihn Auftraggeber und
Künstler am Münster sehen, und so hat ihn Holbein
gezeichnet und gemalt.

Dass die achteckige Wiener Krone damals als Krone
Karls des Grossen galt, zeigt Dürers Tafelbild: Als Dürer im
Auftrag des Nürnberger Magistrats für die Heiltumskam-
mer im Schopperschen Haus am Marktplatz, wo die
Reichskleinodien seit 1424 jeweils am zweiten Freitag nach Ostern
gezeigt wurden, eine Tafel mit dem Bildnis Karls des Grossen

malen sollte, entwarf er in einer Zeichnung zuerst ein
Ganzfigurenbild Karls des Grossen, der eine Doppelbügel-

233



krone trägt. Daraufhin studierte er die Reichskrone im Detail

und gab sie schliesslich im Gemälde zum ersten Mal
authentisch wieder.18 Dieser Vorgang macht deutlich, dass
in der damaligen Vorstellung die Wiener Reichskrone zu
Karl dem Grossen gehörte.

Das beweisen auch die 1487 und 1493 in Nürnberg
publizierten Heiltumsbüchlein. Im ersten ist ein Holzschnitt von
Peter Vischer (Abb. 3) und im zweiten ein Holzschnitt von
Hans Mair (Abb. 4) zu sehen, die beide die Wiener Krone
abbilden; 1493 aber wird sie als Krone Karls des Grossen
bezeichnet.19 In jenen Heiltumsbüchlein ist die Wiener
Krone sehr rudimentär wiedergegeben. Wenn es auch eine
ausserordentliche Mühe bedeutete, sich daraus eine
vollständige Krone zu rekonstruieren, so zeigen sie immerhin
die beiden wichtigen Merkmale: Platten und Bügel. Die
Platten haben aber nicht die romanische runde, sondern
dem Zeitgeschmack entsprechend eine gotisierende Form,
die just der Form verwandt ist, die Holbein für seine Platten

wählte. Kursierte in Basel ein solches Heiltumsbüchlein,
das Holbein und sein Auftraggeber zu Gesicht bekamen?

Zwischen Basel und Nürnberg bestanden damals
Beziehungen allein schon der Drucker Johannes Amerbach,

Froben und Petri wegen, die für den Nürnberger
Verleger Anton Koberger tätig waren.20 Und diese Heiltumsbüchlein

wurden dort feilgeboten, wo auch Dürers Mutter
Graphiken verkaufte. Es ist also nicht unwahrscheinlich,
dass in Basel ein Heiltumsbüchlein bekannt war, vielleicht
sogar Holbein, der für diese Drucker arbeitete. Die Wiener
Krone wurde damals nämlich äusserst selten abgebildet
und war gar nicht so allgemein bekannt, wie man heute
annehmen möchte. Neben Dürers schon genannter Tafel zeigt
nur noch eine böhmische die Wiener Krone,21 und es stellt
sich die Frage, wie es dazu kommen konnte, dass die
Madonna des Jacob Meyer ausgerechnet mit dieser sonst kaum
abgebildeten Krone ausgestattet wurde.

Wenn wir auch nicht wissen, woher Holbein und sein
Auftraggeber die Form der Reichskrone kannten, so steht doch
fest, dass mit der Wahl dieser Krone zur Marienkrone
weder eine Tradition weitergeführt noch eine neue begründet

worden ist und dass sich offensichtlich weder die
bestimmte Art des Auftrages noch die allgemeine geschichtliche

Situation, in der dieses Bild geschaffen wurde,
wiederholte, und fest steht auch, dass man diese einmalige
Wahl dieses einzigartigen Insigne nicht als zufällig abtun
kann.

Sacra conversazione - Schutzmantelmadonna - Ecclesia

Die Krone Marias ist, wie andere Marienkronen auch22,
eine Synthese verschiedener Bedeutungsebenen; deshalb
ist sie mit der Wiener Krone in den Einzelheiten auch nicht
identisch.

Zeigt die Reichskrone neben 240 Perlen noch 120
Edelsteine23, so ist die Marienkrone, ausser vorne in der Mitte
mit einem roten Stein, ausschliesslich mit Perlen
geschmückt. Dass eine Madonnenkrone fast ausschliesslich

und in so reicher Zahl mit Perlen geziert ist, erstaunt nicht,
denn die Perle gehört seit alters zur Marienikonographie. In
unserem Bild erhält die Perle jedoch einen besonderen, in
der Marienikonographie seltenen Bedeutungsrang: In
Holbeins Bild darf die Muschel nicht als konstruierte
Architektur, sondern muss als die einer Perle zugehörige
Muschel gesehen werden. In der theologischen und
Erbauungsliteratur wird immer wieder der Vergleich gezogen,
Maria habe Christus empfangen wie eine Muschel, wenn sie
auf dem Wasser offen schwimme, dann vom feuchtwarmen
Mondwasser einen Tropfen Tau empfange und ihn schliesslich

auf dem Meeresboden zur Perle bilde. Dieses Naturbild
wollte sagen: Wie die Muschel die kostbare Perle gebiert, so
hat Maria Christus geboren.24 Die Perlensymbolik dieses
Bildes ist also christologisch. Die Perle symbolisiert nicht,
wie im marianischen Bilderkreis üblich, Maria, sondern den
Gottessohn, die Muschel verhält sich zur Perle, wie Maria
zu ihrem Kinde: Die Perlen ihrer Krone zeichnen sie als

Gottesgebärerin, als theotokos aus.
Zu diesem Themenkreis gehört vor allem aber auch

Johannes der Täufer, denn der Physiologus beschreibt Johannes

als den Achat, mit dem die Fischer im Wasser nach Perlen

suchen. Auch im Bild der Darmstädter Madonna sieht
man den hl. Johannes, und zwar im kleinen nackten Knaben
im Vordergrund, der wie Jesus im jugendlichen Alter
dargestellt ist.25 Dieser Hinweis auf den Zusammenhang von
Muschel und Perle ist keineswegs weit hergeholt; auch
Piero della Francescas «Madonna mit Kind und Heiligen»
in der Brera in Mailand zeigt die gleiche Symbolik, und
Mantegna führte sie in seiner «Madonna della Vittoria» im
Louvre weiter.26 Die Kronenperlen verweisen also auf
Johannes, auf das geläufige Thema der Sacra Conversazione.

Natürlich fällt dem Betrachter nicht das Motiv der Sacra
conversazione zuerst auf, sondern dasjenige der
Schutzmantelmadonna. Dieses volkstümliche Motiv ist aber reich
eingekleidet. Da diese Schutzmantelmadonna bekrönt ist,
ist sie hier auch als Urbild der Ecclesia zu denken, denn
gerade weil sie bekrönt ist, kommt ihr, nach alter Theologie,
die Würde der Ecclesia zu. Auch wenn hier nicht die
personifizierte Ecclesia dargestellt ist, es fehlt nämlich der Kelch,
in dem sie das Blut Christi sammelt, ist bei Maria per
analogiam theologiae immer auch die Kirche mitzudenken, so
wie man die Ecclesia bisweilen in Anlehnung zur
Schutzmantelmadonna mit einem Mantel bekleidet hat.27 Auch
die Weinblattreben weisen auf Maria als Ekklesia hin.28

Maria/Ecclesia, die sich vom Thron erhebt, diesem Zeichen
der Triumphikonographie, ist die Ecclesia triumphans und
wendet sich der Ecclesia militans zu, Jacob Meyer und seiner

Familie.

Ecclesia und Imperium

Sind in der Reichskrone vier Könige dargestellt, so sind es
in der Marienkrone deren zwölf, die wohl als die zwölf
Könige des Alten Testamentes, als Vorbilder aller christlichen
Könige, zu lesen sind.29 Sie weisen auf jene christliche Heils-

234



geschichte hin, deren zwei Epochen im Bilde sichtbar werden:

die Zeit vor Christus, die zu ihm hinführt, und die Zeit
nach Christus, die bis zum Ende der Zeiten dauert.30 Jacob
Meyers Andachtsbild ist in diesem Sinne auch ein Historienbild,

das verschiedene Zeitstufen in eine zeitübergreifende

Vorstellung zusammenfügt. Das Madonnenbild wird
damit auch zu einem Historienbild.

Holbeins Bild komponiert also verschiedene Bildtypen,
und die Krone steht mit jeder in einer besonderen Beziehung.

Sie bringt die in einer Sacra Conversazione und in
einer Schutzmantelmadonna dargestellte Heilswirklichkeit
in eine Konstellation mit Geschichte: Die vordergründig
getrennten Wirklichkeiten, die geschichtliche der Familie
Meyer und die transzendentale der Heilsmysterien, stellen
zusammen die einzige Heilsgeschichte dar, Zeitgeschehen
und Heilserwartung zugleich.

In diesem Gefüge erinnert die Reichskrone an ein Axiom
mittelalterlicher politischer Theologie, jene im Mittelalter
geläufige Verbindung von Sacerdotium und Imperium: Wie
Maria die Ecclesia symbolisiert und damit auch ein Zeichen
für das Papsttum ist, so symbolisiert die Krone das Reich,
sie steht für das Kaisertum und weist auf den geistlichen,
religiös eingefärbten Reichsgedanken hin. Und wie die Ecclesia

in diesem Bilde als corpus mysticum und nicht als eine
juristische, politische Organisation gemeint ist, so auch das
Reich als ein übernatürlicher, transzendentaler Wert, nicht
als ein politischer, ökonomischer, militärischer Organismus.

Die Reichskrone symbolisiert die transpersonale
monarchia universalis, das Kaisertum als eine geistiggeistliche

Grösse, deren Aufgabe die defensio ecclesiae romanae
war. Um diese Vorstellungen einer Verbindung von
Sacerdotium und Imperium wurde im Mittelalter viel diskutiert
und gestritten, sie wurde aber nie als eine allgemein
verbindliche Herrschaftslehre festgeschrieben. Vielmehr sollten

Theologie und Staatsdenken in dieser besonderen
Verbindung eine Daseinsdeutung ermöglichen. Die
Vorstellung einer einzigen christlichen Gesellschaft, einer letzten,

übergreifenden Ordnungseinheit stand hinter all diesen

Überzeugungen, der letztlichen Identität der Glaubensund

der politisch-sozialen Gemeinschaft, der congregatio
fidelium und des populus christianus. Der nach eigenem
Recht bestehende Staat war verbunden mit dem religiös
bestimmten Endzweck menschlichen Daseins. Immer lebte in
diesen Vorstellungen auch ein eschatologischer Sinn, und
am Ende aller Tage wird denn der Kaiser auch seine Krone
der Kirche, der Königin des Himmels zurückgeben.31

Diese «staatsmetaphysischen» Lehren, diese politischen
Glaubensformeln, die sich im Schrifttum nie verbindlich
genau bestimmen liessen, sollten gerade in den Insignien
anschaulich werden; deshalb kam ihnen grössere Bedeutung

zu als jedem geschriebenen Traktat, und deshalb müssen

sie erst recht wahr-genommen werden.
Diese politische Theologie lebt auch in der Darmstädter

Madonna. Die Reichskrone als Bekrönung der Maria-
Ecclesia weist noch einmal hin auf die christliche
Heilsgeschichte, die vollendet wird am jüngsten Tag, wenn Imperium

und Sacerdotium vereint werden. Die Symbolik des

Bildes mag also sagen, dass in der Harmonie von Kirche
und Staat die religiösen und politischen Leidenschaften
ihren Frieden in Eintracht und gegenseitiger Ergänzung
finden sollten; nur dann kann die Heilsgeschichte Geschehnis

werden.

y~ ;'*--::.:

idra

/
¦ fi

^4

^

Abb. 5 Bildnis des Jacob Meyer zum Hasen, von Hans Holbein
d. J., um 1526. Vorzeichnung zur ersten Fassung der »Darmstädter
Madonna». Schwarze und farbige Kreiden, 38,3 x 27,5 cm. Basel,
Öffentliche Kunstsammlung, Kupferstichkabinett.

Man mag auf die Gefahr einer Überinterpretation
aufmerksam machen und der Einfachheit halber vorschlagen,
der Künstler habe Maria diese Reichskrone aufgesetzt, um
zu sagen: Sehet hier die Königin, die Weltenherrscherin
über alles. Aber gerade wer das Bild so sehen will, der muss
die Form und die politische und theologische Bedeutung
der Reichskrone kennen und annehmen, dass sie doch wohl
in voller Absicht, so einzigartig diese Wahl in der
Marienikonographie nun einmal ist, ins Bild gesetzt wurde.

235



Um darüber mehr Klarheit zu erreichen, muss man den
Auftraggeber des Werkes, Jacob Meyer zum Hasen, seinen
Lebenslauf, seine soziale Stellung, seine politischen
Überzeugungen, seine Bildung und seine Wahrnehmungsfähigkeit

bedenken, denn auch wenn sich nicht mit Gewissheit
ausmachen lassen wird, wie sich die Anteile an Bildgehalt
und Bildkomposition auf Auftraggeber und Künstler
verteilen: dass Holbein den Kopfputz von Meyers Tochter hat
ändern und Meyers erste verstorbene Gattin einarbeiten
müssen, erlaubt den Schluss, dass Meyer seinen Auftrag
inhaltlich mitbestimmt hat.32

Der Auftraggeber Jacob Meyer

Jacob Meyer zum Hasen (Abb. 5) gehörte zu den
bedeutendsten Persönlichkeiten seiner Zeit in Basel, doch es fehlt
selbst eine bescheidene Biographie.33 Hier soll nur das dem
Verständnis seines Madonnenbildes Förderliche gegeben
werden:

Jakob Meyer wurde 1482 geboren. Sein Grossvater war
Goldschmied, sein Vater schon Kaufmann. Jakob wurde
Wechsler. Seine Wechselstube im Haus zum Hasen am
Marktplatz, dort wo heute der Rathausturm steht, war
anfangs noch bescheiden: «Der wechseltrog, das schrybzüg
und ein trog.»34 In erster Ehe heiratete er Magdalena Baer,
eine Tochter aus bestem Hause, die schon zweimal mit
bedeutenden Baslern, mit Murer und zem Luft, verheiratet
gewesen war; sie starb 1511.35 Dank dieser Heirat konnte
Meyer sich gesellschaftlich etablieren, gründete eine
Handelsgemeinschaft mit Hans Gallizian, war als Verleger für
den Erzbischof von Besançon tätig36 und trieb
Liegenschaftspekulation. Seit 1503 war er zünftig bei den
Weinleuten und zu den Hausgenossen, deren Meister er von 1510
bis 1515 war, und seit 1504 war er auch zünftig bei der
Schlüsselzunft. 1508 erwarb er das Gundeldinger Schloss:

«wygerhuse, gesess, schüren und hoffstatt, gärten, reben,
ackern, matten, rütinen, holz und velde, weg und stege mit
allem byfang begriffen, ehafften rechten und zugehörungen,

genant Gross Gundeldingen [...] mit sampt dem vyhe,
küe, ross, wagen, schiff und geschirre darzu gehörig und
etlichen hausrat und federwat darinn».37

Sein öffentliches, politisches Leben war bestimmt durch
jene Probleme, die auch die Politik der Stadt Basel prägten:
die langsame Lösung vom Bischof als Stadtherrn, die Suche
nach dem Ausgleich der beiden damaligen Weltmächte,
beide unmittelbare Nachbarn der Stadt, Habsburg/Österreich

und Valois/Frankreich, und schliesslich der Anschluss
an die Eidgenossen nach dem Schwabenkrieg und an deren
Expansionspolitik in Norditalien. Gerade die italienischen
Kriegszüge förderten Meyers politischen Erfolg; er machte
rasch militärische Karriere und zog 1507,1510 und 1512 in
den Süden.38 Nach der Verfassungsänderung 1515, derzu-
folge Bürgermeister und Oberstzunftmeister nicht mehr
von der Hohen Stube sein mussten, wurde er als erster
Vertreter der Zünfte, als zünftig bei den Hausgenossen
immerhin aus einer Herrenzunft stammend, 1516 zum Bür¬

germeister gewählt, bildete bis 1521 zusammen mit
Oberstzunftmeister Heinrich Meltinger das kollektive Führungsorgan

der Stadt und vertrat diese neben Peter Offenburg
und Ulrich Falkner am häufigsten bei der Tagsatzung.

In jenem Jahre liess er sich zusammen mit seiner zweiten
Frau Dorothea Kannengiesser kraftvoll, wie man es von
einem Renaissance-Menschen erwartet, porträtieren (Abb.
6 und 7). Schon bei diesem Auftrag sprengte er die
Konventionen: Er wählte nämlich den jungen Hans Holbein
zum Ausführenden, obwohl dieser damals noch Geselle bei
Hans Herbst war, und brach damit das Zunftrecht. Man hat
vorgeschlagen, Herbst habe diesen wichtigen Auftrag selbst
an seinen Gesellen weitergegeben, doch ist bei einem für
baslerische Verhältnisse bedeutenden Auftrag von Herbst
so viel Selbstbescheidung nicht zu erwarten.39 Unterschätzt
man nicht den Willen und die künstlerische Kenntnis des

Auftraggebers? Immerhin, sein Grossvater war
Goldschmied, und der Vater seiner ersten Frau Magdalena Baer,
Hans Baer, hatte bei Hans Herbst die lange Zeit Hans Holbein

zugeschriebene Tischplatte in Auftrag gegeben. Vor
allem aber: Meyer kam auf seinen Reisen in den Süden,
als Teilnehmer an Feldzügen und als junger Diplomat und
Unterhändler, bis nach Bologna, Venedig und Rom. Weiter
gereist als der junge Maler, musste er ihm ein interessanter
Auftraggeber gewesen sein, modern, aufgeschlossen und
zur politischen Elite gehörig.40 Wieviel Jacob Meyer die
Kunst gegolten hat, zeigt gerade der Auftrag zu seinem

Doppelbildnis: Es ist immer als Zeugnis seines politischen
Erfolges gesehen worden, denn er zeige eine Münze, um
angeblich darauf hinzuweisen, dass es ihm als Bürgermeister

gelungen sei, für die Stadt das Münzrecht zu erwerben.
Ausgerechnet das trifft nicht zu; es war die Leistung seines

Vorgängers. Die Münze weist vielmehr auf seinen Beruf als
Geldwechsler hin; das Doppelporträt ist ein privates Bildnis,

das nicht aus politischen Gründen, sondern allein aus

privatem, künstlerischem Bedürfnis bestellt wurde, wie es

übrigens der privaten Gattung des Doppelbildnisses
entspricht.41 Es ist das Bildnis eines Homo novus, der sein
Ansehen durch einen künstlerischen Auftrag steigern will. Die
alten Herrschaftsträger, etwa die Tschekkenbürlin, sind mit
der «Revolution von 1516» degradiert worden. Wie üblich
wollen nun die neuen sich mit neuen Kunstaufträgen einen
gleichen Habitus geben. Erstaunlich ist allerdings, dass

Jacob Meyer, nicht wie in solchen Fällen üblich, einen
retardierenden Stil wählte, sondern den gerade neuesten.

Jacob Meyer war in Basel der erste Auftraggeber des jungen

Holbein. Vielleicht hat ihn Hertenstein, Schultheiss in
Luzern, dessen Stadthaus Vater und Sohn Holbein mit
Wandmalereien geschmückt hatten, und der mit Meyer
bekannt war, auf das junge Talent aufmerksam gemacht. Noch
zu Meyers Amtszeit wurde Hans Holbein der Auftrag
erteilt, den neuen Ratssaal mit Wandbildern zu schmücken.42

So präsent Jacob Meyer in diesem Doppelbildnis und in
seinem Madonnenbild dargestellt ist, so schwierig ist es,
eine differenzierte Vorstellung seines Charakters, seiner
Kenntnisse und seiner Bildung zu gewinnen. Seinem Stand
und seinem Ehrgeiz entsprechend wird er sich in gebildeten

236



Kreisen bewegt haben. Ludwig Baer, Professor der Theologie,

zweimaliger Rektor der Universität und naher
Freund des Erasmus, war sein Schwager.43 Vielleicht ist es
dem Umgang mit Ludwig Baer zuzuschreiben, dass Meyer,
Wechsler und Spekulant mit Liegenschaften, auch, wenigstens

für kurze Zeit, als Verleger tätig war.
Dass er ein Haudegen war, das bewies er nicht nur auf

den Kriegszügen: Als der Erzbischof von Besançon ihm die

einzelne Hauptleute anderer eidgenössischer Orte
Privatpensionen annehmen durften, wollte er vom Basler Rat das

gleiche Recht für sich beanspruchen; allerdings vergebens.
Als Politiker war er im Kräftefeld zwischen Kaiser, Papst,

französischem König und Eidgenossen auf den Vorteil der
Stadt bedacht - und auf seinen eigenen. Man darf ihn
vielleicht einen Schüler Schiners nennen, den Jacob Meyer auf
seinen Zügen in den Süden kennenlernte und der hinwie-

t

irïg -» :.

-?*.'7 '^Jfifi¦firn

,-te
,~v....

~v/-

¦¦fi
W^

tr
M

77

'¦'¦ : vi

'

y \
\

w
fi

Ì0k 1

r -

^

i
/ ;!¦ I

<
-

S*.

7

1i
Abb.6 Bildnis des Bürgermeisters Jacob Meyer zum Hasen, von Abb. 7 Bildnis der Dorothea Kannengiesser, erster Frau von
Hans Holbein d.J., 1516. Silberstiftzeichnung, 28,1 x 19 cm. Studie Jacob Meyer zum Hasen, von Hans Holbein d.J., 1516. Silberstiftfür

das Porträt in Öl. Basel, Öffentliche Kunstsammlung, Kupfer- Zeichnung, 28,6/29,3 x 19 cm. Studie für das Porträt in Öl. Basel,
Stichkabinett. Öffentliche Kunstsammlung, Kupferstichkabinett.

geleisteten Drucke nicht zahlen wollte, schlug er der
Tagsatzung vor, sein Bürgerrecht aufzugeben und, vorausgesetzt,

Frau und Kind könnten Haus und Habe in Basel
behalten, ausser der Eidgenossenschaft zu gehen, «um sich
selbst Recht zu schaffen».44 Ein frohes Gemüt musste ihm
eigen sein, denn Diebold Schilling illustrierte, wie Jacob
Meyer einmal den Luzernern ihren Fritschivater entführte.
Und geschäftstüchtig, ja gewinnsüchtig war er sicher: Als

derum Meyer sehr schätzte, er nannte Meyer einen «lieben
Freund und Bruder».45 Meyer war im Rat das Haupt der
päpstlichen Partei, wie Schiner ein enger Vertrauensmann
Julius II. war. Antonio Pucci schrieb an Kardinal Luigi
Medici: «Mes. Iacopo Meier, borgomastro, homo astutissimo et
bene coragioso, è de' grandi amici habbia in tutta Elvetia, et
quando è amico ad me, tanto si mostra servitore al papa et
al duccha. Et di questo huomo chianderà in Elvetia facci ca-

237



pitale.»46 Diese Bemerkung stammt aus einem Bericht über
die an die eidgenössischen Orte bezahlten Pensionen; Basel
nahm keine solchen an, dafür andere Gefälligkeiten: Als
Ludwig Baer 1518 Propst von St. Peter werden sollte, da
hatte der päpstliche Legat Pucci dessen Kandidatur gegen
den Bischof unterstützt, um Baers Schwager, dem papstgetreuen,

einen Gefallen zu tun.47 Und auch Schiner will in
diesem Jahr aus Freundschaft zu Meyer Basel in Sachen der
Markgrafschaft Röteln bei Maximilian unterstützen.48 Man
hat Meyer zu den gewissenlosen Pensionenjägern gezählt;
es trifft zu, dass er am 29. August 1521 auch zu jenen 230

gehört hat, die gegen 11 Stimmen ein Bündnis mit Frankreich

und die Annahme französischer Pensionen befürworteten,

nur traten die anderen eidgenössischen Orte, ausser
Zürich, ebenfalls einem französischen Bündnis bei. Er
gehörte jedoch zu jenen, die Pensionen nicht zu eigenen
Händen annehmen wollten.49 Zur eigentlichen Franzosenpartei

wie etwa Falkner oder Gallizian, sein Geschäftspartner,

gehörte er nicht; wenn er auch immer auf seinen Vorteil

bedacht war, bekannt hat er sich doch immer zur
päpstlichen Sache. Für die spätere Deutung des Bildes ist es

wichtig, darauf hinzuweisen und auszuführen, dass schon
1516 Franz I. mit Leo X. Medici ein Konkordat geschlossen
und Leo X. nach 1519 die Kaiserkandidatur Franz' I. gegen
den jungen Karl V. favorisiert hatte. Die vom Papst vorerst
im Geheimen angestrebte Offensivallianz mit dem Kaiser
vom 8. Mai 1521, die eine gänzliche Veränderung der
politischen Lage mit sich gebracht hätte, kam wegen des
überraschenden Todes des Papstes nicht zur Wirkung.50 Für
Frankreich sein hiess, für den König sein, der sich mit dem
Papst verbündet hatte.

Gegen den Beschluss des Rates erhob sich jedenfalls
unter den Bürgern Unruhe; die Majorität neigte offen dem
Kaiser zu. Über Meyer war man um so mehr entrüstet, weil
er von zwei Herren Geld bezogen haben soll. Aber gerade
das trifft nicht zu! Er gewann später in dieser Sache einen
Ehrverletzungsprozess gegen Joachim Schenkly.51 Er wurde
1521 verurteilt, vorübergehend eingekerkert und verlor
sein Bürgermeisteramt. Neben moralischen Gründen spielten

dabei sicher auch gesellschaftliche mit. Er war Vertreter

der Oligarchie, und die zünftigen Handwerker drängten
zur Regierung. Seinen Sturz muss man im Zusammenhang
der Kündigung der alten, seit 1260 geltenden Handveste
mit dem Bischof sehen. In der Folge der Opposition gegen
den Bischof opponierten die Handwerker und kleinen
Leute gegen die Grosskaufleute.52 Die Stadt selbst verfolgte
dann 1522 ebenfalls eine franzosenfreundliche Politik und
sandte 400 Mann, um den französischen König gegen den
Kaiser zu unterstützen.

Nach seinen politischen Misserfolgen zog Jacob Meyer
sich aus den öffentlichen Geschäften immer mehr auf sein
Schloss in Gundeldingen, vor den Toren der Stadt, zurück,
zog aber noch 1524 für Frankreich und den Papst nach
Italien.53 Nach der Schlacht von Pavia 1525 war Karl V. zum
Herrn Europas geworden: Frankreich war besiegt, und der
Papst war mit den anderen italienischen Staaten seinem
Willen ausgesetzt.54 Jacob Meyer, der wie Clemens VII.

Medici auf die Franzosen gesetzt hatte, muss wie dieser in
Schrecken versetzt worden sein. 1526, als Jacob Meyer sein
Madonnenbild in Auftrag gab, hatte Clemens VII. sich mit
Frankreich, Florenz, Genua, Mailand, Venedig und England

in der Liga von Cognac gegen den Kaiser verbunden:
Kaisertum und Kirche lagen miteinander im Streit.

Bevor nun aber das damals in Auftrag gegebene Bild in
diesem Zusammenhang gedeutet werden kann, muss zuerst
noch geklärt werden, ob Jacob Meyer sich der Bedeutung
der Reichskrone, der sogenannten Krone Karls des Grossen,

voll bewusst gewesen sei. Bedeutung und Funktion von
Insignien im politischen Leben waren ihm wohlvertraut.
Schon in Italien hatte er die Funktion von Insignien
eindrücklich demonstriert bekommen: Als er nämlich 1512 mit
Kardinal Schiner in Venedig war, wurden ihm und anderen
Schweizern, um sie zu einem Feldzug gegen Mailand zu
bewegen, jene Insignien, der Herzogshut und das geweihte
Schwert, vorgezeigt, die ihnen Papst Julius II. als Auszeichnung

zudachte.55 Dass Insignien, Symbole und symbolische
Handlungen mehr als blosse Formsache sind, das erlebte er
unmittelbar, als er nach der Schlacht von Pavia zu jenen
Eidgenossen gehörte, die Maximilian Sforza am Tor zu
Mailand, hohen Lehensherren gleich, in einer symbolträchtigen

Handlung die Schlüssel der Stadt überreichten.
Vertreter der Stadt für heraldische Angelegenheiten war übrigens

niemand anderer als Meyer zum Hasen. Schon früher
war er mit heraldischen Angelegenheiten beschäftigt gewesen,

als ihm Kardinal Schiner am 1. und 2. Juli 1512 in
Alessandria mitteilte, Papst Julius II. erlaube den Baslern wegen
ihrer kriegerischen Verdienste, einen goldenen Baslerstab
zu führen. Meyer berichtete dem Rat darüber.56 Vor allem
aber war Jacob Meyer Mitglied der Zunft zu Hausgenossen,
wie die Goldschmiede Jörg Schweiger, Balthasar, Caspar
und Niclaus Angelroth und Urs Graf.57 Es ist unwahrscheinlich,

dass Jacob Meyer nicht ein grosses Interesse gerade an
der Darstellung einer Marienkrone bezeigt und kundig ihre
Form mitbestimmt hätte.

Aus Meyers Auftrag seines Doppelbildnisses und aus seiner

Erfahrung politischer Symbolik darf man also schliessen,

dass er sich 1526 nicht als blosser Kunstfreund verhielt.
Er hatte seinen bestimmten Kunstwillen und eine feste
politische Überzeugung; Form und Gehalt mussten schliesslich

damit übereinstimmen. Wissen und Bildung hatte er
genug, um sich am Entwurf der Ikonographie seines
Madonnenbildes zu beteiligen. Die Wahl der Reichskrone
kann man keineswegs für zufällig und beliebig halten.

Das legt vor allem auch die Wahrnehmungstradition der
Stadt Basel nahe.

Assoziationen zur Basler Staatsikonographie

In Basel wurde die Verbindung von Kirche und Reich seit
alters ausgedrückt in der Darstellung Marias und Heinrichs II.
Sie beide gehörten zum offiziellen staatsikonographischen
Programm und spielten daher in der allgemeinen «visuellen
Kommunikation», in der allgemeinen Bild-Phantasie der

238



Stadtbewohner eine bekannte Rolle.58 Am Festtag des Kaisers

und seiner Gemahlin Kunigunde, am 13. Juli, trug man
jeweils ihre Reliquien in feierlichem Zug über den
Münsterplatz und durch die Kirche, und das anschliessende
Hochamt wurde immer im Pallium Heinrichs II. gefeiert.
Als einzige Vertreter der Zünfte durften die Ratsherren der
Schlüsselzunft im festlichen Aufzug mitgehen.59

Natürlich waren Heinrich und Kunigunde, neben Maria,
vornehmlich die beiden Patrone des Münsters. So hatte
Holbein noch 1525 sie in erster Linie mit Heinrichs
Gemahlin und den Stadtpatron Pantalus erst in zweiter auf den
Orgelflügeln des Münsters dargestellt und damit die päpstliche

und kaiserliche Bindung des Hochstiftes betont.60
Auf Kaiser Heinrich als ihren Schutzpatron beriefen sich

damals nicht nur die klerikalen Kreise, das Hochstift vor
allen, sondern auch die Bürger, als wollten sie ihre Befugnisse

auch auf den geistlichen Bereich ausdehnen. Als nämlich

im 15. Jahrhundert Burgund seine Expansionsgelüste
unter das Zeichen des Heiligen Georg stellte und auch

gegen die Stadt Basel richtete, da erinnerten sich die Basler
sehr wohl ihres Stifters und prägten ihn ihrem städtischen
Plappart auf.61 Die 1511/12 von Meister Wilhelm geschaffene

Uhr am Rathaus wurde denn auch mit den Statuen
Mariens, Heinrichs und Kunigundes von Hans Dürr
geschmückt.62 Auch als sich die Stadt immer mehr aus dem
Reichsverband löste und schliesslich 1501 sich den
Eidgenossen anschloss, wurde der kaiserliche Kult keineswegs
aufgegeben. Den Bund beschwor man am Heinrichstag, am
13. Juli, und stellte bei der feierlichen Messe die von Heinrich

gestifteten Herrenreliquien, Partikel des Kreuzes und
des Blutes Christi, zur Verehrung auf, weil man die
Eigenständigkeit einer Reichsstadt gegen die Eidgenossen nicht
besser betonen konte, als mit der Erinnerung an diesen
kaiserlichen Stadtpatron.63 Und als Anthoni Glaser zwischen
1519 und 1521 für die vordere Ratsstube fünfzehn
Standesscheiben schuf, da wählten die Basler für die ihre als
Wappenhalter die beiden Patrone ihrer Stadt: Maria und Kaiser
Heinrich, «als ob die von Rat und Zünften getragene
Heinrichsverehrung der sakrale Ausdruck des in grossen
Konflikten des 15. Jahrhunderts sich ausprägenden baslerischen
Sonderwesens wäre».64 Ebenso schmückt Maria, wie bereits
erwähnt, gemeinsam mit Heinrich II. und Kunigunde den
Baldachin des Uhrgehäuses an der gegen den Marktplatz
gerichten Fassade des Rathauses.65

Aus all dem darf man schliessen, dass in der allgemeinen,
kollektiven Phantasie Heinrich und Maria als Vertreter der
beiden Gewalten selbstverständlich zur Staatsikonographie
der Stadt gehörten und dass man in Basel für die Semiotik
der Insignien sensibel war. Deshalb kann man zum Bildgehalt

der Darmstädter Madonna sicher sagen, dass in diesem
privaten Andachtsbild auf die offizielle Basler Staatsikonographie

und damit auf die alte, bewährte Ordnung angespielt

wird, welche die Stadt, ihre Gesellschaft und ihre
Politik bestimmte.

Indessen, als 1521 der Grosse Rat die alte bischöfliche
Handveste verworfen hatte, da fand die Wahl und die
Eidesleistung ohne symbolische Verwendung der Heinrichs¬

gaben statt.66 Auch wenn die Stadt sich noch lange pragmatisch

an den Kaiser hielt, der religiös begründete Kaiserkult
spielte keine Rolle mehr. Man mag an den Kaiser denken,
den Hans Holbein im Programm der Rathausfresken
dargestellt hat; er ist ein Tugendheld ohne besondere religiöse
Auszeichnung in einem säkularen Virtus-Programm. Wenn
es sich als ganzes auch nicht mehr rekonstruieren lässt, die
Fresken veranschaulichten ein moralisches Programm,
keine theokratische Staatslehre.67

Der Wechsel der Konfession und die Demontage der
Kaisertreue gingen nebeneinander einher. Das zeigte sich
spätestens 1527; als die religiöse Einheit zu zerbrechen begann,
da beschloss der Rat am 28. Mai das Heinrichsfest
abzuschaffen. Man verzichtete auf das offizielle kaiserliche
Stadtpatrozinium noch vor dem offiziellen Bekenntnis zur
Reformation! Als diese 1529 zum Durchbruch kam, wurde
der Hochaltar des Münsters, worin der von Heinrich II.
gestiftete Heiltumsschatz verborgen war, zertrümmert und
der Mantel Heinrichs II. aus dem Münsterschatz verkauft.68

Ein neuer Stadtpatron war auch schon gefunden: Im Jahr

zuvor war sein Bildnis an der Fassade des Hauses zum
Pfauen am Kornmarkt, gegenüber dem alten Rathaus
gemalt worden, das Bildnis des Munatius Plancus.69 Und auf
den einst vom Papst verliehenen goldenen Baslerstab
verzichtete man im Laufe der Reformation auch.70 Schliesslich
wurde 1608 auch die Marienstatue am Rathaus in eine
Iustitia umfunktioniert.71

Und was für Basel galt, galt auch für das Reich: Der alte
Brauch, dass die Reichskleinodien in Nürnberg jedes Jahr
als Symbol und Ausdruck des Reichsverbandes am zweiten
Freitag nach Ostern zur Verehrung ausgestellt worden

waren, wurde nach 1523, als Nürnberg sich dem reformatorischen

Bekenntnis anschloss, aufgegeben. Was für uns nur
noch Beispiele von Ikonographie und historischem Wissen

sind, das waren damals bildhafte Zeugnisse von solcher
Kraft, dass man sie bei Lebensänderungen zerstören musste,

um so mehr sie früher die Lebensgestaltung bestimmt
hatten. Deshalb wäre es oberflächlich anzunehmen, die
Wahl der Kaiserkrone sei damals zufällig und nur ästhetisch

bedingt gewesen.

Erinnerung an Karl den Grossen

Bürgermeister Meyer wählte jedoch jene Krone, die man
Karl dem Grossen zuschrieb. Das ist insofern erstaunlich,
als in Basel, einer Heinrich-Stadt, kein Karlskult nachweisbar

ist.72

Obwohl Karl der Grosse das Bistum Basel begründen
half und der erste bedeutende Bischof Haito zu seinen
Vertrauten gehörte, war die Erinnerung an ihn zu schwach, als

dass neben dem Kult Heinrichs II. ein eigener Karlskult
hätte wachsen und bestehen können.73 Indessen: Karl
erlebte damals aus aktuellen politischen Gründen ein
allgemeines Revival: Schon seit Anfang des 15. Jahrhunderts
war die kaiserliche Macht und damit der Glaube an eine

religiös-politische Einheit, an das sacrum imperium, am Ver-

239



blassen. Je weniger die römisch-christliche Reichsidee eine
praktische Rolle spielte, und je weniger die sakrale Staats-
auffasssung mit der Rechtswirklichkeit übereinstimmte,
desto mehr konnte die Reichsmetaphysik und Kaiserherrlichkeit

Gegenstand von Hoffnungen und Utopien werden.
In der allgemeinen politischen Not galt Karl manchen, etwa
Melanchthon, als der grosse Friedenskaiser.74 Die Zeit und
die Figur Karls des Grossen waren so sehr in die Vergangenheit

entrückt, dass es leicht fiel, an dessen Andenken
Hoffnungen zu knüpfen.75 Die elsässischen Humanisten
Sebastian Brant, Peter Andlau, Pamphilius Gengenbach und
Jacob Wimpfeling verherrlichten Karl den Grossen aus
deutschnationalem Eifer; er diente ihnen als Gallionsfigur
ihrer antifranzösischen Propaganda.76 Franz I. hinwiederum

aspirierte auf die Kaiserkrone. Leo X. unterstützte
ihn, und deshalb musste Raffael in seinem Fresko «Die
Krönung Karls des Grossen» in der Stanza dell'Incendio
dem Kaiser die Gesichtszüge Franz' I. geben. Es sollte da
die mittelalterliche Theorie der Translatio imperii
beschworen werden, die besagt, dass Leo III. an Weihnachten
800 Karl dem Grossen die Kaiserkrone aufgesetzt und ihm
damit das Römische Imperium, das letzte der vier Weltreiche

in Daniels Traum, übertragen habe. Leo X. hatte schon
mit der Wahl seines Namens ein Programm gesetzt und
wollte mit dem Raffael erteilten Auftrag die Suprematie
des Papstes über den Kaiser propagieren.77

Selbstverständlich wurde dem damals jugendlichen
Karl V. Karl der Grosse als Vorbild hingestellt. So schrieb
ihm Gattinara kurz nach seiner Wahl 1519: «Sire! Da Gott
der Schöpfer Euch die Gnade erwiesen hat, Eure Würde
über alle christlichen Könige und Fürsten zu erhöhen,
indem Er Euch zum grössten Kaiser und König seit der
Teilung des Reiches Karls des Grossen, Eures Vorgängers,
machte und Euch auf den Weg der rechtmässigen
Weltherrschaft verwies, um den ganzen Erdkreis unter einem
Hirten zu vereinigen, ist es recht und billig, dass Eure
Kaiserliche Majestät sich vor der Sünde des Undanks hüte
und dem Schöpfer, den wahren Geber aller Güter, sich
dankbar erkenne.»78 Karl V. ist nicht nur ein direkter Nachfolger

Karls des Grossen wie viele andere Kaiser vor ihm;
Gattinara machte überdeutlich, dass Gott es sei und nicht
der Papst, der dem Kaiser seine Machtfülle schenkt, und
dass der Kaiser allein Gott und nicht etwa dem Papst
Dankbarkeit bezeugen muss; er wollte die ganze damals
bekannte Welt unter einem einzigen Herrscher vereinigt
sehen und benutzte zur Formulierung und Einprägung dieses

politischen Zieles absichtlich das biblische Bild des

guten Hirten. Als er aber an Erasmus schrieb, um ihn für
seine Ideen zu gewinnen, da antwortete ihm Erasmus, dass
allein Christus der wirkliche Kaiser sei.79

In zahlreichen in Basel auch nach der Reformation
erschienenen reichshistorischen und reichsrechtlichen Schriften

wird auch Karl der Grosse in Erinnerung gerufen,
jedoch als Gegenspieler des Papstes. Diese Publikationen
hatten zum Ziel, das Kaisertum zu propagieren und zu stützen,

weil allein ein starker Kaiser Halt gegen päpstliche
Macht biete. Die mittelalterliche Theorie der Translatio im¬

perii wurde bestritten oder man polemisierte dagegen: Seit
das Reich an Karl den Grossen übergegangen sei, würden
die Kaiser von den Päpsten ausgenutzt, meinte Simon
Schard; Flacius Illyricus behauptete, Gott und nicht ein
Papst habe das Reich an Karl den Grossen übertragen; und
Nicolaus Cisner erinnerte daran, dass die Synode im
Lateran Karl dem Grossen das Recht der Papstwahl übertragen

habe. Die Schriften der mittelalterlichen Streiter gegen
die Translatioidee, etwa Marsilius von Paduas «Defensor
pacis», wurden damals in Basel neu aufgelegt. Man wollte
propagieren, dass der Kaiser eine vom Papst gänzlich
unabhängige Macht besitze.80

Erasmus - Beatus Rhenanus - Ludwig Baer

Wenn man nach der Lektüre solcher Schriften auf das
Madonnenbild Jacob Meyers und Hans Holbeins blickt, dann
wird deutlich, dass das Bild gerade nicht dieses Kaiserverständnis

ausdrückt: Ecclesia und Imperium sind eben
gerade nicht als voneinander unabhängige politische Kräfte
dargestellt. Da Maria, die Ecclesia, die Kaiserinsignien
trägt, mag man vielmehr an jene mittelalterlichen
Überzeugungen denken, die Gregor VII. 1075 in seinem «Dicta-
tus papae», im 8. Abschnitt formulierte: «Quod (Romanus
pontifex bzw. papa) solus possit uti imperialibus insigni-
bus.»81 Das Bild mag daran erinnern, dass jenes Imperium,
das Papst Leo III. einst Karl dem Grossen, ohne sein
vorheriges Wissen, wie die Legende meint, übertragen hat, in
der endzeitlichen Erfüllung der Heilsgeschichte an die Kirche

zurückgehen werde, so wie jeder König beim Betreten
einer Kirche oder wenn er dem Papste gegenübertrat, um
die Lehensabhängigkeit zu bezeugen, schon die Krone
niederlegte und sie bisweilen auch einer Kirche stiftete, zumal
St. Peter, und damit des Papstes theokratischen Anspruch
respektierte.82

Auf der Suche nach dem Denker, der dem Bildkonzept
Pate gestanden haben mag, möchte man am liebsten den
Namen Erasmus finden, wie er auch nahe ist, wenn man
sich mit Holbein beschäftigt. Trotz der Bildnisaufträge hat
sich aber kein Einfluss des Humanisten auf Holbeins
Bildprogramme nachweisen lassen. Das gilt auch für das

Programm der Darmstädter Madonna.83 Erasmus widmete
seine Übersetzung des Neuen Testamentes 1516 Leo X.,
dem «totius orbis princeps». Der Papst ist also der princeps
republicae christianae. Erasmus vertrat, wie andere Humanisten

auch, die hierokratische Doktrin, und er war skeptisch,

als der neue Kaiser eine Universalmonarchie
anstrebte. Seine Haltung scheint also genau zum Bildgehalt
der Darmstädter Madonna zu passen. Allerdings, als Antonio

Pucci in der Schweiz für die päpstliche Sache warb und
dabei Jacob Meyer und Ludwig Baer gewann, da kritisierte
er ihn als masslos.84 In einem 1523 an Franz I. gerichteten
Brief vertrat er die Zweischwertertheorie: Christus habe
den Verkündern des Evangeliums das eine Schwert, das

andere den Verteidigern des staatlichen Friedens gegeben,
und schliesst: «Wenn beide ihr Schwert immer bereithiel-

240



ten, d.h. die ihnen verliehene Gewalt richtig gebrauchten,
dann, glaube ich, würden wir, die wir viel mehr Christen
genannt werden, als dass wir es wirklich sind, nicht so oft ruchlos

das Schwert gegen das Leben der Brüder zücken.»85 Es
finden sich in seinen Schriften also gegensätzliche
staatstheoretische Positionen, um so mehr, als er darauf
vertraute, dass allein eine humanistische Bildungsgemeinschaft

den Frieden bringen und garantieren könne.
Wenn man aber unter den genannten Humanisten jenen

suchen will, der Hans Holbein und Jacob Meyer bei der
Wahl des Insigne beraten haben mag, dann stösst man auf
Beatus Rhenanus.86 Salomon Vögelin sah in ihm jenen
Humanisten, der Hans Holbein die klassische Bildung vermittelt

und das Programm der Fresken im Rathaus entworfen
hatte.87 Als Philologe und Historiker hatte Beatus einen
ausgeprägten Sinn auch für das Bildhafte und verfügte über
breite, fundierte historische Kenntnisse; von ihm stammt
die erste Beschreibung der Goldenen Altartafel im Münster,

und er war der einzige Humanist, der vor 1538 neben
Dürer, Cranach und Baldung auch Hans Holbein in einer
öffentlichen Schrift erwähnte.88 Er hat sich auch mit der
Epoche Karls des Grossen beschäftigt; in seinem Buch
«Rerum Germanicarum libri III» widmete er der Epoche
dieses Kaisers einige Seiten, auch ihm war sie eine glanzvolle

Zeit.89 Die Kaiser sollten, so war Rhenanus' Überzeugung,

aller weltlichen Pflichten enthoben und Tagespolitik
und Kaisertum geschieden sein. Das Kaisertum verkörperte

ihm eine Macht, die über den Parteien stehe. Wie
andere elsässische Humanisten sah Beatus Rhenanus in der
kaiserlichen Gewalt das Fundament und das Mittel für die
kirchliche und politische Einigung.

Kaisertreue, die drückt aber Holbeins Bild gerade nicht
aus. Es propagiert vielmehr die kirchlichen und politischen
Überzeugungen von Jakob Meyers Schwager Ludwig
Baer90: Er vertrat immer die päpstliche Position. Ihn
schickte man als einen der Präsidenten zum Badener
Religionsgespräch. Nach der Reformation in Basel musste er
die Stadt bald verlassen. Er suchte weiter den Kontakt mit
Pucci und besuchte ihn in Rom. Seine Freundschaft mit
Hieronymus Aleander, den er schon während seiner
Studienzeit in Paris Anfang des Jahrhunderts kennengelernt
hatte und der den kaiserlichen Reichsbann gegen Luther
erwirkte, pflegte er weiter. Ersamus dagegen, der einst mit
Alexander in Venedig Freundschaft gepflegt hatte, distanzierte

sich von diesem für die päpstliche Sache kämpfenden
Humanisten.91

Mehr als ein Umfeld staatstheoretischer Meinungen
umreissen kann man zum Verständnis des Bildes wohl nicht.
Wichtiger dafür ist der staatsikonographische Kontext der
Stadt Basel. Jedem Betrachter musste damals augenfällig
sein, dass Jacob Meyer eine religiös-politische Einheit unter
dem Primat der Ecclesia erhoffte, von der man gleichzeitig
glaubte, dass sie erst am Ende aller Tage eintreten werde.
Dass Jacob Meyer in seinem Bild die Superiorität der Kirche

ausgedrückt sehen wollte, kann annehmen, wer
bedenkt, dass er pästlich gesinnt blieb, selbst dann, als er für
Franz I. votierte, da sich doch Leo X. und Clemens VII.

selbst mit dem Franzosen verbündet hatten. Das Bild
beschwor die religiöse Einheit gegen die Reformation, die

politische gegen das in Frankreich und auch unter den
Reichsständen erwachende Nationalbewusstsein und
schliesslich gegen die gärenden Kräfte, deren Opfer Jakob

Meyer 1521 geworden war, auch jene ständische
gesellschaftliche Ordnung, die ihm einst Sicherheit und Erfolg
garantiert hatte.

Die religiös-politische Einheit wurde wohl nur noch einmal

beschworen, 1530, als Karl V. in Deutschland bedrängt
wurde und die Kaiserkrönung durch den Papst erstrebte.
Seine Krönung in Bologna war reich an genauer Symbolik:
Am 22. Februar, am Fest der Cathedra Petri, liess er sich im
Palazzo pubblico mit der eisernen Krone krönen und am 24.

Februar, an seinem Geburtstag und am Jahrestag der
Schlacht von Pavia, krönte ihn der Papst in San Petronio
zum Kaiser; die Kirche war so ausgeschmückt, dass sie der
Peterskirche in Rom glich. Gemeinsam verliessen Papst
und Kaiser im vollen Schmuck ihrer Würde die Kirche, und
als der Papst sein Pferd bestiegt, hielt ihm der Kaiser die
Steigbügel.92 Es war das letze Mal, dass ein Papst einen Kaiser

krönte und damit die universale Einheit kirchlicher und
weltlicher Macht beschwor.

Schaufrömmigkeit

Jede Interpretation der Darmstädter Madonna muss

berücksichtigen, dass wir zwar den wahrscheinlichen
ehemaligen Standort des Bildes, die Hauskapelle im Gundel-
dinger Schloss, kennen, aber über ihre Ausstattung nichts
wissen. Das Bild muss aber zu dieser in einem gewissen
Bezug gestanden haben, denn so, wie es heute überliefert
ist, fehlt ihm nicht nur der originale Rahmen, sondern z.B.
auch die Wappen. Bildete Holbeins Werk mit weiterem
Schmuck ein grösseres ikonographisches Programm?
Ergab sich daraus ein für die Bilddeutung entscheidender
Sinnbezug?93

Kehren wir zum Ausgangspunkt unserer Überlegungen,
zur Krone Mariens, zurück. Der fromme Besucher der

Nürnberger Heiltumsweisung wusste, dass die Krone des

irdischen Kaisers auf die Krone und das Reich des
überirdischen Kaisers hinweist.94 Irdische und himmlische Sphäre
trafen in der Kaiserkrone aufeinander. Die Reichskrone
vereinte in ihrer Symbolik irdischen Herrschaftsanspruch
und zeitüberdauernde göttliche Heilsordnung. Den Kronen
eignet eine Doppelnatur, sie galten als materiell und immateriell

zugleich.95 Deshalb sind sie wie Reliquien heiltums-
fähig und besitzen die Eigenschaft, zwischen Sinnlichem
und Transzendentalem zu vermitteln. Dieses Insigne ist
mehr als ein blosses staatsrechtliches Kennzeichen; es

verfügt, nach damaligem Verständnis, selbst über eine eigene
Wirkkraft. Deshalb ist es in der religiös geprägten,
transzendental orientierten Vorstellungswelt von besonderer
Bedeutung. Gold und kostbare Steine verweisen in ihrem
Glanz auf das, was selbst hindurchleuchtet und in Erschei-

241



nung tritt.96 Man sah die Heiltümer in doppeltem Sinn:
In den realen Dingen erschaute der Betrachter zugleich
die Geheimnisse und Wahrheiten, deren Wiederschein sie
sind.

Die Krone in Holbeins Bild bringt die Nürnberger Heil-
tumsweisung in Erinnerung und damit die besondere
Schaufrömmigkeit.97 Wenn der Pilger mit der richtigen
frommen Einstellung der Heiltümer ansichtig wurde, dann
erfuhr er mit Hilfe sinnlicher Wahrnehmung Übersinnliches,

an Sinnlichem erfuhr er die Gegenwärtigkeit der
Heilsgeschichte. Er lebte selbstverständlich im Glauben
an die Superiorität der geistlichen Gewalt, denn nur sie

vermochte ihm schon auf Erden einen Ablass zu vermitteln.98

Diese Schaufrömmigkeit hat Holbein in seinem Bilde
dargestellt.99 Wie die Krone in sich Realia und Trans-
zendentalia bindet, so vereint das Bild in sich die beiden
Realitätsebenen des irdischen Zeitgeschehens und der
Heilsgeschichte. Deshalb hat Holbein Maria so dargestellt,
dass sie den Andächtigen entgegentritt: Das Transzendentale

tritt in den Raum des Realen. Mit Kunst wird die
Erfahrung des Kultes gezeigt, das Bildsehen erinnert das

Reliquienschauen, die künstlerische Schönheit die christliche

Epiphanie.

ANMERKUNGEN

1 Hans Reinhardt, Die Madonna des Bürgermeisters Meyer von
Hans Holbein d.J, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie

und Kunstgeschichte 15,1954/55. S. 244-254.
2 Hans Reinhardt (vgl. Anm. 1) übernimmt eine schon von

Emil Major und Rudolf Riggenbach vorgetragene These. -
Zum Gundeldinger Schloss, abgebrochen 1954: Carl Roth.
Die Burgen und Schlösser der Schweiz IV a, Kantone Basel-
Stadt und Basel-Landschaft, I. Teil, Basel 1932. S. 113. - Rudolf
Riggenbach, Die Besitzungen der Walliser in Basel, in: Blätter
aus der Walliser Geschichte 1944, S. 473-502; vor allem
S. 476-478, mit einer Zeichnung Emanuel Bücheis von 1754, im
Staatsarchiv Basel.

3 Die wichtigste Literatur zum Bild: Heinrich Alfred Schmid,
Hans Holbein der Jüngere. Sein Aufstieg zur Meisterschaft und
sein englischer Stil, Basel 1958, Bd. 1, S. 196-206. mit einer
Rekonstruktion des Rahmens noch ganz im Sinne der
Neo-Renaissance. - Erwin Treu, Die Madonna des Basler Bürgermeisters

Jakob Meyer zum Hasen, in: Die Malerfamilie Holbein.
Ausstellungskatalog Kunstmuseum Basel 1960, S. 206-208. -
Otto Benesch, Die deutsche Malerei. Von Dürer bis Holbein,
Genf 1966, S. 161f. - John Rowlands, Holbein. The Paintings
of Holbein the Younger. Complete Edition, Oxford 1985, S. 131

Nr. 23. - In der Zeitschrift: Das Münster, 44,1991, S. 382 wurde
das Bild unter dem Titel: «Das besondere Bild: Die Darmstädter

Madonna» vorgestellt mit einem Text aus Wilhelm Pinder,
Holbein der Jüngere und das Ende der altdeutschen Kunst, Köln
1951, S. 49-52. - Max Imdahl, Hans Holbeins «Darmstädter
Madonna» - Andachtsbild und Ereignisbild, in: Gesammelte

Schriften, Bd. 2, Zur Kunst der Tradition, Frankfurt a. M. 1996,
S. 233-279. - Hingewiesen sei auf das kuriose Urteil von Victor

Kurt Habicht, Maria, Oldenburg 1926, S. 131-134:
Das Bild sei künstlerisch virtuos, inhaltlich aber trivial. -
Demnächst wird erscheinen: Oskar Bätschmann/Pascal
Griener, Die «Darmstädter Madonna» von Hans Holbein. Vom

imperialen Schutzbild zum Epitaph, Frankfurt am Main 1997.

Heinrich Alfred Schmid (vgl. Anm. 3), Bd. 3, Abb 38. - Max
Imdahl (vgl. Anm. 3), S. 245.

Hans Reinhardt (vgl. Anm. 1), S. 249.

Horst Scholz, Das Bildarchiv Foto Marburg und die
Erschliessung seiner Bestände mittels EDV. Hans Holbeins
«Darmstädter Madonna». Möglichkeiten und Grenzen der
Datenerfassung, in: Fotografische Sammlungen mittelalterlicher
Urkunden in Europa Historische Hilfswissenschaften,
Bd. 1.), Sigmaringen 1989, S. 141-154, S. 147, Anm. 9.

Christl Auge, Zur Deutung der «Darmstädter Madonna»
Bochumer Schriften zur Kunstgeschichte 19), Frankfurt

a. M./Bern 1993.

Marienlexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum
Regensburg e. V. von Remigius Bäumer und Leo Scheffczyk,
St. Ottilien 1988; siehe unter «Krone», Bd. 3, S. 685-690, hier:
S. 689. - Edwin Hall/Horst Uhr, Das Kronenmotiv bei Maria
und den anderen Heiligen in der altkölner Malerei, in: Wallraf-
Richartz-Jahrbuch 56,1995, S. 101-126.
Ausser in der byzantinischen Kunst, wo Maria in den Kaiserornat

gekleidet und mit einer kaiserlichen Krone bekrönt
wurde. Zu einem ausserordentlichen Werk vgl. Carlo Ber-

242



telli, La Madonna di Santa Maria in Trastevere. Storia -
iconografia - stile di un dipinto romano dell'ottavo secolo, Rom
1961; zur Krone S. 67-69. - Jutta Ströter-Bender, Die
Muttergottes. Das Marienbild in der christlichen Kunst. Symbolik
und Spiritualität, Köln 1992. - Zu den Madonnenkronen des
15. Jahrhunderts siehe Percy Ernst Schramm, Herrschaftszeichen

und Staatssymbolik. Beiträge zu ihrer Geschichte vom dritten

bis zum sechzehnten Jahrhundert Schriften der Monumenta

Germaniae historica 13,1-3), Stuttgart 1956, Bd. 3,
S. 996-1001.

10 Hans Reinhardt (vgl. Anm. 1), S. 249, Anm. 16.
11 Percy Ernst Schramm/Florentine Mütherich, Denkmale

der deutschen Könige und Kaiser. Ein Beitrag zur Herrschergeschichte

von Karl dem Grossen bis Friedrich II. 768-1250
Veröffentlichungen des Zentralinstituts für Kunstgeschichte

in München II), München 1962, S. 141, Nr. 67. - Nikolaus
Grass, Reichskleinodien. Studien aus rechtshistorischer Sicht,
Graz 1965. - Mechthild Schulze-Dörrlamm, Die Kaiserkrone

Konrads II. (1024-1039). Eine archäologische
Untersuchung zu Alter und Herkunft der Reichskrone Römisch-
Germanisches Zentralmuseum. Forschungsinstitut für Vor-
und Frühgeschichte. Monographien Band 23), Sigmaringen
1991. - Neuestens: Hermann Fillitz, Bemerkung zur Datierung

und Lokalisierung der Reichskrone, in: Zeitschrift für
Kunstgeschichte 46, 1993, S. 313-334. - Dass die deutsche
Reichskrone ein reichspolitisches Symbol und kein Kennzeichen

eines bestimmten deutschen Kaisers war, ergibt sich etwa
daraus, dass auf Münzen bezeichnenderweise die Herrscher nie
mit der Reichskrone bekrönt sind, mit der einzigen Ausnahme

- auch bezeichnenderweise - der Merseburger Münze Konrads
IL, des Restaurators der Reichskrone. Sie ist auch auf dem 1031

in seiner Anwesenheit eingeweihten Apsismosaik in Aquileia
zu sehen. Dazu: Percy Ernst Schramm, Die deutschen Kaiser
und Könige in Bildern ihrer Zeit 751-1190. Neuauflage hrsg.
von Florentine Mütherich, München 1983, S. 107 und 141.

12 Christl Auge (vgl. Anm. 7), S. 55.
13 Percy Ernst Schramm (vgl. Anm. 9), Bd. 1, S. 8-21 forderte

deshalb eine Ikonographie der Insignien. - Hermann Fillitz,
Reale und fiktive Insignien als Symbole kaiserlicher Romherrschaft,

in: Rom im hohen Mittelalter. Studien zu den
Romvorstellungen und zur Rompolitik bis zum 12. Jahrhundert, Reinhard

Elze zur Vollendung seines siebzigsten Lebensjahres
gewidmet, hrsg. von Bernhard Schimmelpfennig/Ludwig
Schmugge, Sigmaringen 1992, S. 5-14. - Und: Jürgen Petersohn,

«Echte» und «falsche» Insignien im deutschen Königsbrauch

des Mittelalters? Kritik eines Forschungsstereotyps
Sitzungsberichte der wissenschaftlichen Gesellschaft an der

Johann Wolfgang von Goethe-Universität Frankfurt a. M.,
30/3). Stuttgart 1993.

14 Alphons Lhotsky, Dr. Jacob Mennel. Ein Vorarlberger im
Kreis Kaiser Maximilians 1. (zuerst 1936) und: Neue Studien
über Leben und Werk Jacob Mennels (zuerst 1951), beide
Aufsätze wieder abgedruckt in: ALPHONS Lhotsky, Das Haus
Habsburg Alphons Lhotsky, Aufsätze und Vorträge,
Bd. 2), München 1971, S. 289-322. - Percy Ernst Schramm
(vgl. Anm. 9), Bd. 3., S. 1019-1024.

15 Percy Ernst Schramm (vgl. Anm. 9), S. 389 kommt nur
nebenbei auf ihn zu sprechen. - David JaffÉ, Peiresc -
Wissenschaftlicher Betrieb in einem Raritätenkabinett, in:
Macrocosmos in Microcosmo. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte
des Sammeins 1450 bis 1800, hrsg. von Andreas Grote, Opla-
den 1994, S. 301-322.

16 Earl E. Rosenthal, Die «Reichskrone», die «Wiener Krone»
und die «Krone Karls des Grossen» um 1520, in: Jahrbuch der
Kunsthistorischen Sammlungen in Wien 66,1970, S. 7-48.

17 Nach Ausweis zahlreicher bildlicher Darstellungen trugen
die Kaiser eine Doppelbügelkrone oder eine Mithrenkrone.
Percy ernst Schramm (vgl. Anm. 9), Bd. 1, S. 51-98 und Bd.
2, S. 561 ff.

18 Kurt Löcher, Dürers Kaiserbilder, in: R. Portner (Hrsg.),
Das Schatzhaus der deutschen Geschichte, 1982, S. 305-330, mit
der älteren Literatur.

19 W. L. Schreiber, Manuel de l'amateur. De la gravure sur bois

et sur le métal au 15'ème siècle, Bd. 5, Nr. 4193 u. 4194. - Albert
Schramm, Der Bilderschmuck der Frühdrucke, Bd. 18, Leipzig
1935, S. 10 und 12: Abb. 636-640 und 743. - Zur Heiltumswei-

sung: Arpad Weixlgärtner, Weisung der Heiligtümer zu
Nürnberg, in: Konsthistorisk Tidskrift 24, 1955, S. 74-84. -
Julia Schnelbögl, Die Reichskleinodien in Nürnberg
1424-1523, in: Mitteilungen des Vereins für Geschichte der
Stadt Nürnberg 51,1962.

20 Dazu immer noch: Dem Erbern weysen wolgelerten meyster
Albrechten Kirchhoff zw Leyptzigk meinem gunstigen hern
vnd guten freund soll diss brieffbuch der Koberger zw Nurm-
bergk. O.0,1881.

21 Flügelaltar der Kirche Maria im Schnee in Prag, Werk eines

Dürer-Schülers; Heinrich II. trägt die einbügelige Plattenkrone.

Farbtafel s. Gotik in Böhmen, hrsg. von Karl-Maria
Swoboda, München 1969, S. 397. - Hans Reinhardt vermutete,
Holbein sei bei der Wahl der Form «durch einen sachkundigen
Humanisten» beraten worden, nannte aber keinen Namen; er
habe die Form der Reichskrone vielleicht aus Albrecht Dürers
für Kaiser Maximilian I. geschaffenem Holzschnitt «Grosser

Triumphwagen» (erschienen 1522) gekannt. Dürer gab die
Krone jedoch «falsch», nämlich mit gekreuzten Bügeln, also als

Doppelbügelkrone wieder, die damals als Reichskrone galt.
Hans Reinhardt (vgl. Anm. 1), S. 249 Anm.16.

22 Marienlexikon (vgl. Anm. 8), S 685: «Meist fliessen mehrere
Gedanken zu einem ambivalenten Ganzen zusammen.»

23 Hier gelten die Perlen nicht als Symbol, sondern sind nur in
ihrem Zahlenspiel mit den Edelsteinen für das ausgeklügelte
staatspolitische Programm der Reichskrone von Bedeutung.
Die Zahl der Perlen, nicht das Perlensymbol ist entscheidend.

Decker-Hauff, in: Percy Ernst Schramm (vgl. Anm. 9),
Bd. 1, S. 609.

24 Der Physiologus, übertragen und erläutert von Otto Seel,
Zürich/München 1960, S. 42 f. - Hugo Rahner, Die gebärende
Kirche, in : Hugo Rahner, Symbole der Kirche, Salzburg 1964,

S. 140-161.
25 Schon Georg Greve, Die nackte Figur im Vordergrund von

Holbeins Madonna des Bürgermeisters Meyer, in: Kunstchronik.

Zeitschrift für Bildende Kunst N.F. 1890. S. 382-84. - Auch
Hans Ost hat mit Hilfe eines anderen ikonographischen
Vergleiches vermutet, dass dieser Knabe Johannes sein könnte:
Hans Ost, Ein italoflämisches Hochzeitsbild und Überlegungen

zur ikonographischen Struktur des Gruppenporträts im 16.

Jahrhundert, in: Wallraf-Richartz Jahrbuch 41,1980, S. 133-142,
hier: S. 141 Anm. 33. Man sei gewohnt gewesen, bei einem
Madonnenbild mit einem Johannesknaben zu rechnen, auch wenn
er nicht mit Fell oder Taufschale ausgewiesen war. - Friedrich
August von Metsch, Johannes der Täufer. Seine Geschichte

und seine Darstellung in der Kunst, München 1989, S. 197-199.

- Noch in der neuesten Literatur, auch bei Max Imdahl. wird
selbstverständlich von zwei Söhnen Meyers gesprochen; aber

es steht keineswegs fest, dass er zwei Söhne hatte. Eduard His,
Die Basler Archive über Hans Holbein den Jüngeren. Seine
Familie und einige zu ihm in Beziehung stehende Zeitgenossen,
Basel 1870, der die Basler Archive nach Holbein und nach

allem, was mit ihm und seinen Werken zusammenhängt, gründlich

durchsuchte, hat keine Hinweise dafür; wenn His von zwei

243



Söhnen spricht, dann beruft er sich auf dieses Bild! -
Nachweisbar ist übrigens auch ein Kind Meyers, das schon 1504
geboren worden ist; dazu Paul Koelner, Die Zunft zum Schlüssel

in Basel, Basel 1953, S. 287 f.
26 Schon Hans Reinhardt (vgl. Anm. 1), S. 249 wies auf diese

beiden Bilder hin, zu Pieros Bild: «... dem in manchen Zügen
merkwürdig verwandten Bilde der Madonnna im Kreise von
Engeln und Heiligen vor einer vertieften Muschelnische», zog
aber keine ikonographischen Vergleiche, sondern nutzte diese
drei italienischen Bilder für die Beobachtung, dass Holbein die
Familienmitglieder viel näher an die Madonna herangerückt
habe als die Italiener auf ihren Altar. - Für die Ikonographie
vor allem Berthe Widmer, Eine Geschichte des Physiologus
auf einem Madonnenbild der Brera, in: Zeitschrift für Religi-
ons-und Geistesgeschichte 15, 1963, S. 313-330. - Christl
Auge (vgl. Anm. 7), S. 34-38, kommt auf diese Zusammenhänge

nicht zu sprechen.
27 Hugo Rahner, Maria und die Kirche, Innsbruck/Wien/Mün¬

chen 1962. - Anton Meyer, Das Bild der Kirche. Hauptmotive
der Ecclesìa im Wandel der abendländischen Kunst Welt des
Glaubens in der Kunst, Bd. 3), Regensburg 1962. - Vera Suss-

mann, Maria mit dem Schutzmantel, in: Marburger Jahrbuch 5.
1929, S. 285-351. Sie bringt keine Madonnendarstellung von
vergleichbarem symbolischem Gehalt. - Leopold Kretzen-
bacher, Schutz- und Bittgebärden der Gottesmutter. Zu
Vorbedingungen, Auftreten und Nachleben mittelalterlicher Fürbitte-
Gesten zwischen Hochkunst, Legende und Volksglauben

Bayerische Akademie der Wissenschaften, philosophischhistorische

Klasse, Sitzungsberichte 1981, Heft 3), München
1981.

28 Könnten die wenigen Weinstockblätter aber nicht nur ein Zier¬
stück sein? Holbein stellte sie nämlich oft auch dar in den
Hintergründen verschiedener Porträts, von Bonifacius Amerbach
wie von Lady Guilford. Aber beim letzten Abendmahle,
entstanden um 1524, wird die Weinblattranke wohl sicher als eu-
charistisches Symbol zu interpretieren sein, wie bei den
Porträts als eine Beigabe von einem Stück Natur. - A. Thomas,
Maria die Weinrebe, in: Kurtriererisches Jahrbuch 1970,
S. 30-55.

29 Die Zahl muss man erschliessen; vgl. auch Christl Auge (vgl.
Anm. 7), S. 20.

3,1 Zum Thema der Heilsgeschichte als auszeichnende Besonder¬
heit der christlichen Religion: Henri de Lubac, Katholizismus
als Gemeinschaft, Einsiedeln/Köln 1943, S. 121-144.

31 Ingrid Flor, Die Krönung Mariae und der «Christus-Adler».
Zur Herrschaftssymbolik spätmittelalterlicher Endzeitprophe-
tie, in: Umeni 40. 1992, S. 392^112. - Horst Fuhrmann, «Der
wahre Kaiser ist der Papst.» Von der irdischen Gewalt des
Mittelalters, in: Das antike Rom in Europa Schriftenreihe der
Univerisität Regensburg 12, 1985), gekürzt wiederabgedruckt
in: Horst Fuhrmann, Einladung ins Mittelalter, München
1989, S. 121-134.

32 Zum Verhältnis Auftraggeber-Künstler bei Hans Holbein vgl.
etwa mit Bezug auf das Gesandtenbild: Peter Cornelius
Claussen, Der doppelte Boden unter Holbeins «Gesandten»,
in: Hülle und Fülle. Festschrift für Tilmann Buddensieg, hrsg.
von Andreas Beyer u.a., Alfter 1993, S. 177-202, vor allem
S. 182, opponiert gegen Mark Roskill/Craig Harbison, On
the Nature of Holbein's Potraits, in: Word and Image 3, 1987,
S. 1-26, die davon ausgehen, dass Holbein das Gesandten-Bild
ziemlich selbständig konzipiert habe. - Zur Funktion gerade
der Auftraggeberkunstgeschichte für die schweizerische
Kunstgeschichte Emil Maurer: «In einem Lande ohne Kunsttheorie
und ohne normensetzende Gesellschaft hängt die Stilwahl
mehr als anderswo vom Willen des Auftraggebers und von der

Funktion des Werkes ab.» Emil Maurer, Im Niemandsland
der Stile, in: Unsere Kunstdenkmäler 31, 1980, S. 296-316. -
Zum Auftragsanlass: Hans Reinhardt (vgl. Anm. 1), S. 248,
schliesst nicht die von Burckhardt-Werthemann vorgebrachte
Meinung aus, dass das Bild zur Verlobung von Meyers Tochter
bestellt worden sei, denn die Nelke im Kopfputz der Tochter sei
ein Zeichen des Verlöbnisses. Das mariologische Thema des

Bildes, Maria als Braut Christi, spräche zumindest nicht dagegen.

Ob aber allein eine Verlobung als Anlass zu einem solchen
Bilde genügt hätte? Gerade die Form von Holbeins Marienkrone

spricht dagegen: Es besteht nämlich ein Zusammenhang
zwischen der Form der Frauenkronen und dem Brautschapel.
(vgl. Percy Ernst Schramm [vgl. Anm. 9], S. 984 und 995); beiden

Grundformen ist ein Kranz das Zeichen der Jungfräulichkeit.

Wenn also die Darmstädter Madonna anlässlich der
Verlobung von Meyers Tochter in Auftrag gegeben worden wäre,
dann hätte Holbein Maria sicher eine «weibliche» Kranzkrone
aufgesetzt, die zudem der üblichen Form der Marienkronen
entsprochen hätte.
Zu Jacob Meyer: Rudolf Wackernagel, Geschichte der Stadt
Basel, Bd. 3, Basel 1924, vor allem S. 121t - Hans Füglister,
Handwerksregiment: Untersuchungen und Materialien zur
sozialen und politischen Struktur der Stadt Basel in der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft 143), Basel/Frankfurt a. M. 1981, passim. -
Eduard His, (vgl. Anm. 25), S. 39^46.
Paul Koelner (vgl. Anm. 25), S. 287-288. - Biographische
Beiträge, die ohne Nachweise allerdings wissenschaftlichen
Ansprüchen nicht genügen, hat unter verfremdendem Titel
publiziert Carl Burckhardt-Sarasin, Aus der Geschichte von
Basels Handel, in: Basler Staatskalender mit Schreibmappe
1960, S. 14-27 und 1962, S. 15-27, auf die mich der Basler Bibliograph

Hans Berner verdankenswerter Weise hingewiesen hat.
August Burckhardt, Die Familie Baer, in: Basler Biographien,

Bd. 1, Basel 1900, S. 59-90.
Eidgenössische Abschiede aus dem Zeiträume von 1500-1520,
bearb. von Anton Philipp Segesser, Luzern 1869 Der
amtlichen Abschiedesammlung Bd. 3, Abteilung 2), S. 351.

von Verena, Witwe des Johannes Bez von Durlach. Staatsarchiv
Basel B 18, fol. 54v, nach Rudolf Riggenbach (vgl. Anm. 2),
S. 476.

Bruno Koch, Kronenfresser und deutsche Franzosen. Zur
Sozialgeschichte der Reisläuferei aus Bern, Solothurn und Biel zur
Zeit der Mailänderkriege, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 46,1996, S. 151-184.
Hans Reinhardt, Nachrichten über das Leben Hans Holbeins
des Jüngeren, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte, 89, 1982, S. 256. - Christian Müller,
Katalog der Zeichnungen des 15. und 16. Jahrhunderts im
Kupferstichkabinett Basel, Teil 2A: Die Zeichnungen von Hans Holbein

dem Jüngeren und Ambrosius Holbein Beschreibender
Katalog der Zeichnungen, Bd. 3), Basel 1996, S. 10: Herbst
habe den Auftrag seinem Gesellen vermittelt.
Zur Wahrnehmungsgeschichte vor allem der italienischen
Kriegszüge vgl. Arnold Esch, Mit Schweizer Söldnern aufdem
Marsch nach Italien. Das Erlebnis der Mailänderkriege
1510-1515 nach bernischen Akten, in: Quellen und Forschungen

aus italienischen Archiven und Bibliotheken 70, 1990,
S. 348-440, bes. S. 392 ff. - Arnold Esch, Staunendes Sehen,
gelehrtes Wissen, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 50, 1987,
S. 385-391. - Arnold Esch, Anschauung und Begriff. Die
Bewältigungfremder Wirklichkeit durch den Vergleich in Reiseberichten

des späten Mittelalters, in: Arnold Esch, Zeitalter und
Menschenalter. Der Historiker und die Erfahrung vergangener
Gegenwart, München 1994, S. 70-92.

244



41 Berthold Hinz, Studien zur Geschichte des Ehepaarbildnisses,
in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 19, 1974,
S. 139-218. - Christian Müller (vgl. Anm. 39), S. 67.

42 Hans Reinhardt (vgl. Anm. 39), S. 258, meint, die Ausmalung
des Rathaussaales habe Hans Oberried, Zahlmeister, an Hans
Holbein vermittelt und nicht Jacob Meyer, der schon in
Misskredit geraten sei.

43 Zu Ludwig Baer vgl. August Burckhardt (vgl. Anm. 35),
S. 74 ff. - Helvetia Sacra, hrsg. von Albert Bruckner, Bd. 2,2,
Bern 1977, 146-147. - Peter. G. Bietenholz, Ludwig Baer
(24. Mai 1479-14. April 1554), in: Contemporaries of Erasmus.
A biographical register of the Renaissance and Reformation,
Bd. 1. Toronto/Buffalo/London 1985, S. 84-86.

44 Eidgenössische Abschiede (vgl. Anm. 36), S. 357.
45 Albert Büchi, Korrespondenzen und Akten zur Geschichte

des Kardinals Matthäus Schiner, 2 Bde., Basel 1920 und 1925.
46 Akten über die diplomatischen Beziehungen der römischen

Curie zu der Schweiz 1512-1552, hrsg. von Caspar Wirz
Quellen zur Schweizergeschichte Bd. 16), Basel 1895, S. 175

Nr. 83.
47 Akten (vgl. Anm. 46), S. 175.
48 Albert Büchi (vgl. Anm. 45), Bd. 2, S. 271.
49 Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den

Jahren 1519 bis Anfang 1534, Bd. 1, hrsg. von Emil Dürr, Basel
1921, S. 27.

50 Ludwig Pastor, Geschichte der Päpste im Zeitalter der Renais¬
sance und der Glaubensspaltung von der Wahl Leos X. bis zum
Tode Klemens VII. (1513-1534). Erste Abtheilung, Freiburg
1906.

51 Aktensammlung (vgl. Anm. 49), S. 45. - Hans Füglister (vgl.
Anm. 32), S. 263, stellt auch fest, dass nur Falkner und Gallician,
nicht aber Meyer stille Pensionen angenommen haben. - Die
Basler Geschichtsschreibung stützt ihr negatives Urteil über
Meyer u.a. auf eine anonyme Chronik der Reformationszeit;
sie hält zu Meyer fest, dass «vil irriger Sachen erwachsen seùndt
aus seinen böszfündigen listen und anschlagen»; der Autor
polemisiert hier gegen Meyers Eroberung von Pfeffingen, diesen
Handstreich gegen das Basler Domstift; der Autor stammt aber
aus dem Kreis des Stiftes und zeigt sich sonst als unzuverlässig:
er behauptet, Meyer sei Maler gewesen. Die Anonyme Chronik
aus der Reformationszeit 1521-1526, in: Basler Chroniken,
Bd. 7, bearbeitet von August Bernoulli, Leipzig 1915,
S. 239-308; S. 258.

52 Zum Sieg der Handwerkszünfte über die Handelszünfte siehe:
Katharina Simon-Muscheid, Basler Handwerkszünfte im
Spätmittelalter. Zunftinterne Srukturen und innerstädtische
Konflikte Europäische Hochschulschriften, Reihe 3, Bd.
348), Bern/Frankfurt/New York/Paris 1988, S. 293-304.

53 Die Stadt Basel will ihm für dieses Unternehmen kein Geld
vorschiessen, aber «dem Hauptmann für die Beschaffung des
Soldes freie Hand lassen». Die Eidgenössischen Abschiede aus
dem Zeitraum von 1521-1524, hrsg. von Johannes Strickler,
Brugg 1873 Der amtlichen Abschiedesammlung Bd. 4,

Abtheilung la), S. 406.
54 Ludwig Pastor (vgl. Anm. 50), Zweite Abtheilung, Freiburg

1907.
55 Eidgenössische Abschiede (vgl. Anm. 36), S. 606. - Matthias

Senn, Juliusschwert 1512. Geweihte Papstgeschenke an die
Eidgenossen, in: Zentralbibliothek Zürich, alte und neue Schätze,
Zürich 1993, S. 44.

56 Ulrich Barth, Der Baslerstab vom 14. Jahrhundert bis zur
Kantonstrennung 1832/33, in: Basler Stadtbuch 96, 1975,
S. 157-169. - Zu den Juliusbannern: Hans Christoph von
Tavel, Nationale Bildthemen Ars Helvetica 10), Disentis
1992, S. 24-26.

57 Schätze der Basler Goldschmiedekunst 1400-1989. 700 Jahre
E.E. Zunft zu Hausgenossen. Ausstellungskatalog Historisches
Museum Basel, 4 Bde., Basel 1989.

58 Carl Pfaff, Kaiser Heinrich II. Sein Nachleben und sein Kult
im mittelalterlichen Basel, Basel/Stuttgart 1963 Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft). Der Heinrichsstiftungen
an das Münster wegen Rudolf F. Burckhardt, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. 2: Der Basler Münsterschatz

(=Die Kunstdenkmäler der Schweiz Bd. 4), Basel 1933.

- Ende des 16. Jahrhunderts soll sich im Münsterschatz noch
ein Kaiserthron, verziert mit Gold, Silber und Elfenbein,
befunden haben; Percy Ernst Schramm (vgl. Anm. 9), Bd. 3,
S. 1097.

59 Hieronymus Brilinger, Ceremoniale Basiliensis episcopatus
(1517), in: Konrad W. Hieronimus, Das Hochstift Basel im
ausgehenden Mittelalter. Quellen und Forschungen, Basel
1938, S. 97-320; zum Heinrichsfest S. 228-230.

60 Die Orgelflügel werden verschieden datiert: Christian Müller

(vgl. Anm. 39), S. 115-118: wahrscheinlich 1525, in Auftrag
gegeben vom Domkapitel oder vom Koadjutor des Bischofs
von Uttenheim, Nikolaus von Diesbach; spätestens mussten sie
1528 entstanden sein, dann im Auftrag des Bischofs. - Zu den
drei Klerikern: Helvetia Sacra, hrsg.von Albert Bruckner,
Bd. 1, Bern 1972, S. 199 f. und 201 ff.

61 Casimir H. Baer, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Stadt, Bd. 1 Die Kunstdenkmäler der Schweiz Bd. 3), Basel
1932, S. 80. - Carl Pfaff (vgl. Anm. 58), S. 104.

62 Oder Thur (1480-1528); Casimir H. Baer (vgl. Anm. 61),
S. 374 und Ergänzungen François Maurers im 1971 in Basel
erschienenen Reprint S. 751. - Carl Pfaff (vgl. Anm. 58) weist
auf Zeichnungen hin, die heute Jörg Schweiger zugewiesen
werden; dazu Tilman Falk, Katalog der Zeichnungen des 15.

und 16. Jahrhunderts im Kupferstichkabinett Basel, Teil 1: Das
15. Jahrhundert, Hans Holbein d. Ä. und Jörg Schweiger. Die
Basler Goldschmiederisse Beschreibender Katalog der
Zeichnungen, Bd. 3), Basel 1979, Nr. 320 und 337, Tafeln 79
und 82.

63 Zu Basels Status als freie Reichsstadt: Andreas Heusler, Ver¬

fassungsgeschichte der Stadt Basel im Mittelalter, Basel 1860,
S. 310-321.

64 Carl Pfaff (vgl. Anm. 58), S. 107 - Zu Glasers
Wappenscheiben: Barbara Giesicke, Glasmalerein des 16. und
20. Jahrhunderts im Basler Rathaus, Basel 1994, vor allem
S. 70-74. - Bernd Konrad, Das Triptychon von 1524 in der
Konradin-Kapeile des Münsters zu Konstanz und die Chri-
stoph-Bocksdorffer Frage, in: Jahrbuch der staatlichen
Kunstsammlungen in Baden-Würtemberg 25, 1988, S. 54—83, vor
allem S. 81-83. - Das von Maria und Heinrich II. umrahmte
Basler Wappen hatte Tradition: Emil Major, Ein Gemälde aus
der Konzilszeit, in: Jahresbricht des Historischen Museums
1926, S. 38 ff. - Die andern Stände wählten ihre Wappentiere
oder Reisläufer, nur der Abt von Sankt Gallen die Heiligen
Gallus und Othmar, die Patrone seines Klosters -
Selbstverständlich war damals der Basilisk als Wappenhalter in
Gebrauch, dazu Urs Grafs Titelblatt zu Glareans «Panegyri-
cus in laudatissimum Helvetiorum foedus» 1514, aber da war
das Wappen in Serie.

65 Casimir H. Baer (vgl. Anm. 61), S. 374. - Heinrich II. war
eventuell auch auf dem Heilspiegelaltar des Konrad Witz
dargestellt; vgl. dazu: Michael Schauder, Der Basler Heilspiegelaltar

des Konrad Witz - Überlegungen zu seiner ursprünglichen

Gestalt, in: Flügelaltäre des späten Mittelalters, hrsg. von
Hartmut Krohm/Eike Oellermann, Berlin 1992, S. 103-122,
vor allem S. 109.

66 Carl Pfaff (vgl. Anm. 58), S. 107.

245



61 Zum Programm Gert Kreytenberg, Hans Holbein d. J. - Die
Wandgemälde im Basler Ratsaal, in: Zeitschrift des deutschen
Vereins für Kunstwissenschaft 24, 1970 S. 77-100. - Und:
Christian Müller, Holbein und der Basler Grossratssaal, in:
Zeichen der Freiheit. Das Bild der Republik in der Kunst des
16. bis 20. Jahrhunderts. Ausstellung Bernisches Historisches
Museum und Kunstmuseum Bern, Bern 1991, S. 151-153.

68 Ernst Alfred Stückelberg, Geschichte der Reliquien in der
Schweiz, Bd. 1, S. 1524-1530. - Zum Ratsbeschluss, das
Heinrichsfest abzuschaffen: Basler Chroniken, 1, S. 417. - Zur
Zertrümmerung des Hochaltares: Des Kaplans Niklaus Gerung
gen. Blauenstein Chronik der Basler Bischöfe, in: Basler
Chroniken, Bd. 7, bearb. von August Bernoulli, Leipzig 1915,
S. 95-162, S. 145 und S. 156.

69 Mit einer Inschrift des Beatus Rhenanus, gedruckt in seinen
Rerum germanicarum libri très, S. 1381 - Auch Rudolf
Wackernagel (vgl. Anm. 33), S. 459,497. - Zu Munatius Plancus:

Felix Stähelin, Munatius Plancus, in: Basler Biographien,
Bd. 1, Basel 1900, S. 1-35. - Und Colonia Apollinaris Augusta
Eremita Raurica, Ausstellungskatalog Universitätsbibliothek
Basel, Basel 1975.

70 Ulrich Barth (vgl. Anm. 56), S. 160.
71 Casimir H. Baer (vgl. Anm. 61), S. 374.
72 Zum Nachleben Karls des Grossen: Arno Borst, Das Karls¬

bild in der Geschichtswissenschaft vom Humanismus bis heute,
in: Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben. Bd. 4: Das
Nachleben hrsg. von Wolfgang Braunfels/Percy Ernst
Schramm, Düsseldorf 1967, S. 364-^102, vor allem S. 366 ff. -
Régine Lamprech, Charlemagne after the Middle Ages:
Forgotten Hero or Propaganda Image?, in: Studi medievali 34
(1993), S. 325-340. - Lieselotte E. Saurma-Jeltsch (Hrsg.),
Karl der Grosse als vielberufener Vorfahr. Sein Bild in der Kunst
der Fürsten, Kirchen und Städte Schriften des Historischen
Museums), Sigmaringen 1994 Frankfurt a. M. 1994. - Karl
Ferdinand Werner, Karl der Grosse oder Charlemagne? Von
der Aktualität einer überholten Fragestellung Bayerische
Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische
Klasse, Sitzungsbericht 1995, Heft 460), München 1995, mit
abundanter Bibliographie.

73 Wolfram von den Steinen, Literarische Anfänge in Basel, in:
Menschen im Mittelalter, Bern/München 1967, S. 157-195.

74 Arno Borst (vgl. Anm. 72), S. 368. - Brigitta Schreyer-
Mühlpfordt, Die Karolingerzeit im Blickfeld deutscher
Humanisten, in: Philipp Melanchthon, Humanist, Reformator,
Praeceptor Germaniae, Berlin 1963, S. 73-82.

75 Auch in alltäglichen Dingen: So schätzte Erasmus Karl den
Grossen wegen seiner Bücherliebe: «Darauf verwandten die
Fürsten ja einst besondere Sorgfalt,» stellte er mit Blick auf
seine eigene Zeit resigniert fest. Erasmus von Rotterdam,
Briefe, verdeutscht und hrsg. von Walter Köhler, Leipzig
1938, S. 506.

76 Joseph Knepper, Nationaler Gedanke und Kaiseridee bei den
elsässischen Humanisten, Bd. 1, Freiburg i. Br. 1898, S. 134,154,
172-173.

77 Jean Guillaume, François I" en Charlemagne. Réflexions sur
un portrait, in: Raffaello a Roma. Il Convegno di 1983, Rom
1986, S. 159-162. - Ludwig Pastor (vgl. Anm. 50), S. 497, meldete

zu dieser schon von Jacob Burckhardt vorgetragenen Deutung

allerdings Bedenken an. - Zur Translatio-Theorie siehe:
Werner Goetz, Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte
des Geschichtsdenkens und der politischen Theorien im Mittelalter

und der frühen Neuzeit, Tübingen 1958.
78 Alfred Köhler (Hrsg.), Quellen zur Geschichte Karls V,

Darmstadt 1990, S. 59. - Ursula Czernin, Gattinara und die
Italienpolitik Karls V. - Grundlagen, Entwicklung und Scheitern

eines politischen Programmes Europäische Hochschulschriften,
Reihe 3. Geschichte und ihre Hilfswissenschaften, Bd.

559), Frankfurt a. M. 1993.
79 John M. Headley, Gattinara, Erasmus, and the Imperial Con¬

figurations of Humanism, in: Archiv für Reformationsgeschichte

71,1980, S. 64-98.
80 Simon Schard, Hypomnema de fide, observantia ac benevolen-

tia Pontificum Romanorum erga Imoeratores Germanicos. -
Flacius Illyricus, De translatio imperii Romani ad Germanos,
Basel 1566. - Nicolai Cisneri, Viri clarissimi, I.Ü. doctoris,
de Federico II. imperatore oratio, Basel 1565. - Diese Literatur
von Arno Borst (vgl. Anm. 72) leider ausgeblendet. - Zur
Reichspublizistik in Basel: Andreas Buckhardt, Johannes
Basilius Herold. Kaiser und Reich im protestantischen Schrifttum

des Basler Buchdrucks um die Mitte des 16. Jahrhunderts
Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 104), Basel

1967.
81 Percy Ernst Schramm, Sacerdotium und Regnum im Aus¬

tausch ihrer Vorrechte: «imitatio imperii und imitatio sacerdotii»,
in: Percy Ernst Schramm, Kaiser, Könige und Päpste.
Gesammelte Aufsätze zur Geschichte des Mittelalters, Bd. 1,

Stuttgart 1970, S. 57-102.
82 PERCYERNSTScHRAMM.Herrschaftszeichen,gestiftet... Nach¬

richten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Phil,
hist. Klasse Jg. 1957, Heft 5). - Jedenfalls ist hier die Krone
Karls des Grossen aus ihrer Legitimationspflicht, wie die
Tagespolitik sie je verschieden forderte, in einen umfassenden
Sinn gestellt, wie Leo I. ihn bestimmt hatte: Dass das Imperium
Romanum vollendet sei in der Ecclesia Romana. - Ein
Bekenntnis zu den Habsburgern war die Wahl dieser Krone nicht.
Maximilian L, der doch alles unternahm, seinem Hause eine
illustre Ahnenreihe zu komponieren, fand keine genealogische
Möglichkeit, diesen grössten deutschen Kaiser zu einem
Ahnherrn der Habsburger zu erklären; er konnte ihn nur unter jene
Reihe seiner Reichsvorgänger zählen, die mit Theodosius
beginnt. In seinen propagandistischen Unternehmungen spielte
die Reichskrone, die man damals ja schon als Krone Karls des
Grossen erkannte, keine Rolle und findet sich auch nicht bei
den das Maximiliansgrab in Innsbruck vorbereitenden Arbeiten.

- Zuletzt: Ruhm und Sinnlichkeit Innsbrucker Bronzeguss
1500-1650. Von Kaiser Maximilian I. bis Erzherzog Ferdinand
Karl. Ausstellunsgkatalog Tiroler Landesmuseum Ferdinandeum

1996. - Aber immer noch grundlegend Vincenz Ober-
hammer, Die Bronzebilder des Maximilian-Grabmales in der
Hofkirche zu Innsbruck, Innsbruck/Wien/München 1935,
S. 130-132.

83 Erasmus' Vorbehalte gegen Holbein und seine Verehrung für
Dürer sind bekannt; vgl. dazu Erasmus von Rotterdam (vgl.
Anm. 75), S. 338 und S. 346.

84 Erasmus von Rotterdam (vgl. Anm. 75), S. 284.
85 Erasmus von Rotterdam (vgl. Anm. 75), S. 323-324.
86 Ulrich Muhlack, Beatus Rhenanus (1485-1547). Vom Humanismus

zur Philologie, in: Paul Gerhard Schmidt (Hrsg.),
Humanismus im deutschen Südwesten. Biographische Profile,
Sigmaringen 1993, S. 195-220.

87 Salomon Vögelin, Wer hat Holbein die Kenntnis des classi-
schen Alterthumes vermittelt? in: Repertorium für Kunstwissenschaft

10,1887, S. 345-371.
88 In seinen 1525 geschriebenen und 1526 bei Froben gedruckten

Emendationen zu Plinius, Salomon Vögelin (vgl. Anm. 87),
S. 369. - Rhenanus beschäftigte sich auch historisch kritisch mit
den Bildwerken aus der Karolingerzeit. Dazu Frank
Hieronymus, Beatus Rhenanus und das Buch, in: Les Amis de
la Bibliothèque humaniste de Sélestat. Annuaire 1986,
S. 68-144, bes. S. 107-109.

246



Beatus Rhenanus. Rerum Germanicorum libri III. S. 93-94. -
Paul Joachimsen, Geschichtsauffassung und Geschichtsschreibung

in Deutschland unter dem Einfluss der Humanisten, Bd. 1,

129 f. - Eduard Fueter, Geschichte der neueren Historiographie,

München/Berlin 1911, S. 190-192.
Zu den bei Peter G Bietenholz (vgl. Anm. 43) genannten
Schriften vgl. noch Katalog der datierten Handschriften in
lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1500, hrsg. von
Max Burckhardt u.a., Bd. 1, Dietikon/Zürich 1977. Nr. 338.
Dazu der Entwurf von Friedrich Heer, Die Dritte Kraft. Der
europäische Humanismus zwischen den Fronten des konfessionellen

Zeitalters, Frankfurt 1959. Alexander sei ein «intransi-
genter Vorkämpfer einer neuen Orthodoxie» gewesen.
Ludwig Pastor (vgl. Anm. 50), S. 385-386.
War für die Ausschmückung der Hauskapelle im Gundeldinger
Schloss die Kapelle des Hertenstein-Hauses in Luzern, ausgemalt

von Hans Holbein d. Ä., vorbildlich? Adolf Reinle, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. 3 Die Kunstdenkmäler

der Schweiz Bd. 31), Basel 1954, S. 129-130.
Anton Legner, Reliquien und Kunst zwischen Antike und
Aufklärung, Darmstadt 1995, S. 96f. u. S. 103.

Ernst H. Kantorowicz, Die zwei Körper des Königs. Eine
Studie zur politischen Theologie des Mittealters, München 1990,
S. 338-381.
Herwig Wolfram, Splendor imperii. Die Epiphanie von
Tugend und Heil in Herrschaft und Reich Mitteilungen des
Instituts für Österreichische Geschichtsforschung. Ergänzungsband

20, Heft 3), Wien 1964.

Anton L. Mayer, Die heilbringende Schau in Sitte und Kult, in:

Heilige Überlieferung Ausschnitte aus der Geschichte des

Mönchtums und des heiligen Kultes..., hrsg. von Odo Casel,
Münster 1938, S. 234-262.
Arpad Weixlgärtner (vgl. Anm. 19).
Wilhelm Stein, Holbein, Berlin 1929, S. 88: Das Bild zeige die
«Madonna eines glaubensstarken, einhellig gebliebenen
Mannes», umsichtiger dagegen Wilhelm Waetzoldt, Hans
Holbein d. J, Werk und Welt. Berlin 1938, S. 93: «Bei Meyer das

gläubige und vertrauensvolle Aufschauen, ein echter
Andachtsblick, auf der weiblichen Gegenseite dagegen ein innerlich

wenig berührtes blosses Dabeisein. Wie weit an dieser
Abstufung ein tieferes religiöses Gefühl hier, eine kühlere
Seelenhaltung dort Anteil haben, lässt sich nicht sagen.»

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2, 5-7: Öffentliche Kunstsammlung, Basel
Abb. 3, 4: Reproduktion aus Earl E. Rosenthal (vgl. Anm. 16).

ZUSAMMENFASSUNG

Die Krone der «Darmstädter Madonna» Hans Holbeins d.J. gleicht
auffallend der sogenannten «Reichskrone» in Wien. Zur Zeit der
Entstehung des Gemäldes galt diese als die Krone Karls des Grossen.

Im Bild der «Darmstädter Madonna» fügt sich zum Motiv der
Schutzmantel-Madonna dasjenige der bekrönten Ekklesia. Damit
erinnert es an die mittelalterliche Vorstellung der Verbindung von
Sacerdotium und Regnum. Die Deutung ist schwierig. Der Autor
versucht eine Annäherung, indem er die Biographie und politische
Gesinnung des Auftraggebers Jacob Meyer zum Hasen untersucht
und Holbeins Bild in Beziehung zur kirchlich-politischen
Ikonographie der Stadt Basel setzt. Bei aller Modernität des Bildauftrags
lässt sich eine konservative, päpstlich orientierte politische Position
des Auftraggebers ausmachen, der noch einmal das im Mittelalter
gültige Weltbild, die Identität von Zeitgeschehen und Heilsordnung,

beschwören und darin Schutz suchen wollte.

247



RESUME

La couronne de la «Vierge de Darmstadt» de Hans Holbein le
Jeune montre une ressemblance surprenante avec la «couronne
impériale» de Vienne. A l'époque de la création de la peinture, cette
couronne était considérée comme étant celle de Charlemagne.
L'image de la «Vierge de Darmstadt» présente deux motifs: celui de
la Vierge de Miséricorde et celui de l'Ecclesia couronnée rappelant
la conception du Moyen Age d'une liaison entre sacerdoce et règne.
L'interprétation est cependant difficile. L'auteur tente une
approche en examinant la biographie et les idées politiques du
mandant, Jacob Meyer zum Hasen, et en établissant le rapport entre le
tableau et l'iconographie des pouvoirs politiques et ecclésiastiques
de la ville de Bâle. Tout en considérant la conception moderne du
mandat, il est possible de déceler une position conservatrice de la

politique du mandant tournée vers la papauté et l'intention de

conjurer une fois encore la vision du monde valable au Moyen Age,
l'identité des temps actuels avec les voies du salut et d'y trouver un
refuge.

RIASSUNTO

La corona della «Madonna del borgomastro Meyer», opera di Hans
Holbein il Giovane, assomiglia in maniera appariscente alla cosi-
detta «Corona imperiale» di Vienna. All'epoca dell'esecuzione del
dipinto, quest'ultima veniva ritenuta la corona di Carlo Magno. Nella

«Madonna del borgomastro Meyer» il motivo dell'Ecclesia
incoronata si aggiunge al motivo della Vergine del Manto del Soccorso,
ricordando così la concezione medievale del legame del Sacerdotium

con il Regnum. L'interpretazione rimane comunque difficile.
L'autore tenta di avvicinarvisi studiando la biografia e le idee
politiche del committente Jacob Meyer zum Hasen e ponendo il dipinto

di Holbein in relazione alle iconografie clerical-politiche della
città di Basilea. Nonostante la modernità della commissione, è

possibile individuare una posizione politica conservatrice e papista
del committente, il quale intendeva rievocare, per trovarvi refugio,
l'ordinamento medievale, l'identità fra gli eventi secolari e la via
della salvazione.

SUMMARY

The crown of the "Darmstadt Madonna" by Hans Holbein the
Younger shows a striking resemblance to the so-called "imperial
crown" in Vienna. At the time the painting was made, it was
assumed that this crown belonged to Charles the Great. The motif of
the Virgin of Mercy is complemented by that of the crowned
Ecclesia. This calls to mind the medieval idea of linking sacerdotium
and regnum. The difficulty of interpretation is approached in terms
of the biography and political persuasion of Jacob Meyer zum
Hasen, by whom the painting was commissioned, as well as the
ecclesiastical and political iconography of the city of Basel. Despite
the contemporary subject matter of the painting, it conveys the
conservative, papal orientation of Jacob Meyer, who wished to invoke
the world order that once held sway in the Middle Ages and to find
protection in the unity of secular events and the way of salvation.

248


	Zeitgeschehen und Heilserwartung : die Krone der "Darmstädter Madonna" von Hans Holbein

