
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 53 (1996)

Heft: 2

Artikel: Wiederentdeckung eines spätromanischen Wandmalereizyklus in der
Krypta der Basler Leonhardskirche

Autor: Jäggi, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wiederentdeckung eines spätromanischen Wandmalereizyklus
in der Krypta der Basler Leonhardskirche

von Carola Jäggi et alii1

Als 1974 die oberen Partien der spätromanischen
Bischofsbilder in der Basler Münsterkrypta freigelegt
wurden, sprach sowohl die Fachwelt als auch die Tagespresse

von einer Sensation.2 Im Gegensatz dazu hatte 1965
die Entdeckung eines etwa zeitgleichen Wandmalereizyklus

mit christologischen Szenen in der Krypta von
St. Leonhard in Basel keinerlei Aufsehen erregt, im
Gegenteil: Der erhaltene Malereibestand wurde in der
Folge zwar konsolidiert, blieb aber - sieht man einmal

kenntnis ein, dass auch diese Malereien einst von hervorragender

Qualität gewesen sein müssen, was eine eingehendere

Beschäftigung mit ihnen durchaus rechtfertigt. Dazu
kommt, dass hochmittelalterliche Kryptenausstattungen
nicht nur in der Schweiz, sondern auch in Deutschland,
Frankreich und Italien eine ausgesprochene Rarität
darstellen. Dies deshalb, weil Krypten im Spätmittelalter und
in der Neuzeit nicht selten infolge sich verändernder
ästhetischer und liturgischer Bedürfnisse zugeschüttet, vermau-

Ende 11. Jh,

Um 1200.

Ende 13. und
»W™'¦¦: 1 Anfang 14. Jh.

3 Viertel 14. Jh.

Anfang 15 Jh
1455/60.

0 5 10
oJ I I I I I I I I I I

-vi-

-
.:.-

fiTfiTTTi

Abb. 1 Grundriss der Krypta von St. Leonhard. Basel: A: südliche Vorchorwand («Osterwand»), B: südliche
Apsiswand.

von der blossen Erwähnung in François Maurers Kunstführer

über die Leonhardskirche1 und einem Eintrag im
Corpus Inscriptionum Medü Aevi Helvetiae4 ab -
weitgehend undokumentiert und bis heute unpubliziert.5
Ursache für diese «Geringschätzung» dürfte der im Vergleich
zu den Münsterfresken pitoyable Erhaltungszustand sein,
der einer raschen Entzifferung der einzelnen Szenen im
Wege steht und eine befriedigende fotografische Wiedergabe

fast unmöglich macht. Bei genauerer Betrachtung
des Originalbestandes stellt sich allerdings bald die Er-

ert, neu getüncht oder einer anderen Funktion zugeführt
wurden, wie dies ja auch in der Leonhardskirche der Fall
war, deren Krypta 1859-1965 als Heizungskeller diente.6
Aber auch moderne «Restaurierungen» taten oft das Ihre;
so traten etwa bei der Renovierung der Krypta in
Beromünster im Jahre 1936 Freskenreste zutage, «deren
Konservierung sich nicht gelohnt haben soll»7. Nicht zuletzt
vor diesem Hintergrund kann die Bedeutung der «neuen»
Basler Kryptenmalereien nicht hoch genug gewertet
werden.

105



*-

».4

i

Abb. 2 Sogenannte «Osterwand» (aktueller Zustand). Basel, Krypta von St. Leonhard.

106



^-Ä

,',-U-è rW.i* "iA¦ rJse^9-SJfi.-\
[•' 1t v.

"HC1 " -v, V, B7lAal..A-JfiBW(»»
-W--v>.

«&.<•*?^ r^ b.0 ISv A-o

: •¦ 7~\77" iff * r.** /==3 •.

prf >?Y':%: vp
Ä*rv; Ä V:<! ¦ V

f \ i I ^¦-r-r

•, J

vi

r>vff*

YY

Abb. 3 Aufnahme des erhaltenen Malereibestandes der sogenannten «Osterwand». Basel, Krypta von St. Leonhard.

107



Lokalisierung der Malereien im Raum

Architekturhistorikern ist die Krypta von St. Leonhard als
eine der am besten erhaltenen frühromanischen Unterkirchen

der Schweiz bekannt.8 Sie stammt noch aus dem
Gründungsbau des 3. Viertels des 11. Jahrhunderts und stellt
innerhalb des heutigen Baubestandes den ältesten in seiner

fi

^

Abb.4
hard.

Nördliches Vorchor-Fenster. Basel, Krypta von St. Leon-

che Markierung zwischen Apsis und Vorchor sorgen. Ein
Altar hat sich nicht erhalten, doch kann sein Standort durch
den Nachweis von «Verschmutzungsspuren» im Chorscheitel

rekonstruiert werden.11

In rotem Sandstein gefügte Halbsäulen und Pilaster, auf
denen die Grate und Gurten der Gewölbe aufruhen,
gliedern die verputzten Bruchsteinwände der Krypta in
einzelne Sektoren bzw. Kompartimente. Die hier zu
besprechenden Wandmalereien befinden sich zur Hauptsache auf
der südlichen Vorchor-Wand; weitere Malereireste können
im südlichen Kompartiment der Apsiskrümmung, in dessen

nördlichem Pendant und in der Laibung des nördlichen
Vorchor-Fensters ausgemacht werden. Befundlos bleibt die
mittlere Schildwand der Apsis; hier hat wohl der Einbau
einer Servicetreppe im 19. Jahrhundert bzw. deren
Eliminierung im Jahre 1968 zur Zerstörung der ehemaligen
Bemalung geführt.12 Von Anbeginn an unbemalt scheint
hingegen der Vierstützenraum unter der Vierung gewesen zu
sein. Am 2. Februar 1965 hält Helmi Gasser, damals
Adjunktin von Denkmalpfleger Fridtjof Zschokke, jedenfalls
stichwortartig fest, dass «Bemalung im Langhausteil
(d.h. im Westteil der Krypta, Anm. Verf.) nirgends festgestellt

werden (konnte). Auffallend ist, dass die im Chorteil
vorhandene Putzschicht des Gemäldes im Langhaus nicht
feststellbar (ist). Hier scheint (die) unterste Schicht diejenige

Schicht zu sein, welche (weiter östlich) als erste über
dem Gemälde liegt.»13 Weiter verweist sie auf die Tatsache,
dass - «während das Gemälde aufgehickt ist» - «jene drei
späteren Schichten, welche am Langhausteil feststellbar
(sind), keine Hicke auf(weisen)».14 Dies lässt sie erwägen,
ob «der weniger gut erhaltene Putz der Langhausteile» zu
jenem Zeitpunkt, als die Wandbilder des Ostteils aufgehackt

und überputzt wurden, vielleicht gänzlich
heruntergeschlagen wurde.15 Es ist hier ferner auf den Befund im
nördlichen Vorchorfenster hinzuweisen (Abb. 4), der deutlich

besagt, dass die Laibungsdekoration nur zur Hälfte
vollendet ist. So lässt sich letztlich nicht ganz ausschliessen,
dass ursprünglich auch im Vierstützenraum ein malerischer
Wanddekor geplant war, der aus irgendeinem Grund nicht
zur Ausführung gelangte.

Zum Dekorationssystem

originalen Form überkommenen Bauteil dar.9 Es handelt
sich um eine dreischiffige Hallenkrypta von knapp 15 m
Länge und ca. 7,5 m Breite (Abb. 1), die durch eine dreibo-
gige Trennwand in einen dreijochigen Westteil - den
sogenannten Vierstützenraum10 - und einen zweijochigen Ostteil

getrennt wird. Dieser Ost- oder Chorteil ist gegenüber
dem Vierstützenraum leicht eingezogen und durch ein
etwas erhöhtes Bodenniveau, höhere Gewölbe sowie drei
bzw. ehemals fünf Fenster und eine entsprechend grössere
Lichtfülle ausgezeichnet. Ein weiterer Einzug erfolgt auf
Höhe der Apsissehne, wo zwei Freisäulen für eine zusätzli-

Weitaus am besten erhalten ist, wie erwähnt, die Bemalung
der südlichen Vorchor-Wand (Abb. 2, 3), die wir aufgrund
ihrer weiter unten noch ausführlich zu besprechenden
Bildthematik «Osterwand» nennen möchten. Die oben
durch den flachen Schildbogen abgeschlossene und seitlich
durch jeweils eine steinsichtige Wandvorlage eingefasste
Wandfläche von knapp 4 m Höhe und 3,2 m Breite gliedert
sich in drei horizontale Streifen, deren mittlerer eine
durchgehende Figurenfolge vor heute schwarzem, ehemals wohl
aber leuchtend blauem Grund zeigt. Die untere Partie dieser

Figurenzone ist leider weitgehend zerstört; mit einiger
Mühe erkennt man auf ca. 1,33 m über heutigem Bodenniveau

eine untere Begrenzungslinie, unter welcher sich einst

108



o- »f

Q*

yyyyfi

- .-Tf-TJ.- -

>JT^l »i
'-TV

»

h I

i i s

/¦¦*

—c

.*!ry \~~fifijf- /
*-J >3f -fi- tl '

i;

" 1 | V

fi

Abb. 5 Aufnahme des erhaltenen Malereibestandes der südlichen Apsiswand. Basel, Krypta von St. Leonhard.

109



in Analogie zu der im südlichen Apsissegment zu fassenden
Vorhangmalerei eine gemalte Draperie angeschlossen
haben dürfte, wie dies in romanischen Fresken häufig
vorkommt.16 Eine sich ca. 0,45 m über dem Boden abzeichnende

Mörtelbraue zeigt zudem die Höhe eines ehemals
hier vorhandenen Mauervorsprungs an, welcher zu einem
unbekannten Zeitpunkt entfernt wurde.17

i>

fi

*7Ci

7«$yC<
&CC& ¦

Abb. 6 Dekoration des südliches Vorchorfensters. Links:
östliches Gewände, rechts: westliches Gewände. Basel, Krypta von
St. Leonhard.

Über dem eigentlichen Bildstreifen und zum Teil mit dessen

Komposition verzahnt folgt zunächst ein schmaler weisser

und dann ein breiterer roter Streifen, darüber schliesslich

ein zweizeiliges Inschriftenband mit schwarzer Schrift
auf weissem Grund. Dieses Schriftband schliesst bündig an
die Sohlbank eines heute teilweise vermauerten
Rundbogenfensters an, zu dessen Seiten - wiederum vor schwarzem
bzw. blauem Grund und eingefasst durch einen schmalen
weissen und einen breiteren roten Streifen - einst weitere
Figuren gemalt waren. Einigermassen erkennbar ist
allerdings nur noch die untere Gewandpartie einer stehenden
oder knienden Figur im rechten Zwickelfeld; was darüber
folgte, ist durch einen hier und in den Gewölben flächig
erhaltenen spätgotischen Wandputz unseren Augen
entzogen.18

Eine vergleichbare Grobgliederung wies - soweit
erkennbar - auch die südliche Schildwand der Apsis auf
(Abb. 5). Die Proportionen sind allerdings leicht verschoben,

da hier die oberste Wandzone aufgrund des höheren
Fensters19 weitaus mehr Raum einnimmt und den Figurenfries

auf gut 90 cm, die Sockelzone schliesslich auf ca. 1 m
Höhe schrumpfen lässt.20 Es wurde oben bereits vorweggenommen,

dass man in dieser Sockelzone aufgrund der
zahlreich erhaltenen Linien einen gemalten Vorhang
rekonstruieren kann, der offensichtlich durch einen schmalen

roten Streifen von der Mittelzone getrennt war. Wie in der
«Osterwand» scheint die Mittelzone auch hier einen
durchgehenden Figurenfries gezeigt zu haben, wobei gemalte
Architekturprospekte für eine stärkere Akzentuierung und
damit eine deutlichere Trennung der Einzelszenen gesorgt
haben dürften. Unmittelbar über dem Figurenfries mit
seinen Scheinarchitekturen folgte ein heute leider völlig
unleserliches zweizeiliges Schriftband, das wie in der «Osterwand»

bündig an die Fensterbank anschloss, darüber ein
ockerfarbener Streifen mit schwarzem Rankendekor. Auch
die obere Wandzone zu beiden Seiten des Fensters scheint
im wesentlichen derjenigen der südlich anschliessenden
Vorchorwand entsprochen zu haben, wenn auch im einzelnen

noch weniger als auf dieser zu erkennen ist.
Die übrigen in situ erhaltenen Malerei-Reste sind nur

schwierig in dieses Schema einzupassen. Immerhin belegen
geringe Malereireste am linken Rand des nördlichen Apsis-
Kompartiments, dass dieses Wandfeld einst eine vergleichbare

Gliederung wie sein südliches Gegenstück aufgewiesen

haben muss. Das charakteristische, sich bei aller
Unterschiedlichkeit im Detail doch weitgehend entsprechende

Dekorationssystem in Apsis und Vorchor spricht
unseres Erachtens klar für eine Gleichzeitigkeit der jeweiligen

Malereireste.21 Dem gleichen Malvorgang dürften die
Dekorationen der Fensterlaibungen entstammen, auch

wenn sie motivlich nicht unwesentlich variieren: Zeigt das

nördliche Vorchorfenster eine in schwarzer Lineatur angelegte

und sparsam mit Rot und Ocker modellierte Ranke
(Abb. 4), so das Fenster der gegenüberliegenden «Osterwand»

links ein einfaches Rautenmuster in Rot-Schwarz
und rechts ein farblich korrespondierendes Muster aus vier
um einen Kreis angeordneten Punkten in doppelt ausgezogenen

Karos (Abb. 6). In den Laibungen der Apsisfenster
hat sich hingegen kein Originalputz mehr erhalten.22

Erhaltungszustand und Rekonstruktion der
ursprünglichen Farbigkeit

Bereits einleitend wurde darauf hingewiesen, dass sich die

Kryptamalereien von St. Leonhard in einem teilweise
desolaten Erhaltungszustand befinden, der eine Lesung der
einst hier wiedergegebenen Szenen wesentlich erschwert.
Insbesondere in der Apsis führten (und führen noch!)
starke Salzausblühungen zum Abplatzen der Farbschicht.
Weniger besorgniserregend ist die Situation bei der «Osterwand»;

laut Aussage des 1965 mit der Konsolidierung der
Malereien betrauten Restaurators Paul Denfeld war deren
Zustand bereits bei der Freilegung so gut, dass kaum gefestigt

werden musste. So beschränkte man sich auf ein Stopfen

der spätgotischen Hicke und verzichtete offenbar auf
Retouchen.23 Die Haltbarkeit dieser Wand erklärt sich
unter anderem dadurch, dass die Umrisslinien und Grundfarben

- obwohl es sich um Kalksecco-Malerei handelt - zu
einem Zeitpunkt aufgetragen wurden, als der Grundputz
noch nicht ganz trocken war, so dass die Pigmente beim
Trocknungsprozess mit diesem abbanden.24 Höhungen und

HO



sonstige Modellierungen scheinen anschliessend in reiner
Secco-Malerei aufgetragen worden zu sein und sind
dementsprechend heute weitgehend verloren.25 Aber auch die
erhaltenen Grundfarben sind wohl nur noch ein Schatten
ihrer einstigen Leuchtkraft. Das Blassrot der Gewänder

und des Bildrahmens dürfte ehemals ein sattes Orangerot
gewesen sein. Beim Schwarz des Bildgrunds wird es sich um
eine bei mittelalterlichen Wandmalereien häufig anzutreffende

Untermalung für Blau handeln, eine Technik, durch
die das Blau - zumeist Azurit oder Smalte - an Tiefe und
Intensität gewann.26 Blau scheint - soviel sei hier
vorweggenommen - auch das Lendentuch des Gekreuzigten
gewesen zu sein, während die Baumkrone am rechten
Bildrand der «Osterwand» einst grün koloriert war. Das
Gelb ist weitgehend verschwunden, zumindest in der
«Osterwand»; geringe Farbreste lassen allerdings für sämtliche

Nimben, in der südlichen Apsiswand auch für
verschiedene Architekturelemente eine Gelbfärbung
rekonstruieren. Gesicht und Hände der Figuren wiesen

ursprünglich einen rosigen Inkarnatston auf, der durch
Wangenrot und feine Schraffuren, möglicherweise auch
durch Weisshöhungen weiter differenziert war.

Zur Ikonographie der einzelnen Szenen

Abb. 7 Kreuzigung, sogenannte «Osterwand». Basel, Krypta von
St. Leonhard.

Beginnen wir auch hier wieder mit der am besten lesbaren
«Osterwand» (Abb. 7, 8). Deutlich zeichnet sich im
Zentrum des mittleren Bildstreifens ein Kruzifix ab. Mit leicht
durchgebogenen Armen, beide Daumen gegen oben
gerichtet, hängt Christus am Kreuz, den nimbierten Kopf mit
den geöffneten Augen und den in der Mitte gescheitelten
Haaren schwer auf die rechte Schulter geneigt. Unter dem
ehemals blauen Lendentuch zeichnen sich undeutlich die
beiden Kniescheiben ab. Vom Kreuz selbst ist nur noch die
streifige Umrahmung erhalten, alles andere - Farbigkeit,
Suppedaneum usw. - bleibt unbekannt. Das Kruzifix wird -
wie so häufig in hochmittelalterlichen Kreuzigungsdarstellungen

- flankiert von Maria und Johannes,27 die aus kom-

I"
•o /jQQ.1 v. rl.-

[•j^o.L.x^midj'v -j.i-.ertui"tf rse«M?-js n:>'\ ~

rwm /T^i.

¦'-fir: St. BJ?-

?7r7 fi-s^o\\y-y,
Vi

V-3 ¦s-^>W

?/:<y '/
y fi-7«

\t
—fi

Abb. 8 Rekonstruktion des Figurenfrieses, sogenannte «Osterwand». Basel, Krypta von St. Leonhard.

111



positorischen Gründen in kleinerem Massstab wiedergegeben
sind als die anderen Figuren dieses Bildfrieses. Maria

steht - ganz kanonisch - zur Rechten Christi, das Gesicht
schmerzvoll gegen ihren sterbenden Sohn gewendet, die in-
einandergelegten Hände ringend erhoben. Sie ist in einen
roten Mantel gehüllt, der zugleich als Schleier über den
Kopf gezogen ist. Der Gottesmutter gegenüber dann der
ebenfalls rot gewandete Lieblingsjünger, auch er nimbiert,

darstellungen lässt keinen Zweifel daran, dass es sich hier
um die Personifikationen von Sol und Luna handelt, durch
deren Trauer die den ganzen Kosmos erschütternde Tragik
des Geschehens bildhaft veranschaulicht wird.29

Das linke Bilddrittel nimmt eine mehrfigurige Komposition

ein (Abb. 9), die sich bei genauerer Betrachtung als die
drei Frauen am Grab entpuppt, eine Szene also, die sich am
Ostermorgen ereignete.30 Ganz links ein sitzender Engel

«mrrrrrrir

%t "

fi-fir ¦

1

¦ ¦

Abb. 9 Die drei Frauen am Grab, sog. «Osterwand». Basel,
Krypta von St. Leonhard.

das gelockte Haupt aber traurig zu Boden gesenkt. Seine
rechte Hand war wohl einst in einem Zeigegestus erhoben,
während die linke entweder eine Rolle umfasste oder aber
schlaff herunterhing, wie dies etwa in der kurz vor 1200
entstandenen Kreuzigungsminiatur des sog. Speyrer Evangeliars

in Karlsruhe zu beobachten ist.28 Auf dem waagrechten
Kreuzbalken liegen - nun bereits voll in dem roten

Trennstreifen unterhalb der Inschrift - zwei hufeisenförmige

Kreissegmente mit jeweils einer trauernden Halbfigur.

Die linke ist aufgrund ihres Kopfschleiers als Frau, ihr
Pendant hingegen als Mann zu identifizieren. Ein Blick auf
zahlreiche spätkarolingische und ottonische Kreuzigungs-

ni^m^^^f^^wimimfm

IkMt

Leftpulcre.

Abb. 10 Die drei Frauen am Grab, Miniatur aus dem Ingeborg
Psalter. Chantilly, Musée Condé, MS 9 ohm 1695, fol. 28v.

mit ausladenden Flügeln, in seiner Linken einen Stab
haltend31, während seine Rechte auf ein Geknäuel - die
Grabtücher Christi - neben seinem linken Knie weist. Der Wei-
segestus gilt drei nimbierten Frauen, die von rechts an den
Engel bzw. den offenen Sarkophag, auf dem der Gottesbote
sitzt, herantreten. Die vorderste der drei hat ihre verhüllte
Rechte demütig oder erschrocken ans Gesicht geführt und
beugt ihr verschleiertes Haupt deutlich nach vorne, als
wolle sie sich persönlich der Tatsache vergewissern, dass

Christus - gemäss Lk 24,6, bzw. Mt 16,6 - nicht mehr im
Grab liege, sondern auferstanden sei.32 Von den beiden
anderen Frauen sind bloss noch die Umrisslinien und einige
wenige Binnenstrukturen erkennbar; zu nennen wäre hier
etwa der Salbtopf in den Händen der dritten Frau, deren
auffällig senkrecht geführte Rückenkontur die Szene gegen
die Kreuzigung hin abschliesst. Die ganze untere Bildpartie
ist leider so zerstört, dass nicht entschieden werden kann,
ob hier einst Grabwächter wiedergegeben waren, wie dies
in nicht wenigen hochmittelalterlichen Darstellungen dieses

Themas der Fall ist (Abb. 10).33

112



Im rechten Bilddrittel sind zwei Szenen zu erkennen,
deren Hauptfigur jeweils Christus ist (Abb. 11). Der
Gottessohn kehrt sich sozusagen selbst den Rücken zu, um sich
das eine Mal - links - mit erhobener Rechten einer
nimbierten Frau mit langem offenem Haar und das andere Mal
einem tonsurierten Mann, der seine Hand nach Christus
ausstreckt, zuzuwenden. Beide Male ist der Gottessohn in
eine weisse Tunika und einen roten Mantel gehüllt, wobei
in der rechten Szene der Mantel von seiner rechten Schulter

geglitten ist. Ein grosser, in den roten Rahmenstreifen
hineinreichender Kreuznimbus hinterfängt jeweils das von
langen, gewellten Haaren gerahmte Gesicht des Erlösers.
Ganz rechts wird dieser Rahmen durch die kugelige Krone
eines Laubbaums, von dem wir bereits oben im
Zusammenhang mit der ursprünglichen Farbigkeit sprachen, ein
weiteres Mal durchbrochen.

Die Komposition der beiden Zweifigurengruppen, aber
auch ihre spezifische Kombination und ihre Gegenüberstellung

zu den drei Frauen am Grabe lassen sogleich an
den Thomaszweifel und an die Begegnung des Auferstandenen

mit Maria Magdalena (Noli me tangere) denken,
zwei Momente also, die sich ebenfalls im Anschluss an die
Kreuzigung ereigneten.34 In der Tat entspricht die linke
Gruppe, soweit sie zu erkennen ist, einem verbreiteten
Typus mittelalterlicher /Vo//-me-tongere-Darstellungen.35
Grössere Schwierigkeiten bereitet hingegen die rechte
Szene; der Baum und in gewisser Weise auch der Kopftypus
des knienden Mannes fallen innerhalb der hochmittelalterlichen

Ikonographie des Thomaszweifels aus dem
Rahmen.36 Welche andere Szene könnte hier aber gemeint sein?
Deutet der Kopftypus mit dem kurzen Bart und der Tonsur
vielleicht auf Petrus?37 Wäre dies der Fall, dann musste man
die hier dargestellte Szene wohl mit der Erscheinung Christi

am See Tiberias (Joh 21,1-17) zusammenbringen,
genauer noch mit der Stelle, wo der Auferstandene dem
Apostelfürsten nach dreimaliger Versicherung, ob dieser ihn
auch wirklich liebe, den Auftrag gibt, seine Schafe zu weiden

(Pasce oves meas; Joh 21,15-17). Im verlorenen unteren
Bildviertel, wo sich die Umrisse einer niedrigen Bodenwelle

abzeichnen, wären in diesem Falle Schafe zu ergänzen.38

Wie aber liesse sich bei einer solchen Deutung die
ausgestreckte Hand des Knienden erklären? Oder ist es die
Hand, die Petrus dem Auferstandenen entgegenstreckte,
nachdem er diesen am Ufer des Tiberiassees erkannt und
sich in die Fluten gestürzt hatte?39 Das Fehlen des Fischerboots

mit den anderen Jüngern, aber auch die ausgesprochene

Seltenheit der genannten Bildthematik macht diese
Annahme mehr als unwahrscheinlich. Gerade das
Seltenheitsargument spricht unseres Erachtens aber auch gegen
eine Deutung als Pasce oves meas, so dass wir bei aller
Irritation über die oben angeführten ikonographischen
Besonderheiten in der hier wiedergegebenen Zweiergruppe
dennoch Christus und den Zweifler Thomas sehen möchten.
Dass sich die Szene hier entgegen der Textvorlage nicht hinter

verschlossenen Türen, sondern im Freien abspielt,
könnte mit einer Vorlage zusammenhängen, wo zwischen
Thomaszweifel und Noli me tangere ein Baum wiedergege¬

ben war, der von unserem Künstler nicht als inhaltlich zur
Noli-me-tangere-Darste\hmg gehörig erkannt, sondern als

reines Zierelement missverstanden wurde. Vielleicht wurde
aber auch eine der seltenen und vor allem in frühchristlicher

Zeit verbreiteten Darstellungen, bei denen sich das

Geschehen im Freien abspielt, als Vorlage verwendet.40

Leider vermag in dieser Frage auch die zweizeilige
Inschrift über dem Bildfries keine Klarheit zu schaffen.41 Der
fragmentarische Zustand des Schriftbandes lässt nur gerade
zwei Wörter unzweifelhaft entziffern: MULIERE(S) un-

%
¦

^¦¦^^ k m* s

- I

* s

r twr" '*"- 'Ht

t \

IA T i rf fi ifit"7ttt '_ f t " ™t

¦'¦ &0#K

'
¦ h -

Abb. 11 Noli me tangere und Thomaszweifel sogenannte
«Osterwand». Basel, Krypta von St. Leonhard.

mittelbar über dem Luna-Medaillon und MISERIS über
den zwei sich den Rücken zuwendenden Christusfiguren
der rechten Bildhälfte. Dazwischen sind einzelne Buchstaben

und Buchstabengruppen zu lesen, die für eine
Rekonstruktion des ganzen Textes aber nicht ausreichen.42

Aufgrund des erhaltenen Bestandes kann einzig ausgeschlossen
werden, dass es sich um ein Bibelzitat handelt; ob der Text
aber tel quel einer anderen Schriftquelle - vielleicht einem
Osterspiel? - entnommen ist oder eine solche lediglich frei
variiert, muss unbeantwortet bleiben.

Auf der südlichen Apsiswand sind die Szenen, ja bereits
die einzelnen Figuren wegen des schlechteren Erhaltungs-

113



zustands der Malereien weitaus schwieriger zu bestimmen
(Abb. 5). In der linken Bildhälfte fällt zunächst eine Bo-
genarchitektur auf, die sich zur Wandmitte hin entfaltet.
Links davon gewahrt man ein dichtes Liniengeflecht, aus
dem sich bei genauerer Betrachtung folgende Bildelemente
herauskristallisieren: links oberhalb des Bildzentrums ein
kleiner gelber Nimbus, der aufgrund seiner geringen
Ausmasse nur zu einem Kind gehört haben kann; links unterhalb

davon eine Hand und ein Unterarm einer grösseren,
d.h. erwachsenen Person, von deren faltenreichem Gewand

Lk 2,28 den kleinen Christus aus den Händen seiner Mutter

entgegennehmen wird (Abb. 12). Es ist dies das «klassische»

Schema einer Darbringung Christi im Tempel, wie
es in vergleichbarer Weise bereits das spätkarolingische
Drogo-Sakramentar zeigt (Abb. 13).43 Ob ausser den drei
genannten Protagonisten einst noch weitere Personen

dargestellt waren, etwa Joseph oder die Prophetin Hanna,
die Lk 2,36-38 zufolge bei dem Geschehen anwesend war,
muss angesichts der lückenhaften Erhaltung des Wandbildes

offenbleiben.

5^

fi v 7ifi^fi>
.- o\i '1 s-y '«i\

»^j

/fiM^-fitfi'^
7

u
11/

'--Vit*,fi
^rjs- :

LJ. y>o>

Pl•fll'WV
I

Abb. 12 Rekonstruktion des Figurenfrieses, südliche Apsiswand. Basel, Krypta von St. Leonhard.

weitere Partien erhalten sind; im rechten oberen Bildviertel
eine gerundete Zierborte, die an die Mantelschliesse

bzw. den Stoffdekor auf der Brust des Engels erinnert;
darüber parallel geführte Linien in der Art von Christi Haaren;
am unteren Bildrand eine horizontale Linie, die rechts
umknickt und somit ein flaches Podest auszuscheiden scheint;
eine weitere Horizontale zirka in der Bildmitte und Reste
einer Senkrechten wenige Zentimeter vom rechten Bildrand

lassen auf diesem Podest einen rechteckigen Block
rekonstruieren. Alles spricht dafür, in diesem Block einen
Altar, in der Figur links Maria mit dem Christusknäblein
und in ihrem Gegenüber Simeon zu sehen, der gemäss

Rechts an die Darbringung schloss die bereits oben
erwähnte Architektur an, die auf eine Innenraum-Szene
hinweist. Weitere Indizien sind leider nicht zu entziffern. Deutlicher

erkennbar ist dann wieder die Szene am rechten
Ende des Bildstreifens; hier zeichnen sich vage die Umrisslinien

eines schräg im Raum stehenden Bettes mit hohen,
gedrechselten Beinen ab. Auf dem Bett liegt - mit den
Füssen zur Bildmitte - eine nicht näher zu bestimmende
Gestalt, aufgrund ihres Gewandes aber vermutlich eine
Frau, deren Linke auf ihrem Oberschenkel bzw. Schoss

ruht. Am Fussende des Bettes gewahrt man einen
schwarzen, rechteckigen Gegenstand in der Art einer Kiste,

114



links darüber erneut eine Architektur sowie die Hand
einer kleinen Figur. Welche Szene war hier dargestellt?
Eine Geburt Christi vielleicht, die in spätromanischer Zeit
oft die auf einer «Kline oder einem bettartigen Lager
mit faltenreicher Decke liegend(e)»44 Maria zeigt? Das
hiesse allerdings, dass sich die Bilderzählung hier entgegen
der allgemeinen Leserichtung von rechts nach links
entwickelt hätte. Wäre dies der Fall gewesen, dann könnten wir
in der zerstörten Mittelzone dieser Wand hypothetischerweise

eine Anbetung annehmen. Aber müssen wir
überhaupt mit einer streng logischen Szenensequenz rechnen?
Das Beispiel der «Osterwand» zeigt, dass die chronologische

Sukzession der biblischen Ereignisse durchaus zugunsten

einer thematischen Gewichtung einzelner herausgehobener

Ereignisse aufgegeben werden konnte. Diese
Beobachtung verbietet im strikten Sinne jegliche weiteren
Überlegungen zum Programm der übrigen Wände. Auch
zeigt das Beispiel der im späten 12. oder frühen 13.
Jahrhundert ausgemalten Domkrypta von Aquileia, dass wir
keineswegs zwingend mit einem rein christologischen
Zyklus rechnen müssen. In Aquileia nämlich wird der
Christuszyklus, der links unorthodoxerweise mit dem
Marientod beginnt, im Apsisscheitel zugunsten von
Wunderszenen mit den Heiligen Hermagoras und Fortunatus,
deren Reliquien einst im Altar der Krypta beigesetzt
waren, unterbrochen.45 Analog dazu könnten auch in
St. Leonhard im mittleren Apsisfeld Szenen aus dem Leben
des Heiligen Mauritius und dessen Gefährten wiedergegeben

gewesen sein, scheint der unmittelbar vor diesem
Wandfeld stehende Kryptenaltar doch den Thebäern und
speziell ihrem Anführer geweiht gewesen zu sein.46 Denkbar

wäre aber auch, dass sich hier - wie in der Basler
Münsterkrypta und vielleicht ebenfalls im Zusammenhang mit
einer Grablege47 - der bzw. die Auftraggeber der Neuausmalung

ins Bildprogramm einbrachten oder der längst
verstorbene Gründer der Kirche durch ein «Bildnis» am Altar
geehrt wurde. Dies muss freilich reine Hypothese bleiben.
Unklar bleibt auch, ob die Zwickelfelder neben den
Fenstern narrative Darstellungen enthielten, die auf den
jeweils darunterliegenden Bildstreifen bzw. dessen Thematik
Bezug nahmen und diese ergänzten; vielleicht waren hier
aber auch einzelne Heilige wiedergegeben, die für das
Kloster von besonderer Bedeutung waren.

Datierung

In der Mittelzone des südlichen Apsiskompartiments
gewahrt das geübte Auge innerhalb des Grundputzes für die
Malerei einige wenige «Inseln» eines älteren, stark versinterten

Verputzes, von dem wir leider nicht wissen, ob auch
er einst bemalt oder aber einfarbig hell gehalten war. Diese
«Verputz-Inseln» sind jedenfalls ein klarer Beleg dafür,
dass die hier zur Diskussion stehenden Malereien nicht zur
Erstausstattung der Krypta gehören, sondern in einer zweiten

Phase angebracht wurden. Der Befund macht deutlich,
dass der ältere Putz in Hinblick auf die (Neu-)Ausmalung

grossflächig abgeschlagen und der neue Grundputz in weiten

Bögen mit der Bürste aufgetragen wurde. Im Streiflicht
sind noch heute die konzentrischen Spuren dieses

Arbeitsvorgangs ablesbar.
Dass unsere Malereien nicht frühromanisch sind, haben

bereits Maurer und Kettler gesehen. Während Maurer eine

Datierung ins 3. Viertel des 12. Jahrhunderts vorschlägt,
plädiert Kettler aufgrund der Schrift, einer «schlanke(n) bis

vollschlanke(n), etwas unregelmässige(n) Majuskel mit
Hasten- und Balkenenden, die entweder gespalten-drei-

cirH >3

Ì r"J Sv4y
1 y-\7?

^>,u.Wk

Abb. 13 O-Initiale aus dem Drogosakramentar, Mitte 9. Jh. Paris,

Bibliothèque Nationale, Cod. lat. 9428, fol. 38.

eckförmige Sporen besitzen oder mit quergestellten
Abschlussstrichen versehen sind», für eine Entstehung um
1200.48 Als verwandtes Schriftdenkmal wird unter anderen
die vielzeilige Inschrift neben dem Wandbild von Bischof
Lütold in der Basler Münsterkrypta angeführt, für die eine

Datierung ins 1. Viertel des 13. Jahrhunderts, genauer noch
in die Jahre zwischen 1202 und 1213, gesichert ist.49 Aber
auch die Bischofsbilder selbst zeigen unseres Erachtens
Gemeinsamkeiten mit den Malereien von St. Leonhard, sieht

man einmal davon ab, dass in letzteren die oberste, für den
Charakter einer Malerei so wichtige Farbschicht mit ihren
Höhungen und sonstigen Modellierungen fehlt. Beschränkt
man also den Vergleich auf die Proportionen, die Umrisslinien,

die Faltengebung der Gewänder, die Bildung der
Gesichter, Haare und Hände sowie die auffallende Freude an
Schmuckborten und anderen Zierelementen, so ist eine
stilistische Nähe nicht zu übersehen. Auch die in markanten

115



schwarzen Linien angelegte, im finalen Bild keineswegs
übermalte Zeichnung begegnet hier wie dort. Damit soll
nicht behauptet werden, dass die Malereien in St. Leonhard
von demselben Künstler wie die Bischofsbilder im Münster
stammen. Eine Entstehung in demselben Zeitraum, aber
auch eine Zugehörigkeit zur gleichen Kunstlandschaft ist
jedoch durchaus anzunehmen. Im Zusammenhang mit den
Bischofsbildern wird immer wieder auf die zeitgleiche bzw.
eine Generation ältere Strassburger Glasmalerei verwiesen,50

ein Vergleich, der unseres Erachtens auch für

VIR&0.

¥̂%£

'-<K

S§oT-t

des Heiligen Augustin in St. Leonhard einführten.52 Marbach

verfügte spätestens seit dem mittleren 12. Jahrhundert
über ein aktives Skriptorium, dem wir z.B. den bekannten
Guta-Sintram-Codex verdanken, der 1154 von der Nonne
Guta aus Schwarzenthann geschrieben und von Sintram,
einem Mönch aus Marbach, illuminiert wurde.53 Stilistisch
haben die Miniaturen dieses Codex jedoch nichts mit unseren

Malereien zu tun. Viel näher stehen da die Miniaturen
des um die Wende zum 13. Jahrhundert entstandenen
Evangelistars aus Marbach-Schwarzenthann, welches sich heute
in Laon befindet,54 aber auch Handschriften aus anderen
elsässischen Klöstern wie etwa das Lektionar aus Wissembourg,

das ebenfalls in die Jahre um 1200 datiert wird.55 Was
führte die Chorherren von St. Leonhard aber dazu, im
späten 12. oder frühen 13. Jahrhundert die damals bereits
über 100 Jahre alte Krypta ausmalen zu lassen? Es ist
verlockend, hier auf ein historisches Ereignis zu verweisen,
das für die Geschichte des Stifts von grosser Bedeutung
war: die Übertragung der Pfarreirechte durch Bischof
Lütold im Jahre 1205.56 Von diesem Zeitpunkt an waren die

IWm^'&Zii
|JE2ü-l-52^

Abb. 14 Marienscheibe aus der Strassburger Kathedrale,
1170-1200. Strassburg, Musée de l'Œuvre Notre-Dame.

Abb. 15 Rankenornament aus der Rose des Alten Bundes, um
1235. Strassburg, Kathedrale, Südquerhaus.

St. Leonhard greift. Es sei hier etwa auf die im letzten Viertel

des 12. Jahrhunderts entstandene Marienscheibe aus der
Strassburger Kathedrale verwiesen (Abb. 14), aber auch
auf die etwas jüngeren, in ihrer gesteigerten Emotionalität
unseren Figuren fast noch näherstehenden weiblichen
Personifikationen in der Rose des Alten Bundes (um
1230/35).51 In den Zwickeln dieses Radfensters finden sich
zudem Rankenornamente (Abb. 15), die mit der Ranke im
nördlichen Vorchorfenster der Leonhardskrypta (Abb. 4)
fast zwillingshaft verwandt scheinen. Ähnliche Stilcharak-
teristika lassen sich aber auch in der elsässischen Buchmalerei

jener Zeit fassen. Dies verwundert nicht, waren es
doch Mönche aus dem Augustiner Chorherrenstift Marbach

im Elsass, die zwischen 1133 und 1135 unter Zustimmung

des damaligen Basler Bischofs Adalbero die Regel

Chorherren befugt, Laien zu bestatten, Kranke zu besuchen,

die Beichte abzunehmen und zu taufen. Ist es ein
Zufall, dass uns hier erneut Bischof Lütold begegnet, den wir
ja bereits als Auftraggeber der beiden Bischofsbilder in der
Basler Münsterkrypta antrafen? Lütold war nicht der
einzige der Basler Bischöfe, der enge Beziehungen zu
St. Leonhard unterhielt.57 Andererseits wissen wir von ihm,
dass er potente Künstler nach Basel verpflichtete, um von
diesen sein eigenes Konterfei an die Wand der Münsterkrypta

malen zu lassen. Wäre es da nicht denkbar, dass

diese Künstler - vielleicht nach Abschluss der Arbeiten
im Münster - von ihrem bischöflichen Auftraggeber an
St. Leonhard weitervermittelt wurden, an eine Kirche also,
die eben erst von demselben Bischof Lütold zur Pfarrkirche
erhoben worden war?

116



ANMERKUNGEN

1 Der vorliegende Text entstand im Anschluss an eine Übung am
Kunsthistorischen Seminar der Universität Basel. Folgenden
Teilnehmerinnen sei für ihre engagierte Mithilfe herzlich
gedankt: C. Alber, T Greub, S. Grisard, K. Grögel, A. Kalinowski,
M. Kluge, lic.phil. S. Kumschick, C. Manasse, lic.phil. C. Ochsner,

M. Preisig, B. Radanowicz, G. Rossi, B. Steinmann, M.
Wild, M. Vokner, M. Vonwiller. Dank gebührt ausserdem
M. Bühler (Kunstmuseum Basel) für die Fotos und M. Sohn
(Sohn Graphik Design, Berlin) für die l:l-Pausen sowie deren
Verarbeitung, ferner P. Denfeld (Bettingen) und C. Heydrich
(Basel) für Auskünfte über die Restaurierung von 1965-70
sowie generell zur Maltechnik, schliesslich D. Reicke, U. Feld-
ges und B. Meles (alle Basler Denkmalpflege), F. Maurer
(Inventar der Basler Kunstdenkmäler) und P. Henssler (Sigrist
von St. Leonhard) für ihr Interesse und zahlreiche wertvolle
Ratschläge. Das Unternehmen wäre nicht möglich gewesen
ohne die grosszügige finanzielle Unterstützung der Freiwilligen
Akademischen Gesellschaft Basel, des Kunsthistorischen
Seminars der Universität Basel und der Basler Denkmalpflege;
allen verantwortlichen Personen innerhalb dieser Institutionen
sei an dieser Stelle für ihren Mut und ihre Bereitschaft gedankt,
auch Projekte jüngerer Dozentinnen und motivierter Studentinnen

zu fördern.
2 Hans Rudolf Sennhauser, Zum Abschluss der archäologi¬

schen Untersuchungen im Münster, in: Basler Stadtbuch 95,
1974, S. 92-100, bes. S.98. - François Maurer, Lapides vivi.
Die räumliche Neugestaltung des Münsters, in: Basler Stadtbuch
96, 1975, S. 229-230. - Hans Rudolf Linder, Römische
Bischofs-Wandbilder, in: Nationalzeitung Basel, Nr. 254 vom
16.8.1974, S. 13 und 15.

3 François Maurer, St. Leonhard in Basel Schweizerischer
Kunstführer, Ser. 30, Nr. 294), Bern 1981, S. 18.

4 Wilfried Kettler, Die Inschriften der Kantone Aargau,
Basel-Stadt, Basel-Land, Bern und Solothurn bis 1300 Corpus

Inscriptionum Medü Aevi Helvetiae, Bd. III), Freiburg
1992, S. 110-112, Nr. 35.

5 In den im Anschluss an die Ausgrabungen erschienenen
Berichten (in: Basler Zeitschrift für Geschichte 68, 1968,
S. 12ff.) sucht man vergebens einen Hinweis auf die
neuentdeckten Malereien in der Krypta; auch Ernst Murbach, Die
mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Überblick, 1969, erwähnt sie nicht. Von den unpublizierten
Unterlagen im Archiv der Basler Denkmalpflege ist lediglich
ein Tagebucheintrag von Helmi Gasser vom 21.1.1965
erwähnenswert, der besagt, dass «an der Mauer des 1. südlichen Chorjochs

eine grosse, frühe Malerei zum Vorschein gekommen
(ist). Auch im Chorrund Spuren von Malereien feststellbar.»

Daneben finden sich zwei allerdings zum Teil
widersprüchliche Schemazeichnungen der Putzabfolge. Die Konsolidierung

der Malereien erfolgte laut mündlicher Aussage von
Paul Denfeld erst 1968, laut einer am 4.5.1970 ausgestellten
Rechnung gar erst im April 1970 (Archiv der Basler Denkmalpflege).

6 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 4: Die Kirchen,
Klöster und Kapellen, 2. Teil: St. Katharina bis St. Niklaus, von
François Maurer, Basel 1961, S. 161; zuvor hatte die Leon-
hardskrypta während Jahren als Weinkeller gedient.

7 Louis Hertig, Entwicklungsgeschichte der Krypta in der
Schweiz, Biel 1958, S. 40.

8 Grundlegend François Maurer (vgl. Anm. 6), S. 168 bis 175.

- Louis Hertig (vgl. Anm. 7), S. 34-36. - Zuletzt Hans
Rudolf Sennhauser, St. Ursen - St. Stephan - St. Peter.
Die Kirchen von Solothurn im Mittelalter, in: Solothurn.

Beiträge zur Entwicklung der Stadt im Mittelalter, Zürich 1990,
S. 121-122.

9 Rudolf Moosbrugger-Leu, Der archäologische Befund, in:
Basler Zeitschrift für Geschichte 68, 1968, S. 11-54, bes.
S. 26-28. - Zur Frage des Gründungsdatums siehe Beat
Matthias von Scarpatetti. Die Kirche und das Augustiner-Chorherrenstift

St. Leonhard in Basel (IL/12. Jh. - 1525) Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 131), Basel/Stuttgart
1974 S. 7-56.

10 So genannt bei Rudolf Moosbrugger-Leu (vgl. Anm. 9).
11 Rudolf Moosbrugger-Leu (vgl. Anm. 9), S. 28, Anm. 9a.
12 Wann genau die Treppe eingebaut wurde, ist nicht bekannt; es

ist jedoch anzunehmen, dass dieser Einbau 1859 im
Zusammenhang mit der Einrichtung einer Heizung in der Krypta
erfolgte; vgl. oben, Anm. 6. Zum Abbruch der Treppe siehe

Rudolf Moosbrugger-Leu (vgl. Anm. 9), S. 28, Anm. 9a.
13 Handschriftliche Notiz im Archiv der Basler Denkmalpflege.

Bereits in einem Eintrag vom 22.1.1965 heisst es: «Nochmals
nachkontrolliert, dass an der Südwand im Bereich des Jochs vor
dem Ostteil (letztes Joch des Westteils) keine Malereispuren
vorhanden waren. Im Bereich dieses westlichen Jochs der
Südwand konnte nur ein gelblicher Putz festgestellt werden,
welcher als obere Schicht auch über dem neuentdeckten Wandbild

des anschliessenden Chorjoches liegt.» Die Putzsondierungen

wurden hier deshalb so sorgfältig durchgeführt, weil im
westlichen Joch der Südwand des Vierstützenraums die Tür
zum neuen Heizkeller geplant war und schliesslich auch angelegt

wurde.
14 Vgl. Anm. 13.
15 Vgl. Anm. 13. Dass St. Leonhard einst tatsächlich über einen

umfangreicheren Bestand an spätromanischer Wandmalerei
verfügt haben muss, bezeugen «einige bemalte Reste von
Wandverputz», die bei den Grabungen der 60er Jahre «im
Bereich der südlichen Langhauswand gefunden wurden»; Rudolf
Moosbrugger-Leu (vgl. Anm. 6), S.54 und Taf. 13. Aufgrund
von Motivik und Stil könnten diese Fragmente, die sich heute
unter der Inv.Nr. 1964.336-338 im Historischen Museum Basel
befinden, durchaus zeitgleich mit den Kryptamalereien sein.
Leider ist nicht bekannt, aus welchem Raum und von welcher
Wand die Fundstücke stammen; die Darstellung eines Teufels
auf einem der Stücke lässt am ehesten an ein Jüngstes Gericht
an der Westwand des Schiffs denken.

16 Etwa in der Krypta des Domes von Aquileia (Oberitalien;
spätes 12. / frühes 13. Jh.) oder in der Johanneskapelle in Pürgg
(Österreich; Mitte 12. Jh.); Otto Demus, Romanische
Wandmalerei, München 1992, Fig. 61 und 233. Offenbar gab es auch
in der romanischen Ausmalung der Basler Münsterkrypta
solche «Tuchgehänge». - François Maurer-Kuhn, Das
Münster von Basel Schweiz. Kunstführer), Bern 21981,
S.17.

17 Auf der Gegenseite ist dieser Mauervorsprung noch vorhan¬
den.

18 Der wohl im späten 15. Jh. angebrachte Putz zeigt feine
schwarze Ranken und einfache schwarze Punktreihen auf weissem

Grund; siehe Abb. 27 bei François Maurer (vgl. Anm. 3)
sowie oben S. 106, Abb. 2. Auf der l:l-Pause (Abb. 3) wurden
die Malereien dieser Putzschicht nicht berücksichtigt.

19 Das Fenster ist - wie auch die anderen Apsisfenster der Krypta
- in seiner jetzigen Form zwar modern, wurde aber anhand von
bauarchäologischen Indizien in Originalgrösse rekonstruiert;
François Maurer (vgl. Anm. 6), S. 168.

20 Im Vergleich dazu beträgt die Höhe des Figurenfrieses der
«Osterwand» etwas über einen Meter, diejenige der Sockel-

117



zone ca. 1,33 m. Die Höhe der südlichen Apsiswand beträgt gut
4 m, die Breite (im abgerollten Zustand) ca. 3,8 m.

21 Eine gleichzeitige Entstehung zumindest der «Osterwand» und
der südlichen Apsiswand ist auch durch den identischen
Duktus der Buchstaben gegeben, die sich - allerdings sehr
fragmentiert - in der linken Szene des südl. Apsiskompartiments
finden; siehe dazu Wilfried Kettler (vgl. Anm. 4), S. 112.

22 Vgl. Anm. 19.
23 Wie bereits in Anm. 5 angedeutet, fehlt eine eigentliche

Dokumentation über die damalige Konsolidierung; wir sind deshalb
dem Restaurator Paul Denfeld dankbar für seinen mündlichen
Bericht über die Arbeiten von 1965 und die Gewährung eines
Einblicks in seine privaten Unterlagen.

24 Diese und die folgenden Informationen verdanken wir Paul
Denfeld und Christian Heydrich.

25 Auch bei den Bischofsbildern im Basler Münster wurden die
Grundfarben - Gelb, Rot und Blau - al fresco aufgetragen.
während darüber al secco und pastos aufgetragene Kalk-
höhungen und Schwarzschattierungen liegen; Hans Rudolf
Sennhauser (vgl. Anm. 2), S. 98.

26 Albert Knoepfli et alii, Wandmalerei, Mosaik Reclams
Handbuch der künstlerischen Techniken, Bd. 2), Stuttgart 1990,
S. 90-92.

27 Lexikon der christlichen Ikonographie (im folgenden LCI),
hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 2, Rom / Freiburg /
Basel / Wien 1970, Sp. 624. - Gertrud Schiller, Ikonographie
der christlichen Kunst, Bd. 2, Gütersloh 1968, S. 106 und
117-118. Es kann hier aus Platzgründen nicht für jedes einzelne
Motiv ein entsprechendes Vergleichsbeispiel angeführt werden.

28 Abb. in Gérard Cames, Les grandes ateliers d'enluminure
religieuse en Alsace à l'époque romane, in: Cahiers de l'Art
médiéval 5,1967, fig. 18.

29 Louis Hautecœur, Le soleil et la lune dans les crucifixions, in:
Revue archéologique 2, 1921, S. 13-32. - LCI (vgl. Anm. 27),
Bd. 4,1972, Sp. 178-179. - Gertrud Schiller (vgl. Anm. 27),
S. 120.

30 Zur Ikonographie der drei Frauen am Grabe siehe Gertrud
Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 3, Gütersloh

1971, S. 18-31. - LCI (vgl. Anm. 27), Bd. 2,1970, Sp. 54-62.
31 Ähnlich auf der Bronzetür des Beneventaner Doms, spätes

12. Jh.; Gertrud Schiller (vgl. Anm. 29), Abb. 39 auf S.324.
Laut Schiller (S. 23) handelt es sich bei diesem Stab häufig um
«den Blüten- oder Kreuzstab, die in seiner (des Engels, Anm.
C.J.) Hand Auferstehungszeichen sind». Es kann in St. Leonhard

aber weder eine Blüte noch ein Kreuz auf dem Stab
festgestellt werden, sondern - wie in Benevent - lediglich ein
einfacher Knauf.

32 Das Motiv der sich schmerzvoll zum leeren Grab hinunterbeu¬
genden Frau wird in der westlichen Kunst erst im 13. Jh. üblich;
vgl. Gertrud Schiller (vgl. Anm. 29), S. 28 (mit Verweis auf
fol. 48v eines Epistulars aus Padua von 1259, heute im dortigen
Diözesan-Archiv; Abb. bei Gertrud Schiller [vgl. Anm. 29],
Abb. 42 auf S.325). In der byzantinisch beeinflussten Malerei
kommt dieses Motiv allerdings schon früher vor; siehe etwa
fol. 60r des ottonischen Sakramentars aus St. Gereon/ Köln
(Paris, Bibl. Nat. Cod.lat. 817). - Gertrud Schiller (vgl.
Anm. 29), S. 27-28 und Abb. 34 auf S. 322.

33 Siehe z.B. die in Anm. 32 genannte Paduaner Miniatur aus der
Mitte des 13. Jhs.

34 Die Noli-me-tangere-Szene wird sowohl bei Joh 20. 11-18 als
auch - in weniger expliziter Form - bei Mk 16,9 geschildert;
zum Thomaszweifel siehe Joh 20, 24-29.

35 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 30), S. 95-97 und Abb. 276-294
auf S. 418^125 (Beispiele des 9.-14. Jhs.).

36 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 30), S. 108-112 und Abb.
347-359 auf S. 448-451. Thomas wird bis ins Hochmittelalter
üblicherweise als bartlos und jugendlich dargestellt; erst im 13.

Jh. wird der bärtige Typus vorherrschend. - LCI (vgl. Anm. 27),
Bd. 8,1976, Sp. 469^170.

37 LCI (vgl. Anm. 27), Bd. 8,1976, Sp. 161.
38 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 29), S. 117-118 und Abb.

383-387 auf S. 460-461.
39 Vgl. z.B. fol. 5r aus einem Evangeliar von Bury St. Edmunds

(um 1120/40), Cambridge; abgebildet in Gertrud Schiller
(vgl. Anm. 29), S. 443 (rechts oben); ebenso fol. 13 eines engl.
Psalters des späten 12. Jhs. in Glasgow, Abb. 375 bei Gertrud
Schiller (vgl. Anm. 29), S. 457.

40 Sabine Schunk-Heller, Die Darstellung des ungläubigen
Thomas in der italienischen Kunst bis um 1500 unter besonderer
Berücksichtigung der lukanischen Ostentatio Vulnerum, München

1995, fig. 16 und S. 26-30.
41 Wilfried Kettler (vgl. Anm. 4, S. 110) gibt folgende

Umschrift wieder: «[—] (Kreuzbalken) [—] R[.]M[—] // [—]0
[—]fi [ ]E[ ]MVLIER[—] (Kreuzbalken) [....]E[—]
[MjISERIS • S[—].» Nach der 1:1-Pause kann dies folgendermassen

ergänzt werden: «[—]L[...]Y[—]0[—] (Kreuzbalken)
[—]SE[—]PRVM[—] // [—]RB[—]M TRE[—]MULIERE[~]
(Kreuzbalken) [—]EPH[.„] N[—jMISERIS -S[—].»

42 Als weiteres Wort kann vielleicht «ARBOR» am Beginn der
zweiten Zeile gelesen werden; s. schon Wilfried Kettler (vgl.
Anm. 4), S. 111. «MULIERES» bezieht sich sicher auf die drei
Frauen am Grab und nicht - wie dies Kettler vermutet - auf
die Gottesmutter unter dem Kreuz.

43 Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 1,

Gütersloh 1966, S. 102. — Hans Martin von Erffa, in: Real-
lex. zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. III, Stuttgart 1954,

Sp. 1057-1976, bes. 1060-1064.
44 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 83; vgl. z.B. das Geburts¬

bild im Ingeborgpsalter, Musée Condé Chantilly, MS 9 olim
1695, fol. 15r (um 1200) (Faksimile-Ausgabe, Graz 1985). Siehe
auch die Geburt der Jungfrau Maria auf fol. 10 des etwa gleichzeitig

entstandenen Lektionars von Wissembourg in der
Karlsruher Landesbibliothek (St. Peter perg. 7), abgebildet in
Gérard Cames, Dix siècles d'enluminure en Alsace, Besançon
1989, S. 54, Abb. 102. Dass dieses Bildschema bereits in
vorromanischer Zeit bekannt war, zeigt ein spätkarolingisches
Elfenbein aus Tournai (London, British Museum), abgebildet
in Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S.306 Abb. 162.

45 Otto Demus (vgl. Anm. 16), S. 128-129.
46 Der Mauritiusaltar wird 1260 erstmals erwähnt; Basler Urkun¬

denbuch I, Nr. 382. Es ist nicht belegt, dass dieser Altar in der
Krypta stand, doch nimmt Maurer dies in Analogie zu Muri,
Beromünster und dem Zürcher Grossmünster an: François
Maurer (vgl. Anm. 6), S.228 und 168. Aus dem Jahre 1298
datiert ein Ablass für den Altar der Heiligen Felix, Regula,
Gregor, Martin, Ulrich und Agnes (Basler Urkundenbuch III,
Nr. 430). für den Maurer ebenfalls eine Aufstellung in der
Krypta in Erwägung zieht. Es ist jedoch nicht klar, ob es sich

um ein und denselben Altar oder um zwei Altäre handelt.
Archäologisch konnte nur ein Altarstandort nachgewiesen
werden; vgl. oben, Anm. 11.

47 Zu den Bischofsgräbern in der Basler Münsterkrypta s. Hans
Rudolf Sennhauser (vgl. Anm. 2), S. 98-100 und Grundriss
auf S. 91 unten. Bereits 1958 waren in der Südwestecke der
Leonhardskrypta «Grabstellen» festgestellt worden; François
Maurer (vgl. Anm. 6), S. 174 Anm. 1. - 1968 kam dann beim
Abbruch der Treppe im Scheitel der Kryptenapsis von
St. Leonhard ein weiteres Grab zum Vorschein, das allerdings
«durchwühlt» war, so dass keine Angaben zur Chronologie und

118



zur Identität des hier Bestatteten gemacht werden können;
Rudolf Moosbrugger-Leu (vgl. Anm. 9), S. 53-54. Allein die
prominente Lage am Altar lässt unseres Erachtens auf ein
hohes Alter des Grabes und auf eine hochrangige Persönlichkeit

schliessen. Diese kann jedoch nicht der Gründer von
St. Leonhard, der Diakon Ezzelin, gewesen sein, da dieser
offenbar im Münsterkreuzgang bestattet war; Beat Matthias
von Scarpatetti (vgl. Anm. 9), S. 25-35.
François Maurer (vgl. Anm. 3), S. 18. - Wilfried Kettler
(vgl. Anm. 4), S. 110.

Wilfried Kettler (vgl. Anm. 4), S. 125-129. - Hans
Rudolf Sennhauser (vgl. Anm. 2), S.98. Eine chronologische
Einschränkung auf den Zeitraum zwischen 1202 und 1213
ergibt sich aus der Nennung der Weihe des Kryptenaltars im
Jahre 1202 und dem vermutlichen Sterbedatum Lütolds 1213,
wird dieser in dem Wandbild doch als Lebender wiedergegeben.

François Maurer (vgl. Anm. 16), S.17. - Hans Rudolf
Sennhauser (vgl. Anm. 2), S. 98.

Victor Beyer / Christiane Wild-Block / Fridtjof
Zschokke, Les vitreaux de la Cathédrale Notre Dame de
Strasbourg Corpus Vitrearum Medii Aevi, France IX-1,
Département du Bas-Rhin-1), Paris 1986, S. 133, fig. 116, und
S. 547-548. Auch die Farbgebung mit dem starken Rot-

Blau-Kontrast erinnert an Glasmalerei; man findet diesen
Farbakkord allerdings auch in der zeitgleichen Buchmalerei;
Gérard Cames (vgl. Anm. 27), S. 11.

Basler Urkundenbuch I, Nr. 26. - François Maurer (vgl.
Anm. 6), S. 147. - Beat Matthias von Scarpatetti (vgl.
Anm. 9), S. 88-93.
Immer noch grundlegend: Joseph Walter, Les miniatures du
Codex Guta-Sintram de Marbach-Schwarzenthann (1154), in:
Archives alsaciennes d'histoire de l'art 4,1925, S. 1-40.
Bibl. mun. Ms. 243; vgl. etwa die Köpfe unserer Christusfiguren
mit demjenigen des Evangelisten Matthäus auf fol. 3 der

genannten Handschrift; Joseph Walter, L'Evangéliaire de

Marbach-Schwarzenthann de la fin du XIIe siècle, in: Archives
alsaciennes d'histoire de l'art 9,1930, S. 3. - Siehe auch Gérard
Cames (vgl. Anm. 28), S. 7.

Landesbibliothek Karlsruhe, St. Peter perg. 7; Gérard Cames
(vgl. Anm. 28), S. 7. - Gérard Cames (vgl. Anm. 44), S. 21, 35,
Abb. 50, S. 54, Abb. 99-102.
Basler Urkundenbuch I, Nr. 72. - François Maurer (vgl.
Anm. 6), S. 148. - Beat Matthias von Scarpatetti (vgl.
Anm. 9),S.59undl21. Auf S. 101 gibt von Scarpatetti als
weiteres Datum für die Übertragung der Pfarreirechte das Jahr
1196 an, verschweigt aber die zugehörige Quelle.
Beat Matthias von Scarpatetti (vgl. Anm. 9), S. 59-61.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Reproduktion aus: Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Stadt, 4: Die Kirchen, Klöster und Kapellen (2. Teil: St. Katharina
bis St. Niklaus), von François Maurer, Basel 1961, S. 167.

Abb. 2, 4, 7, 9,11: Martin Bühler, Basel.
Abb. 3,5, 6: Michael Sohn, Berlin.
Abb. 8,12: Michael Sohn / Carola Jäggi.
Abb. 10,13: Kunsthistorisches Seminar, Universität Basel.
Abb. 14: Reproduktion aus: Fridtjof Zschokke, Die romanischen
Glasgemälde des Strassburger Münsters, Basel 1942, S. 104.
Abb. 15: Reproduktion aus: Victor Beyer / Christiane Wild-
Block / Fridtjof Zschokke, Les vitreaux de la Cathédrale Notre
Dame de Strasbourg Corpus Vitrearum Medii Aevi, France
IX-1, Département du Bas-Rhin-1), Paris 1986, S. 131.

119



ZUSAMMENFASSUNG RESUME

1965 wurden anlässlich einer Restaurierung der Krypta der
Leonhardskirche in Basel Reste eines spätromanischen Wandmalereizyklus

mit christologischen Szenen entdeckt. Wohl aufgrund des
schlechten Erhaltungszustands und der dadurch erschwerten
Lesung der einzelnen Darstellungen wurde diesem Fund bis heute
kaum Beachtung geschenkt, obwohl es sich - neben den beiden
Bischofsbildern in der Basler Münsterkrypta - um die ältesten
erhaltenen Malereien in Basel handelt. Mit Hilfe einer graphischen
Bestandesaufnahme konnten nun sechs Szenen mehr oder weniger
eindeutig entziffert werden. Auf der südlichen Vorchorwand findet
sich im Zentrum eine Kreuzigung, die flankiert wird von den drei
Frauen am Grabe, einer A/o/i-me-tangere-Darstellung und vermutlich

der Szene mit dem zweifelnden Thomas; auf der wesentlich
schlechter erhaltenen südlichen Apsiswand lässt sich eine Darbringung

Christi im Tempel und wahrscheinlich eine Geburt Christi
rekonstruieren. Der Stil der Figuren, aber auch der Duktus der
Tituli über den Bildfriesen lassen an eine Datierung um 1200 denken;
vielleicht erfolgte die Ausmalung der Leonhardskrypta im
Zusammenhang mit der Erhebung von St. Leonhard zur Pfarrkirche im
ersten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts.

Des restes d'un cycle de peintures murales avec des scènes de la vie
de Jésus-Christ de l'époque romane tardive ont été découverts en
1965 lors d'une restauration de la crypte de S. Leonhard à Bâle.
Vu probablement le mauvais état de conservation et donc la lecture
difficile des différentes représentations, on n'attribua pas une
grande importance à cette découverte, bien qu'il s'agisse - à côté
des deux représentations d'évêques dans la crypte de la cathédrale

- des plus anciennes peintures conservées à Bâle. Grâce à un relevé
graphique, six scènes ont pu être déchiffrées plus ou moins nettement.

Sur la paroi de devant, au sud du chœur, se trouvent une
crucifixion, les trois femmes devant le tombeau, une représentation du
Noli me tangere et probablement le doute de l'apôtre Thomas; sur
la paroi sud de l'abside qui s'est beaucoup moins bien conservée,
une Présentation du Jésus au Temple et probablement une Nativité
peuvent être décelées. Le style des figures mais aussi le trait de

plume des titres au-dessus des frises d'images permettent d'envisager

une datation vers 1200; il se peut que la décoration de la crypte
de S. Leonhard ait été exécutée en relation avec la transformation
de S. Leonhard en église paroissiale dans la première décennie du
13e siècle.

RIASSUNTO SUMMARY

La restaurazione, avvenuta nel 1965, della cripta di San Leonardo,
Basilea, ha permesso di scoprire i resti di un ciclo di affreschi
tardoromanici raffiguranti scene cristologiche. Nonostante essi

siano, insieme ai due affreschi vescovili conservati nella cripta della
cattedrale, gli affreschi più antichi di Basilea, alla loro scoperta non
venne finora attribuita molta importanza, probabilmente a causa
del loro pessimo stato di conservazione che ne rese difficile
l'interpretazione. L'ausilio di un inventario grafico ha permesso la lettura,
più o meno precisa, di sei delle scene raffigurate. Al centro della
parete sud, prima del coro, è raffigurata una crocifissione, affiancata

dalle tre donne al sepolcro vuoto, da Gesù che respinge Maria
Maddalena (Noli me tangere) e, forse, da San Tommaso immerso
nei suoi dubbi. La raffigurazione della presentazione di Cristo al
Tempio e, probabilmente, la Natività sono riprodotti sul muro del
versante sud dell'abside. Lo stile delle figure ma anche il ductus dei
titoli sovrastanti gli affreschi sono riconducibili al 1200. È possibile
che gli affreschi della chiesa di San Leonardo furono eseguiti in
concomitanza con la nomina di San Leonardo a chiesa parrocchiale
durante la prima metà del XIII secolo.

While restoration of the crypt of St. Leonhard/Basel was in
progress, the remains of a cycle of wall paintings was discovered,
depicting scenes from the Life of Christ. Despite the fact that these

are the oldest paintings preserved in Basel, except for two Bishop's
representations in the crypt of the Basel cathedral, this find has not
attracted much notice probably because of the poor condition of
the paintings and the attendant difficulty of deciphering the
representations. With the help of graphic studies, it has been possible to
identify six scenes with relative certainty. Centered on the south
wall in front of the choir is a crucifixion flanked by three women at
the grave, a noli me tangere scene, and presumably the scene of
doubting Thomas. Although the south wall of the apse is in much

poorer condition, it has been possible to reconstruct the presentation

of Christ in the temple and probably the birth of Christ. The
style of the figures as well as the lettering above the friezes would
indicate that the painting of the Leonhard crypt was done in about
1200. It may have been related to the promotion of St. Leonhard to
a parish church in the first decade of the 13th century.

120


	Wiederentdeckung eines spätromanischen Wandmalereizyklus in der Krypta der Basler Leonhardskirche

