Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 53 (1996)

Heft: 1

Artikel: Rose und Apfel : man sucht nur, was man sehen kann : Versuch einer
Neueinschatzung Heinrich Wolfflins

Autor: Weiss, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rose oder Apfel — man sucht nur, was man sehen kann.
Versuch einer Neueinschitzung Heinrich Wolfflins

von PHILIPP WEISS

Wolfflin interessiert sich nicht fiir das Leben der Kiinstler,
fiir die Funktion der Kunst oder das Auftragswesen, auch
nicht fiir Kunstgewerbe, selten fiir ikonologische, kaum fiir
kulturhistorische, sicher nicht fiir sozialhistorische Fragen.

Gleichwohl geht der folgende Aufsatz davon aus, dass
Wolfflin zu kostbar sei, um ihn zwar als Klassiker zu ehren,
im zweiten Moment aber zugleich mit all den anderen Stil-
historikern in einen Sack zu stecken und dann - sei es als
Komplement, sei es als ausschliessende Alternative —an die
Seite der Ikonologen zu stellen.

Die Bildkultur

Selten nimmt sich der «Meister des Sehens» eine Arbeit
einzeln vor, hiufiger schon ein Gesamtwerk, oft jedoch be-
trachtet er das breite Nebeneinander einer Zeit oder auch
das Nacheinander im Lauf der Zeiten. Wolfflin entfaltet
seine Analysetétigkeit im Blick auf die Gruppe, fast mochte
man sagen: auf das Ganze. Das Ganze und dessen Zusam-
menhang besetzen auch im Einzelwerk sein Interesse.

Nicht ein Motiv, eine Form, ein Lichtfleck darf sich selbst-
gerecht in den Vordergrund der Aufmerksamkeit des Ana-
lytikers schieben, sondern das Zusammenspiel, die Fiigung
sich gegenseitig (aller)erst definierender und individu-
ierender Elemente soll begriffen werden. «Das Einzelne
sieht jeder, die Schwierigkeit liegt im Zusammensehen des
Ganzen»!. Gegeniiber dem Mikroskop empfiehlt Wolfflin
die Vogelperspektive.

Um den Zusammenhang der vielen Elemente des einzel-
nen Werkes zu verstehen, miissen auch die vielen benach-
barten Werke konsultiert werden. So 6ffnet sich die Per-
spektive auf etwas, das man Bildkultur nennen konnte. Als
das Gemeinsame dieser Bildkultur treten gewisse Regel-
massigkeiten hervor. Sie betreffen die Art und Weise, wie
Einschnitte gemacht werden, Objekte gruppiert werden,
der Blick gelenkt wird.

Der Vergleich
Der Empirist Wolfflin versucht sich in der Erfahrung an

den Gegenstidnden. Es ist der Vergleich oder die gegensei-
tige Abschattung, in der Wolfflin zu seinen vielbewunder-

ten Charakterisierungen findet. Im Dienste eines indukti-
ven Programmes soll der Vergleich zu den allgemeinen
Merkmalen der Bildkultur fiihren. Viele Merkmale, die
in der Einzelbetrachtung vielleicht verlorengingen, treten
iiberhaupt erst in der vergleichenden Abschattung mit an-
deren Objekten heraus. Wie auch die frithen Ikonologen
bedient sich der Formanalytiker in der vortragenden Eror-
terung des Reprisentationsdispositivs der zwei Diaprojek-
toren, was auch heute noch in der Kunstgeschichte — oft
fragt sich, warum - iiblich ist. Die Charakterisierungen der
vergleichenden Untersuchung antworten auf Fragestellun-
gen, die sich im Laufe der Analyse ergeben. Dabei ist die
vergleichende Beschreibung vor allem eine Lagebestim-
mung, eine Klidrung des Zueinander der Objekte. Bei
Wolfflin scheint ein jedes Kunstwerk in ein dichtes Netz
von Nachbarn gehiillt.

Wolfflin selbst hat sich nicht ausfiihrlich iiber sein Ver-
fahren der vergleichenden Beschreibung ausgelassen,
gleichwohl gibt es Anzeichen fiir Anregungen aus dem
Bereich der Literaturwissenschaften?.

In der Euphorie der Empirie dussert der Kunsthistoriker
einmal: «Die Beschreibung ist die Erkldarung»’. Es erweist
sich jedoch schnell, dass Wolfflins schweifender Blick nicht
allein Werke gegeneinander abschattet und dabei die Neu-
tralitit eines Echolots beanspruchen diirfte, sondern dieser
Blick selbst wird bereits von bestimmten, der Formasthetik
der Renaissance zugeschriebenen Normen* gerastert.
Diese markieren auch die Tiefenschirfe der Untersuchung,
die bis zur Friithrenaissance zuriickreicht und in der ande-
ren Richtung das Barock zu erfassen vermag. Allerdings
bewahren die Normen heuristische Elastizitit; ein zuweilen
undeutlich geschiedenes Hin und Her vom Befund der ver-
gleichenden Analyse zum Analyseinstrument ist zu ver-
folgen.

Neben der Norm der Renaissance gewinnt die Analyse
einen zweiten permanenten Fixpunkt im Verstédndnis der
Kunst als einer Disziplin abbildender Darstellung, die Ge-
genstinde dusserer Provenienz in eine Form und Ordnung
bringt, fast so, wie eine Wissenschaft das mit ihren Gegen-
stdnden tut.’

Selbst an der historischen Schwelle zu einer Kunst der
Abstraktion interessiert sich Wolfflin fiir Linien, Formen,
Farben, Helligkeiten vor allem, insofern diese eine Funk-
tion der rdumlichen Organisation von Objekten wahr-
nehmen.

79



Der Nachvollzug

Waolfflin betont hidufig die Wichtigkeit des Nachvollzugs: In
historischer Folge Winckelmanns® pliadiert auch er fiir das
«Alles-immer-wieder-selbst-Sehen». Dieser autopsistische
Impetus geht davon aus, dass von einer Disziplin nichts ge-
sagt werden konne, wenn man sie nicht in gewisser Weise
selbst betreibt — und sei es nachvollziehend. Dafiir sprechen
nicht nur Wolfflins schliesslich aufgegebene Wiinsche, bild-
kiinstlerisch tétig zu werden, sondern auch seine Reform-
plédne fiir das kunsthistorische Studium: Zeichenunterricht
und Beschreibungsiibungen’.

Es ist kolportiert, wie masslos Wolfflins Genauigkeits-
streben enttduscht wurde, als im zu seiner Zeit ungewohn-
lichen Experiment der Studentenbeteiligung der Aufge-
rufene bei der Bildbeschreibung Quer- und Hochformat
verwechselte.

Der Eklektizismus

Aber Wolfflin hat sich nicht nur mimetisch-anschmiegend
verhalten, war nicht allein objektverhafteter Beobachter,
sondern er hat jenseits der Werkbesprechungen zu all-
gemeinen Formulierungen gefunden, hat die wichtigsten
Pramissen, die Ordnungsstrukturen und Regeln der Bild-
produktion artikulieren konnen. Er hat das formale Ge-
biude, das die Werke einer Epoche konstituiert, entfalten
konnen.

Dabei verhilft ihm ein breiter Eklektizismus zur Arti-
kulation. Manche Fidden seines Theoriegewebes sind
zeitgenossisch, viele dlter. Die zu pragmatischen Zwecken
vereinfachte Einfiihlungspsychologie, ein durch den Bild-
hauer Adolf von Hildebrand vermittelter Kant, der anti-
philologische, formanalytische Archidologe Heinrich
Brunn, Burckhardt als Kunstkenner und Historiker weit-
gespannter «Aufgaben», der Goethe der Italienreise, der
Idyllendichter und Maler Salomon Gessner, die neue Dis-
ziplin der Literarhistorik und viele andere Elemente sind
ineinandergewebt. Oft werden von Wolfflin durchaus
gegenstrebige Theoreme zu gesteigerter, gleichsam gestaf-
felter Uberzeugungskraft fiir dieselben Zwecke in Dienst
genommens®,

Das ist kein bewusst kontrollierter und methodisch re-
flektierter Eklektizismus, wie ihn etwa der Lebensphilo-
soph Georg Simmel° (und spéter in Sachen Wissenschafts-
geschichte Gaston Bachelard'’) propagiert hat. Wolfflins
Eklektizismus ist skrupelbeladen und entgegen der klas-
sisch ruhigen Disposition seiner Texte oft ungeschlacht,
denn er muss den Empfindlichkeiten des feinen Beobach-
ters angepasst werden. Die Theorie kommt bei Wolfflin im
eklektischen Riickgriff oft erst nach den «Entdeckungen»
seiner Formanalysen, um sie, gleichsam in zweiter Instanz,
zu rationalisieren. Die zahlreichen «nachgereichten» Er-
lauterungen zu seinem Hauptwerk «Kunsthistorische
Grundbegriffe» (in Form von neuen Vorwortern, einer
beigefiigten «Revision» und Artikeln) zeigen, wie sich

80

Wolfflin seines Verfahrens und der theoretischen Impli-
kationen zunehmend bewusst wird.

Gegenstand als Prdtext

Die Konzentration auf die gemeinsame Bildkultur lasst
Wolfflin eine gewisse Indifferenz beziiglich der Darstel-
lungsgegenstinde iiben. Der Malerdichter Gessner!! er-
offnet ihm, dass nicht das Naturvorbild, sondern die Bild-
schopfungen anderer Kiinstler leitend fiir die
Auffassungsweise des Malers sind. Die Art und Weise der
malerischen Zurichtung gerdt in den Brennpunkt der
Untersuchung, und Wolfflin verwirft den unmittelbaren
Appetit mancher Kunsthistoriker auf den Darstellungs-
gegenstand als vorwissenschaftlich. Die zur Darstellung
gebrachten Gegenstidnde werden zu Objektivationen einer
bildschopferischen Praktik. Ein und derselbe natiirliche
Gegenstand kann als Vorwurf der verschiedensten Objek-
tivationen dienen, ein und dieselbe Bildpraktik kann sich
auf die unterschiedlichsten Gegenstéinde beziehen.

Eine Gruppierung von Menschen oder von Sédulen — in
der Kunst ist es die Darstellungsform, die sie als verwandt
oder fremd erweist, nicht ihre Rolle im lebensweltlichen
Zusammenhang. Die Dinge der Gegenstandswelt verlieren
als Vorwurf ihre ehemalige Festigkeit und Bedeutsamkeit,
sie sind — die Ubertragung sei erlaubt — blosser Pritext, aus
welchem alle moglichen Virtualititen realisiert werden
konnen.

Die im Bild erzeugten Objekte leiten sich also vor allem
aus der Zurichtungsweise des Malers ab, sie sind als Korre-
late der malerischen Praktik zu bestimmen: «der Inhalt der
Welt kristallisiert sich fiir die Anschauung nicht in einer
gleichbleibenden Form»'2 und: «In jeder neuen Sehform kri-
stallisiert sich ein neuer Inhalt der Welt»'3 oder, knapper:
«man sieht nicht nur anders, man sieht auch Anderes»'* .

Es ist auffallig, dass sich Wolfflin mit diesem Verstdndnis
der kiinstlerischen Titigkeit mit den Uberlegungen zeit-
genossischer Naturwissenschaftler beriihrt, die das Verhalt-
nis von wissenschaftlichem Gegenstand einerseits und
Hypothese oder Analyseform andererseits gewissermassen
auf den Kopf stellen®. Je nach Untersuchungsinstrument
und Betrachtungsweise verandert sich der Gegenstand, er
verliert die quasi-natiirliche Evidenz und Festigkeit, die
ihm in der Alltagserfahrung zugeschrieben wird, und so
richten die Naturwissenschaften ihr Interesse vermehrt
auf die Organisation ihrer Untersuchungsmethoden.

Die Wirkung von Bild auf Bild

Wolfflin ist nicht nur dem kiinstlerischen Vorwurf gegen-
iiber indifferenter geworden, er ist es auf gewisse Weise
auch gegeniiber dem Schopfer. Die Bildschopfungen sind
einer weitgehend verbindlichen Bildkultur verpflichtet,
und Wolfflin folgt nicht der expressivistischen Linie Sub-
jekt—Welterfahrung—Ausdruck. Er ist als Historiker inso-



fern Positivist, als er sich der Spekulationen iiber Kiinstler-
begehren enthilt und allein die Bildproduktionen zum Aus-
gangspunkt der Analyse nimmt. Diese Produktionen wer-
den «wortlich» genommen. Wolfflin supponiert keine
zugrundeliegenden Absichten oder hintergriindigen Be-
deutungen. Entsprechend Kkonstatiert er in der Stil-
geschichte eine «Wirkung von Bild auf Bild». Das Kiinst-
lersubjekt erscheint dabei eher als eine der Bildkultur
anhingige Instanz denn als ihre erste Ursache.

Das historische Apriori

Wolfflins Untersuchungen ergeben den Befund historisch
allméhlich veradnderlicher, aber zu ihrem Zeitpunkt bin-
dender Gesetze der Bildschopfung, die Wolfflin zusam-
menfassend «Bildform» nennt. In Ubernahme des Wort-
gebrauchs franzosischer Wissenschaftshistoriker konnte
man von Episteme reden — wenn dieses Wort auch fiir den
Bereich der Anschauung gelten kann: «Die Anschauung ist
... eine lebendige Auffassungskraft, die ihre eigene Ge-
schichte hat ...»'°

Um die historisch wechselnden Regelformationen der
Bildproduktionen zu bezeichnen, bedient sich Wolfflin je
nach Zusammenhang und methodischer Referenz auch
anderer Begriffe als desjenigen der Bildform: Darstellungs-
form, Vorstellungsform, optische Grundlage, optischer
Nenner, Grammatik, Anschauungsform.

Walfflin hat sich — vielleicht auch wegen seiner Konzen-
tration auf Fragen der Raumdarstellung — dabei selbst aus-
driicklich auf Kant bezogen: Die Bildform hat, wie die
Kantschen Formen der Anschauung Raum und Zeit, den
Status eines Apriori. Das heisst, es gibt Formen der kiinst-
lerischen Darstellungsweise, die zu ihrer Zeit gewissermas-
sen unhintergehbar sind. Die Bildform unterscheidet sich
allerdings von den Kantschen Apriori durch ihre histori-
sche Verdnderlichkeit. Die apriorischen Bedingungen,
gemiss denen die Welt des Sichtbaren organisiert wird, sind
also die jeweiligen wirklichen, das heisst historischen
Bedingungen, nicht wie bei Kant Bedingungen jeder mog-
lichen Erfahrung. Wie aber soll ein historisch veriander-
liches Apriori denkbar und der Analyse zuginglich sein?

Die Bildformen von Renaissance und Barock umschreibt
Woliflin mit den bekannten «Grundbegriffen». Diese be-
zeichnet er als nach Kantscher Denkart bloss «aufge-
raffte»'’ Begriffe. Damit entsprechen sie nicht den Kant-
schen Bedingungen reiner Verstandesbegriffe, die vor jeder
Erfahrung liegen und aus einem gemeinschaftlichen Prinzip
ableitbar sein miissen. Das synthetisierende Vermdgen des
Verstandes und die Anschauungsformen, die bei Kant dem
wahrnehmenden Subjekt zugeordnet sind, werden bei
Wolfflin gewissermassen versetzt in eine Kultur bildkiinst-
lerischer Zurichtung des Sichtbaren, die bestimmte Bild-
formen ausbildet. Das historische Apriori im Sinne Wolff-
lins muss also aus den Kunstwerken einer Epoche jeweils
selbst herausgeschilt werden, es kann nicht als bestéindige
iiberhistorische Form vorausgesetzt werden. Der Einzelne

ist der Bildform der Kultur, in die er hineinwichst, ver-
pflichtet, der Historiker muss sich miithsam vergleichend in
die Bildform anderer Epochen einsehen.

Schon in seiner Dissertationsschrift!® bezieht sich Wolff-
lin in einem ganz anderen Kontext einmal auf den Kant der
Kritik der reinen Vernunft. Er interessiert sich bei seinen
Bemerkungen iiber das Kapitel «Architektonik der reinen
Vernunft» weniger fiir die Erkenntnis(moglichkeiten) rei-
ner Vernunft als fiir ihre «Architektonik», das heisst fiir die
Art und Weise ihrer internen Gliederung oder Organisa-
tion. Deren Zweck und Form ist bei Kant als Einheit von
Teilen durch eine Idee bestimmt. Diese Architektonik ver-
gleicht Kant auch der Gliederung des tierischen Korpers,
und genau in diesen Vergleich hakt Wolfflin ein. Er mochte
auch das Kunstwerk als ein organisch gegliedertes Gebilde
(und zur Dissertationszeit noch als «Ausdruckskorper») be-
trachtet wissen. Natiirlich steht er mit diesem Verstdndnis
in einer langen und vielféltigen Tradition.

Die Bestimmung des Kunstwerks als Organismus kann
uns im Zusammenhang mit der Frage eines historisch ver-
dnderlichen Apriori noch einmal zu Kant fithren, diesmal
zum 2. Teil aus der Kritik der Urteilskraft, betitelt «Kritik
der teleologischen Urteilskraft». Generell identifiziert
Kant die Moglichkeitsbedingungen der Physik mit den
transzendentalen Bedingungen der Erkenntnis — dabei gilt:
Die apriorischen Formen der Anschauung sind auch die
Formen des Angeschauten. Diese Identifizierung findet
ihre Grenze jedoch in der Kritik der teleologischen Urteils-
kraft. Danach kann es keine Biologie geben, die im Kanon
der Wissenschaften einen der Physik vergleichbaren Status
beanspruchen diirfte, da Organismen nach Kant Ganz-
heiten sind, deren analytische Zerlegung und kausale Er-
klarung unter einer ihnen jeweils eigenen Idee der Zweck-
missigkeit stehen muss. Die Moglichkeitsbedingung einer
Wissenschaft von den Organismen muss also in den Orga-
nismen selbst gesucht werden — sie liegt nicht im Wissen-
schaftler.

Wire es zutreffend, zu sagen, dass Wolfflin Kunstwerke
analysiert, wie die Biologen nach Kant die Organismen stu-
dieren konnten? Ist er der Meinung, dass die Strukturen
und Gesetze der Form, die er entziffern mochte, ganz allein
im Kunstwerk realisiert worden sind? Bemiiht er sich des-
wegen darum, die Kunstwerke als Ganzheiten, als Zusam-
menhang zu verstehen, deren Einheit unter einer ihnen
innewohnenden «Idee» gedacht werden miisste? All dies
vorausgesetzt, wére es verstiandlich, warum er allein im ab-
schattenden Vergleich verwandter Objekte das Verfahren
zur Erkenntnis und Rekonstruktion der Regeln ihrer Glie-
derung, also ihrer Bildform, sieht. Offen bleibt jedoch noch,
wieso Wolfflin diese Bildform als ein Apriori betrachten
kann.

Fiille und Einschrinkung
«Man hat wohl immer so gesehen, wie man sehen wollte'»,
gibt Wolfflin auf Einwinde, einem der Willens- und Wahl-

freiheit des Individuums feindlichen Mechanismus der

81



Geschichte zu huldigen, zu. Aber zugleich beharrt er: «Es
ist nicht alles zu allen Zeiten mdglich»*. Unerschopfliche
Fiille also auf der einen Seite und deutliche Einschrinkung
auf der anderen — wie ist das moglich? Es ist sicher viel von
Wolfflin verstanden, wenn es gelingt, diese beiden Ausse-
rungen zusammenzudenken.

Wolfflin konstatiert einerseits eine Beschrankung: «Als
Raffael die Komposition fiir die Villa Farnesina entwarf, gab
es fiir ihn gar keine andere Denkmaoglichkeit, als dass die
Figuren in «geschlossener» Form die Flichen zu fiillen
hiitten.»?'. Statt also freie Wahl zu haben, befindet sich der
Kiinstler in einem Raum der Knappheit. Aber eigentiim-
licherweise ist er sich der engen Grenzen nicht bewusst:
«Ein Ruysdael aber hat bei seinen Kompositionen um diesen
Begriff (hier der «offenen» Form, Anm. des Verfassers) ge-
wiss am wenigsten sich bekiimmert: es war fiir ihn das Selbst-
verstindliche.»?

Anders als der Kiinstler kampft der Historiker Wolfflin
gegen diese unbekiimmerte Selbstverstandlichkeit, die
auch ein Nichtwissen, eine Ignoranz ist — Ignoranz etwa des
zeitgenossischen Publikums, das dazu tendiert, die «Seh-
einstellung» der eigenen Epoche auf andere Epochen zu
iibertragen. Dieses Publikum ist auch der Gegenstand der
folgenden Vermittlungsanstrengung in Wolfflins kleinem
Béndchen «Das Erkldren von Kunstwerken»: «Der Erkli-
rer wird vor allem fiir die richtige Gesamteinstellung zu sor-
gen haben. Aber auch zum Verstehen der geistigen Inhalte,
mit denen der Laie allein fertig werden zu konnen glaubt,
gehort eine bestimmte Einstellung. Das voraussetzungslose
Fragen: “Was machen mir, dem Menschen des 20. Jhs., diese
Figuren fiir einen Eindruck?’ fiihrt in die Irre.»*

Gerade wegen der engen Grenzen historischer «Einstel-
lungen» sind Wolfflin als Formanalytiker die zeitgenossi-
schen historistischen Versuche, die Versatzstiicke verschie-
denster Epochen in einem Akkord zu symphonischer
Wirkung zu vereinen, ein Greuel. Ihm scheinen die Stile
einander fundamental fremd, und sie erweisen sich im ge-
genseitigen Kontakt als dusserst sprode.

Wenn die optische Einstellung einer Epoche also auf ge-
wisse Weise eingeschrinkt ist, so scheint sie den Zeitgenos-
sen doch als derart selbstverstindlich, dass diese sich ohne
Zogern in der Vollkommenheit und Unbegrenztheit des
sichtbaren Daseins wiahnen. Vielleicht hilft eine Formulie-
rung des Aphoristikers Nietzsche hier zur Synthese der
Ausgangssitze: «Man hort nur die Fragen, auf welche man
im Stande ist, eine Antwort zu finden.»** Und tatsichlich
konnen wir auch bei Wolfflin — nicht ganz so gedréngt, nicht
ganz so sicher — lesen: «Es ist wahr, man sieht nur, was man
sucht, aber man sucht auch nur, was man sehen kann.»*

Dass es also so etwas wie ein historisch verdnderliches
Apriori geben kann, hiangt auch mit dieser Eigenheit der
Menschen zusammen, die engen, historisch wechselnden
Grenzen zu ignorieren, innerhalb derer sich ihre Wahr-
nehmungen und Produktionen bewegen®. Im Bereich
der kiinstlerisch organisierten Sichtbarkeiten kénnen mit
Wolfflin also historisch wechselnde Selbstverstindlich-
keiten oder Evidenzen konstatiert werden.

82

Abstrakte Rekonstruktion

Die unmittelbare Wahrnehmung und Deutung von Kunst-
werken der Vergangenheit tendiert dazu, die eigene, eng
beschrinkte Einstellung einfach zu iibertragen — und so die
ganze Geschichte gleich zu machen. Aber es geht darum, zu
verstehen, dass die Kunstwerke Objektivationen von histo-
risch wechselnden «Seheinstellungen» oder Darstellungs-
konventionen sind, die unsere heutige Wahrnehmung nicht
unmittelbar fassen kann und die daher erst zu rekonstru-
ieren sind. Diese Rekonstruktion erstellt weder Anekdoten
von Kiinstlerleben?” noch Stimmungsbilder von Epochen?,
sie ist von grosser Abstraktheit. Dem ersten Eindruck eines
Kunstwerkes muss der Kunsthistoriker widersprechen, er
sucht sich diesem — auch mit einer gewissen Selbstironie —
zu entfremden, Distanz zu schaffen. Im ausgedehnten Ver-
gleich mit gleichzeitigen und benachbarten Werken bemiiht
er sich um die Erstellung der Regeln, nach denen die Kiinst-
ler einer Epoche ihre Arbeiten organisieren.

Kein Strukturalist

Einige Eigenheiten der Wolfflinschen Vorgehensweise
legen den Vergleich mit dem Strukturalismus nahe?; eine
gewisse Konzentration auf die synchronische Ebene, der
Blick auf das Ganze des Regelsystems ... Aber genau be-
trachtet bedient sich Wolfflin nicht eines einzigen Instru-
ments der strukturalistischen Analyse. Das fangt damit an,
dass Wolfflin nicht etwa die moglichen Elemente eines Ar-
tikulationssystems isoliert, die nach Oppositions- oder Sub-
stitutionsverhiltnissen untersucht werden koénnten, um
daher auf das Ganze der Struktur zu schliessen. Wolfflin
kennt keine diskreten Elemente. Grundlegender als das
Element ist bei Wolfflin der Kontext. Sein Verfahren ist
holistisch orientiert. Es gibt keine Elemente ausser den
im Kontext erscheinenden, und sie werden auch in diesem
Kontext erst identifiziert und individuiert: «... das System
der sich gegenseitig stiitzenden und steigernden Tone ..., wie
diese Elemente ... sich gegenseitig bedingen ...»*. Die Re-
konstruktion eines Kontextes schliesslich ist —anders als im
Strukturalismus — auf den Vergleich mit angrenzenden
Kontexten angewiesen.

Wolfflins Arbeit besteht darin, zu formulieren, nach wel-
chen Regeln die kiinstlerische Darstellung verfahrt. Welche
Grenzen zieht sie, welche Gruppierungen oder Konzentra-
tionen organisiert sie, welche Streuungen oder Reihen stellt
sie her und welche Optionen sind legitim. Werden die Bild-
gegenstinde deutlich umrissen ohne Uberschneidungen
in Flachenschichten eingetragen, die die Tiefenschritte
skandieren (Renaissance) oder werden sie zu schwer diffe-
renzierbaren Massen mit «atmender» Bewegungstendenz
zusammengefasst (Barock)?



Obst und Bliite

Wolfflin rekonstruiert die Bildformen unterschiedlicher
Epochen — vor allem von Renaissance und Barock —, aber
er macht sich auch Gedanken iiber die historische Ent-
wicklung dieser Formen. An vielen Textstellen vernehmen
wir dabei das monotone und altbekannte Lied, dessen
Sénger schon Winckelmann und viele andere waren: Die
Kunst entwickele sich wie ein pflanzlicher Organismus.
Ausgehend von wenigen und zunichst grob verbundenen
Formen entfalte sie sich im teleologischen Fortschritt zu
komplexerer Organisation, oder — metaphorisch gespro-
chen — zur Bliite, deren Verwelken zu den bizarren Formen
von Manierismus und Barock fiihrt. Dieses Gesetz, so wird
angenommen, gelte im Grunde fiir jeden Stil.

Aber es gibt bei Wolfflin auch eine Reihe andersgerich-
teter Ausserungen: Danach sind Renaissance und Barock —
wenngleich im unumkehrbaren Entwicklungsgang ver-
bunden - zwei fundamental unterschiedliche Stile.

Versuchen wir zunichst eine metaphorische Umschrei-
bung der Entwicklungsweise. Orientiert an den Arbeiten
seiner Kiinstlerkollegen organisiert ein Kiinstler seine
Werke. In der «Wirkung von Bild auf Bild» verfestigen sich
verbindliche Bildformen. Die vielen einzelnen kiinstleri-
schen Artikulationen sinken zu einer Art Sediment mit
einem definierbaren Profil herab. Eine Neuerung, eine Ver-
dnderung der Darstellungsform wird dann traditions-
bildend, wenn sie im Profil dieses Sediments Halt findet. So
dndert sich ganz allmihlich die Bildform. Offenbar geben
bei diesem Vorgang nicht nur die Spitzen des Profils Halt
fiir neue Artikulationen, sondern auch die Liicken und Ein-
tiefungen. Die Merkmale und Tendenzen einer Darstel-
lungsform konnen also im Laufe der Geschichte bestehen
bleiben oder auch Steigerungen erfahren, aber sie mogen
durch ihre Leerstellen auch vollig neuen Merkmalen Raum
und Stiitze geben. Es ist also von einer langsamen Entwick-
lung bis zu Verdnderungen, deren Abruptheit einen histo-
rischen Zusammenhang auszuschliessen scheint, alles mog-
lich.

Eine Konkretisierung des Bildes ist hier angebracht. Be-
trachten wir die bekannten Wolfflinschen Grundbegriffe.
Anhand von fiinf Begriffspaaren charakterisiert Wolfflin
die Bildformen von Renaissance und Barock in verglei-
chender Abschattung. Die Formen werden vor allem in
Hinsicht auf die Raumverhiltnisse, die sie produzieren, er-
ldutert. Der deutlichen Kldrung der rdumlichen Verhilt-
nisse differenzierbarer Objekte, die die Darstellungsform
der Renaissance leistet, folgt die «reizvolle Verunklérung»
der rdumlichen Verhiltnisse im Barock (Bewegungsten-

denzen, Uberdeckungen, Randauflésungen). Nun ist die
barocke Form nicht denkbar ohne ihren historischen Vor-
laufer Renaissance, denn zur «reizvollen Verunkldrung»
der Raumverhiltnisse bedarf es der historisch vorangehen-
den Kldrung. Aber Renaissance und Barock nach Wolfflin-
scher Analyse lassen sich gleichwohl nicht in Termini der
Steigerung, des Fortschritts, ja nicht einmal der Antithese
denken: «Der Barock ist weder ein Niedergang, noch eine
Hoéherfiihrung der klassischen, er ist eine generell andere
Kunst.»*

Der um Vermittlung bemiihte Kunsthistoriker Wolfflin
hat ihr Verhiltnis auch einmal erldutern wollen, indem er
gerade auf das Muster floralen Wachstums rekurriert, das
doch traditionell der Erkldarung des teleologischen Ent-
wicklungsmodells dient: es gehe darum, sich bewusst zu
machen, so sagt er, «...wie willkiirlich es (ist), zu sagen, der
Rosenstrauch erlebe seine Hohe in der Bildung der Bliite
und der Apfelbaum in der Bildung der Frucht.»*

Sicher hat die Wolfflinsche Konzeption der historischen
Entwicklungsmodalitidten der Stile nicht die prophetische
und fortschrittsoptimistische Potenz des bekannten Ent-
faltungsmusters, aber vielleicht ist sie der Arbeit eines
Historikers und der Vielfalt der Historie angemessener.

Schluss

Leider ist der Kunsthistoriker Wolfflin zum Scholastiker
gemacht worden: Generationen von Kunstgeschichtsstu-
denten sollten seine Grundbegriffe auswendig und anzu-
wenden lernen. Unausgesprochener Hintergrund dieser
Praktik war immer die Ansicht, sowohl die Analysebefunde
als auch die Methode seien untrennbar mit der Stilanalyse
verbunden.

Wie wire es aber, wenn man anfinge zu iiberlegen, ob es
so etwas wie ein historisch verdnderliches Apriori, sagen
wir knapper: eine Form der Ikonographie geben, eine Form
der Verkniipfung von Text und Bild, ob es eine Form der
Funktion, eine Form des Auftragswesens geben konne...

Nun bleibt die Frage offen, wie es um das Miteinander
dieser Bereiche bestellt ist — wére es beispielsweise moglich,
dass der Art und Weise, wie Objekte im Anschaulichen de-
finiert, ausgewédhlt und gruppiert, kurz: produziert werden
(Bildform), auch eine Weise der sprachlichen Bezeichnung,
ihrer Auswahl und Gruppierung entspricht? Selbstver-
standlich bleibt dabei die weitergehende Frage, wie eine
solche mutmassliche Entsprechung ausgebildet sein kénnte
und wie ihre Pole interagieren.

83



84

ANMERKUNGEN

HEINRICH WOLFFLIN, Das Erkliren von Kunstwerken (= Biblio-
thek der Kunstgeschichte, Hrsg. HANs TIETZE, Bd. 1), Leipzig
1921, S. 5.

HEINRICH WOLFFLIN, Nachlass im Basler Archiv der Univer-
sitidtsbibliothek, IV 1366 (Brief des Philologen Eduard Wolff-
lin an seinen Sohn Heinrich mit der Empfehlung der Methode
des ausgedehnten Vergleichs zum Herausarbeiten allgemeiner
Merkmale). Vgl. ebendort den Entwurf HEINRICH WOLFFLINS,
Grundsitze einer vergleichenden Kunstgeschichte, Nachlass,
Notizbuch 9, S. 46. Wolfflin orientiert sich dabei an A.H.
SAYCE, The Principles of Comparative Philology, London 1874.
HEINRICH WOLFFLIN (vgl. Anmerkung 2), Notizheft 38, S. 115.
Vor allem in Auseinandersetzung mit dem Goethe der Italien-
reise entwickelt Wolfflin seine auf die Renaissance projizierte
Asthetik des Klassischen, die, im Ganzen recht typisch fiir seine
Zeit, eine sehr technische, auf die Form bezogene Bedeutung
erhilt. Siehe etwa HEINRICH WOLFFLIN, Goethes italienische
Reise, Festvortrag in: Jahrbuch der Goethegesellschaft 12,
Weimar 1926, S. 324-337. - HEINRICH WOLFFLIN, Die Schonheit
des Klassischen, Gedanken zur Kunstgeschichte, Basel 1941,
S.28-30. — HEINRICH WOLFFLIN, Goethes italienische Reise und
der Begriff der klassischen Kunst, in: Kunstchronik, Oktober
1923, S. 817-820. Auch auf den von Alberti gebrauchten Begriff
«concinnitas», den er als Bestimmung der Schonheit als eines
harmonischen Zusammenschlusses der Einzelteile zu einem
Ganzen iibersetzt, rekurriert Wolfflin verschiedentlich, zuerst
in: Renaissance und Barock, Leipzig 1986, S. 74-76 (Original-
ausgabe Miinchen 1888).

Dabei ist vor allem Wolfflins Freund, der klassizistische Bild-
hauer und Theoretiker Adolf von Hildebrand (ADOLF VON
HILDEBRAND, Das Problem der Form, Strassburg 1893) leitend.
Dieser versteht die Kunst in Anlehnung an seinen theoreti-
schen Mentor Conrad Fiedler als diejenige Disziplin, die die
Dinge fiir den Augensinn zurichtet, und das heisst hier vor
allem: auf rein anschauliche Weise deren Raumzusammenhang
klart. Fiedler propagierte, es sei an der Zeit, das vernachléssigte
Vermogen der Anschauung dhnlich auszuarbeiten, wie das Ver-
mogen begrifflichen Denkens durch die Philosophie bereits
entwickelt wurde. Dabei spielt die Kunst als produktive Instanz
der Anschauung eine wichtige Rolle.

Vgl. Johann Joachim Winckelmanns Brief an Dieterich vom
1.6.1756, in: JOHANN JOACHIM WINCKELMANN, Briefe, Hrsg.
WALTER REHM, Berlin 1952, S. 226. — Brief an Briinau vom
7.7.1756, in: Briefe, Berlin 1952, S. 232. — JOHANN JOACHIM
WINCKELMANN, Geschichte der Kunst des Altertums, 1972,
S.288.

Vgl. HEINRICH WOLFFLIN, Uber Galeriekataloge, in: Kunst und
Kiinstler 6, Berlin 1907, S. 51-54. — Uber kunsthistorische Ver-
bildung, in: Die neue Rundschau 20, Berlin 1909, S. 572-576. —
Uber das Zeichnen, in: Der Zeitgeist Nr. 41, Beilage zum Ber-
liner Tageblatt vom 10.10. 1910.

MEINHOLD LURZ, Heinrich Wélfflin, Biographie einer Kunst-
theorie, Miinchen 1986. Diese Arbeit enthilt viele interessante
Details, wenngleich die Riickfiihrung der ganzen Theorie
Wolfflins auf die Pramissen der Einfiihlungspsychologie eine
grobe Vereinfachung bedeutet. Lurz bemiiht sich in Einzelana-
lysen oft, die mangelhafte Konsistenz der eklektischen Theorie-
gebilde Wolfflins zu kritisieren. Ich denke, dass ein solches
Verfahren nicht die Leistungen Wolfflins erfassen kann.
GEORG SIMMEL, Philosophische Kultur, Berlin 1983, S.19-23
(Originalausgabe Potsdam 1923).

GASTON BACHELARD, La philosophie du Non, Paris 1940,
S.10-13. Bachelard spricht hier von einem zuléssigen Eklekti-

zismus der Mittel in einer Philosophie der Naturwissenschaf-
ten.

HEINRICH WOLFFLIN, Salomon Gessner, Frauenfeld 1889.
HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, Basel
1960, S. 261 (Originalausgabe 1915).

HEINRICH WOLFFLIN, Das Erkliren von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S. 15.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 276.

Vgl. GASTON BACHELARD, Epistemologie, Ausgewdhlte Texte,
Frankfurt 1974, S. 16-19.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 261. Vgl. WALTER BENJAMIN, Gesammelte Schrif-
ten, Werkausgabe, Frankfurt/M 1980, Bd. 2, S. 478 (Das Kunst-
werk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit): «In-
nerhalb grosser geschichtlicher Zeitraume verandert sich mit
der gesamten Daseinsweise der menschlichen Kollektiva auch
die Art und Weise ihrer Sinneswahrnehmung.»

Anders als mit dem Gebrauch des Begriffs der Anschauungs-
form, der auf Kants Erorterung der «reinen Form sinnlicher
Anschauung» im ersten Teil der Kritik der reinen Vernunft, be-
titelt «Die transzendentale Asthetik», verweist, zielt Wolfflin
mit dem Ausdruck «Grundbegriffe» offensichtlich auf die «rei-
nen Verstandesbegriffe» oder «Kategorien», die in der «Trans-
zendentalen Analytik», einem folgenden Kapitel, verhandelt
werden: HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grund-
begriffe (vgl. Anm. 12), S. 262: «Nach seiner Breite ist der ganze
Prozess des Vorstellungswandels (von Renaissance bis Barock,
Anm. des Verfassers) fiinf Begriffspaaren unterstellt worden.
Man kann sie Kategorien der Anschauung nennen, ohne Ge-
fahren der Verwechslung mit den Kantschen Kategorien. Ob-
gleich sie offenbar eine gleichlaufende Tendenz haben, sind sie
doch nicht aus einem Prinzip abgeleitet. (Fiir eine Kantsche
Denkart miissten sie als bloss ‘aufgerafft’ erscheinen.) Es ist
moglich, dass noch andere Kategorien sich aufstellen lassen —
sie sind mir nicht erkennbar geworden —, und die hier gegebe-
nen sind nicht so unter sich verwandt, dass sie in teilweise an-
derer Kombination undenkbar wiren.»

Vgl. IMMANUEL KANT, Kritik der reinen Vernunft, Bd. 3 der
Werkausgabe, Hrsg. WILHELM WEISSCHADEL, Frankfurt 1974,
S. 119 (Transzendentale Analytik, Von den Verstandesbegrif-
fen): «Dies ist nun die Verzeichnung aller urspriinglich reinen
Begriffe der Synthesis, die der Verstand a priori in sich enthilt,
und um deren Willen er auch nur ein reiner Verstand ist; indem
er durch sie allein etwas bei dem Mannigfaltigen der Anschau-
ung verstehen, d.i. ein Objekt derselben denken kann. Diese
Einteilung ist systematisch aus einem gemeinschaftlichen Prin-
zip, namlich dem Vermogen zu urteilen (welches eben so viel
ist, als das Vermogen zu denken) erzeugt und nicht rhapsodi-
stisch, aus einer auf gut Gliick unternommenen Aufsuchung
reiner Begriffe, von deren Vollzdhligkeit man niemals gewiss
sein kann, da sie nur durch Induktion geschlossen wird, ohne zu
gedenken, dass man noch auf die letztere Art niemals einsieht,
warum denn gerade diese und nicht andere Begriffe dem reinen
Verstande beiwohnen. Es war eines scharfsinnigen Mannes
wiirdiger Anschlag des Aristoteles, diese Grundbegriffe aufzu-
suchen. Da er aber kein Principium hatte, so raffte er sie auf,
wie sie ihm aufstiessen, und trieb deren zuerst zehn auf, die er
Kategorien (Pradikamente) nannte.»

Wir haben hier einmal ein Musterbeispiel fiir einen abschat-
tenden Vergleich Wolfflins, der ausnahmsweise nicht Kunst-
werken, sondern der Theorie gilt. Einerseits nahert Wolfflin
seine Grundbegriffe den reinen Verstandesbegriffen oder



18

20

21

22

23

24

26

Kategorien Kants an - so als ob auch jene erst dem Mannigfal-
tigen der Anschauung synthetisierend Objektcharakter geben
konnten (eine unerhorte Aufwertung der kiinstlerischen Pro-
duktivitat) —, andererseits stellt er seine Anstrengungen im
Gebiet der Kunstwissenschaft bescheiden auf einen Rang mit
den bloss propadeutischen und noch irrenden Versuchen Ari-
stoteles, auf die Kant hinweist.

HEINRICH WOLFFLIN, Prolegommena zu einer Psychologie der
Architektur, Miinchen 1886.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 279.

HEINRICH WOLFFLIN, Das Erkliren von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S.15.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 263.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 277.

HEINRICH WOLFFLIN, Das Erkliren von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S. 24.

FRIEDRICH NIETZSCHE, Die frohliche Wissenschaft, Leipzig
1906, S. 217 (Nr. 196, Die Grenze unseres Gehorsinnes), vgl.
auch: GILLES DELEUZE, Différence et Répétition, Paris 1968,
S.205.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 265.

Vgl. PIERRE BOURDIEU, Zur Soziologie der symbolischen For-
men, Frankfurt 1977, S. 159-201 (Kapitel 5, Elemente zu einer
soziologischen Theorie der Kunstwahrnehmung). Bourdieu
nimmt an, dass die Wahrnehmungsgrenzen eng sind, ferner
dass die Wahrnehmungen als evident erscheinen und ihre Vor-
aussetzungen ignorieren lassen, so wie eine Brille sehen macht,
aber gleichwohl, auf der Nase sitzend, zumeist nicht wahrge-
nommen wird, ja sogar zuweilen gesucht werden muss. Bour-
dieu zeigt, dass zur Entschliisselung und Wahrnehmung von

27

28

29

30

31

32

Kunstwerken Kenntnisse und Einiibungen notwendig sind, die
nicht nur historisch verinderlich sind, sondern auch klas-
senspezifische Unterschiede aufweisen.

Die heftigsten Vorwiirfe musste sich Wolfflin von den Kiinst-
lerbiographen gefallen lassen: er iibersehe mit seinen «Grund-
begriffen» den Einfluss (und die Souveridnitit) der grossen
Kiinstler. Ausgerechnet fiir Hermann Grimm jedoch, dessen
Nachfolger auf dem Kunsthistorischen Lehrstuhl Wolfflin in
Berlin wurde, hielt er eine gleichermassen ehrende wie ehrliche
Grabrede.

Vielleicht das Moment grosster Entfernung zu Burckhardt,
dessen «Kunstgeschichte nach Aufgaben» Wolfflin rithmt, von
dem er jedoch auch weiss, dass selbst der Kulturhistoriker
Burckhardt der Kunst(-geschichte) eine gewisse Sonderrolle im
Zusammenhang historischer Realititen zuschreibt. Vgl. HEIN-
RICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl. Anm.
12), S. 280.

«Der Strukturalist Wolfflin muss erst noch entdeckt werden!»
schreibt HEINRICH DILLY, Heinrich Wélfflin und Fritz Strich, in:
Literatur und Geistesgeschichte 1910-1925, Hrsg. EBERHARD
LAMMERT/ CHRISTOPH KONIG, Frankfurt 1993, S. 284, Fuss-
note 41.

Wenn ich auch anderer Meinung bin, so scheint mir doch die im
selben Artikel hergestellte Verbindung zu Gaston Bachelard
und Paul Veyne fruchtbar zu sein.

HEINRICH WOLFFLIN, Das Erkliren von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S.5.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 24.

Vgl. zum Konzept des historischen Vorlaufers: ALEXANDRE
KOYRE, La révolution astronomique, 1961, S. 79.

HEINRICH WOLFFLIN, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 25.

ZUSAMMENFASSUNG

Heinrich Wolfflin, dessen vergleichende, den kiinstlerischen Dar-
stellungsprozess gleichsam nachvollziehende Formanalysen den
kunsthistorischen Blick auf das Ganze einer Bildkultur lenken,
fasst die allgemeinen Merkmale einer Kunst-Epoche im Begriff
der «Bildform» zusammen. In der Formel von der «Wirkung von
Bild auf Bild» artikuliert sich eine gewisse Indifferenz, die Wolfflin
sowohl gegeniiber den konkreten Darstellungsgegenstanden als
auch gegeniiber dem Einfluss der einzelnen Schopfer pflegt. Die
Bildform wird in der Perspektive Wolfflins zu einem historisch
allméhlich wechselnden a priori der kiinstlerischen Darstellung.
Obgleich historisch aufeinanderfolgende Bildformen im Entwick-
lungszusammenhang stehen, sind ihre Artikulationen von irredu-
zibler Einzigartigkeit. Wolfflins Verfahren ist holistisch orientiert
und nicht mit strukturalistischen Ansétzen zu verwechseln. In die-
sem Zusammenhang mochte ich die Ubertragung einiger Kon-
zepte Wolfflins aus dem beschréinkten Bereich der Stil- und Form-

analyse empfehlen.

85



86

RESUME

Heinrich Wolfflin dont les analyses de la forme comparent ou
méme imitent le processus de la représentation artistique et diri-
gent le regard de I'historien de I’art vers I’ensemble d’une culture
picturale, résume les caractéristiques générales d’une époque de
I’art en une seule notion, la «forme picturale». Dans la formule
«l’effet d’'une image sur une autre» s’articule une certaine indiffé-
rence de Wolfflin qu’il manifeste non seulement vis-a-vis des objets
concrets représentés mais aussi envers 'influence de I’artiste in-
dividuel. Dans la perspective de Wolfflin, la forme picturale de-
vient un a priori de la représentation artistique qui change gra-
duellement au cours de I’histoire. Bien que des formes picturales
qui se succedent historiquement soient en rapport les unes avec les
autres, leurs propres articulations sont d’une singularité irréduc-
tible. La méthode de Wolfflin s’oriente vers la totalité et ne doit pas
étre confondue avec des démarches structuralistes. L’auteur aime-
rait plaider dans ce contexte pour l’appropriation de quelques
concepts de Wolfflin faisant du champ restreint de son analyse de
la forme et du style.

RIASSUNTO

Heinrich Wolfflin, le cui analisi comparative della forma riprodu-
cono, per cosi dire, il processo raffigurativo artistico indirizzando
I’attenzione dello storico dell’arte sull’insieme di una cultura di im-
magini (Bildkultur), riassume le caratteristiche generali di un’e-
poca dell’arte in un unico termine: «Bildform», forma dell’imma-
gine. La formula «’effetto dell'immagine sull’immagine» articola
una certa indifferenza che Wolfflin coltiva tanto verso gli oggetti
raffigurati quanto verso I'influenza esercitata dal singolo artista.
Per Wolfflin la forma dell’immagine diventa un a priori storico
della raffigurazione artistica che si trasforma gradualmente nel
corso della storia. Nonostante le forme dell’immagine si succedano
in una sequenza storica conservando il loro rapporto evolutivo re-
ciproco, la loro articolazione rimane di un’irriducibile unicita. Il
metodo di Wolfflin & olistico e non va confuso con I’approccio strut-
turalista. Il saggio vorrebbe a questo punto raccomandare la ripresa
di alcuni concetti espressi da Wolfflin nel campo ristretto dell’ana-
lisi della forma e dello stile.

SUMMARY

Heinrich Wolfflin’s comparative formal analyses, which might be
said to reenact the process of artistic representation, direct the art
historian’s gaze toward a particular culture of images (Bildkultur)
in its entirety. Wolfflin integrates the common traits of an artistic
epoch within his notion of image-form (Bildform). In speaking of
the “influence from image to image”, he reveals a certain indiffer-
ence both toward the objects represented and the influence of the
single artist. In consequence, “image-form” becomes the a-priori of
the process of artistic representation, which slowly changes
throughout history. Even though the image-forms are situated
within a developmental relationship in historical sequence, their ar-
ticulations are irreducibly unique. Wolfflin’s method is holistic and
should not be confused with structuralist approaches. The author
would like to recommend the application of some of Wolfflin’s con-
cepts from the restricted domain of formal analysis.



	Rose und Apfel : man sucht nur, was man sehen kann : Versuch einer Neueinschätzung Heinrich Wölfflins

