
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 53 (1996)

Heft: 1

Artikel: Rose und Apfel : man sucht nur, was man sehen kann : Versuch einer
Neueinschätzung Heinrich Wölfflins

Autor: Weiss, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rose oder Apfel - man sucht nur, was man sehen kann.
Versuch einer Neueinschätzung Heinrich Wölfflins

von Philipp Weiss

Wölfflin interessiert sich nicht für das Leben der Künstler,
für die Funktion der Kunst oder das Auftragswesen, auch
nicht für Kunstgewerbe, selten für ikonologische, kaum für
kulturhistorische, sicher nicht für sozialhistorische Fragen.

Gleichwohl geht der folgende Aufsatz davon aus, dass

Wölfflin zu kostbar sei, um ihn zwar als Klassiker zu ehren,
im zweiten Moment aber zugleich mit all den anderen
Stilhistorikern in einen Sack zu stecken und dann - sei es als

Komplement, sei es als ausschliessende Alternative - an die
Seite der Ikonologen zu stellen.

Die Bildkultur

Selten nimmt sich der «Meister des Sehens» eine Arbeit
einzeln vor, häufiger schon ein Gesamtwerk, oft jedoch
betrachtet er das breite Nebeneinander einer Zeit oder auch
das Nacheinander im Lauf der Zeiten. Wölfflin entfaltet
seine Analysetätigkeit im Blick auf die Gruppe, fast möchte
man sagen: auf das Ganze. Das Ganze und dessen
Zusammenhang besetzen auch im Einzelwerk sein Interesse.

Nicht ein Motiv, eine Form, ein Lichtfleck darf sich
selbstgerecht in den Vordergrund der Aufmerksamkeit des
Analytikers schieben, sondern das Zusammenspiel, die Fügung
sich gegenseitig (aller)erst definierender und individu-
ierender Elemente soll begriffen werden. «Das Einzelne
sieht jeder, die Schwierigkeit liegt im Zusammensehen des
Ganzen»1. Gegenüber dem Mikroskop empfiehlt Wölfflin
die Vogelperspektive.

Um den Zusammenhang der vielen Elemente des einzelnen

Werkes zu verstehen, müssen auch die vielen benachbarten

Werke konsultiert werden. So öffnet sich die
Perspektive auf etwas, das man Bildkultur nennen könnte. Als
das Gemeinsame dieser Bildkultur treten gewisse
Regelmässigkeiten hervor. Sie betreffen die Art und Weise, wie
Einschnitte gemacht werden, Objekte gruppiert werden,
der Blick gelenkt wird.

Der Vergleich

Der Empirist Wölfflin versucht sich in der Erfahrung an
den Gegenständen. Es ist der Vergleich oder die gegenseitige

Abschattung, in der Wölfflin zu seinen vielbewunder¬

ten Charakterisierungen findet. Im Dienste eines induktiven

Programmes soll der Vergleich zu den allgemeinen
Merkmalen der Bildkultur führen. Viele Merkmale, die
in der Einzelbetrachtung vielleicht verlorengingen, treten
überhaupt erst in der vergleichenden Abschattung mit
anderen Objekten heraus. Wie auch die frühen Ikonologen
bedient sich der Formanalytiker in der vortragenden
Erörterung des Repräsentationsdispositivs der zwei Diaprojektoren,

was auch heute noch in der Kunstgeschichte - oft
fragt sich, warum - üblich ist. Die Charakterisierungen der

vergleichenden Untersuchung antworten auf Fragestellungen,

die sich im Laufe der Analyse ergeben. Dabei ist die

vergleichende Beschreibung vor allem eine Lagebestimmung,

eine Klärung des Zueinander der Objekte. Bei
Wölfflin scheint ein jedes Kunstwerk in ein dichtes Netz
von Nachbarn gehüllt.

Wölfflin selbst hat sich nicht ausführlich über sein
Verfahren der vergleichenden Beschreibung ausgelassen,

gleichwohl gibt es Anzeichen für Anregungen aus dem
Bereich der Literaturwissenschaften2.

In der Euphorie der Empirie äussert der Kunsthistoriker
einmal: «Die Beschreibung ist die Erklärung»3. Es erweist
sich jedoch schnell, dass Wölfflins schweifender Blick nicht
allein Werke gegeneinander abschattet und dabei die
Neutralität eines Echolots beanspruchen dürfte, sondern dieser
Blick selbst wird bereits von bestimmten, der Formästhetik
der Renaissance zugeschriebenen Normen4 gerastert.
Diese markieren auch die Tiefenschärfe der Untersuchung,
die bis zur Frührenaissance zurückreicht und in der anderen

Richtung das Barock zu erfassen vermag. Allerdings
bewahren die Normen heuristische Elastizität; ein zuweilen
undeutlich geschiedenes Hin und Her vom Befund der
vergleichenden Analyse zum Analyseinstrument ist zu
verfolgen.

Neben der Norm der Renaissance gewinnt die Analyse
einen zweiten permanenten Fixpunkt im Verständnis der
Kunst als einer Disziplin abbildender Darstellung, die
Gegenstände äusserer Provenienz in eine Form und Ordnung
bringt, fast so, wie eine Wissenschaft das mit ihren
Gegenständen tut.5

Selbst an der historischen Schwelle zu einer Kunst der
Abstraktion interessiert sich Wölfflin für Linien, Formen,
Farben, Helligkeiten vor allem, insofern diese eine Funktion

der räumlichen Organisation von Objekten
wahrnehmen.

79



Der Nachvollzug

Wölfflin betont häufig die Wichtigkeit des Nachvollzugs: In
historischer Folge Winckelmanns6 plädiert auch er für das
«Alles-immer-wieder-selbst-Sehen». Dieser autopsistische
Impetus geht davon aus, dass von einer Disziplin nichts
gesagt werden könne, wenn man sie nicht in gewisser Weise
selbst betreibt - und sei es nachvollziehend. Dafür sprechen
nicht nur Wölfflins schliesslich aufgegebene Wünsche,
bildkünstlerisch tätig zu werden, sondern auch seine Reformpläne

für das kunsthistorische Studium: Zeichenunterricht
und Beschreibungsübungen7.

Es ist kolportiert, wie masslos Wölfflins Genauigkeitsstreben

enttäuscht wurde, als im zu seiner Zeit ungewöhnlichen

Experiment der Studentenbeteiligung der Aufgerufene

bei der Bildbeschreibung Quer- und Hochformat
verwechselte.

Der Eklektizismus

Aber Wölfflin hat sich nicht nur mimetisch-anschmiegend
verhalten, war nicht allein objektverhafteter Beobachter,
sondern er hat jenseits der Werkbesprechungen zu
allgemeinen Formulierungen gefunden, hat die wichtigsten
Prämissen, die Ordnungsstrukturen und Regeln der
Bildproduktion artikulieren können. Er hat das formale
Gebäude, das die Werke einer Epoche konstituiert, entfalten
können.

Dabei verhilft ihm ein breiter Eklektizismus zur
Artikulation. Manche Fäden seines Theoriegewebes sind
zeitgenössisch, viele älter. Die zu pragmatischen Zwecken
vereinfachte Einfühlungspsychologie, ein durch den
Bildhauer Adolf von Hildebrand vermittelter Kant, der
antiphilologische, formanalytische Archäologe Heinrich
Brunn, Burckhardt als Kunstkenner und Historiker
weitgespannter «Aufgaben», der Goethe der Italienreise, der
Idyllendichter und Maler Salomon Gessner, die neue
Disziplin der Literarhistorik und viele andere Elemente sind
ineinandergewebt. Oft werden von Wölfflin durchaus
gegenstrebige Theoreme zu gesteigerter, gleichsam gestaffelter

Überzeugungskraft für dieselben Zwecke in Dienst
genommen8.

Das ist kein bewusst kontrollierter und methodisch
reflektierter Eklektizismus, wie ihn etwa der Lebensphilosoph

Georg Simmel9 (und später in Sachen Wissenschaftsgeschichte

Gaston Bachelard10) propagiert hat. Wölfflins
Eklektizismus ist skrupelbeladen und entgegen der
klassisch ruhigen Disposition seiner Texte oft ungeschlacht,
denn er muss den Empfindlichkeiten des feinen Beobachters

angepasst werden. Die Theorie kommt bei Wölfflin im
eklektischen Rückgriff oft erst nach den «Entdeckungen»
seiner Formanalysen, um sie, gleichsam in zweiter Instanz,
zu rationalisieren. Die zahlreichen «nachgereichten»
Erläuterungen zu seinem Hauptwerk «Kunsthistorische
Grundbegriffe» (in Form von neuen Vorwörtern, einer
beigefügten «Revision» und Artikeln) zeigen, wie sich

Wölfflin seines Verfahrens und der theoretischen
Implikationen zunehmend bewusst wird.

Gegenstand als Prätext

Die Konzentration auf die gemeinsame Bildkultur lässt
Wölfflin eine gewisse Indifferenz bezüglich der
Darstellungsgegenstände üben. Der Malerdichter Gessner11
eröffnet ihm, dass nicht das Naturvorbild, sondern die
Bildschöpfungen anderer Künstler leitend für die
Auffassungsweise des Malers sind. Die Art und Weise der
malerischen Zurichtung gerät in den Brennpunkt der
Untersuchung, und Wölfflin verwirft den unmittelbaren
Appetit mancher Kunsthistoriker auf den Darstellungsgegenstand

als vorwissenschaftlich. Die zur Darstellung
gebrachten Gegenstände werden zu Objektivationen einer
bildschöpferischen Praktik. Ein und derselbe natürliche
Gegenstand kann als Vorwurf der verschiedensten
Objektivationen dienen, ein und dieselbe Bildpraktik kann sich
auf die unterschiedlichsten Gegenstände beziehen.

Eine Gruppierung von Menschen oder von Säulen - in
der Kunst ist es die Darstellungsform, die sie als verwandt
oder fremd erweist, nicht ihre Rolle im lebensweltlichen
Zusammenhang. Die Dinge der Gegenstandswelt verlieren
als Vorwurf ihre ehemalige Festigkeit und Bedeutsamkeit,
sie sind - die Übertragung sei erlaubt - blosser Prätext, aus
welchem alle möglichen Virtualitäten realisiert werden
können.

Die im Bild erzeugten Objekte leiten sich also vor allem
aus der Zurichtungsweise des Malers ab, sie sind als Korrelate

der malerischen Praktik zu bestimmen: «der Inhalt der
Welt kristallisiert sich für die Anschauung nicht in einer
gleichbleibenden Form»12 und: «In jeder neuen Sehform
kristallisiert sich ein neuer Inhalt der Weit»13, oder, knapper:
«man sieht nicht nur anders, man sieht auch Anderes»1*.

Es ist auffällig, dass sich Wölfflin mit diesem Verständnis
der künstlerischen Tätigkeit mit den Überlegungen
zeitgenössischer Naturwissenschaftler berührt, die das Verhältnis

von wissenschaftlichem Gegenstand einerseits und
Hypothese oder Analyseform andererseits gewissermassen
auf den Kopf stellen15. Je nach Untersuchungsinstrument
und Betrachtungsweise verändert sich der Gegenstand, er
verliert die quasi-natürliche Evidenz und Festigkeit, die
ihm in der Alltagserfahrung zugeschrieben wird, und so
richten die Naturwissenschaften ihr Interesse vermehrt
auf die Organisation ihrer Untersuchungsmethoden.

Die Wirkung von Bild aufBild

Wölfflin ist nicht nur dem künstlerischen Vorwurf gegenüber

indifferenter geworden, er ist es auf gewisse Weise
auch gegenüber dem Schöpfer. Die Bildschöpfungen sind
einer weitgehend verbindlichen Bildkultur verpflichtet,
und Wölfflin folgt nicht der expressivistischen Linie
Subjekt-Welterfahrung-Ausdruck. Er ist als Historiker inso-

80



fern Positivist, als er sich der Spekulationen über Künstlerbegehren

enthält und allein die Bildproduktionen zum
Ausgangspunkt der Analyse nimmt. Diese Produktionen werden

«wörtlich» genommen. Wölfflin supponiert keine
zugrundeliegenden Absichten oder hintergründigen
Bedeutungen. Entsprechend konstatiert er in der
Stilgeschichte eine «Wirkung von Bild auf Bild». Das
Künstlersubjekt erscheint dabei eher als eine der Bildkultur
anhängige Instanz denn als ihre erste Ursache.

Das historische Apriori

Wölfflins Untersuchungen ergeben den Befund historisch
allmählich veränderlicher, aber zu ihrem Zeitpunkt
bindender Gesetze der Bildschöpfung, die Wölfflin
zusammenfassend «Bildform» nennt. In Übernahme des
Wortgebrauchs französischer Wissenschaftshistoriker könnte
man von Episteme reden - wenn dieses Wort auch für den
Bereich der Anschauung gelten kann: «Die Anschauung ist

eine lebendige Auffassungskraft, die ihre eigene
Geschichte hat... »16

Um die historisch wechselnden Regelformationen der
Bildproduktionen zu bezeichnen, bedient sich Wölfflin je
nach Zusammenhang und methodischer Referenz auch
anderer Begriffe als desjenigen der Bildform: Darstellungsform,

Vorstellungsform, optische Grundlage, optischer
Nenner, Grammatik, Anschauungsform.

Wölfflin hat sich - vielleicht auch wegen seiner Konzentration

auf Fragen der Raumdarstellung - dabei selbst
ausdrücklich auf Kant bezogen: Die Bildform hat, wie die
Kantschen Formen der Anschauung Raum und Zeit, den
Status eines Apriori. Das heisst, es gibt Formen der
künstlerischen Darstellungsweise, die zu ihrer Zeit gewissermassen

unhintergehbar sind. Die Bildform unterscheidet sich
allerdings von den Kantschen Apriori durch ihre historische

Veränderlichkeit. Die apriorischen Bedingungen,
gemäss denen die Welt des Sichtbaren organisiert wird, sind
also die jeweiligen wirklichen, das heisst historischen
Bedingungen, nicht wie bei Kant Bedingungen jeder
möglichen Erfahrung. Wie aber soll ein historisch veränderliches

Apriori denkbar und der Analyse zugänglich sein?
Die Bildformen von Renaissance und Barock umschreibt

Wölfflin mit den bekannten «Grundbegriffen». Diese
bezeichnet er als nach Kantscher Denkart bloss
«aufgeraffte»11 Begriffe. Damit entsprechen sie nicht den Kantschen

Bedingungen reiner Verstandesbegriffe, die vor jeder
Erfahrung liegen und aus einem gemeinschaftlichen Prinzip
ableitbar sein müssen. Das synthetisierende Vermögen des
Verstandes und die Anschauungsformen, die bei Kant dem
wahrnehmenden Subjekt zugeordnet sind, werden bei
Wölfflin gewissermassen versetzt in eine Kultur bildkünstlerischer

Zurichtung des Sichtbaren, die bestimmte
Bildformen ausbildet. Das historische Apriori im Sinne Wölfflins

muss also aus den Kunstwerken einer Epoche jeweils
selbst herausgeschält werden, es kann nicht als beständige
überhistorische Form vorausgesetzt werden. Der Einzelne

ist der Bildform der Kultur, in die er hineinwächst,
verpflichtet, der Historiker muss sich mühsam vergleichend in
die Bildform anderer Epochen einsehen.

Schon in seiner Dissertationsschrift18 bezieht sich Wölfflin

in einem ganz anderen Kontext einmal auf den Kant der
Kritik der reinen Vernunft. Er interessiert sich bei seinen
Bemerkungen über das Kapitel «Architektonik der reinen
Vernunft» weniger für die Erkenntnis(möglichkeiten) reiner

Vernunft als für ihre «Architektonik», das heisst für die
Art und Weise ihrer internen Gliederung oder Organisation.

Deren Zweck und Form ist bei Kant als Einheit von
Teilen durch eine Idee bestimmt. Diese Architektonik
vergleicht Kant auch der Gliederung des tierischen Körpers,
und genau in diesen Vergleich hakt Wölfflin ein. Er möchte
auch das Kunstwerk als ein organisch gegliedertes Gebilde
(und zur Dissertationszeit noch als «Ausdruckskörper»)
betrachtet wissen. Natürlich steht er mit diesem Verständnis
in einer langen und vielfältigen Tradition.

Die Bestimmung des Kunstwerks als Organismus kann
uns im Zusammenhang mit der Frage eines historisch
veränderlichen Apriori noch einmal zu Kant führen, diesmal
zum 2. Teil aus der Kritik der Urteilskraft, betitelt «Kritik
der teleologischen Urteilskraft». Generell identifiziert
Kant die Möglichkeitsbedingungen der Physik mit den
transzendentalen Bedingungen der Erkenntnis - dabei gilt:
Die apriorischen Formen der Anschauung sind auch die
Formen des Angeschauten. Diese Identifizierung findet
ihre Grenze jedoch in der Kritik der teleologischen Urteilskraft.

Danach kann es keine Biologie geben, die im Kanon
der Wissenschaften einen der Physik vergleichbaren Status

beanspruchen dürfte, da Organismen nach Kant
Ganzheiten sind, deren analytische Zerlegung und kausale
Erklärung unter einer ihnen jeweils eigenen Idee der
Zweckmässigkeit stehen muss. Die Möglichkeitsbedingung einer
Wissenschaft von den Organismen muss also in den
Organismen selbst gesucht werden - sie liegt nicht im
Wissenschaftler.

Wäre es zutreffend, zu sagen, dass Wölfflin Kunstwerke
analysiert, wie die Biologen nach Kant die Organismen
studieren könnten? Ist er der Meinung, dass die Strukturen
und Gesetze der Form, die er entziffern möchte, ganz allein
im Kunstwerk realisiert worden sind? Bemüht er sich
deswegen darum, die Kunstwerke als Ganzheiten, als
Zusammenhang zu verstehen, deren Einheit unter einer ihnen
innewohnenden «Idee» gedacht werden musste? All dies

vorausgesetzt, wäre es verständlich, warum er allein im
abschattenden Vergleich verwandter Objekte das Verfahren
zur Erkenntnis und Rekonstruktion der Regeln ihrer
Gliederung, also ihrer Bildform, sieht. Offen bleibt jedoch noch,
wieso Wölfflin diese Bildform als ein Apriori betrachten
kann.

Fülle und Einschränkung

«Man hat wohl immer so gesehen, wie man sehen wollte19»,

gibt Wölfflin auf Einwände, einem der Willens- und
Wahlfreiheit des Individuums feindlichen Mechanismus der

81



Geschichte zu huldigen, zu. Aber zugleich beharrt er: «Es
ist nicht alles zu allen Zeiten möglich»20. Unerschöpfliche
Fülle also auf der einen Seite und deutliche Einschränkung
auf der anderen - wie ist das möglich? Es ist sicher viel von
Wölfflin verstanden, wenn es gelingt, diese beiden
Äusserungen zusammenzudenken.

Wölfflin konstatiert einerseits eine Beschränkung: «Als
Raffael die Komposition für die Villa Farnesina entwarf, gab
es für ihn gar keine andere Denkmöglichkeit, als dass die
Figuren in «geschlossener» Form die Flächen zu füllen
hätten.»21. Statt also freie Wahl zu haben, befindet sich der
Künstler in einem Raum der Knappheit. Aber
eigentümlicherweise ist er sich der engen Grenzen nicht bewusst:
«Ein Ruysdael aber hat bei seinen Kompositionen um diesen

Begriff {hier der «offenen» Form, Anm. des Verfassers)
gewiss am wenigsten sich bekümmert: es warfür ihn das
Selbstverständliche. »22

Anders als der Künstler kämpft der Historiker Wölfflin
gegen diese unbekümmerte Selbstverständlichkeit, die
auch ein Nichtwissen, eine Ignoranz ist - Ignoranz etwa des

zeitgenössischen Publikums, das dazu tendiert, die
«Seheinstellung» der eigenen Epoche auf andere Epochen zu
übertragen. Dieses Publikum ist auch der Gegenstand der
folgenden Vermittlungsanstrengung in Wölfflins kleinem
Bändchen «Das Erklären von Kunstwerken»: «Der Erklärer

wird vor allem für die richtige Gesamteinstellung zu sorgen

haben. Aber auch zum Verstehen der geistigen Inhalte,
mit denen der Laie allein fertig werden zu können glaubt,
gehört eine bestimmte Einstellung. Das voraussetzungslose
Fragen: "Was machen mir, dem Menschen des 20. Jhs., diese
Figuren für einen Eindruck?' führt in die Irre.»23

Gerade wegen der engen Grenzen historischer «Einstellungen»

sind Wölfflin als Formanalytiker die zeitgenössischen

historistischen Versuche, die Versatzstücke verschiedenster

Epochen in einem Akkord zu symphonischer
Wirkung zu vereinen, ein Greuel. Ihm scheinen die Stile
einander fundamental fremd, und sie erweisen sich im
gegenseitigen Kontakt als äusserst spröde.

Wenn die optische Einstellung einer Epoche also auf
gewisse Weise eingeschränkt ist, so scheint sie den Zeitgenossen

doch als derart selbstverständlich, dass diese sich ohne
Zögern in der Vollkommenheit und Unbegrenztheit des
sichtbaren Daseins wähnen. Vielleicht hilft eine Formulierung

des Aphoristikers Nietzsche hier zur Synthese der
Ausgangssätze: «Man hört nur die Fragen, auf welche man
im Stande ist, eine Antwort zu finden.»2"' Und tatsächlich
können wir auch bei Wölfflin - nicht ganz so gedrängt, nicht
ganz so sicher - lesen: «Es ist wahr, man sieht nur, was man
sucht, aber man sucht auch nur, was man sehen kann.»25

Dass es also so etwas wie ein historisch veränderliches
Apriori geben kann, hängt auch mit dieser Eigenheit der
Menschen zusammen, die engen, historisch wechselnden
Grenzen zu ignorieren, innerhalb derer sich ihre
Wahrnehmungen und Produktionen bewegen26. Im Bereich
der künstlerisch organisierten Sichtbarkeiten können mit
Wölfflin also historisch wechselnde Selbstverständlichkeiten

oder Evidenzen konstatiert werden.

Abstrakte Rekonstruktion

Die unmittelbare Wahrnehmung und Deutung von
Kunstwerken der Vergangenheit tendiert dazu, die eigene, eng
beschränkte Einstellung einfach zu übertragen - und so die

ganze Geschichte gleich zu machen. Aber es geht darum, zu
verstehen, dass die Kunstwerke Objektivationen von historisch

wechselnden «Seheinstellungen» oder
Darstellungskonventionen sind, die unsere heutige Wahrnehmung nicht
unmittelbar fassen kann und die daher erst zu rekonstruieren

sind. Diese Rekonstruktion erstellt weder Anekdoten
von Künstlerleben27 noch Stimmungsbilder von Epochen28,
sie ist von grosser Abstraktheit. Dem ersten Eindruck eines
Kunstwerkes muss der Kunsthistoriker widersprechen, er
sucht sich diesem - auch mit einer gewissen Selbstironie -
zu entfremden, Distanz zu schaffen. Im ausgedehnten
Vergleich mit gleichzeitigen und benachbarten Werken bemüht
er sich um die Erstellung der Regeln, nach denen die Künstler

einer Epoche ihre Arbeiten organisieren.

Kein Strukturalist

Einige Eigenheiten der Wölfflinschen Vorgehensweise
legen den Vergleich mit dem Strukturalismus nahe29; eine
gewisse Konzentration auf die synchronische Ebene, der
Blick auf das Ganze des Regelsystems Aber genau
betrachtet bedient sich Wölfflin nicht eines einzigen Instruments

der strukturalistischen Analyse. Das fängt damit an,
dass Wölfflin nicht etwa die möglichen Elemente eines

Artikulationssystems isoliert, die nach Oppositions- oder
Substitutionsverhältnissen untersucht werden könnten, um
daher auf das Ganze der Struktur zu schliessen. Wölfflin
kennt keine diskreten Elemente. Grundlegender als das

Element ist bei Wölfflin der Kontext. Sein Verfahren ist
holistisch orientiert. Es gibt keine Elemente ausser den
im Kontext erscheinenden, und sie werden auch in diesem
Kontext erst identifiziert und individuiert: «... das System
der sich gegenseitig stützenden und steigernden Töne wie
diese Elemente sich gegenseitig bedingen »30. Die
Rekonstruktion eines Kontextes schliesslich ist - anders als im
Strukturalismus - auf den Vergleich mit angrenzenden
Kontexten angewiesen.

Wölfflins Arbeit besteht darin, zu formulieren, nach
welchen Regeln die künstlerische Darstellung verfährt. Welche
Grenzen zieht sie, welche Gruppierungen oder Konzentrationen

organisiert sie, welche Streuungen oder Reihen stellt
sie her und welche Optionen sind legitim. Werden die
Bildgegenstände deutlich umrissen ohne Überschneidungen
in Flächenschichten eingetragen, die die Tiefenschritte
skandieren (Renaissance) oder werden sie zu schwer
differenzierbaren Massen mit «atmender» Bewegungstendenz
zusammengefasst (Barock)?

82



Obst und Blüte

Wölfflin rekonstruiert die Bildformen unterschiedlicher
Epochen - vor allem von Renaissance und Barock -, aber
er macht sich auch Gedanken über die historische
Entwicklung dieser Formen. An vielen Textstellen vernehmen
wir dabei das monotone und altbekannte Lied, dessen
Sänger schon Winckelmann und viele andere waren: Die
Kunst entwickele sich wie ein pflanzlicher Organismus.
Ausgehend von wenigen und zunächst grob verbundenen
Formen entfalte sie sich im teleologischen Fortschritt zu
komplexerer Organisation, oder - metaphorisch gesprochen

- zur Blüte, deren Verwelken zu den bizarren Formen
von Manierismus und Barock führt. Dieses Gesetz, so wird
angenommen, gelte im Grunde für jeden Stil.

Aber es gibt bei Wölfflin auch eine Reihe andersgerichteter
Äusserungen: Danach sind Renaissance und Barock -

wenngleich im unumkehrbaren Entwicklungsgang
verbunden - zwei fundamental unterschiedliche Stile.

Versuchen wir zunächst eine metaphorische Umschreibung

der Entwicklungsweise. Orientiert an den Arbeiten
seiner Künstlerkollegen organisiert ein Künstler seine
Werke. In der «Wirkung von Bild aufBild» verfestigen sich
verbindliche Bildformen. Die vielen einzelnen künstlerischen

Artikulationen sinken zu einer Art Sediment mit
einem definierbaren Profil herab. Eine Neuerung, eine
Veränderung der Darstellungsform wird dann traditionsbildend,

wenn sie im Profil dieses Sediments Halt findet. So
ändert sich ganz allmählich die Bildform. Offenbar geben
bei diesem Vorgang nicht nur die Spitzen des Profils Halt
für neue Artikulationen, sondern auch die Lücken und
Eintiefungen. Die Merkmale und Tendenzen einer
Darstellungsform können also im Laufe der Geschichte bestehen
bleiben oder auch Steigerungen erfahren, aber sie mögen
durch ihre Leerstellen auch völlig neuen Merkmalen Raum
und Stütze geben. Es ist also von einer langsamen Entwicklung

bis zu Veränderungen, deren Abruptheit einen
historischen Zusammenhang auszuschliessen scheint, alles möglich.

Eine Konkretisierung des Bildes ist hier angebracht.
Betrachten wir die bekannten Wölfflinschen Grundbegriffe.
Anhand von fünf Begriffspaaren charakterisiert Wölfflin
die Bildformen von Renaissance und Barock in
vergleichender Abschattung. Die Formen werden vor allem in
Hinsicht auf die Raumverhältnisse, die sie produzieren,
erläutert. Der deutlichen Klärung der räumlichen Verhältnisse

differenzierbarer Objekte, die die Darstellungsform
der Renaissance leistet, folgt die «reizvolle Verunklärung»
der räumlichen Verhältnisse im Barock (Bewegungsten¬

denzen, Überdeckungen, Randauflösungen). Nun ist die
barocke Form nicht denkbar ohne ihren historischen
Vorläufer Renaissance, denn zur «reizvollen Verunklärung»
der Raumverhältnisse bedarf es der historisch vorangehenden

Klärung. Aber Renaissance und Barock nach Wölfflin-
scher Analyse lassen sich gleichwohl nicht in Termini der
Steigerung, des Fortschritts, ja nicht einmal der Antithese
denken: «Der Barock ist weder ein Niedergang, noch eine

Höherführung der klassischen, er ist eine generell andere
Kunst. »31

Der um Vermittlung bemühte Kunsthistoriker Wölfflin
hat ihr Verhältnis auch einmal erläutern wollen, indem er
gerade auf das Muster floralen Wachstums rekurriert, das
doch traditionell der Erklärung des teleologischen
Entwicklungsmodells dient: es gehe darum, sich bewusst zu
machen, so sagt er, «... wie willkürlich es (ist), zu sagen, der
Rosenstrauch erlebe seine Höhe in der Bildung der Blüte
und der Apfelbaum in der Bildung der Frucht. »32

Sicher hat die Wölfflinsche Konzeption der historischen
Entwicklungsmodalitäten der Stile nicht die prophetische
und fortschrittsoptimistische Potenz des bekannten
Entfaltungsmusters, aber vielleicht ist sie der Arbeit eines
Historikers und der Vielfalt der Historie angemessener.

Schluss

Leider ist der Kunsthistoriker Wölfflin zum Scholastiker
gemacht worden: Generationen von Kunstgeschichtsstudenten

sollten seine Grundbegriffe auswendig und
anzuwenden lernen. Unausgesprochener Hintergrund dieser
Praktik war immer die Ansicht, sowohl die Analysebefunde
als auch die Methode seien untrennbar mit der Stilanalyse
verbunden.

Wie wäre es aber, wenn man anfinge zu überlegen, ob es

so etwas wie ein historisch veränderliches Apriori, sagen
wir knapper: eine Form der Ikonographie geben, eine Form
der Verknüpfung von Text und Bild, ob es eine Form der
Funktion, eine Form des Auftragswesens geben könne...

Nun bleibt die Frage offen, wie es um das Miteinander
dieser Bereiche bestellt ist-wäre es beispielsweise möglich,
dass der Art und Weise, wie Objekte im Anschaulichen
definiert, ausgewählt und gruppiert, kurz: produziert werden
(Bildform), auch eine Weise der sprachlichen Bezeichnung,
ihrer Auswahl und Gruppierung entspricht? Selbstverständlich

bleibt dabei die weitergehende Frage, wie eine
solche mutmassliche Entsprechung ausgebildet sein könnte
und wie ihre Pole interagieren.

83



ANMERKUNGEN

1 Heinrich Wölfflin, Das Erklären von Kunstwerken Biblio¬
thek der Kunstgeschichte, Hrsg. Hans Tietze, Bd. 1), Leipzig
1921, S. 5.

2 Heinrich Wölfflin, Nachlass im Basler Archiv der Univer¬
sitätsbibliothek, IV 1366 (Brief des Philologen Eduard Wölfflin

an seinen Sohn Heinrich mit der Empfehlung der Methode
des ausgedehnten Vergleichs zum Herausarbeiten allgemeiner
Merkmale). Vgl. ebendort den Entwurf Heinrich Wölfflins,
Grundsätze einer vergleichenden Kunstgeschichte, Nachlass,
Notizbuch 9, S. 46. Wölfflin orientiert sich dabei an A. H.
Sayce, The Principles of Comparative Philology, London 1874.

3 Heinrich Wölfflin (vgl. Anmerkung 2), Notizheft 38, S. 115.
4 Vor allem in Auseinandersetzung mit dem Goethe der Italien¬

reise entwickelt Wölfflin seine auf die Renaissance projizierte
Ästhetik des Klassischen, die, im Ganzen recht typisch für seine
Zeit, eine sehr technische, auf die Form bezogene Bedeutung
erhält. Siehe etwa Heinrich Wölfflin, Goethes italienische
Reise, Festvortrag in: Jahrbuch der Goethegesellschaft 12,
Weimar 1926, S. 324-337. - Heinrich Wölfflin, Die Schönheit
des Klassischen, Gedanken zur Kunstgeschichte, Basel 1941,
S. 28-30. - Heinrich Wölfflin, Goethes italienische Reise und
der Begriff der klassischen Kunst, in: Kunstchronik, Oktober
1923, S. 817-820. Auch auf den von Alberti gebrauchten Begriff
«concinnitas», den er als Bestimmung der Schönheit als eines
harmonischen Zusammenschlusses der Einzelteile zu einem
Ganzen übersetzt, rekurriert Wölfflin verschiedentlich, zuerst
in: Renaissance und Barock, Leipzig 1986, S. 74-76 (Originalausgabe

München 1888).
5 Dabei ist vor allem Wölfflins Freund, der klassizistische Bild¬

hauer und Theoretiker Adolf von Hildebrand (Adolf von
Hildebrand, Das Problem der Form, Strassburg 1893) leitend.
Dieser versteht die Kunst in Anlehnung an seinen theoretischen

Mentor Conrad Fiedler als diejenige Disziplin, die die
Dinge für den Augensinn zurichtet, und das heisst hier vor
allem: auf rein anschauliche Weise deren Raumzusammenhang
klärt. Fiedler propagierte, es sei an der Zeit, das vernachlässigte
Vermögen der Anschauung ähnlich auszuarbeiten, wie das
Vermögen begrifflichen Denkens durch die Philosophie bereits
entwickelt wurde. Dabei spielt die Kunst als produktive Instanz
der Anschauung eine wichtige Rolle.

6 Vgl. Johann Joachim Winckelmanns Brief an Dieterich vom
1.6.1756, in: Johann Joachim Winckelmann, Briefe, Hrsg.
Walter Rehm, Berlin 1952, S. 226. - Brief an Brünau vom
7.7.1756, in: Briefe, Berlin 1952, S. 232. - Johann Joachim
Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums, 1972,
S.288.

7 Vgl. Heinrich Wölfflin, Über Galeriekataloge, in: Kunst und
Künstler 6, Berlin 1907, S. 51-54. - Über kunsthistorische Ver-
bildung, in: Die neue Rundschau 20, Berlin 1909, S. 572-576. -
Über das Zeichnen, in: Der Zeitgeist Nr. 41, Beilage zum
Berliner Tageblatt vom 10.10.1910.

8 Meinhold Lurz, Heinrich Wölfflin, Biographie einer Kunst¬
theorie, München 1986. Diese Arbeit enthält viele interessante
Details, wenngleich die Rückführung der ganzen Theorie
Wölfflins auf die Prämissen der Einfühlungspsychologie eine
grobe Vereinfachung bedeutet. Lurz bemüht sich in Einzelanalysen

oft, die mangelhafte Konsistenz der eklektischen Theoriegebilde

Wölfflins zu kritisieren. Ich denke, dass ein solches
Verfahren nicht die Leistungen Wölfflins erfassen kann.

9 Georg Simmel, Philosophische Kultur, Berlin 1983, S.19-23
(Originalausgabe Potsdam 1923).

10 Gaston Bachelard, La philosophie du Non, Paris 1940,
S. 10-13. Bachelard spricht hier von einem zulässigen Eklekti¬

zismus der Mittel in einer Philosophie der Naturwissenschaften.

11 Heinrich Wölfflin, Salomon Gessner, Frauenfeld 1889.
12 Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, Basel

1960, S. 261 (Originalausgabe 1915).
13 Heinrich Wölfflin, Das Erklären von Kunstwerken (vgl.

Anm. 1), S. 15.
14 Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.

Anm. 12), S. 276.
15 Vgl. Gaston Bachelard, Epistemologie, Ausgewählte Texte,

Frankfurt 1974, S. 16-19.
16 Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.

Anm. 12), S. 261. Vgl. Walter Benjamin, Gesammelte Schriften,

Werkausgabe, Frankfurt/M 1980, Bd. 2, S. 478 (Das Kunstwerk

im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit):
«Innerhalb grosser geschichtlicher Zeiträume verändert sich mit
der gesamten Daseinsweise der menschlichen Kollektiva auch
die Art und Weise ihrer Sinneswahrnehmung.»

17 Anders als mit dem Gebrauch des Begriffs der Anschauungs¬
form, der auf Kants Erörterung der «reinen Form sinnlicher
Anschauung» im ersten Teil der Kritik der reinen Vernunft,
betitelt «Die transzendentale Ästhetik», verweist, zielt Wölfflin
mit dem Ausdruck «Grundbegriffe» offensichtlich auf die «reinen

Verstandesbegriffe» oder «Kategorien», die in der
«Transzendentalen Analytik», einem folgenden Kapitel, verhandelt
werden: Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche
Grundbegriffe (vgl. Anm. 12), S. 262: «Nach seiner Breite ist der ganze
Prozess des Vorstellungswandels (von Renaissance bis Barock,
Anm. des Verfassers) fünf Begriffspaaren unterstellt worden.
Man kann sie Kategorien der Anschauung nennen, ohne
Gefahren der Verwechslung mit den Kantschen Kategorien.
Obgleich sie offenbar eine gleichlaufende Tendenz haben, sind sie
doch nicht aus einem Prinzip abgeleitet. (Für eine Kantsche
Denkart mussten sie als bloss 'aufgerafft' erscheinen.) Es ist
möglich, dass noch andere Kategorien sich aufstellen lassen -
sie sind mir nicht erkennbar geworden -, und die hier gegebenen

sind nicht so unter sich verwandt, dass sie in teilweise
anderer Kombination undenkbar wären.»
Vgl. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Bd. 3 der
Werkausgabe, Hrsg. Wilhelm Weisschädel, Frankfurt 1974,
S. 119 (Transzendentale Analytik, Von den Verstandesbegriffen):

«Dies ist nun die Verzeichnung aller ursprünglich reinen
Begriffe der Synthesis, die der Verstand a priori in sich enthält,
und um deren Willen er auch nur ein reiner Verstand ist; indem
er durch sie allein etwas bei dem Mannigfaltigen der Anschauung

verstehen, d.i. ein Objekt derselben denken kann. Diese
Einteilung ist systematisch aus einem gemeinschaftlichen Prinzip,

nämlich dem Vermögen zu urteilen (welches eben so viel
ist, als das Vermögen zu denken) erzeugt und nicht rhapsodi-
stisch, aus einer auf gut Glück unternommenen Aufsuchung
reiner Begriffe, von deren Vollzähligkeit man niemals gewiss
sein kann, da sie nur durch Induktion geschlossen wird, ohne zu
gedenken, dass man noch auf die letztere Art niemals einsieht,
warum denn gerade diese und nicht andere Begriffe dem reinen
Verstände beiwohnen. Es war eines scharfsinnigen Mannes
würdiger Anschlag des Aristoteles, diese Grundbegriffe
aufzusuchen. Da er aber kein Principium hatte, so raffte er sie auf,
wie sie ihm aufstiessen, und trieb deren zuerst zehn auf, die er
Kategorien (Prädikamente) nannte.»
Wir haben hier einmal ein Musterbeispiel für einen abschattenden

Vergleich Wölfflins, der ausnahmsweise nicht
Kunstwerken, sondern der Theorie gilt. Einerseits nähert Wölfflin
seine Grundbegriffe den reinen Verstandesbegriffen oder

84



Kategorien Kants an - so als ob auch jene erst dem Mannigfaltigen

der Anschauung synthetisierend Objektcharakter geben
könnten (eine unerhörte Aufwertung der künstlerischen
Produktivität) -, andererseits stellt er seine Anstrengungen im
Gebiet der Kunstwissenschaft bescheiden auf einen Rang mit
den bloss propädeutischen und noch irrenden Versuchen
Aristoteles, auf die Kant hinweist.
Heinrich Wölfflin, Prolegommena zu einer Psychologie der
Architektur, München 1886.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 279.
Heinrich Wölfflin, Das Erklären von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S. 15.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 263.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 277.

Heinrich Wölfflin, Das Erklären von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S. 24.

Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, Leipzig
1906, S. 217 (Nr. 196, Die Grenze unseres Gehörsinnes), vgl.
auch: Gilles Deleuze, Différence et Répétition, Paris 1968,
S. 205.
Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 265.

Vgl. Pierre Bourdieu, Zur Soziologie der symbolischen
Formen, Frankfurt 1977, S. 159-201 (Kapitel 5, Elemente zu einer
soziologischen Theorie der Kunstwahrnehmung). Bourdieu
nimmt an, dass die Wahrnehmungsgrenzen eng sind, ferner
dass die Wahrnehmungen als evident erscheinen und ihre
Voraussetzungen ignorieren lassen, so wie eine Brille sehen macht,
aber gleichwohl, auf der Nase sitzend, zumeist nicht
wahrgenommen wird, ja sogar zuweilen gesucht werden muss. Bourdieu

zeigt, dass zur Entschlüsselung und Wahrnehmung von

Kunstwerken Kenntnisse und Einübungen notwendig sind, die
nicht nur historisch veränderlich sind, sondern auch
klassenspezifische Unterschiede aufweisen.
Die heftigsten Vorwürfe musste sich Wölfflin von den
Künstlerbiographen gefallen lassen: er übersehe mit seinen
«Grundbegriffen» den Einfluss (und die Souveränität) der grossen
Künstler. Ausgerechnet für Hermann Grimm jedoch, dessen

Nachfolger auf dem Kunsthistorischen Lehrstuhl Wölfflin in
Berlin wurde, hielt er eine gleichermassen ehrende wie ehrliche
Grabrede.
Vielleicht das Moment grösster Entfernung zu Burckhardt,
dessen «Kunstgeschichte nach Aufgaben» Wölfflin rühmt, von
dem er jedoch auch weiss, dass selbst der Kulturhistoriker
Burckhardt der Kunst(-geschichte) eine gewisse Sonderrolle im
Zusammenhang historischer Realitäten zuschreibt. Vgl. Heinrich

Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl. Anm.
12), S. 280.
«Der Strukturalist Wölfflin muss erst noch entdeckt werden!»
schreibt Heinrich Dilly, Heinrich Wölfflin und Fritz Strich, in:
Literatur und Geistesgeschichte 1910-1925, Hrsg. Eberhard
Lämmert/ Christoph König, Frankfurt 1993, S. 284, Fuss-

note41.
Wenn ich auch anderer Meinung bin, so scheint mir doch die im
selben Artikel hergestellte Verbindung zu Gaston Bachelard
und Paul Veyne fruchtbar zu sein.

Heinrich Wölfflin, Das Erklären von Kunstwerken (vgl.
Anm. 1), S. 5.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 24.

Vgl. zum Konzept des historischen Vorläufers: Alexandre
KoyrÉ, La révolution astronomique, 1961, S. 79.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (vgl.
Anm. 12), S. 25.

ZUSAMMENFASSUNG

Heinrich Wölfflin, dessen vergleichende, den künstlerischen Dar-
stellungsprozess gleichsam nachvollziehende Formanalysen den
kunsthistorischen Blick auf das Ganze einer Bildkultur lenken,
fasst die allgemeinen Merkmale einer Kunst-Epoche im Begriff
der «Bildform» zusammen. In der Formel von der «Wirkung von
Bild auf Bild» artikuliert sich eine gewisse Indifferenz, die Wölfflin
sowohl gegenüber den konkreten Darstellungsgegenständen als
auch gegenüber dem Einfluss der einzelnen Schöpfer pflegt. Die
Bildform wird in der Perspektive Wölfflins zu einem historisch
allmählich wechselnden a priori der künstlerischen Darstellung.
Obgleich historisch aufeinanderfolgende Bildformen im
Entwicklungszusammenhang stehen, sind ihre Artikulationen von irredu-
zibler Einzigartigkeit. Wölfflins Verfahren ist holistisch orientiert
und nicht mit strukturalistischen Ansätzen zu verwechseln. In
diesem Zusammenhang möchte ich die Übertragung einiger
Konzepte Wölfflins aus dem beschränkten Bereich der Stil- und
Formanalyse empfehlen.

85



RESUME

Heinrich Wölfflin dont les analyses de la forme comparent ou
même imitent le processus de la représentation artistique et
dirigent le regard de l'historien de l'art vers l'ensemble d'une culture
picturale, résume les caractéristiques générales d'une époque de
l'art en une seule notion, la «forme picturale». Dans la formule
«l'effet d'une image sur une autre» s'articule une certaine indifférence

de Wölfflin qu'il manifeste non seulement vis-à-vis des objets
concrets représentés mais aussi envers l'influence de l'artiste
individuel. Dans la perspective de Wölfflin, la forme picturale
devient un a priori de la représentation artistique qui change
graduellement au cours de l'histoire. Bien que des formes picturales
qui se succèdent historiquement soient en rapport les unes avec les

autres, leurs propres articulations sont d'une singularité irréductible.

La méthode de Wölfflin s'oriente vers la totalité et ne doit pas
être confondue avec des démarches structuralistes. L'auteur aimerait

plaider dans ce contexte pour l'appropriation de quelques
concepts de Wölfflin faisant du champ restreint de son analyse de
la forme et du style.

RIASSUNTO

Heinrich Wölfflin, le cui analisi comparative della forma riproducono,

per cosi dire, il processo raffigurativo artistico indirizzando
l'attenzione dello storico dell'arte sull'insieme di una cultura di
immagini (Bildkultur), riassume le caratteristiche generali di un'epoca

dell'arte in un unico termine: «Bildform», forma dell'immagine.

La formula «l'effetto dell'immagine sull'immagine» articola
una certa indifferenza che Wölfflin coltiva tanto verso gli oggetti
raffigurati quanto verso l'influenza esercitata dal singolo artista.
Per Wölfflin la forma dell'immagine diventa un a priori storico
della raffigurazione artistica che si trasforma gradualmente nel
corso della storia. Nonostante le forme dell'immagine si succedano
in una sequenza storica conservando il loro rapporto evolutivo
reciproco, la loro articolazione rimane di un'irriducibile unicità. Il
metodo di Wölfflin è olistico e non va confuso con l'approccio
strutturalista. Il saggio vorrebbe a questo punto raccomandare la ripresa
di alcuni concetti espressi da Wölfflin nel campo ristretto dell'analisi

della forma e dello stile.

SUMMARY

Heinrich Wölfflin's comparative formai analyses, which might be
said to reenact the process of artistic representation, direct the art
historian's gaze toward a particular culture of images (Bildkultur)
in its entirety. Wölfflin integrates the common traits of an artistic
epoch within his notion of image-form (Bildform). In speaking of
the "influence from image to image", he reveals a certain indifference

both toward the objects represented and the influence of the
single artist. In consequence, "image-form" becomes the a-priori of
the process of artistic representation, which slowly changes
throughout history. Even though the image-forms are situated
within a developmental relationship in historical sequence, their
articulations are irreducibly unique. Wölfflin's method is holistic and
should not be confused with structuralist approaches. The author
would like to recommend the application of some of Wölfflin's
concepts from the restricted domain of formal analysis.

86


	Rose und Apfel : man sucht nur, was man sehen kann : Versuch einer Neueinschätzung Heinrich Wölfflins

