Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 52 (1995)

Heft: 1: Catastrophes = Katastrophen

Artikel: Ertragen, Hoffen, Lernen : Denkformen der Katastrophenerfahrung
Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ertragen. Hoffen. Lernen.
Denkformen der Katastrophenerfahrung

von GEORG KOHLER

Katastrophen erzeugen Sinndefizite. Und gerade dadurch
sind sie méchtige Generatoren der menschlichen Fihigkeit,
Sinnsysteme und Welt- und Zeitdeutungen zu produzieren.

Der Zusammenhang zwischen den Figuren hoffenden
Denkens und dem kontinuitdtsbrechenden, ebenso gefihr-
lichen wie leidvollen grossen Umsturz ergibt sich also aus
dem Verhiltnis von Sinnbediirfnis und Verstérung, welches
das katastrophische Ereignis allemal hervorruft. Die Zasur
der Katastrophe, die das Alte verschlungen hat, lésst sich ja
umdeuten zum Versprechen, nun konne Neues und Besse-
res beginnen. Aber der Entwurf von Utopien ist nicht die
einzige und auch nicht die erste Antwort auf die offene
Frage, die mit der Wirklichkeit der menschlichen Katastro-
phenerfahrung stets gestellt ist. Es gibt verschiedene For-
men, das Katastrophische der menschlichen Existenz in das
Ganze eines iiberzeugenden Sinnes einzubetten. Im folgen-
den will ich die Grundmoglichkeiten solcher Sinnstiftung
erortern. Ob ich sie vollstindig zu erfassen vermag, weiss
ich nicht. Ich gehe aber von der Voraussetzung aus, dass es
nicht allzu viele sein konnen.

Der Mythos des ertragenden Denkens: die Sintflut

Beginnen wir mit der Sintflut. Bevor sie von ihr berichtet,
sagt die Bibel schon, wie diese Katastrophe zu erkliren sei,
néamlich als Strafe:

«Als aber der Herr sah, dass der Menschen Bosheit gross
war auf Erden, und dass alles Dichten und Trachten ihres
Herzens die ganze Zeit nur bose war, da reute es den Herrn,
dass er den Menschen geschaffen hatte auf Erden, und es
bekiimmerte ihn tief. Und der Herr sprach: Ich will die
Menschen, die ich geschaffen habe, vom Erdboden vertil-
gen, die Menschen sowohl als das Vieh, auch die kriechen-
den Tiere und die Vogel des Himmels; denn es reut mich,
dass ich sie gemacht habe.» (1. Mose 5 ff.)

Die grosse Flut ist die gerechte Strafe Gottes fiir die Ver-
messenheit eines Geschopfs, das sich der eigenen Abkiinf-
tigkeit und Hinfélligkeit nicht bewusst sein will. Und
darum, weil der Mensch sich so offenbar immer verhélt,
muss es zur radikalen Bereinigung kommen; alles soll ver-
nichtet werden. Aber, und das ist die interessante Wende,
ganz radikal verfiahrt Gott denn doch nicht. Einer aus der
Menschenschar, Noah, findet Gnade. Gott warnt Noah, gibt
ihm den Auftrag, die Arche zu bauen und ermoglicht ihm
so, gewissermassen den Genpool des Lebendigen zu retten.

Die finale Katastrophe wird revoziert und zur zwar harten,
aber prinzipiell provisorischen Korrekturtat Gottes. Am
Ende ist alles, fast, wieder wie am Anfang:

«Im 601. Lebensjahre Noahs, am ersten Tage des ersten
Monats, waren die Wasser auf Erden versiegt. Da tat Noah
das Dach von der Arche, und siehe da! der Erdboden war
trocken geworden. Am 27. Tage des zweiten Monats war
die Erde ganz trocken. Da redete Gott mit Noah und
sprach: Geh aus der Arche, Du und Dein Weib und Deine
Sohne und Deine Schwiegertochter mit Dir; und alle die
Tiere, die bei Dir sind, alle Geschopfe: Vogel, Vieh und
alles, was auf Erden kriecht, die lass heraus mit Dir, dass sie
sich tummeln auf der Erde und fruchtbar seien und sich
mehren auf Erden. Da ging Noah hinaus mit seinen S6h-
nen, mit seinem Weibe und seinen Schwiegertdchtern.
Auch alles Wild und alles Vieh, alle Vogel und alles, was auf
Erden kriecht, die gingen hinaus aus der Arche, Art um
Art. Noah aber baute dem Herrn einen Altar; dann nahm
er von allen reinen Tieren und von allen reinen Vogeln und
brachte Brandopfer auf dem Altar. Und der Herr roch den
lieblichen Duft und sprach bei sich selbst: Ich will hinfort
nicht mehr die Erde um der Menschen willen verfluchen; ist
doch das Trachten des menschlichen Herzens bose von Ju-
gend auf. Und ich will hinfort nicht mehr schlagen, was da
lebt, wie ich getan habe. Solange die Erde steht, soll nicht
aufhoren Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und
Winter, Tag und Nacht.»

Ich sagte, am Ende sei alles — fast — wie am Anfang. Fast
so wie am allerersten Anfang, am sechsten Tag der Schop-
fung nach der Erschaffung des Menschen, da Gott sich noch
sagen konnte: «Siehe, alles ist sehr gut.» So spricht Gott nun
nicht mehr. Erniichtert hat er sein Geschopf akzeptiert, wie
es ist, «bose von Jugend auf». Deshalb steht der neue Ver-
trag, den er mit Noahs Geschlecht schliesst, sogleich unter
den Bedingungen des paradise lost. Auf die grosse, die end-
giiltige Katastrophe wird verzichtet. Statt dessen wird das
irdische Leben selber zum katastrophischen Vorgang; es ist
von nun an verurteilt zum dauernden Wechsel von Gliick
und Ungliick, Gelingen und Versagen, von Kontinuitéit und
Zusammenbruch. «Solange die Erde steht, soll nicht auf-
horen Saat und Ernte, Frost und Hitze, Tag und Nacht.»

Man kénnte nun sehr lange reden iiber diesen eigenarti-
gen Sinneswandel des gottlichen Schopfers, der die eigent-
liche Pointe der biblischen Sintfluterzéhlung ist. Darum
geht es mir jetzt aber nicht. Was ich tun mochte, ist etwas
anderes: namlich die Prisentation dieser Geschichte als ein

81



generelles Deutungsformular fir den Umgang mit der

menschlichen Katastrophenerfahrung:

— Erstens formuliert sie die Kategorie der finalen Kata-
strophe. In charakteristischer Umformung wird uns diese
Kategorie im Rahmen der eschatologisch-utopischen
Denkform wieder begegnen.

— Zweitens liefert sie eine Primdrmoglichkeit inhaltlichen
Deutens; Katastrophen bedrohen die menschliche Exi-
stenz, weil diese prinzipiell strafwiirdig ist. Auf die grosse
Alternative zu dieser Erklarung, ndmlich die gnostische,
werde ich gleich anschliessend zu reden kommen.

— Drittens entwirft sie das von der Erbsiinde geprigte Da-
sein der Menschen als konstitutionell katastrophal. Und
zwar eben darum, weil der Mensch seinem Wesen nach
«bose», d.h. iiberheblich und selbstherrlich ist, stets nach
etwas strebend, was ihm nicht zusteht. Sie ist damit der
Gegenpol zur neuzeitlich-modernen Fortschrittsidee.

— Viertens représentiert der Sintflutmythos das, was man
die Figur des «ertragenden Denkens» nennen kann. Zwar
steht die Sintfluterzéhlung im Rahmen eines Buches, das
die Beglaubigung der Erlosungsgewissheit liefern will,
aber fiir sich allein genommen ist sie, wie die Zitate bele-
gen, doch das pure Gegenteil solcher Erwartung: Solange
die Erde steht, wird nicht aufhéren der Wechsel von
Hoffnung und Enttduschung, von Zuversicht und Sorge,
der Einbruch des Schreckens in den Genuss des Lebens.

Schopfer- vs. Heilsgott

Die Zentralidee des ertragenden Denkens lautet: Das Ka-
tastrophale gehort zur Normalitit des Daseins. Und die alt-
testamentarische Variante dieses Denkens erginzt den Be-
fund durch die grimmige Erklarung, dass das auch recht so
ist. Denn die Menschen sind selber schuld an ihrem Elend.

Dagegen opponiert der gnostische Weltentwurf; und
zwar mit grosster Vehemenz. «Unde malum?» Woher das
Ubel, das der Mensch an sich und um sich herum vorfindet?
Das ist, vor aller augustinischen Erbsiindenlehre, die Frage
der Gnosis. Im Gegensatz zur jiidisch-biblischen und zur
christlich-augustinischen Lehre sucht die Gnosis den
Grund aller Ubel nicht im Wesen des Menschen, sondern
im Schopfer selbst, namlich in der Gestalt jenes bosen
Gegengottes, des Demiurgen, der diese schlimme Welt, den
Weltkerker, geschaffen hat, in den es die Menschheit ver-
schlug und in den eingesperrt sie nur auf dessen Ende und
auf die Erlosung durch den «fremden Gott», den transzen-
denten Heilsbringer, warten kann. Gnosis ist radikale Welt-
verachtung und Schopfungsanklage in eins, und zwar im
Dienst einer ebenso radikalen Erlosungssehnsucht, die sich
mit dem, was und wie es ist, nicht versdhnen will und kann.

«Der Gott, der die Welt und den Menschen geschaffen
und ihnen ein unerfiillbares Gesetz gegeben, der launisch
und tyrannenhaft die im Alten Testament iiberlieferte
Volksgeschichte gelenkt hatte, der Opfer und Zeremonien
fiir sich forderte, war der bose Demiurg. Der Gott, der die
Erlésung bringt, ohne sie den Menschen, die er nicht ge-

82

schaffen hat, im geringsten schuldig zu sein, der ‘fremde
Gott’, ist das Wesen reiner, weil grundloser Liebe. Diese
Gottheit hat das Recht, den Kosmos zu vernichten, den sie
nicht geschaffen hat, und den Ungehorsam gegen das Ge-
setz zu verkiinden, das sie nicht gegeben hat.»!

Gestatten Sie mir eine Zwischenbemerkung. Ich habe
nun einige Male sehr apodiktisch und pauschal den Aus-
druck «die Gnosis» verwendet. So, als ob es ganz klar und
eindeutig wire, was darunter zu verstehen ist. Aber das ist
es natiirlich ganz und gar nicht. Religionshistorisch genom-
men fungiert der Name «Gnosis» oder «Gnostizismus» als
Sammelbezeichnung fiir jene synkretistischen, philoso-
phisch-theologischen Spekulationen der Spatantike, die
wie das frithe Christentum ans baldige Weltende und an das
unmittelbare Bevorstehen der gottlichen Erlosung glaub-
ten. Weil die diesbeziigliche Quellenlage aber schmal und
fast nur indirekt greifbar ist, liegt vieles im dunkeln. Weder
ist die religionsgeschichtliche Herkunft der verschiedenen
Gnostizismen, noch ist das Verhéltnis zwischen ihnen und
dem sich bildenden Christentum genau geklart. Wahr-
scheinlich wird das auch niemals befriedigend geschehen
konnen; es fehlen einfach die dazu notigen Texte und Uber-
lieferungen.

Dennoch lésst sich im Grundzug das gnostische Evange-
lium rekonstruieren; und zwar eben so, wie ich das vorhin
getan habe. Und in der Kontraposition zur Figur des ertra-
genden Denkens, wie sie sich etwa im ersten Buch Mose
zeigt, realisiert der gnostische Mythos eine Figur des Hoff-
nungsdenkens angesichts unaufhorlicher Katastrophen-
erfahrung. Alle Katastrophen sind fiir den Wissenden der
Vorschein jenes Endes, das die Glaubigen retten wird.

Ertragendes Denken vs. Hoffnungsdenken

Ich beziehe mich auch auf die Gnosis wie vorhin auf die
Sintfluterzédhlung in der Perspektive eines typologischen
Erkenntnisinteresses. Wie die biblische Sintflutgeschichte
lasst sich auch das gnostische Evangelium als eine
grundsitzliche Deutungsform der Katastrophenanfillig-
keit des Menschen auffassen. Spiegelverkehrt wiederholt es
die Bestimmungen der mosaischen Erkldrung und versieht
sie mit umgekehrten Vorzeichen: Katastrophal ist nicht die
menschliche Existenz als solche, sondern die Bedingung,
unter der sie sich zu vollziehen hat. Die menschliche Seele
ist im Kern gut, aber alles um sie herum ist schlecht und die
Wirkung einer anderen, bosen Macht. Wenn es besser und
einmal gut werden soll, dann einzig und moglichst bald
durch die vollstindige Vernichtung der bestehenden Welt
des Ubels.

Im Rahmen des von mir zu Beginn umrissenen Deu-
tungsformulars liest sich die gnostische Botschaft als Ab-
setzung bzw. Umbildung der biblischen Inhalte in samtli-
chen Hinsichten:

— Erstens wird die Vorstellung einer finalen Katastrophe
nicht verabschiedet, sondern maximal aufgewertet.



— Zweitens wird das Ungliick, die katastrophale Norma-
litat, nicht als gerechte Strafe angenommen, sondern als
unverdientes Schicksal verworfen.

— Drittens wird auf der Moglichkeit und baldigen Wirklich-
keit des wahrhaft Besseren und Guten beharrt. Und weil
der Mensch nicht konstitutiv verdorben ist, kann er nach
dieser iiberirdischen Wirklichkeit streben und die Bedin-
gungen seines derzeitigen Hierseins iiberschreiten.

— Dazu braucht es aber, viertens, ein Denken der Hoffnung
und der Transgression, das die stindige Moglichkeit und
Wirklichkeit des Katastrophischen aufnimmt und um-
formt zur Weise, wie das Erlésende, ganz Andere sich
ankiindigt und einzig erscheinen wird: in der finalen und
singuldren Katastrophe des letzten Umbruchs, da sich das
Novum des noch nie Gesehenen und die eigentliche Hei-
mat der Seele enthiillt.

Das utopische Denken

Sie merken, worauf ich hinauswill. Die gnostische Erziih-
lung vom bésen Demiurgen und seiner Uberwindung durch
den fernen, anderen, akosmischen Heilsgott ist in meiner
kleinen Typologie des Umgangs mit der Moglichkeit der
Katastrophe der erste Reprasentant des utopischen Den-
kens im Radikalsinn. Utopisches Denken ist Hoffnungs-
denken, und die gnostische Verheissung des kommenden
Rettergottes zeigt, worauf es hier zuniichst ankommt: nim-
lich auf das grundsitzlich andere Verhiltnis zur Zeit, das
den hoffenden vom ertragenden Weltbezug unterscheidet.
Alles utopische Denken, ob explizit heilsgeschichtlich bzw.
geschichtsphilosophisch verfasst oder nicht, ist — als Gestalt
von Hoffnung — wesentlich futurisch. Die Zukunft ist der
Ort, der offene Raum, die wirkliche Bedingung der Mog-
lichkeit, die uns gestattet, die Gegenwart zu verlassen und
ins Reich des Besseren und des ganz anderen Guten zu ge-
langen. Und nur weil es diese Zukunft gibt, d.h. nur dort,
wo die Zeit auf sie hin projektiert werden kann, nur dort
gibt es auch die Moglichkeit, so etwas wie die finale Kata-
strophe des Heils zu denken, also das, was die Sintflut ge-
rade nicht ist.

Die Zeit, gedacht unter dem Primat der Zukunft, in der
alles anders werden kann, in der sich also nicht die Gegen-
wart wiederholt, sondern etwas Neues auftritt, das ist die
Voraussetzung der utopischen Denkform iiberhaupt. In-
nerhalb dieser Figuration ist nun die gnostische Verheis-
sung allerdings nur eine Variante. Ihr Besonderes zeigt sich
sogleich an ihrem Thema der Heilskatastrophe. In dieser
liegt das Zwiefache:

— einerseits der sich eréffnenden Priasenz des Neuen und
ganz Anderen,
— anderseits der Erledigung des Jetzigen und wohlbekannt

Schlechten.

Kurz: Der Sturz der falschen Gétter ist ein Ereignis der
schirfsten Scheidung, des absoluten Bruchs, der dussersten
Dramatik in jeder Hinsicht. Er ist ein apokalyptisches Ge-
schehen.

An dieser Stelle ist wiederum eine Zwischenbemerkung
notig. Ich sagte schon, dass die Relationen zwischen der
gnostischen Hiresie und der christlichen Orthodoxie, v.a.
was den Zeitraum des ersten und zweiten Jahrhunderts
n. Chr. betrifft, in vielem ungeklart sei. In der Tat ist es erst
der grosse Augustin, der am Ende des vierten und zuBeginn
des fiinften Jahrhunderts die christliche Dogmatik von gno-
stischen Inklinationen befreit. Er reinigt den Schopfergott
der Bibel vom Verdacht der Bosheit und der Stiimperei,
und er vereint ihn mit endgiiltiger Wirkung fiirs Dogma mit
dem Messias-Christus, dem Heilsbringer des Neuen Testa-
mentes. So macht Augustin das von der gnostischen Na-
herwartung urspriinglich stark beeinflusste Christentum
zur Substanz einer auf die Welt, wie sie nun einmal ist, sich
einrichtenden Kirche. Vorher allerdings, also in der Epoche
des Paulus und des Johannesevangeliums, waren gnostische
und christliche Weltverneinung wohl fast aus einem Geist.
Deshalb ist es gewiss nicht falsch, christliche Apokalyptik
und gnostische Gotterddimmerung in denselben Zusam-
menhang zu stellen. Doch auch hier geht es mir nicht um
historische Dinge, sondern um das typologisch Entschei-
dende. Namlich eben um diejenige Form des utopischen
Denkens, das die Katastrophenerfahrung apokalyptisch
auflddt und die Heilskatastrophe, d.h. die apokalyptische
Wende, zum Durchgang fiir die Offenbarung des ganz An-
deren macht.

Die zwei Wurzeln des Utopischen

Um im Katastrophenkatalog, den ich dabei bin zu ent-
wickeln, nach den Kategorien der Finalkatastrophe, der
Strafkatastrophe, der alltdglichen Normalkatastrophe und
der apokalyptischen Heilskatastrophe zur niachsten Kata-
strophenart zu gelangen, muss ich jetzt ein wenig iiber die
zwei verschiedenen Wurzeln bzw. Urspriinge des utopi-
schen Denkens reden.

Den einen Ursprung haben wir eben beleuchtet. Esist die
Vorstellung des Ganz Anderen, metaphorisch gesprochen:
die Idee der Gottesstadt. Sie ist das Bild fiir das positiv Un-
denkbare, das die Eschatologie dem glaubig Hoffenden als
Erlosungsziel vorzeichnet. Wirklich, wahrhaft gut kann es
nur dort sein, wo wir nicht mehr wissen, wie es ist. Wovon
man noch sprechen kann, ist einzig das Negative einer apo-
kalyptischen Wende; aber die Visionen des Untergangs der
vorhandenen Welt wollen doch stets an den letzten Hori-
zont gelangen, hinter dem genau das liegt, was nicht mehr
zu erkennen, aber zu erhoffen ist — das absolute Novum.

Sofern es angezogen wird vom Jenseits des Ganz Ande-
ren, ist das utopische Denken seinem tiefsten Ursprung
nach gewiss nicht der Vernunft verpflichtet. Und um so
leichter vermag es notfalls auf Vernunft und Argumente zu
verzichten. Nicht so verhélt es sich dagegen im Fall seiner
zweiten Ausdrucksform. Dort und dann ndmlich, wenn sein
Ziel nicht das ganz Andere, sondern das denkbar Beste ist.
Das denkbar Beste, ist eben das denkbar Beste: das, was
sich bestimmen, finden oder erfinden ldsst, wenn wir die

83



Vernunft bis an ihre dussersten Grenzen, aber nicht dar-
iiber hinaus erweitern.

Die Suche bzw. das Streben nach dem denkbar Besten ist
also der zweite Ursprung des Utopischen; und wenn man
nach seiner geschichtlichen Erscheinung fragt, wird man
zuerst auf die griechische Philosophie, genauer: auf Plato
und auf die «Politeia» stossen. Plato will ausdriicklich die
Frage nach dem bestmoglichen, also die nach dem denkbar
idealen Staat beantworten. Ob ihm das gelingt, bleibe da-
hingestellt. Wichtig ist bloss die Einsicht in die Rational-
natur von Platos Unterfangen. Um diese Frage nach dem
idealen Staat an ihr Ziel zu bringen, hilt sich Plato zuletzt
und zuerst an den Logos. Wenn er sich auch des Mythos be-
dient, dann nicht um der Sehnsucht nach Erlosung Worte zu
verleihen, sondern als Mittel der Erkenntnisgewinnung,
Dass es einmal besser werden konnte, ist bei Plato daher
nicht die Erwartung transrationaler Hoffnungen, sondern
eine Hypothese der Vernunft. Wenn man will: Es ist ein
Versprechen der Aufkldrung, nicht das der Offenbarung,
Nicht jedes utopische Denken ist also eschatologisch, apo-
kalyptisch und im letzten transrational. Das Hoffnungs-
modell der Rationalitét heisst maoglicher Fortschritt durch
(evolutionires) Lernen.

Die Lehrkatastrophe

Das Stichwort «Aufkldrung» erlaubt mir den nichsten
Schritt; den Ubergang zur Katastrophendeutung im Licht
jenes Hoffnungsdenkens, das auf das Rationale, eben das
denkbar Beste aus ist. Die Kategorie, die hier nun er-
scheint, ist diejenige der Lehrkatastrophe, soll heissen: der
niitzlichen Katastrophe.

Grosse Umbriiche, plotzliche Verdnderungen des Ge-
wohnten, selbst das Entsetzliche des massenhaften Todes,
gelten dem rationalen Hoffnungsdenken als niitzlich und
hilfreich, weil sie die Menschen zwingen zu lernen. Sie noti-
gen das Menschengeschlecht, seine Talente der Weltbe-
herrschung zu entfalten und so, schrittweise, aus dem noch
rohen Natur- in den Kulturzustand sich zu entwickeln. Um
schliesslich an jenen utopischen Ort zu gelangen, wo es
noch nicht ist, wo aber seine besten Moglichkeiten wirklich
werden konnen.

Not lehrt denken, heisst hier die Devise; anders funktio-
niert es nicht. Deshalb werden die facta bruta immer wieder
auftretender Katastrophen im Licht des rationalen Hoff-
nungsdenkens zu Katalysatoren der Verbesserung und der
begriissenswerten Evolution. Allerdings sind die Gros-
sereignisse katastrophischer Kontinuititsbriiche nur ein
Mittel der Lehrmeisterin Natur, den Menschen zu sich, zur
Herausbildung seiner eigensten Moglichkeiten zu bewe-
gen. Im Grunde ist jeder Widerstand, ist jede Miihseligkeit
niitzlich und sinnvoll. Oder mythologisch formuliert: Sogar
der Siindenfall, die Urkatastrophe des Menschengeschlech-
tes schlechthin, ndmlich herausgefallen aus der Sicherheit
naturwiichsiger Regulationen und Bindungen und hinein-
geworfen zu sein in die Instinktentbundenheit rationalen

84

Fragen-, Zweifeln- und In-die-Irregehen-Konnens, besitzt
im Horizont des rationalen Hoffnungsdenkens keinen an-
dern Sinn als den der Freisetzung evolutiondrer Fort-
schrittsgewinne.

Das Widerstiandige der Welt ist Anlass menschlicher
Selbstverbesserung; es ist Inmanuel Kant gewesen, der die-
sen generellen Gedanken der Aufkldarung in besonders ein-
driicklicher Weise formuliert hat. Ich zitiere aus der Ab-
handlung iiber die «Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbiirgerlicher Absicht» den dritten Abschnitt:

«Die Natur hat gewollt: dass der Mensch alles, was iiber
die mechanische Anordnung seines tierischen Daseins
geht, génzlich aus sich selbst herausbringe und keiner an-
dern Gliickseligkeit oder Vollkommenbheit teilhaftig werde,
als die er sich selbst frei von Instinkt, durch eigene Ver-
nunft, verschafft hat. Die Natur tut ndmlich nichts iiber-
fliissig und ist im Gebrauche der Mittel zu ihren Zwecken
nicht verschwenderisch. Da sie dem Menschen Vernunft
und darauf sich grilndende Freiheit des Willens gab, so war
das schon eine klare Anzeige ihrer Absicht in Ansehung
seiner Ausstattung. Er sollte ndamlich nun nicht durch
Instinkt geleitet, oder durch anerschaffene Kenntnis ver-
sorgt und unterrichtet sein; er sollte vielmehr alles aus sich
selbst heraus bringen. Die Erfindung seiner Nahrungsmit-
tel, seiner Bedeckung, seiner dusseren Sicherheit und Ver-
teidigung (wozu sie ihm weder die Horner des Stiers noch
die Klauen des Lowen, noch das Gebiss des Hundes, son-
dern bloss Hénde gab), alle Ergotzlichkeit, die das Leben
angenehm machen kann, selbst seine Einsicht und Klugheit
und sogar die Gutartigkeit seines Willens sollten génzlich
sein eigen Werk sein. Sie scheint sich hier in ihrer grossten
Sparsamkeit selbst gefallen zu haben und ihre tierische
Ausstattung so knapp, so genau auf das hochste Bediirfnis
einer anfianglichen Existenz abgemessen zu haben, als
wollte sie: der Mensch sollte, wenn er sich aus der grossten
Rohigkeit dereinst zur grossten Geschicklichkeit innerer
Vollkommenheit der Denkungsart und (so viel es auf Erden
moglich ist) dadurch zur Gliickseligkeit emporgearbeitet
haben wiirde, hievon das Verdienst ganz allein haben und
es sich selbst nur verdanken diirfen; gleich als habe sie es
mehr auf seine verniinftige Selbstschétzung, als auf ein
Wohlbefinden angelegt. Denn in diesem Gange der
menschlichen Angelegenheit ist ein ganzes Heer von Miih-
seligkeiten, die den Menschen erwarten. Es scheint aber
der Natur darum gar nicht zu tun gewesen zu sein, dass er
wohl lebe; sondern dass er sich soweit hervorarbeite, um
sich durch sein Verhalten des Lebens und des Wohlbefin-
dens wiirdig zu machen.»?

Nicht mehr das ganz Andere ist also das Ziel, das die
aufs denkbar Beste gerichtete utopische Vernunft der Auf-
klarung inspiriert, sondern die vollstdndige Entelechie des
Menschen als eines endlichen, aber seiner selbst gewissen
Wesens. Nicht um Erlosung geht es, sondern um die ratio-
nale, im irdischen Dasein verankerte, insofern auch lebens-
dienlich-pragmatische Selbstbestimmung in der Welt.
Damit solches geschehen kann, braucht es ab und zu die
Schocks der grossen Stiirze; ohne sie bliebe der Mensch zu



triag, um seine eigenen Moglichkeiten zu verwirklichen. Als
Lehrmittel sind Katastrophen also unerlésslich.

Im Denkraum der hoffenden Rationalitit muss im
Grunde alles, jedes geringere Misslingen genau so wie der
katastrophische Bruch zum Motiv von Lernen und von ver-
niinftigem Fortschritt werden. Falls aber diese Denkform
nicht mehr zu iiberzeugen vermag: woran hilt man sich
dann? Ich meine, dass nicht viel anderes iibrig bleibt als die
Erneuerung der alten Muster: der Riickgriff auf die Inter-
pretationskategorien des ertragenden Denkens oder auf
diejenigen der iiberschiessenden Hoffnung.

Riskiert sei also nun doch die Behauptung, dass mit den
drei genannten Deutungsversionen die Grundmoglichkei-
ten menschlichen Umgangs mit der Katastrophenerfahrung
nahezu ausgeschopft sind. Das gilt jedenfalls dann, wenn
man die bisher entwickelten fiinf Kategorien der Final-,
Straf-, Heils-, Lehr- und der Alltagskatastrophe um zwei
weitere Arten ergédnzt: nimlich um die Ur- und die Selbst-
zweckkatastrophe.3

Die Ur- und die Selbstzweckkatastrophe.
Ein Blick auf Zeitgendssisches.

Die Kategorie der Urkatastrophe ist bereits beriihrt wor-
den. Sie bezeichnet diejenige Katastrophe, die immer schon
geschehen ist und unter deren Bann die Gegenwart steht.
Die Idee der Urkatastrophe ist ein méachtiges Denkmuster.
In der Bibel erscheint es im Bild des Siindenfalls. Doch der
Gedanke einer urspriinglichen Verfehlung, die die Men-
schen aus dem Einklang mit dem Ganzen gerissen hat, ist
auch in zeitgenossischen Varianten zu finden. Bei Heideg-
ger zum Beispiel, dem grossten Posttheologen der Mo-
derne, présentiert er sich in der Gestalt der «Seinsverges-
senheit», die irgendwann zwischen Parmenides und dem
platonischen Hohlengleichnis den abendldndischen Geist
heimgesucht hat. Das Un-Wesen der Technik, das sich in
der Masslosigkeit der seinsvergessenen Rationalitit ver-
hangnisvoll zur Geltung bringt, ist — so gesehen — nur die
Folge jener ersten Selbstverdrehung des Denkens. Von
Heideggers Technikkritik ist kein weiter Weg zur Funda-
mentalokologie. Und in der Tat begegnet man auch hier der
Urkatastrophe; ndmlich im Begriff des point of no return an
planetarischer Biosphdrenzerstorung, den unsere wissen-
schaftlich-technische Expansionskultur nach Ansicht vieler
bereits hinter sich gebracht hat.

Uberlegt man nun, in welcher Weise solche Diagnosen
lebensorientierend verarbeitet werden, stosst man auf ganz
verschiedene Anweisungen, aber zuletzt lassen sich diese
doch stets auf die drei Formen des eschatologisch-hoffen-
den, des ertragenden und des aufkldrerisch-optimistischen
Denkens reduzieren.

Dass wir vom Baum der Erkenntnis gegessen haben, die
Tatsache also, dass der Mensch als Mangelwesen, um es mit
Begriffen der philosophischen Anthropologie zu sagen, ex-
zentrisch existieren muss, kann sowohl erlésungstheolo-
gisch behandelt werden als auch weltertragend; aber diese

Tatsache kann sogar, wie eben Kant beweist, im Licht der
innerweltlichen Zuversicht, die vom Glauben an die Lern-
fahigkeit der Gattung getragen ist, gedeutet werden. Ahn-
liches zeigt sich fiir die «Seinsvergessenheit». Heidegger
redet vom «Andenken» und von der «Gelassenheit», wenn
er selber zu sagen versucht, wie das Geschick der Seins-
blindheit sinnvoll zu verwinden wire. Was immer das heis-
sen mag: Es sind Verhaltensweisen meditativer verneh-
mender Besinnung, die er empfiehlt; also jedenfalls Formen
einer noch nicht hoffnungslos gewordenen, im Kern aber
eschatolotisch inspirierten Vernunft («Nur ein Gott kann
uns noch retten!»). Und wo bleiben die ertragenden Den-
ker? Nun ja, in der Gegenwart sind sie nicht selten. ‘Weni-
ger freilich in der hohen Pathosform des klaren Durch-
blicks und der kalten Analyse als im Modus jenes
durchschnittlichen Zynismus’, mit dem wir alle gelernt
haben, den tagtéglichen Katastrophenserien zu begegnen,
die uns die Medien liefern. Fiir die Vulgarform ertragenden
Denkens sind wir also selber Spezialisten. Als Vertreter sei-
nes elitiren Modus aber ist etwa der alte Ernst Jiinger zu
verstehen. «Die Erde hiutet sich» ist dessen Formel fiir jede
mogliche, mithin auch fiir die Urkatastrophe, die mit der
menschlichen Existenz verkniipft ist. «Die Erde héutet
sich» — das besagt, dass der Mensch als Individuum wie als
Gattung es ertragen muss, dass seine Zeit bald einmal ab-
gelaufen sein wird. Ob der point of no return schon passiert
ist oder nicht, ist dann nicht weiter von Belang, denn Gaia
wird sich immer wieder hiuten...

Ich komme zu meiner letzten Kategorie: der Selbst-
zweckkatastrophe. Und hier gerdt nun doch ein viertes
Denken, eine vierte Moglichkeit des Umgangs mit dem Ka-
tastrophischen und dem in ihm enthaltenen Moment der
Todesangst, ins Spiel. Allerdings ist dieses Denken, nicht
wie die drei andern Arten, von vornherein auf Lebensfri-
stung und Existenzerméoglichung hin angelegt, im Gegen-
teil. Es kann geradezu zur Selbstvernichtung fithren.

Auch in diesem Fall von Katastrophendenken finden sich
vulgire und elitdre Realisierungsweisen; eine blinde und
eine begeistert selbstbewusste Form. Der Philosoph (nicht
unbedingt der Praktiker) der letzteren Art ist Georges
Bataille. Immer sucht nach ihm der Mensch nach Augen-
blicken, in denen er aus seinen Bedingungen heraustreten
kann; immer sucht das Menschenwesen nach einem Zweck
jenseits der rationalen (oder auch animalischen) Logik der
Selbsterhaltung. Die souverdne Wiirde des Menschen ist
nach Bataille daher dessen Fihigkeit, eine jede Grenze,
selbst und gerade die der Todesfurcht, zu iiberschreiten.
«Souverinitdt kommt allein demjenigen zu, der prinzipiell
alles negiert, was die Autonomie seiner Entscheidungen
einschrinkt.»* Was heisst das aber? Doch dies, dass der
Souverine nichts mehr will — und alles, indem er nicht ein-
mal mehr wollen will. Die Formel der Souverénitét ist pa-
radox, eine Figur der coincidentia oppositorum, Selbststei-
gerung und Selbstvernichtung fallen hier zusammen. IThre
letzte Wendung kann darum nur die Katastrophe fiir und zu
nichts sein: die Selbstzweckkatastrophe. Rein und radikal
vollzogen ist diese immer tddlich.

85



Nun ist Bataille, der Philosoph, alles andere als ein Pre-
diger des Kamikazetums gewesen. Was ihn als Anthropolo-
gen interessierte, waren die Gestalten der Ritualisierung, in
denen die Kultur, die archaische zumal, den Ausgleich fin-
det zwischen dem Urwunsch nach souveriner Selbsttrans-
gression und den Notwendigkeiten der Selbsterhaltung.
Doch Batailles Aufmerksamkeit auf das Bediirfnis danach,
nichts, nicht einmal des Lebens mehr zu bediirfen, schirft
unsern Blick auch fiir die blinden und schwachsinnig-fiirch-
terlichen Formen, in denen dieses Bediirfnis seinen Aus-
druck findet. Ich denke, Sie verstehen schnell, was ich
meine: Die Katastrophen der blutigen Biirgerkriege, die
wir heute erleben, sind letzten Endes nichts anderes als die
Verwirklichung solch blindwiitiger Selbstzweckkatastro-
phenwiinsche.

Ich komme zum Schluss. Das Nachdenken iiber Kata-
strophen und ihre Griinde konfrontiert uns mit den grossen
Erzidhlungen, die die Menschen gefunden haben, um sich
den Sinn oder Unsinn ihrer Existenz verstdndlich zu
machen. Die Zahl solcher Erzdhlungen ist — nicht ihrer nar-
rativen Einkleidung nach — doch ihrer Grundstruktur nach
begrenzt. Es gibt nicht unendlich viele Moglichkeiten, sich
zum Leben und zu seiner Endlichkeit zu verhalten. Aber es
gibt eine fast unbegrenzte Anzahl von Moglichkeiten, an
dieser Aufgabe zu scheitern. Am Ende ist die Tatsache, auf
die Welt gekommen zu sein, vielleicht doch unser aller
Urkatastrophe. «<Am besten wire es, nie geboren zu sein»,
sagt die delphische Pythia. Doch: «Wem passiert das
schon?» ... (Kurt Tucholsky).

ANMERKUNGEN

Frankfurt 1983, S. 149.

HANS BLUMENBERG, Sdkularisierung und Selbstbehauptung,

IMMANUEL KANT, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in welt-

biirgerlicher Absicht, in: Kants Werke, Akademieausgabe,
Band VIII, Berlin 1912/23, S. 19-20.

ich es geschrieben habe.

Ich hoffe, man liest das alles mit derselben leisen Ironie, mit der

4 GEORGES BATAILLE, Die psychologische Struktur des Faschis-
mus. Die Souverinitdit, Miinchen 1978, S. 48.

ZUSAMMENFASSUNG

Der Aufsatz entwickelt eine Reihe typischer Antworten auf die
Tatsache menschlicher Katastrophenanfilligkeit. Daraus ergibt
sich ein kleiner Katalog moglicher Katastrophenarten. Themen,
die so zur Sprache kommen, sind u.a. das Verhiltnis von Katastro-
phe und Utopie bzw. von Katastrophe und Fortschrittsidee.

RIASSUNTO

Il saggio sviluppa diverse risposte tipiche alla predisposizione
umana alla catastrofe, delle quali emerge un piccolo catalogo con-
tenente una tipologia delle catastrofi possibili. Fra i temi discussi
troviamo anche la relazione tra catastrofe e utopia risp. catastrofe
e I'idea del progresso.

86

RESUME

L’essai développe une série de réponses typiques sur la sujétion hu-
maine aux catastrophes. Il en résulte un petit catalogue des catas-
trophes possibles. Les theémes mentionnés sont entre autres le rap-
port entre la catastrophe et 1'utopie, c’est-a-dire la catastrophe et
I'idée de progres.

SUMMARY

The article explores a variety of typical responses to the vulnerabil-
ity of human beings in times of catastrophe. The result might be cal-
led an inventory of possible kinds of catastrophe. Such issues are di-
scussed as, for example, the relationship between catastrophe and
utopia and between catastrophe and the idea of progress.



	Ertragen, Hoffen, Lernen : Denkformen der Katastrophenerfahrung

