
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 52 (1995)

Heft: 1: Catastrophes = Katastrophen

Artikel: Ertragen, Hoffen, Lernen : Denkformen der Katastrophenerfahrung

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ertragen. Hoffen. Lernen.
Denkformen der Katastrophenerfahrung

von Georg Kohler

Katastrophen erzeugen Sinndefizite. Und gerade dadurch
sind sie mächtige Generatoren der menschlichen Fähigkeit,
Sinnsysteme und Welt- und Zeitdeutungen zu produzieren.

Der Zusammenhang zwischen den Figuren hoffenden
Denkens und dem kontinuitätsbrechenden, ebenso gefährlichen

wie leidvollen grossen Umsturz ergibt sich also aus
dem Verhältnis von Sinnbedürfnis und Verstörung, welches
das katastrophische Ereignis allemal hervorruft. Die Zäsur
der Katastrophe, die das Alte verschlungen hat, lässt sich ja
umdeuten zum Versprechen, nun könne Neues und Besseres

beginnen. Aber der Entwurf von Utopien ist nicht die
einzige und auch nicht die erste Antwort auf die offene
Frage, die mit der Wirklichkeit der menschlichen
Katastrophenerfahrung stets gestellt ist. Es gibt verschiedene
Formen, das Katastrophische der menschlichen Existenz in das
Ganze eines überzeugenden Sinnes einzubetten. Im folgenden

will ich die Grundmöglichkeiten solcher Sinnstiftung
erörtern. Ob ich sie vollständig zu erfassen vermag, weiss
ich nicht. Ich gehe aber von der Voraussetzung aus, dass es
nicht allzu viele sein können.

Der Mythos des ertragenden Denkens: die Sintflut

Beginnen wir mit der Sintflut. Bevor sie von ihr berichtet,
sagt die Bibel schon, wie diese Katastrophe zu erklären sei,
nämlich als Strafe:

«Als aber der Herr sah, dass der Menschen Bosheit gross
war auf Erden, und dass alles Dichten und Trachten ihres
Herzens die ganze Zeit nur böse war, da reute es den Herrn,
dass er den Menschen geschaffen hatte auf Erden, und es
bekümmerte ihn tief. Und der Herr sprach: Ich will die
Menschen, die ich geschaffen habe, vom Erdboden vertilgen,

die Menschen sowohl als das Vieh, auch die kriechenden

Tiere und die Vögel des Himmels; denn es reut mich,
dass ich sie gemacht habe.» (1. Mose 5 ff.)

Die grosse Flut ist die gerechte Strafe Gottes für die
Vermessenheit eines Geschöpfs, das sich der eigenen Abkünf-
tigkeit und Hinfälligkeit nicht bewusst sein will. Und
darum, weil der Mensch sich so offenbar immer verhält,
muss es zur radikalen Bereinigung kommen; alles soll
vernichtet werden. Aber, und das ist die interessante Wende,
ganz radikal verfährt Gott denn doch nicht. Einer aus der
Menschenschar, Noah, findet Gnade. Gott warnt Noah, gibt
ihm den Auftrag, die Arche zu bauen und ermöglicht ihm
so, gewissermassen den Genpool des Lebendigen zu retten.

Die finale Katastrophe wird revoziert und zur zwar harten,
aber prinzipiell provisorischen Korrekturtat Gottes. Am
Ende ist alles, fast, wieder wie am Anfang:

«Im 601. Lebensjahre Noahs, am ersten Tage des ersten
Monats, waren die Wasser auf Erden versiegt. Da tat Noah
das Dach von der Arche, und siehe da! der Erdboden war
trocken geworden. Am 27. Tage des zweiten Monats war
die Erde ganz trocken. Da redete Gott mit Noah und
sprach: Geh aus der Arche, Du und Dein Weib und Deine
Söhne und Deine Schwiegertöchter mit Dir; und alle die
Tiere, die bei Dir sind, alle Geschöpfe: Vögel, Vieh und
alles, was auf Erden kriecht, die lass heraus mit Dir, dass sie

sich tummeln auf der Erde und fruchtbar seien und sich

mehren auf Erden. Da ging Noah hinaus mit seinen Söhnen,

mit seinem Weibe und seinen Schwiegertöchtern.
Auch alles Wild und alles Vieh, alle Vögel und alles, was auf
Erden kriecht, die gingen hinaus aus der Arche, Art um
Art. Noah aber baute dem Herrn einen Altar; dann nahm

er von allen reinen Tieren und von allen reinen Vögeln und
brachte Brandopfer auf dem Altar. Und der Herr roch den
lieblichen Duft und sprach bei sich selbst: Ich will hinfort
nicht mehr die Erde um der Menschen willen verfluchen; ist
doch das Trachten des menschlichen Herzens böse von
Jugend auf. Und ich will hinfort nicht mehr schlagen, was da

lebt, wie ich getan habe. Solange die Erde steht, soll nicht
aufhören Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und
Winter, Tag und Nacht.»

Ich sagte, am Ende sei alles - fast - wie am Anfang. Fast

so wie am allerersten Anfang, am sechsten Tag der Schöpfung

nach der Erschaffung des Menschen, da Gott sich noch

sagen konnte: «Siehe, alles ist sehr gut.» So spricht Gott nun
nicht mehr. Ernüchtert hat er sein Geschöpf akzeptiert, wie
es ist, «böse von Jugend auf». Deshalb steht der neue
Vertrag, den er mit Noahs Geschlecht schliesst, sogleich unter
den Bedingungen des paradise lost. Auf die grosse, die
endgültige Katastrophe wird verzichtet. Statt dessen wird das

irdische Leben selber zum katastrophischen Vorgang; es ist

von nun an verurteilt zum dauernden Wechsel von Glück
und Unglück, Gelingen und Versagen, von Kontinuität und
Zusammenbruch. «Solange die Erde steht, soll nicht
aufhören Saat und Ernte, Frost und Hitze, Tag und Nacht.»

Man könnte nun sehr lange reden über diesen eigenartigen

Sinneswandel des göttlichen Schöpfers, der die eigentliche

Pointe der biblischen Sintfluterzählung ist. Darum
geht es mir jetzt aber nicht. Was ich tun möchte, ist etwas
anderes: nämlich die Präsentation dieser Geschichte als ein

81



generelles Deutungsformular für den Umgang mit der
menschlichen Katastrophenerfahrung:
- Erstens formuliert sie die Kategorie der finalen

Katastrophe. In charakteristischer Umformung wird uns diese
Kategorie im Rahmen der eschatologisch-utopischen
Denkform wieder begegnen.

- Zweitens liefert sie eine Primärmöglichkeit inhaltlichen
Deutens; Katastrophen bedrohen die menschliche
Existenz, weil diese prinzipiell strafwürdig ist. Auf die grosse
Alternative zu dieser Erklärung, nämlich die gnostische,
werde ich gleich anschliessend zu reden kommen.

- Drittens entwirft sie das von der Erbsünde geprägte
Dasein der Menschen als konstitutionell katastrophal. Und
zwar eben darum, weil der Mensch seinem Wesen nach
«böse», d.h. überheblich und selbstherrlich ist, stets nach
etwas strebend, was ihm nicht zusteht. Sie ist damit der
Gegenpol zur neuzeitlich-modernen Fortschrittsidee.

- Viertens repräsentiert der Sintflutmythos das, was man
die Figur des «ertragenden Denkens» nennen kann. Zwar
steht die Sintfluterzählung im Rahmen eines Buches, das
die Beglaubigung der Erlösungsgewissheit liefern will,
aber für sich allein genommen ist sie, wie die Zitate belegen,

doch das pure Gegenteil solcher Erwartung: Solange
die Erde steht, wird nicht aufhören der Wechsel von
Hoffnung und Enttäuschung, von Zuversicht und Sorge,
der Einbruch des Schreckens in den Genuss des Lebens.

Schöpfer- vs. Heilsgott

Die Zentralidee des ertragenden Denkens lautet: Das
Katastrophale gehört zur Normalität des Daseins. Und die
alttestamentarische Variante dieses Denkens ergänzt den
Befund durch die grimmige Erklärung, dass das auch recht so
ist. Denn die Menschen sind selber schuld an ihrem Elend.

Dagegen opponiert der gnostische Weltentwurf; und
zwar mit grösster Vehemenz. «Unde malum?» Woher das
Übel, das der Mensch an sich und um sich herum vorfindet?
Das ist, vor aller augustinischen Erbsündenlehre, die Frage
der Gnosis. Im Gegensatz zur jüdisch-biblischen und zur
christlich-augustinischen Lehre sucht die Gnosis den
Grund aller Übel nicht im Wesen des Menschen, sondern
im Schöpfer selbst, nämlich in der Gestalt jenes bösen
Gegengottes, des Demiurgen, der diese schlimme Welt, den
Weltkerker, geschaffen hat, in den es die Menschheit
verschlug und in den eingesperrt sie nur auf dessen Ende und
auf die Erlösung durch den «fremden Gott», den transzendenten

Heilsbringer, warten kann. Gnosis ist radikale
Weltverachtung und Schöpfungsanklage in eins, und zwar im
Dienst einer ebenso radikalen Erlösungssehnsucht, die sich
mit dem, was und wie es ist, nicht versöhnen will und kann.

«Der Gott, der die Welt und den Menschen geschaffen
und ihnen ein unerfüllbares Gesetz gegeben, der launisch
und tyrannenhaft die im Alten Testament überlieferte
Volksgeschichte gelenkt hatte, der Opfer und Zeremonien
für sich forderte, war der böse Demiurg. Der Gott, der die
Erlösung bringt, ohne sie den Menschen, die er nicht ge¬

schaffen hat, im geringsten schuldig zu sein, der 'fremde
Gott', ist das Wesen reiner, weil grundloser Liebe. Diese
Gottheit hat das Recht, den Kosmos zu vernichten, den sie

nicht geschaffen hat, und den Ungehorsam gegen das
Gesetz zu verkünden, das sie nicht gegeben hat.»1

Gestatten Sie mir eine Zwischenbemerkung. Ich habe

nun einige Male sehr apodiktisch und pauschal den
Ausdruck «die Gnosis» verwendet. So, als ob es ganz klar und
eindeutig wäre, was darunter zu verstehen ist. Aber das ist
es natürlich ganz und gar nicht. Religionshistorisch genommen

fungiert der Name «Gnosis» oder «Gnostizismus» als

Sammelbezeichnung für jene synkretistischen,
philosophisch-theologischen Spekulationen der Spätantike, die
wie das frühe Christentum ans baldige Weltende und an das

unmittelbare Bevorstehen der göttlichen Erlösung glaubten.

Weil die diesbezügliche Quellenlage aber schmal und
fast nur indirekt greifbar ist, liegt vieles im dunkeln. Weder
ist die religionsgeschichtliche Herkunft der verschiedenen
Gnostizismen, noch ist das Verhältnis zwischen ihnen und
dem sich bildenden Christentum genau geklärt.
Wahrscheinlich wird das auch niemals befriedigend geschehen
können; es fehlen einfach die dazu nötigen Texte und
Überlieferungen.

Dennoch lässt sich im Grundzug das gnostische Evangelium

rekonstruieren; und zwar eben so, wie ich das vorhin
getan habe. Und in der Kontraposition zur Figur des

ertragenden Denkens, wie sie sich etwa im ersten Buch Mose
zeigt, realisiert der gnostische Mythos eine Figur des

Hoffnungsdenkens angesichts unaufhörlicher Katastrophenerfahrung.

Alle Katastrophen sind für den Wissenden der
Vorschein jenes Endes, das die Gläubigen retten wird.

Ertragendes Denken vs. Hoffnungsdenken

Ich beziehe mich auch auf die Gnosis wie vorhin auf die
Sintfluterzählung in der Perspektive eines typologischen
Erkenntnisinteresses. Wie die biblische Sintflutgeschichte
lässt sich auch das gnostische Evangelium als eine
grundsätzliche Deutungsform der Katastrophenanfälligkeit

des Menschen auffassen. Spiegelverkehrt wiederholt es

die Bestimmungen der mosaischen Erklärung und versieht
sie mit umgekehrten Vorzeichen: Katastrophal ist nicht die
menschliche Existenz als solche, sondern die Bedingung,
unter der sie sich zu vollziehen hat. Die menschliche Seele
ist im Kern gut, aber alles um sie herum ist schlecht und die
Wirkung einer anderen, bösen Macht. Wenn es besser und
einmal gut werden soll, dann einzig und möglichst bald
durch die vollständige Vernichtung der bestehenden Welt
des Übels.

Im Rahmen des von mir zu Beginn umrissenen
Deutungsformulars liest sich die gnostische Botschaft als

Absetzung bzw. Umbildung der biblischen Inhalte in sämtlichen

Hinsichten:

- Erstens wird die Vorstellung einer finalen Katastrophe
nicht verabschiedet, sondern maximal aufgewertet.

82



- Zweitens wird das Unglück, die katastrophale Normalität,

nicht als gerechte Strafe angenommen, sondern als
unverdientes Schicksal verworfen.

- Drittens wird auf der Möglichkeit und baldigen Wirklichkeit
des wahrhaft Besseren und Guten beharrt. Und weil

der Mensch nicht konstitutiv verdorben ist, kann er nach
dieser überirdischen Wirklichkeit streben und die
Bedingungen seines derzeitigen Hierseins überschreiten.

- Dazu braucht es aber, viertens, ein Denken der Hoffnung
und der Transgression, das die ständige Möglichkeit und
Wirklichkeit des Katastrophischen aufnimmt und
umformt zur Weise, wie das Erlösende, ganz Andere sich
ankündigt und einzig erscheinen wird: in der finalen und
singulären Katastrophe des letzten Umbruchs, da sich das
Novum des noch nie Gesehenen und die eigentliche Heimat

der Seele enthüllt.

Das utopische Denken

Sie merken, worauf ich hinauswill. Die gnostische Erzählung

vom bösen Demiurgen und seiner Überwindung durch
den fernen, anderen, akosmischen Heilsgott ist in meiner
kleinen Typologie des Umgangs mit der Möglichkeit der
Katastrophe der erste Repräsentant des utopischen Denkens

im Radikalsinn. Utopisches Denken ist Hoffnungsdenken,

und die gnostische Verheissung des kommenden
Rettergottes zeigt, worauf es hier zunächst ankommt: nämlich

auf das grundsätzlich andere Verhältnis zur Zeit, das
den hoffenden vom ertragenden Weltbezug unterscheidet.
Alles utopische Denken, ob explizit heilsgeschichtlich bzw.
geschichtsphilosophisch verfasst oder nicht, ist - als Gestalt
von Hoffnung - wesentlich futurisch. Die Zukunft ist der
Ort, der offene Raum, die wirkliche Bedingung der
Möglichkeit, die uns gestattet, die Gegenwart zu verlassen und
ins Reich des Besseren und des ganz anderen Guten zu
gelangen. Und nur weil es diese Zukunft gibt, d.h. nur dort,
wo die Zeit auf sie hin projektiert werden kann, nur dort
gibt es auch die Möglichkeit, so etwas wie die finale
Katastrophe des Heils zu denken, also das, was die Sintflut
gerade nicht ist.

Die Zeit, gedacht unter dem Primat der Zukunft, in der
alles anders werden kann, in der sich also nicht die Gegenwart

wiederholt, sondern etwas Neues auftritt, das ist die
Voraussetzung der utopischen Denkform überhaupt.
Innerhalb dieser Figuration ist nun die gnostische Verheissung

allerdings nur eine Variante. Ihr Besonderes zeigt sich
sogleich an ihrem Thema der Heilskatastrophe. In dieser
liegt das Zwiefache:

- einerseits der sich eröffnenden Präsenz des Neuen und
ganz Anderen,

- anderseits der Erledigung des Jetzigen und wohlbekannt
Schlechten.

Kurz: Der Sturz der falschen Götter ist ein Ereignis der
schärfsten Scheidung, des absoluten Bruchs, der äussersten
Dramatik in jeder Hinsicht. Er ist ein apokalyptisches
Geschehen.

An dieser Stelle ist wiederum eine Zwischenbemerkung
nötig. Ich sagte schon, dass die Relationen zwischen der
gnostischen Häresie und der christlichen Orthodoxie, v.a.

was den Zeitraum des ersten und zweiten Jahrhunderts
n. Chr. betrifft, in vielem ungeklärt sei. In der Tat ist es erst
der grosse Augustin, der am Ende des vierten und zuBeginn
des fünften Jahrhunderts die christliche Dogmatik von
gnostischen Inklinationen befreit. Er reinigt den Schöpfergott
der Bibel vom Verdacht der Bosheit und der Stümperei,
und er vereint ihn mit endgültiger Wirkung fürs Dogma mit
dem Messias-Christus, dem Heilsbringer des Neuen
Testamentes. So macht Augustin das von der gnostischen
Naherwartung ursprünglich stark beeinflusste Christentum
zur Substanz einer auf die Welt, wie sie nun einmal ist, sich
einrichtenden Kirche. Vorher allerdings, also in der Epoche
des Paulus und des Johannesevangeliums, waren gnostische
und christliche Weltverneinung wohl fast aus einem Geist.
Deshalb ist es gewiss nicht falsch, christliche Apokalyptik
und gnostische Götterdämmerung in denselben
Zusammenhang zu stellen. Doch auch hier geht es mir nicht um
historische Dinge, sondern um das typologisch Entscheidende.

Nämlich eben um diejenige Form des utopischen
Denkens, das die Katastrophenerfahrung apokalyptisch
auflädt und die Heilskatastrophe, d.h. die apokalyptische
Wende, zum Durchgang für die Offenbarung des ganz
Anderen macht.

Die zwei Wurzeln des Utopischen

Um im Katastrophenkatalog, den ich dabei bin zu
entwickeln, nach den Kategorien der Finalkatastrophe, der
Strafkatastrophe, der alltäglichen Normalkatastrophe und
der apokalyptischen Heilskatastrophe zur nächsten
Katastrophenart zu gelangen, muss ich jetzt ein wenig über die
zwei verschiedenen Wurzeln bzw. Ursprünge des utopischen

Denkens reden.
Den einen Ursprung haben wir eben beleuchtet. Es ist die

Vorstellung des Ganz Anderen, metaphorisch gesprochen:
die Idee der Gottesstadt. Sie ist das Bild für das positiv
Undenkbare, das die Eschatologie dem gläubig Hoffenden als

Erlösungsziel vorzeichnet. Wirklich, wahrhaft gut kann es

nur dort sein, wo wir nicht mehr wissen, wie es ist. Wovon
man noch sprechen kann, ist einzig das Negative einer
apokalyptischen Wende; aber die Visionen des Untergangs der
vorhandenen Welt wollen doch stets an den letzten Horizont

gelangen, hinter dem genau das liegt, was nicht mehr
zu erkennen, aber zu erhoffen ist - das absolute Novum.

Sofern es angezogen wird vom Jenseits des Ganz Anderen,

ist das utopische Denken seinem tiefsten Ursprung
nach gewiss nicht der Vernunft verpflichtet. Und um so
leichter vermag es notfalls auf Vernunft und Argumente zu
verzichten. Nicht so verhält es sich dagegen im Fall seiner
zweiten Ausdrucksform. Dort und dann nämlich, wenn sein
Ziel nicht das ganz Andere, sondern das denkbar Beste ist.
Das denkbar Beste, ist eben das denkbar Beste: das, was
sich bestimmen, finden oder erfinden lässt, wenn wir die

83



Vernunft bis an ihre äussersten Grenzen, aber nicht
darüber hinaus erweitern.

Die Suche bzw. das Streben nach dem denkbar Besten ist
also der zweite Ursprung des Utopischen; und wenn man
nach seiner geschichtlichen Erscheinung fragt, wird man
zuerst auf die griechische Philosophie, genauer: auf Plato
und auf die «Politeia» stossen. Plato will ausdrücklich die
Frage nach dem bestmöglichen, also die nach dem denkbar
idealen Staat beantworten. Ob ihm das gelingt, bleibe
dahingestellt. Wichtig ist bloss die Einsicht in die Rationalnatur

von Piatos Unterfangen. Um diese Frage nach dem
idealen Staat an ihr Ziel zu bringen, hält sich Plato zuletzt
und zuerst an den Logos. Wenn er sich auch des Mythos
bedient, dann nicht um der Sehnsucht nach Erlösung Worte zu
verleihen, sondern als Mittel der Erkenntnisgewinnung.
Dass es einmal besser werden könnte, ist bei Plato daher
nicht die Erwartung transrationaler Hoffnungen, sondern
eine Hypothese der Vernunft. Wenn man will: Es ist ein
Versprechen der Aufklärung, nicht das der Offenbarung.
Nicht jedes utopische Denken ist also eschatologisch,
apokalyptisch und im letzten transrational. Das Hoffnungsmodell

der Rationalität heisst möglicher Fortschritt durch
(evolutionäres) Lernen.

Die Lehrkatastrophe

Das Stichwort «Aufklärung» erlaubt mir den nächsten
Schritt; den Übergang zur Katastrophendeutung im Licht
jenes Hoffnungsdenkens, das auf das Rationale, eben das
denkbar Beste aus ist. Die Kategorie, die hier nun
erscheint, ist diejenige der Lehrkatastrophe, soll heissen: der
nützlichen Katastrophe.

Grosse Umbrüche, plötzliche Veränderungen des
Gewohnten, selbst das Entsetzliche des massenhaften Todes,
gelten dem rationalen Hoffnungsdenken als nützlich und
hilfreich, weil sie die Menschen zwingen zu lernen. Sie nötigen

das Menschengeschlecht, seine Talente der
Weltbeherrschung zu entfalten und so, schrittweise, aus dem noch
rohen Natur- in den Kulturzustand sich zu entwickeln. Um
schliesslich an jenen utopischen Ort zu gelangen, wo es
noch nicht ist, wo aber seine besten Möglichkeiten wirklich
werden können.

Not lehrt denken, heisst hier die Devise; anders funktioniert

es nicht. Deshalb werden die facta bruta immer wieder
auftretender Katastrophen im Licht des rationalen
Hoffnungsdenkens zu Katalysatoren der Verbesserung und der
begrüssenswerten Evolution. Allerdings sind die
Grossereignisse katastrophischer Kontinuitätsbrüche nur ein
Mittel der Lehrmeisterin Natur, den Menschen zu sich, zur
Herausbildung seiner eigensten Möglichkeiten zu bewegen.

Im Grunde ist jeder Widerstand, ist jede Mühseligkeit
nützlich und sinnvoll. Oder mythologisch formuliert: Sogar
der Sündenfall, die Urkatastrophe des Menschengeschlechtes

schlechthin, nämlich herausgefallen aus der Sicherheit
naturwüchsiger Regulationen und Bindungen und
hineingeworfen zu sein in die Instinktentbundenheit rationalen

Fragen-, Zweifeln- und In-die-Irregehen-Könnens, besitzt
im Horizont des rationalen Hoffnungsdenkens keinen
andern Sinn als den der Freisetzung evolutionärer
Fortschrittsgewinne.

Das Widerständige der Welt ist Anlass menschlicher
Selbstverbesserung; es ist Immanuel Kant gewesen, der diesen

generellen Gedanken der Aufklärung in besonders
eindrücklicher Weise formuliert hat. Ich zitiere aus der
Abhandlung über die «Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbürgerlicher Absicht» den dritten Abschnitt:

«Die Natur hat gewollt: dass der Mensch alles, was über
die mechanische Anordnung seines tierischen Daseins
geht, gänzlich aus sich selbst herausbringe und keiner
andern Glückseligkeit oder Vollkommenheit teilhaftig werde,
als die er sich selbst frei von Instinkt, durch eigene
Vernunft, verschafft hat. Die Natur tut nämlich nichts
überflüssig und ist im Gebrauche der Mittel zu ihren Zwecken
nicht verschwenderisch. Da sie dem Menschen Vernunft
und darauf sich gründende Freiheit des Willens gab, so war
das schon eine klare Anzeige ihrer Absicht in Ansehung
seiner Ausstattung. Er sollte nämlich nun nicht durch
Instinkt geleitet, oder durch anerschaffene Kenntnis
versorgt und unterrichtet sein; er sollte vielmehr alles aus sich
selbst heraus bringen. Die Erfindung seiner Nahrungsmittel,

seiner Bedeckung, seiner äusseren Sicherheit und
Verteidigung (wozu sie ihm weder die Hörner des Stiers noch
die Klauen des Löwen, noch das Gebiss des Hundes,
sondern bloss Hände gab), alle Ergötzlichkeit, die das Leben
angenehm machen kann, selbst seine Einsicht und Klugheit
und sogar die Gutartigkeit seines Willens sollten gänzlich
sein eigen Werk sein. Sie scheint sich hier in ihrer grössten
Sparsamkeit selbst gefallen zu haben und ihre tierische
Ausstattung so knapp, so genau auf das höchste Bedürfnis
einer anfänglichen Existenz abgemessen zu haben, als
wollte sie: der Mensch sollte, wenn er sich aus der grössten
Rohigkeit dereinst zur grössten Geschicklichkeit innerer
Vollkommenheit der Denkungsart und (so viel es auf Erden
möglich ist) dadurch zur Glückseligkeit emporgearbeitet
haben würde, hievon das Verdienst ganz allein haben und
es sich selbst nur verdanken dürfen; gleich als habe sie es

mehr auf seine vernünftige Selbstschätzung, als auf ein
Wohlbefinden angelegt. Denn in diesem Gange der
menschlichen Angelegenheit ist ein ganzes Heer von
Mühseligkeiten, die den Menschen erwarten. Es scheint aber
der Natur darum gar nicht zu tun gewesen zu sein, dass er
wohl lebe; sondern dass er sich soweit hervorarbeite, um
sich durch sein Verhalten des Lebens und des Wohlbefindens

würdig zu machen.»2
Nicht mehr das ganz Andere ist also das Ziel, das die

aufs denkbar Beste gerichtete utopische Vernunft der
Aufklärung inspiriert, sondern die vollständige Entelechie des

Menschen als eines endlichen, aber seiner selbst gewissen
Wesens. Nicht um Erlösung geht es, sondern um die rationale,

im irdischen Dasein verankerte, insofern auch
lebensdienlich-pragmatische Selbstbestimmung in der Welt.
Damit solches geschehen kann, braucht es ab und zu die
Schocks der grossen Stürze; ohne sie bliebe der Mensch zu

84



trag, um seine eigenen Möglichkeiten zu verwirklichen. Als
Lehrmittel sind Katastrophen also unerlässlich.

Im Denkraum der hoffenden Rationalität muss im
Grunde alles, jedes geringere Misslingen genau so wie der
katastrophische Bruch zum Motiv von Lernen und von
vernünftigem Fortschritt werden. Falls aber diese Denkform
nicht mehr zu überzeugen vermag: woran hält man sich
dann? Ich meine, dass nicht viel anderes übrig bleibt als die
Erneuerung der alten Muster: der Rückgriff auf die
Interpretationskategorien des ertragenden Denkens oder auf
diejenigen der überschiessenden Hoffnung.

Riskiert sei also nun doch die Behauptung, dass mit den
drei genannten Deutungsversionen die Grundmöglichkeiten

menschlichen Umgangs mit der Katastrophenerfahrung
nahezu ausgeschöpft sind. Das gilt jedenfalls dann, wenn
man die bisher entwickelten fünf Kategorien der Final-,
Straf-, Heils-, Lehr- und der Alltagskatastrophe um zwei
weitere Arten ergänzt: nämlich um die Ur- und die
Selbstzweckkatastrophe.3

Die Ur- und die Selbstzweckkatastrophe.
Ein Blick auf Zeitgenössisches.

Die Kategorie der Urkatastrophe ist bereits berührt worden.

Sie bezeichnet diejenige Katastrophe, die immer schon
geschehen ist und unter deren Bann die Gegenwart steht.
Die Idee der Urkatastrophe ist ein mächtiges Denkmuster.
In der Bibel erscheint es im Bild des Sündenfalls. Doch der
Gedanke einer ursprünglichen Verfehlung, die die
Menschen aus dem Einklang mit dem Ganzen gerissen hat, ist
auch in zeitgenössischen Varianten zu finden. Bei Heidegger

zum Beispiel, dem grössten Posttheologen der
Moderne, präsentiert er sich in der Gestalt der «Seinsvergessenheit»,

die irgendwann zwischen Parmenides und dem
platonischen Höhlengleichnis den abendländischen Geist
heimgesucht hat. Das Un-Wesen der Technik, das sich in
der Masslosigkeit der seinsvergessenen Rationalität
verhängnisvoll zur Geltung bringt, ist - so gesehen - nur die
Folge jener ersten Selbstverdrehung des Denkens. Von
Heideggers Technikkritik ist kein weiter Weg zur
Fundamentalökologie. Und in der Tat begegnet man auch hier der
Urkatastrophe; nämlich im Begriff des point ofno return an
planetarischer Biosphärenzerstörung, den unsere
wissenschaftlich-technische Expansionskultur nach Ansicht vieler
bereits hinter sich gebracht hat.

Überlegt man nun, in welcher Weise solche Diagnosen
lebensorientierend verarbeitet werden, stösst man auf ganz
verschiedene Anweisungen, aber zuletzt lassen sich diese
doch stets auf die drei Formen des eschatologisch-hoffen-
den, des ertragenden und des aufklärerisch-optimistischen
Denkens reduzieren.

Dass wir vom Baum der Erkenntnis gegessen haben, die
Tatsache also, dass der Mensch als Mängelwesen, um es mit
Begriffen der philosophischen Anthropologie zu sagen,
exzentrisch existieren muss, kann sowohl erlösungstheologisch

behandelt werden als auch weltertragend; aber diese

Tatsache kann sogar, wie eben Kant beweist, im Licht der
innerweltlichen Zuversicht, die vom Glauben an die
Lernfähigkeit der Gattung getragen ist, gedeutet werden.
Ähnliches zeigt sich für die «Seinsvergessenheit». Heidegger
redet vom «Andenken» und von der «Gelassenheit», wenn
er selber zu sagen versucht, wie das Geschick der
Seinsblindheit sinnvoll zu verwinden wäre. Was immer das heissen

mag: Es sind Verhaltensweisen meditativer
vernehmender Besinnung, die er empfiehlt; also jedenfalls Formen
einer noch nicht hoffnungslos gewordenen, im Kern aber
eschatolotisch inspirierten Vernunft («Nur ein Gott kann
uns noch retten!»). Und wo bleiben die ertragenden Denker?

Nun ja, in der Gegenwart sind sie nicht selten. Weniger

freilich in der hohen Pathosform des klaren Durchblicks

und der kalten Analyse als im Modus jenes
durchschnittlichen Zynismus', mit dem wir alle gelernt
haben, den tagtäglichen Katastrophenserien zu begegnen,
die uns die Medien liefern. Für die Vulgärform ertragenden
Denkens sind wir also selber Spezialisten. Als Vertreter
seines elitären Modus aber ist etwa der alte Ernst Jünger zu
verstehen. «Die Erde häutet sich» ist dessen Formel für jede
mögliche, mithin auch für die Urkatastrophe, die mit der
menschlichen Existenz verknüpft ist. «Die Erde häutet
sich» - das besagt, dass der Mensch als Individuum wie als

Gattung es ertragen muss, dass seine Zeit bald einmal
abgelaufen sein wird. Ob der point ofno return schon passiert
ist oder nicht, ist dann nicht weiter von Belang, denn Gaia
wird sich immer wieder häuten...

Ich komme zu meiner letzten Kategorie: der
Selbstzweckkatastrophe. Und hier gerät nun doch ein viertes
Denken, eine vierte Möglichkeit des Umgangs mit dem

Katastrophischen und dem in ihm enthaltenen Moment der

Todesangst, ins Spiel. Allerdings ist dieses Denken, nicht
wie die drei andern Arten, von vornherein auf Lebensfri-
stung und Existenzermöglichung hin angelegt, im Gegenteil.

Es kann geradezu zur Selbstvernichtung führen.
Auch in diesem Fall von Katastrophendenken finden sich

vulgäre und elitäre Realisierungsweisen; eine blinde und
eine begeistert selbstbewusste Form. Der Philosoph (nicht
unbedingt der Praktiker) der letzteren Art ist Georges
Bataille. Immer sucht nach ihm der Mensch nach
Augenblicken, in denen er aus seinen Bedingungen heraustreten
kann; immer sucht das Menschenwesen nach einem Zweck
jenseits der rationalen (oder auch animalischen) Logik der
Selbsterhaltung. Die souveräne Würde des Menschen ist
nach Bataille daher dessen Fähigkeit, eine jede Grenze,
selbst und gerade die der Todesfurcht, zu überschreiten.
«Souveränität kommt allein demjenigen zu, der prinzipiell
alles negiert, was die Autonomie seiner Entscheidungen
einschränkt.»4 Was heisst das aber? Doch dies, dass der
Souveräne nichts mehr will - und alles, indem er nicht einmal

mehr wollen will. Die Formel der Souveränität ist
paradox, eine Figur der coincidentia oppositorum, Selbststeigerung

und Selbstvernichtung fallen hier zusammen. Ihre
letzte Wendung kann darum nur die Katastrophe für und zu
nichts sein: die Selbstzweckkatastrophe. Rein und radikal
vollzogen ist diese immer tödlich.

85



Nun ist Bataille, der Philosoph, alles andere als ein
Prediger des Kamikazetums gewesen. Was ihn als Anthropologen

interessierte, waren die Gestalten der Ritualisierung, in
denen die Kultur, die archaische zumal, den Ausgleich findet

zwischen dem Urwunsch nach souveräner Selbsttrans-
gression und den Notwendigkeiten der Selbsterhaltung.
Doch Batailles Aufmerksamkeit auf das Bedürfnis danach,
nichts, nicht einmal des Lebens mehr zu bedürfen, schärft
unsern Blick auch für die blinden und schwachsinnig-fürchterlichen

Formen, in denen dieses Bedürfnis seinen
Ausdruck findet. Ich denke, Sie verstehen schnell, was ich
meine: Die Katastrophen der blutigen Bürgerkriege, die
wir heute erleben, sind letzten Endes nichts anderes als die
Verwirklichung solch blindwütiger Selbstzweckkatastrophenwünsche.

Ich komme zum Schluss. Das Nachdenken über
Katastrophen und ihre Gründe konfrontiert uns mit den grossen
Erzählungen, die die Menschen gefunden haben, um sich
den Sinn oder Unsinn ihrer Existenz verständlich zu
machen. Die Zahl solcher Erzählungen ist - nicht ihrer
narrativen Einkleidung nach - doch ihrer Grundstruktur nach

begrenzt. Es gibt nicht unendlich viele Möglichkeiten, sich

zum Leben und zu seiner Endlichkeit zu verhalten. Aber es

gibt eine fast unbegrenzte Anzahl von Möglichkeiten, an
dieser Aufgabe zu scheitern. Am Ende ist die Tatsache, auf
die Welt gekommen zu sein, vielleicht doch unser aller
Urkatastrophe. «Am besten wäre es, nie geboren zu sein»,

sagt die delphische Pythia. Doch: «Wem passiert das

schon?»... (Kurt Tucholsky).

ANMERKUNGEN

Hans Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung,
Frankfurt 1983, S. 149.

Immanuel Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht, in: Kants Werke, Akademieausgabe,
Band VIII, Berlin 1912/23, S. 19-20.
Ich hoffe, man liest das alles mit derselben leisen Ironie, mit der
ich es geschrieben habe.
Georges Bataille, Die psychologische Struktur des Faschismus.

Die Souveränität, München 1978, S. 48.

ZUSAMMENFASSUNG RESUME

Der Aufsatz entwickelt eine Reihe typischer Antworten auf die
Tatsache menschlicher Katastrophenanfälligkeit. Daraus ergibt
sich ein kleiner Katalog möglicher Katastrophenarten. Themen,
die so zur Sprache kommen, sind u.a. das Verhältnis von Katastrophe

und Utopie bzw. von Katastrophe und Fortschrittsidee.

L'essai développe une série de réponses typiques sur la sujétion
humaine aux catastrophes. Il en résulte un petit catalogue des
catastrophes possibles. Les thèmes mentionnés sont entre autres le
rapport entre la catastrophe et l'utopie, c'est-à-dire la catastrophe et
l'idée de progrès.

RIASSUNTO SUMMARY

Il saggio sviluppa diverse risposte tipiche alla predisposizione
umana alla catastrofe, delle quali emerge un piccolo catalogo
contenente una tipologia delle catastrofi possibili. Fra i temi discussi
troviamo anche la relazione tra catastrofe e utopia risp. catastrofe
e l'idea del progresso.

The article explores a variety of typical responses to the vulnerability
of human beings in times of catastrophe. The result might be called

an inventory of possible kinds of catastrophe. Such issues are
discussed as, for example, the relationship between catastrophe and
Utopia and between catastrophe and the idea of progress.

86


	Ertragen, Hoffen, Lernen : Denkformen der Katastrophenerfahrung

