Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 52 (1995)

Heft: 1: Catastrophes = Katastrophen

Artikel: Visionen des Untergangs : Menschen im Angesicht des Sublimen bei
Fussli und Blake

Autor: Vogel, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Visionen des Untergangs:
Menschen im Angesicht des Sublimen bei Fiissli und Blake

von MATTHIAS VOGEL

Wie aber, wenn nichts mehr ist, wie es sein sollte, wenn die
Hirschkuh mit dem Lowen schwanger geht, Sduglinge ora-
keln und Gras dem Erdmittelpunkt entgegenwichst, wie
soll man dies dem Ahnungslosen, der nichts sieht und nichts
hort, vor die Sinne fiihren. Dichter, die unmittelbar auf das
innere Auge zielen, haben es in einer solchen Lage ver-
gleichsweise leicht. Sie konnen Lowen briillen, Wolfe heu-
len und das rachende Schwert durch die Liifte wirbeln las-
sen. Solches hat William Blake in seinem 1793 erschienenen
Werk The Marriage of Heaven and Hell ausgiebig getan:
«The roaring of lions, the howling of wolves, the raging of
the stormy sea, and the destructive sword are portions of
eternity too great for the eye of man.»' Dort, wo das Auge
versagt, ist die Phantasie aufgerufen, an dessen Stelle zu
treten. Nur die Imagination, nicht der Verstand, kann uns
die Bedeutung des Endes individuellen und kollektiven
Daseins ins Bewusstsein bringen. Selbst mit einer lebhaften
Phantasie ldsst sich jedoch dieses Ende kaum als Nichts,
eher als ein Dazwischen erfahren; etwa als kurzer Halte-
punkt der Geschichte, wenn etwas fiir immer verschwunden
ist und etwas anderes noch nicht auftaucht.?

Je mehr die Natur im 18. Jahrhundert ihre Schrecken ver-
lor, weil ein Phdnomen nach dem anderen rational erklirt
werden konnte, desto mehr trat der Mensch selbst als Aus-
l6ser von Katastrophen in den Vordergrund. Nicht von
einer dusseren gottlichen Macht drohte Gefahr apokalypti-
schen Ausmasses, sondern von den eigenen Mitmenschen.
Diese Umkehrung der Sichtweise wurde gerade auch in
England in den letzten zwei Jahrzehnten des 18. Jahrhun-
derts durch politische Vorgénge, die in den Augen der herr-
schenden Schichten nicht nur beunruhigend, sondern
angsteinflossend waren, beschleunigt. Der langwihrende
Krieg gegen die dreizehn abtriinnigen Kolonien in Nord-
amerika, der 1783 zur Proklamation der Vereinigten
Staaten von Amerika fiihrte, hatte die englische Nation in
eine moralische und finanzielle Krise gestiirzt. Zu Beginn
der 1780er Jahre nahmen in Irland die politischen Span-
nungen zu. Die Inselbewohner, seit 1690 vollig dem engli-
schen Imperium einverleibt, jedoch ohne Beteiligung an
den biirgerlichen Rechten Englands und an dessen Wohl-
fahrt, forderten grossere Autonomie. Noch unangenehmer
fiir die Herrschenden waren die Hungeraufstinde im eige-
nen Land, getragen von dem schnell wachsenden stédti-
schen Proletariat. Die Gorden Riots vom Juni 1780 brach-
ten die Grundfeste des Staates fiir kurze Zeit ins Wanken.
Angesichts von Zensur und Misswirtschaft im eigenen

Land begriissten die «Radicals», die fortschrittlichen engli-
schen Intellektuellen, zu denen Blake und Fiissli zahlten,
das Ende der Monarchie in Frankreich mit Begeisterung.
Nun, glaubten sie, seien die Tage der Erneuerung der
gesamten Welt angebrochen und die Herrschaft des Frie-
dens und des Wohlergehens. Um so schrecklicher war ihr
Erwachen, als die franzosische Revolution 1793 in einem
Blutbad unterging und im eigenen Land, in England, die
Instrumente der Unterdriickung wieder stirker angezogen
wurden.

Wen wundert’s, dass in einer Zeit, in der Hoffnung auf
Verédnderung sowie Entsetzen iiber die Erstarrung der Zu-
stinde sich abwechselten, die Katastrophenbilder in der
englischen Kunst Konjunktur hatten. Kaum ein Historien-
maler, der nicht den apokalyptischen Reiter, den Tod, auf
seinem Schimmel iiber das Schlachtfeld ziehen lésst: John
Hamilton Mortimer, Philippe Jacques de Loutherbourg
und vor allem der Amerikaner und koniglich englische
Hofmaler Benjamin West seien hier stellvertretend ge-
nannt.? Nur von Johann Heinrich Fiissli und William Blake
scheint die Katastrophe kaum auf Papier und Leinwand ge-
bannt worden zu sein; keine Erdbeben, kaum reissende
Wassermassen und Feuersbriinste.*

Meine These ist folgende: Beide Kiinstler haben die un-
mittelbare Darstellung der Katastrophe als zu platte Form,
im Rezipienten Angst vor Untergang und Vernichtung zu
wecken, zuriickgewiesen. Aus der Uberzeugung heraus,
dass nicht die Katastrophe selbst, sondern deren Spiege-
lung in der Seele eines Betrachters das schreckliche Ereig-
nis zu einem erhabenen macht, konzentrierten sie sich auf
die Wiedergabe der menschlichen Figur im Angesicht von
Zerstorung und Untergang. Ich werde zeigen, dass die Wei-
terentwicklung der Theorien des Sublimen und der Affekte
sowie die Verfeinerung der Physiognomik die Vorausset-
zung fiir diese Bildmotivik und Ausdrucksform war.

Erstaunen und Schrecken als Folgen des Sublimen

Im Laufe des 18. Jahrhunderts schiebt sich innerhalb der
dsthetischen Theorie die Kategorie des Sublimen oder Er-
habenen gleichberechtigt neben die des Schonen, wodurch
zunichst Theoretikern und Kritikern ein neuer Zugang zu
Kunstwerken erschlossen wurde, ein Vorgang, der sich bald
auch auf die Kunstproduktion auswirkte. Hier sollen nur ei-

49



nige Punkte aus dem ausgedehnten Diskurs des Sublimen
im 18. Jahrhundert angedeutet werden, die zeigen, dass die
emotionalistische Deutung des Sublimen in dieser Zeit zu-
nahm.

Durch die Beriihrung mit dem Erhabenen werden Ge-
fithle ausgelost, die man als Verwunderung oder Erstaunen
angesichts von etwas génzlich Unerwartetem bezeichnen
kann. Boileau, bekannt als Ubersetzer der grundlegenden
Schrift des Longin, beziehungsweise Pseudo-Longin, hebt
in diesem Zusammenhang zwei Qualititen hervor, welche
erhabene Dinge und Ereignisse unbedingt besitzen miissen:
die Plotzlichkeit und die Heftigkeit. Das #sthetische Ver-
gniigen sei nicht mit dem geistigen Erregungszustand, in
welchen der Umgang mit sublimen Dingen versetzt, zu ver-
gleichen: «Car il [le sublime] ne persuade pas proprement,
mais il ravit, il transport, et produit en nous une certaine ad-
miration mélée d’Etonnement et de surprise, qui est tout
autre chose que de plaire seulement, ou de persuader.»’
Folge dieser Qualitéten sei eine gewisse Befangenheit der
Zeugen erhabener Vorginge: ihre Sinne und ihr Geist wiir-
den — zumindest fiir eine Weile — versklavt.

Dass mit dem Begriff des Sublimen manchmal die Qua-
litat von Objekten und Ereignissen, manchmal die Vorstel-
lungen und Gefiihle, die mit ihnen verbunden sind, be-
zeichnet werden, wurde seit Beginn des 18. Jahrhunderts
immer wieder festgestellt — kaum jedoch als Mangel emp-
funden.® Kant jedoch versuchte bereits mit seiner friihen
Schrift «Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und
Erhabenen» das Doppelte, das in dieser Konzeption des Er-
habenen liegt, zu iiberwinden. In der «Kritik der Urteils-
kraft» ist dieser Prozess dann zu Ende gefiihrt. Erhabenheit
ist nun nicht langer eine Eigenschaft von sinnlich wahr-
nehmbaren Gegenstidnden. Sie kann nur in der Seele — Kant
spricht vom Gemiit des Menschen — angetroffen werden.
Dort bezeichnet das Erhabene die Eigenschaft von Ideen,
die gerade dadurch charakterisiert sind, dass sie sich nicht
adaquat sinnlich darstellen lassen.” Die Unangemessenheit
jeglicher Darstellungsform angesichts erhabener Ideen 1se
eine Spannung aus, die sowohl von Schopfern wie Betrach-
tern von Kunstwerken als schmerzhaft empfunden werde.
Jeder Mensch sei bestrebt, den damit verbundenen Zustand
der Unlust zu iiberwinden; wodurch Anschauung und
Analyse des Erhabenen eine geistige Bewegung zur Folge
habe, die im guten Fall im angenehmen Gefiihl von Ach-
tung und Selbstachtung kulminieren konne.® Vermogen wir
hingegen die scheinbar uniiberwindliche Distanz zwischen
uns und dem Grossen und Heiligen, dem Transzendenten,
nicht zu tiberbriicken, werden wir in den Abgrund der Ver-
zweiflung gezogen.” Im Umgang mit dem Sublimen steht
immer alles auf dem Spiel: ekstatischer Hohenflug und
Triumph oder Hollensturz und Zerschmetterung.

Uns muss hier noch die Position Edmund Burkes be-
schiftigen, weil er wie kein anderer die Leidenschaften von
Angst und Schmerz in die Niahe der Erfahrungen und der
Emotionen des Erhabenen brachte und nicht zuletzt des-
halb dem praktischen und theoretischen Schaffen Fiisslis
und Blakes entscheidende Impulse gab. Objekte und Prin-

50

zipien, die uns zunichst — sei es wegen ihrer Neuheit, sei es
wegen ihres Ausmasses — in Erstaunen versetzen und in
einem zweiten, reflektiven Schritt Ideen von Schmerz und
Gefahr auslosen, sind nach Burke am ehesten geeignet, am
Ursprung erhabener Leidenschaften zu stehen. «Whatever
is filled in any sort to excite the idea of pain, and danger,
that is to say, whatever is in any sort terrible, or is conver-
sant about terrible objects, or operates in a manner analo-
gous to terror, is a source of the sublime, that is, it is pro-
ductive of the strongest emotion which the mind is capable
of feeling.»'* Dabei miissen diese Dinge, Ereignisse oder
Ideen selbst nicht schrecklich sein, es geniigt, wenn sie mit
etwas Schrecklichem assoziiert werden oder in einer Art
agieren, die analog zu etwas Schrecklichem ist.

Es gibt nach Burke ein probates kiinstlerisches Mittel,
beim Betrachter den Schrecken auf die Spitze zu treiben:
Verborgenheit und Unschirfe (obscurity). Das Bediirfnis,
Klarheit zu schaffen, spannt die Nerven so an, dass unser
Selbsterhaltungstrieb mit Angst und Schrecken reagiert.
Bleibt bei einer malerischen Darstellung das Objekt des
Schreckens teilweise verhiillt oder im dunkeln, ist das Aus-
mass der Gefahr auch fiir die beteiligten Personen verbor-
gen, arbeitet die Imagination des Betrachters in einer Rich-
tung, die das scheinbar Mittelméassige und Endliche ins
Unermessliche und Unendliche treibt — Grenzen sprengt.!!
Je nach individueller Veranlagung kann hier schon die Er-
fahrung des Erhabenen als personliche Katastrophe emp-
funden werden.

Fiissli entwickelt den Gedanken, dass gerade das Abwe-
sende das Erhabene ist, in einem seiner Aphorismen zur
Kunst noch weiter. Dort behauptet er, Natur und Natiir-
lichkeit einerseits, die Empfindung der Erhabenheit ande-
rerseits schlossen sich keineswegs aus.!? Das, was wir Erha-
benheit nennen, sei keine Qualitit, die ins Auge springt,
vielmehr kann sie im Unscheinbarsten vorhanden sein. Ver-
borgenheit, das teilweise oder vollstindige Verhiillt-Blei-
ben oder Verschwinden des Objekts, ist auch deshalb so be-
unruhigend, weil sie die schreckliche Ahnung des Nichts in
uns aufsteigen lédsst. Leere, Einsamkeit, Dunkelheit und
Stille sind die Qualitdten, welche Schreckliches dieser Art
fordern, welche Tod und Erhabenheit als verwandte Pha-
nomene erscheinen lassen.!

Weshalb kann die Perzeption solcher Objekte, die dem
Geist Gewalt antun und ihn vollstandig ausfiillen, weil er sie
nie ganz fassen kann, ein dsthetisches Vergniigen bereiten?
Fiir Burke ist die naheliegendste Antwort: Nicht der plotz-
lich eintretende Schreck, sondern das langsame Abklingen
danach, die Erleichterung, ist die Ursache fiir das Vergnii-
gen, das der Betrachter eines Kunstgegenstandes, der Qua-
lititen des Sublimen besitzt, empfindet.!* Viele Gelehrte
vertraten die Meinung, dass das Vergniigen mit der Stimu-
lierung der geistigen Kréfte zusammenhéingt. Auch nach
Kant sind Verwunderung und Schrecken héufig angenehm;
denn einem ersten Zustand der Lahmung folgt ein anderer,
wihrend welchem dem Geist Gedanken zustromen; dies
bereitet in der Regel Lust.””> Dazu miissen wir uns von
demjenigen, das das Gefiihl des Erhabenen vermittelt, di-



stanzieren. Nur Terror, der uns nicht tatsichlich in Gefahr
bringe, werde als sublim empfunden.

William Blake: The Approach of the Doom

An einem Graphikblatt William Blakes, das mit grosser
Sicherheit in den Jahren 1787/1788 entstanden ist, wollen
wir die Mechanismen des Sublimen zunéchst iiberpriifen.
Die Bildidee geht zum Teil bis in die Einzelheiten der Figu-
ren auf eine Zeichnung Robert Blakes zuriick. Dieser hatte,
gefordert von seinem Bruder William, eine eigenwillige
kiinstlerische Begabung gezeigt, war jedoch 1787 im Alter
von neunzehn Jahren gestorben. Vom Kiinstler selbst ist
kein Titel fiir die vorliegende Arbeit, die durch ihre kom-
plizierte Radierungstechnik auffillt, iiberliefert, doch hat
sich die Bezeichnung The Approach of the Doom eingebiir-
gert (Abb. 1). In der rechten unteren Bildhilfte des hoch-
formatigen Werkes ist eine Gruppe von eng aneinanderge-
pressten Menschen zu erkennen. Die Figuren stehen auf
einem noch festen Grund am Ufer einer sonst grenzenlosen
Wassermasse. Blake hat —in Abweichung zu seiner Vorlage
— durch Verunkldrung der Horizontlinie und das gleich-
maissige Verteilen unzihliger welliger und wolkiger Bin-
nenformen alles gemacht, um Assoziationen an konkrete
Naturphdnomene zu verunmoglichen. Dem Betrachter
selbst ist der Halt genommen; er ist einer amorphen wirbli-
gen Blattflache ausgesetzt, die ihn gerade wegen ihrer Kon-
turlosigkeit in die Tiefe saugen will. Die undeutliche lichte
Struktur — moglicherweise die Andeutung einer meteoro-
logischen Erscheinung —, die vom linken Bildrand herein-
zudringen scheint, bildet in dieser ungemiitlichen Lage
auch keine Hilfe. So wird der Betrachter seine Aufmerk-
samkeit wieder den Figuren zuwenden, die alle, mit weit
aufgerissenen Augen auf etwas weit ausserhalb des Bildes
sich Befindliches starrend, von der Himmelserscheinung,
die sie unmittelbar zu bedrohen scheint, keine Notiz neh-
men. Sie sind offenbar durch eine schreckliche Erscheinung
in einen Zustand erhabener Emotionalitét versetzt worden.
Die Zeichen ihrer Leidenschaft sind ganz allgemein als
Ubergang vom Erstaunen zum blanken Schrecken zu lesen.

Wir diirften jedoch die Intention des Kiinstlers verfehlen,
wenn wir nicht versuchen, das Drama, das sich auf der
Ebene der Mimik, der Gestik und der Attitiiden der Figu-
ren abspielt, im Detail zu lesen. Dieses Werk entsteht zwi-
schen 1787 und 1792, gerade in jenen Jahren also, in die die
erste Periode eines intensiven Kontakts zwischen Blake
und Fiissli fillt. Durch dessen Vermittlung lernt Blake die
Schriften Lavaters kennen. Das Denken des Ziircher Pfarr-
herrn hat auf den Englénder grossen Eindruck gemacht.!”
Von Lavater iibernahm Blake zumindest voriibergehend
die Ansicht, dass der Ausdruck der Leidenschaften vom
Charakter der Individuen und ihrem Alter abhiingt.

Im Vergleich zu Robert Blakes Vorlage hat William die
expression des passions stark differenziert. Der Kiinstler
war sich dabei bewusst, dass sich die Korperzeichen seiner
Protagonisten ergidnzen, nicht aber widersprechen diirfen,

sollen sie insgesamt das Walten eines erhabenen Gefiihls
verdeutlichen. So hat Blake im Ausdrucksbereich bei aller
Vielfalt der dargestellten Figuren, die allein schon durch die
Unterschiede in Alter und Geschlecht bedingt ist, nach All-
gemeinem, nach Zeichen eines alles verbindenden Affekts
gesucht. Die Korper der drei Ménner in der vordersten
Reihe, die unverkennbar drei Lebensalter représentieren,
sind in strenger Parallelitdt zueinander ausgerichtet. Hoch-
aufgeschossen und starr bilden sie gleichsam einen Wall
gegen die heranbrandende Katastrophe, hinter dem sich

Abb. 1

The Approach of Doom, von William Blake, um 1788.
Reliefradierung, 29,7x 21 cm. London, British Museum.

Miitter und Kinder bergen konnen. Die Steifheit der Kor-
perhaltung, das Fehlen eindeutiger Abwehr oder Flucht-
reaktionen, deutet darauf hin, dass sie sich noch im Zu-
stand der Verwunderung und des Staunens vor etwas
Neuartigem und Unerwarteten befinden.

Schon Charles Le Brun hatte «Admiration» und «Eton-
nement» als Zustdnde korperlicher Unbeweglichkeit und

51



Starrheit definiert. «Fraieur» hingegen zeichnet sich in den
Augen des Maler-Theoretikers im sichtbaren Bereich des
Menschen dadurch aus, dass alle Korperteile zueinander in
Unordnung geraten.’® Die Mimik und Gestik der darge-
stellten Figuren deutet allerdings auf eine reflektive Reak-
tion gegeniiber der wahrgenommenen Erscheinung hin;
hier geht das Erstaunen in Unglaubigkeit und Zweifel, dort
in Angst und Entsetzen iiber."” Es liegt im Sinne der da-
maligen Zeit, wenn wir versuchten, die hier ausgedriickten
Gefiihle noch voneinander zu differenzieren. So kann man
durch Vergleich mit den einschlidgigen physiognomischen
und pathognomischen Handbiichern - ich denke vor allem
an Benjamin Ralphs The School of Raphael — sagen, dass
sich bei den Figuren in der vordersten Reihe von links nach
rechts das Erstaunen mit Schrecken, mit Erwartung und mit
Zweifel mischt.?

Zur Identifikation des Ausdrucks derselben drei Figuren
kann auch Lavaters Tafel aus den Physiognomischen Frag-
menten zu Hilfe genommen werden, auf welcher Aus-
druckskopfe von Le Brun und Chodowiecki vereint sind.
Dabei wird man kein wesentlich anderes Resultat erhalten,
ausser dass dariiber hinaus noch ergénzende Aussagen iiber
den Charakter der Personen gemacht werden konnen. Der
Mann am linken Rand der Gruppe, im reifen Mannesalter
stehend, zeigt aus Lavaters Sicht den Ausdruck eines er-
schreckten, hoch sensiblen Menschen, der ein reiches Mass
an Einbildungskraft besitzt. Dem mittleren jugendlichen
Mann haftet etwas Maskenhaftes an, wie sie der Aufmerk-
samkeit eigen ist, die auf das Erstaunen folgt. Der Greis zur
Rechten schliesslich triagt Zeichen des Erstaunens, das mit
Neugier gemischt ist. Er ist derart stark auf das Objekt sei-
ner Aufmerksamkeit fixiert, dass sein Zustand an Wahnsinn
grenzt.?!

Der sublime Augenblick bei Blake — auch in seiner Dich-
tung — ist durch den Ubergang von der diffus sinnlichen
Wahrnehmung zur Wesenserkenntnis der Dinge bestimmt.
Dann lichtet sich die Undurchsichtigkeit, und die Kruste
der Oberflache 16st sich auf — der Blick ins Innere ist frei. In
diesem Moment féllt die Anstrengung des Unterscheiden-
Wollens weg, und Verwunderung und Staunen («wonder
and astonishment») konnen von der Seele des Schauenden
Besitz ergreifen. Sobald man fasst, was man eben noch als
unfassbar wihnte, wird man in eine erhohte Geistes- und
Seelenverfassung versetzt. Dies ist ein Zustand dussersten
Ungleichgewichts, der in ein vorwirtstreibendes Entziicken
oder — wie in unserem Fall — in ein ldhmendes Entsetzen
miinden kann.??

Um diesen Augenblick des Ubergangs darzustellen und
Zeit ins Bild zu bringen, empfahlen Kunsttheoretiker im
18. Jahrhundert eine moglichst verschiedenartige Behand-
lung von Kérperhaltung und Mimik der einzelnen repré-
sentierten Figuren — so wie wir sie im vorliegenden Werk
Blakes wiederfinden, auf welchem die Korper noch steif
wirken, die Gesichtsmuskulatur jedoch Zeichen heftiger
Bewegtheit aufweist. Die emotionale Aktion, im Bild
scheinbar fiir alle Zeit festgefroren, ist durch dieses Aus-
drucksmittel als transitorisch lesbar gemacht.? Gestiitzt

52

wurde diese Darstellungsweise durch die naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse der Zeit. Die Meinung, dass die
Sinneseindriicke unverziiglich ans Gehirn weitergeleitet
und dort zu unwillkiirlichen, emotionalen und willkiirli-
chen, rationalen Reaktionen weiterverarbeitet werden, war
allgemein anerkannt. Nervenbahnen leiten diese Reaktio-
nen an die Muskeln und den iibrigen Bewegungsapparat
weiter. Sie werden als korperliche Zeichen sichtbar. Man
war der festen Uberzeugung, dass sich diese Signale
zunidchst im Gesicht zeigen, da dieses dem Gehirn am néch-
sten liegt und iiber besonders feine Nervenbahnen mit die-
sem verbunden ist. Demgegeniiber wird der Rumpf und die
Beine eines Menschen zuletzt auf die affektiven oder wil-
lentlichen Impulse antworten. Wie schnell der einzelne
Mensch reagiert, hiangt freilich auch von seinem Tempera-
ment, seinem Alter und seinem Geschlecht ab.?

Am deutlichsten sind die Zeichen des Entsetzens in den
hell beleuchteten Kopf einer Frau am rechten Bildrand ge-
schrieben. Sie allein hat Mund und Augen aufgerissen und
die Augenbrauen gegen die dusseren Augenwinkel gesenkt,
Signale des schmerzhaften Schreckens, wie sie seit Le Brun
kodifiziert waren.> An der Uberzeugung, dass Frauen
angstlicher und schreckhafter seien als Manner, hatte sich
seit dem 17. Jahrhundert kaum etwas geéndert. Doch Blake
ging es in dieser Gestalt weniger darum, geschlechtsspezi-
fisches Verhalten vorzufiihren, vielmehr dient sie als
Bezugsfigur fiir den Betrachter. Aufgeloste Haare und
wehendes Kleid deuten an, dass sie eben erst zu der
Menschengruppe gestossen ist. IThre Emotionen gelten
denn auch weniger dem unheilvollen Ereignis in der Ferne,
das sie eben wahrzunehmen beginnt; sie reagiert auf das
fremde, aussergewohnliche Verhalten ihrer Mitmenschen.
Der Anblick eines Menschen, der etwas génzlich Unerwar-
tetes und Entsetzliches wahrnimmt, ist oft sublimer, als der
Anblick dieser Erscheinung selbst. So erleichtert diese
Frauenfigur Blakes dem Betrachter zuséatzlich die sublime
Erfahrung vor diesem Werk. Er nimmt nun nicht nur die
stumpf staunende, vielleicht bebende Menschengruppe
angesichts eines Geschehens, das seiner Imagination iiber-
lassen ist, wahr, sondern auch die affektive Reaktion auf
dieses sonderbare Verhalten. Lord Kames, einer der Auto-
rititen auf dem Gebiet der Affektenlehre, schrieb, dass sol-
che Zeichen des Schreckens und der emotionalen Qualen
im Betrachter zunichst ebenfalls Schmerzen auslosen,
bevor sie in die angenehmeren Empfindungen des Mit-
leids und der stillen Trauer iiberfithrt werden konnen.?¢ Das
Sublime des katastrophalen Geschehens, dies die Uberzeu-
gung Blakes, kann nicht in seiner Objekthaftigkeit fassbar
gemacht werden, sondern nur durch seine affektiven
Effekte. Das Erstaunen des Betrachters, das in der Span-
nung zwischen der materiellen Begrenztheit von Blakes
Graphikblatt und der Unendlichkeit seines geistigen
Potentials entsteht, ist in Analogie zu den dargestellten
Vorgingen sublim.

Blake stiitzt sich, wie wir schon angedeutet haben, nicht
auf die expression des passions allein, wenn es ihm darum
geht, dem distanzierten Betrachter von bildlichen Darstel-



lungen katastrophaler Ereignisse, respektive von Darstel-
lungen von deren Wirkung im Gesicht von Zeugen, ange-
nehme Schauer iiber den Riicken zu jagen. Auch die ge-
stalterischen Elemente entsprechen den Kriterien, wie sie
Burke den Kiinstlern nahelegte, welche den Betrachter zu
sublimen Emotionen verhelfen wollen. So etwa die
Skizzenhaftigkeit, welche es schon innerhalb des Blattes
ermoglicht, die Einbildungskraft zu aktivieren und sie auf-
zufordern, sich nicht mit dem Vorhandenen zufriedenzu-
geben. Die Verknappung und Vereinfachung im formalen
Bereich, etwa durch Parallelismus innerhalb der Figuren,
konnen den Eindruck der Uniformitdt (uniformity) er-
wecken, der fiir das Auslosen erhabener Gefiihle — immer
nach der Auffassung Burkes — niitzlich ist. Unklarheit in der
Linienfiihrung, etwa in der Sphére der Luft- und Wasserge-
bilde, fiihren andererseits zur Schwierigkeit (difficulty)
beim Erfassen des Bildganzen, die dem Geist grosse An-
strengungen abverlangt.”” Konnen sie iiberwunden werden,
so werden in der Seele jene Schauer der Bewunderung iiber
die eigenen Fihigkeiten ausgelost, die auch fiir die Wir-
kungen des Sublimen kennzeichnend sind. Der Kiinstler
hat also iiber den reinen Abbildungsgegenstand hinaus-
gehende Moglichkeiten, die Wirkung jener Objekte, die
das Gefiihl des Erhabenen hervorrufen, zu simulieren.

Blake hat auf das Motiv der Gruppe entsetzter Menschen
im Anblick von etwas Unfassbarem immer wieder zuriick-
gegriffen, um den Bildbetrachter in einen Zustand sublimer
Emotionalitit zu fithren. Allenthalben finden sich in seinen
Arbeiten Figuren, die starr oder erschreckt aus dem Bild
hinaus auf etwas blicken, das sie entweder noch gar nicht
begriffen oder als unheilvoll und bedrohlich erkannt haben.
Das Auge dieser Figuren schweift ins Unendliche und ver-
liert sich manchmal dort, prallt manchmal an etwas zu-
riick, von dem wir nur ahnen, was es ist: Qur End is come
(Abb. 2).28 Unklar ist aber auch, ob die Figuren selbst von
dem Unheil bedroht werden, oder ob sie bloss mit klap-
pernden Zdhnen beobachten, wie es iiber andere hinein-
bricht.

Schmerz, dies erfihrt der Betrachter vor diesen Bildern,
bereitet es allenthalben, egal ob man die Folgen der Kata-
strophe am eigenen Leib spiirt oder nur Zeuge wird vom
Elend und den Schmerzen anderer. Ja, die mentalen
Schmerzen, zusehen zu miissen, wie andere ungliicklich
werden, und nichts dagegen unternehmen zu kénnen, sind
von besonders ausgewidhlter Grausamkeit. Menschen, wel-
che die zukiinftigen Katastrophen voraussehen und sie
doch nicht abwenden konnen, werden gemartert. Blake,
der immer wieder von Visionen heimgesucht wurde, wusste
dies aus eigener Erfahrung. Er hat in seinem Werk einzelne
prophetische Gestalten, die ganz allein mit dem, was sie
sehen, fertig werden miissen, ungemein eindriicklich ge-
staltet. Eno, die Mutter der Poesie, die aus einem Sandkorn
die Ewigkeit lesen kann, sieht zu Beginn des Book of Los
die goldenen Tage der Geschlechter voraus, aber auch ihren
unaufhaltsamen Abstieg von grausamer Bluttat zu grausa-
mer Bluttat.? Sie reagiert nicht mit Stumpfheit, sondern mit
Entsetzen. Selbst Blakes Lichtgestalt Los leidet. In The

Book of Urizen wird er sich des Todes bewusst. Dieser be-
herrscht mit seinem ehernen und tumben Gesetz das Ge-
schehen auf Erden, jede Entwicklung im Keime erstickend.
Los, Inkarnation der kreativen Imagination bei Blake,
schiittelt es vor Verzweiflung, und er greint und flennt
(«Los howld in a dismal stupor,/Groaning! gnashing!

Abb. 2 Our End is come, von William Blake, um 1790. Relief-
radierung, 18,9 x9,9 cm. Oxford, Bodleian Library.

groaning!»).*® Es ist dieser Blick ins Nichts, in die Sinn-
losigkeit menschlichen Treibens, der uns die schrecklich-
sten Schreie herauspresst. Bei Blake kommt jedoch hinzu,
dass sich der Visionir immer als Teil der Uberfiille oder des

53



Nichts wahrnimmt: Selbsterkenntnis als personliche
Apokalypse. Zur Vervollkommnung — wenn iiberhaupt —
gelangen diese Figuren nur durch die Akzeptanz der eige-
nen Dunkelheit.

Abb. 3 Die_; Vision der Sintflut, von Johann Heinrich Fiissli,
1796-1800. Ol auf Leinwand, 158x119 cm. Winterthur, Kunst-
museum.

Johann Heinrich Fiissli: Vision der Sintflut

Es bleibt nun zu zeigen, dass auch Johann Heinrich Fiissli,
zu seiner Zeit Inbegriff des pictor doctus, der emotionali-
stischen Deutung des Sublimen in seinem kiinstlerischen
Schaffen Rechnung trug. Die dusserste Erschiitterung des
Betrachters war sein erklirtes Ziel, Pathos — im 18. Jahr-
hundert nicht identisch mit dem Sublimen?! —, das Mittel,
um dieses Ziel zu erreichen. Wir miissen lernen, in Fiissli
weniger den Literaten mit dem Pinsel zu sehen, als den Aus-
drucksmaler, der sich der Literatur als eines probaten Ve-
hikels bediente. So sind seine Kunstwerke nur unzulanglich
erklirt, wenn wir im einzelnen bestimmen konnen, welches
dramatische oder epische Dichtwerk ihm als Thema fiir
eine Zeichnung oder ein Gemalde diente.

54

Im Fall des Werkes, dem wir uns nun zuwenden, ist die
Textstelle, die ihm zugrunde liegt, zweifelsfrei anzugeben.
Es handelt sich um die Vision der Sintflut, das Gemaélde
Nummer 25 seiner 47teiligen Milton-Galerie. Das Bild ist
verschollen; erhalten haben sich nur ein Stahlstich und eine
etwa gleichzeitige, kleinere Fassung (Abb. 3).2 Fiissli hatte
seinen Bilderzyklus zu verschiedenen Dichtungen Miltons
in den Jahren 1799 und 1800 der Offentlichkeit vorgestellt
- mit missigem Erfolg.* Im Katalog, der die Ausstellungen
begleitete, waren die Verse aus Miltons Paradise Lost, auf
die sich das Gemailde bezieht, abgedruckt. Allerdings in
verstimmelter Form — Fiissli ging es offenbar nur um
Stichworte wie: «thicken’d sky», «down rush’d the rain
impetuous», «Sea cover’d sea; sea without shore», «the end
of all offspring ... Depopulation!».3*

Von der ausfiihrlichen Landschaftsschilderung bei Mil-
ton sind nur Andeutungen iibriggeblieben. Dafiir erschei-
nen auf dem Bild, alles dominierend, eine Frau und ein
Mann. Um wen handelt es sich bei den beiden Gestalten?
Kommentatoren sprechen einmal von Adam und Eva
selbst, die sich nach dem Siindenfall ihre Zukunft an-
schauen miissen, einmal von einem anonymen Paar, das
sich vor der Sintflut auf einen Berggipfel gefliichtet hat. Nur
eines ist zweifelsfrei der Fall: Der Mann und die Frau auf
dem Bild besitzen Gestalt und Gesichtsziige der Stammes-
eltern, wie sie uns auf anderen Werken des Bildzyklus ent-
gegentreten.

Der Vergleich mit Miltons Epos stiitzt weder die eine
noch die andere Interpretation. Dort wird Eva nicht fiir
wiirdig, noch fiir fahig gehalten, ihr zukiinftiges Schicksal zu
schauen. Der Erzengel Michael versetzt sie in einen Schlaf,
wihrend er Adam auf einen Berggipfel fiihrt und ihm tief
zu seinen Fiissen die Zukunft, die seine und die seines Ge-
schlechts, zeigt. Der Adam im Werk des englischen Epikers,
korperlich von dem geschauten Geschehen vollig distan-
ziert, ist nur geistig gefangengenommen. Die Sintflut ist in
Miltons Epos im wesentlichen ein Naturspektakel. Die we-
nigen iibriggebliebenen Menschen schwimmen auf «schma-
len Schiffskielen», fiir sie gibt es kein Entkommen, auch
nicht ein temporires, aus der Katastrophe.®

Es wire meiner Ansicht nach falsch, die Streitfrage nach
der Identitit der Figuren mit einem eindeutigen Entweder-
Oder entscheiden zu wollen. Vielmehr scheint Fiissli hier
eine Projektion Adams darstellen zu wollen. In der Inter-
pretation Fiisslis versetzt Adam sich selbst und seine ge-
liebte Schicksalsgefahrtin an den Rand des schrecklichen
Geschehens, das ihm seine Einbildungskraft vorgaukelt: Er
macht sich zu einem Beteiligten. Empathie, in unserem Fall
diejenige Adams, bedeutet bei Fiissli immer bedingungslo-
ses, moglichst distanzloses Mitleiden. Nur iiber die affektive
Reaktion von Menschen, die ihm wesensverwandt sind,
wird fiir Adam, im Bildzyklus das Alter ego Fiisslis, das Un-
fassbare, die ginzliche Vernichtung des Menschenge-
schlechts, fassbar. Nicht die Natur, sondern der menschliche
Korper als Ganzes, in seltenen Fillen nur sein Gesicht, ist
der Ort, wo die sublime Vision von Untergang und Ver-
nichtung aufscheint.



Wichtig fiir unsere Interpretation ist, dass fiir Fiissli
die visiondre Befragung des Schicksals immer auch eine
Selbstbefragung ist. Jede solche Selbstbespiegelung und
Selbstverdoppelung, das Eindringen in das eigene Innere,
gleichgiiltig, ob man dort zunichst dunkle oder lichte
Seiten entdeckt, ist mit Schrecken verbunden. In zahlrei-
chen Selbstportriats hat Fiissli etwas vom Grauen der
Selbstbegegnung angedeutet.’® Der Terror wird noch
gesteigert, wenn das identische Gegeniiber Zeichen von
Schrecken und mentalem Schmerzen am Korper trigt —
genau dies ist jedoch bei der Adam dhnlichen Figur auf
dem Bild der Sintflut-Vision der Fall. Er hat seinen Blick
vom katastrophalen Geschehen zu seinen Fiissen abge-
wandt und mit einem Anflug von Trotzigkeit zum Himmel
emporgehoben, dorthin, wo er den Verursacher des Elend
vermutet.

Neben dieser Andeutung von Auflehnung sind auch
Schmerz und Verzweiflung in das Ménnerantlitz gezeich-
net, wie ein Vergleich mit dem sogenannten Kopf des
Ugolino, einem Werk aus den siebziger Jahren, beweist
(Abb. 4). Beim Ugolino mischt sich gleichfalls der
Schmerz angesichts der Unabwendbarkeit des eigenen
Todes und der seiner Sohne mit dem Schrecken vor der Un-
erbittlichkeit und scheinbaren Kaltherzigkeit des Schick-
sals — der unbegreiflichen Strenge Gottes. Lavater hat die-
sen Kopf in der graphischen Umsetzung von Johann
Heinrich Lips wie folgt beschrieben: «Weemuth ohne Kraft
und Hoffnung - Sie grenzt an Verriicktheit»*® Die Ge-
wissheit, dass von dort oben keine Hilfe zu erwarten ist,
konnte einen melancholisch machen und in die Knie
zwingen, ihr standzuhalten braucht schier iibermenschliche
Anstrengung.

Der Widerstand gegen das Unabwendbare fiihrt nur zu
einer voriibergehenden Verschnaufpause. Der Kiinstler hat
das Transitorische des dargestellten Augenblicks herausge-
strichen. Bei allem Heroismus, bewirkt durch die Unter-
sicht, ist das Gleichgewicht des Mannes prekér, zumal es
aus dem Schlund, den er breitbeinig zu iiberbriicken trach-
tet, zischt und qualmt. Auch ist es nur noch eine Frage der
Zeit, bis die Frau aus den Armen des Mannes gleiten und in
die Fluten sinken wird. Gert Schiff hat das Zueinander von
Minner- und Frauenkorper bemingelt, die Gesetze von
Stiitzen und Lasten wiirden angeblich vernachléssigt, Arm-
und Handstellung gemahnten an «die Auffiihrung eines ho-
fischen Menuetts».* Gerade die Unsicherheit und Kraft-
losigkeit des Griffes zeigt dem Betrachter jedoch an, dass
im néchsten Augenblick eine Verinderung zu erwarten ist,
dass der Mann die Frau nicht mehr zu halten vermag. Fiiss-
lis Held nimmt kaum Notiz von diesem Vorgang zu seinen
Fiissen. Er ist ganz in die Auseinandersetzung mit den
hoheren Michten verstrickt, so mangeln ihm die mentalen
und korperlichen Krifte in der Gegenwart, dort, wo die Not
nun am grossten ist. Lord Kames bemerkte, dass wir ange-
sichts eines Korpers, der aus dem Gleichgewicht geraten ist
oder zu geraten droht, Unbehagen, ja Schmerzen empfin-
den.* Korperhaltung ist bei Fiissli nicht nur ein Zeichen fiir
die seelische Befindlichkeit seiner Figuren, sondern Mittel,

den Betrachter in einen emotionalen Zustand zu versetzen,
der diesen Figuren identisch ist.

Nicht das einzelne geschichtliche oder mythische Ereig-
nis ist die eigentliche Katastrophe, vielmehr die Konfronta-
tion des endlichen menschlichen Fassungsvermogens mit
der Unendlichkeit in Raum und Zeit. Sofern man diesem

Abb. 4 Kopf des «Ugolino», von Johann Heinrich Fiissli,
1770-1778. Ol auf Leinwand, 46,5x37 cm. Weimar, Staatliche
Kunstsammlung.

erhabenen Anblick standhélt, kann das zu einer Starkung
des eigenen Selbstwertgefiihls fithren: Fiissli wollte, meiner
Meinung nach, genau diesen Zeitpunkt zur Darstellung
bringen. Dort, wo wir einsehen, dass jeder Massstab der
Sinnlichkeit den verstandesmissigen Uberlegungen unan-
gemessen ist, kann gar Lust entstehen, die nach Kant des-
halb in uns aufsteigt, weil wir erkennen, dass die Natur
keine Gewalt iiber uns hat.* Erst die Fahigkeit, die Un-
endlichkeit zu denken — darauf hat Kant gleichfalls mit
Nachdruck hingewiesen —, zeugt von der Grosse des
Gemiits. Sobald wir erkennen, dass das vernuftbedingte
Erkenntnisvermogen dem sinnlichen iiberlegen ist, steigt
die Achtung vor uns selbst. Nicht immer nimmt die Kata-

55



strophe einen derart positiven Verlauf, nicht immer fithren
die durch die Schau des Unendlichen und Unfassbaren her-
vorgerufenen sublimen Gefiihle zu so erhebender Einsicht.
Vielmehr kann uns das Erscheinen der Transzendenz auch
zernichtet zuriicklassen.

Von der ungeheuren, zermalmenden Wucht sublimer
Emotionen im Angesicht gegenwirtiger und zukiinftiger
Katastrophen zeugt die niedergesunkene Frauengestalt
auf Fiisslis Gemailde. Thre Haltung entspricht derjenigen
von Sterbenden und Toten — Dido oder Cordelia beispiels-
weise —im Werk des Malers. Alle diese Frauen —so sieht es
der Kiinstler — gehen an einem Zuviel an Gefiihlen zu-
grunde. Zweifellos wollte Fiissli hier zeigen, dass nicht die
korperliche, sondern die geistige Anstrengung, der Anblick
des Grauens, diese liebenden und mitfithlenden Wesen ge-
féllt hat. Die Frauen im Werk Fiisslis sind den Ménnern im
praktischen Leben, besonders im generativen und sexuel-
len Bereich, iiberlegen; hier dominieren sie. Auf der men-
talen Ebene, dem Erfassen ud Verarbeiten geistig-psychi-
scher Zusammenhinge, sind sie jedoch dringend auf die

Hilfe des Mannes angewiesen. Gerade die Affekte im Be-
reich des Sublimen konnen sie — wie das vorliegende Bei-
spiel zeigt — todlich treffen.

Fiissli blieb seinem Jugendidol Rousseau darin treu, dass
er wie dieser die Ansicht vertrat, die Frau sei dem ungestii-
men Mann als trostende und beschwichtigende Begleiterin
beigegeben. Durch rege Aktivitidt der Phantasie, wie sie die
Vision oder die Vorstellung des Erhabenen mit sich fiihre,
verlasse sie die ihr zustehende Mitte, ihre Krifte entweder
génzlich verlierend oder ins Unermessliche steigernd: in
beiden Fillen zum Schrecken des Mannes. So originell er
die emotionalistische Auffassung des Sublimen motivisch
umsetzt, so traditionell bleibt Fiissli bei der Aufteilung des
emotionalen Verhaltens zwischen den Geschlechtern.
Wichtig ist jedoch in unserem Zusammenhang nicht, dass
Fiissli und Blake das emotionale Verhalten gegeniiber der
Katastrophe geschlechtsspezifisch differenzieren, sondern
dass sie die Katastrophe selbst in der Spiegelung mensch-
licher Leidenschaften als erhabene Erscheinung erfahrbar
machen.

ANMERKUNGEN

! WILLIAM BLAKE, The Poetry and Prose, hrsg. von DAVID
V. ERDMAN, kommentiert von HAROLD BLooMm, New York
41970, S. 36.

2 Vgl. DAVID MILLER, Chiliasm: Apocalyptic with a Thousend
Faces, in: Facing Apocalypse, hrsg. von VALERIE ANDREWS/
ROBERT BOSNAK/KAREN WALTER GOODWIN, Dallas 1987,
S. 16.

3 Vgl. MoRTON D. PALEY, The Apocalyptic Sublime, New

Haven/London 1986.

Fiir Blake gilt diese Aussage nur unter gewissen Einschrin-

kungen, so beteiligte er sich 1784 an der Jahresausstellung der

Royal Academy mit einem Bild, das den Titel trug War Un-

chained by an Angel, Fire, Pestilence, and Famine Following.

Heute ist nur noch eine Skizze davon erhalten: vgl. MARTIN

BULTIN, The Paintings and Drawings of William Blake, New

Haven und London 1981, Bd. 1, Nr. 187, S. 72. Auch beschif-

tigte er sich, ausgehend von den grossen Pestziigen des 17. Jahr-

hunderts und der Feuersbrunst von London im Jahre 1666, in
anderen Werken mit geschichtlichen Katastrophen, nicht ohne
den Wunsch, sie ins Allgemeinmenschliche zu heben (Ebd.,

Kat. Nr. 184-185 und 192-194, S. 72-75).

5 NicoLAs BOILEAU, Euvres complétes, Paris 1966, Bd. 19, S. 341.

¢ Vgl. HENRY HOME, LORD KAMES, Elements of Criticism (1762),
Basel 1795, Bd. 1, S. 211.

7 IMMANUEL KANT, Kritik der Urteilskraft, in: Werke in sechs
Bénden, hrsg. von WILHELM WEISCHEDEL, Bd. 5, S. 330.

8 IMMANUEL KANT (vgl. Anm.7), S. 335.

9 MICHEL DEGUY, Le Grand-Dire: Pour contribuer a une relec-
ture du pseudo-Longin, in: Du Sublime, hrsg. von JEAN-LUC
NANCY, Paris 1988, S. 13.

10 EDMUND BURKE, A Philosophical Enquiry into the Origin of the
Ideas of the Sublime and the Beautiful, S. 58-59. Fiissli war in
den Schriften und Vorlesungen seines Ziircher Lehrers Johann

56

Jakob Bodmer mit dhnlichen Gedanken schon bekannt ge-
macht worden. Dieser vertrat die Theorie, Kunstwerke, die
menschliche oder aussermenschliche Ausnahmeerscheinungen
vorfiihren, werden allemal Erstaunen wecken, erhaben konnen
sie jedoch nur genannt werden, wenn sie auch Furcht und
Schrecken auslosen (Kritische Briefe, Ziirich 1746, S. 101).

11 HUGH BLAIR brachte, unmittelbar im Anschluss an Burke, die-
sen Gedanken auf den Punkt: «[...] it is one thing to make an
idea clear, another, to make it affecting to the imagination»
(Lectures on Rhetoric and Belles Lettres [1783], London 1857,
S.:25).

12 HEINRICH FUSSLI, Aphorismen iiber die Kunst, tibers. und hrsg.
von Eupo C. MASON, Basel 1942, Nr. 37, S. 52.

13 MICHEL DEGUY (vgl. Anm. 9), S. 16-18.

14 Fiir Burke war dieser sanfte Ubergang von Schmerz zur Lust
wesentlich zur Konstituierung des Sublimen; gerade dadurch
lasst sich nach seiner Meinung das Erhabene vom Schonen
trennen und als eigene Kategorie der dsthetischen Empfindung
einfiihren. An diesem Punkt widersprach Kant entschieden,
nach seiner Meinung muss der Wechsel von Schmerz zur
Freude oder Hoffnung schnell erfolgen, damit aus dem
Schmerz tatsachlich Lust gezogen werden konne. Da korper-
licher Schmerz nur langsam abklinge, hat dieser Prozess im
Geist zu erfolgen (IMMANUEL KANT, Anthropologie in prag-
matischer Hinsicht, in: Werke [vgl. Anm. 7], Bd. 6, S. 552).

15 Sobald man nicht weiss, ob «die Wahrnehmung wachend oder
trdaumend geschehe», wird die Verwunderung in Erstaunen
iibergehen: am «Abgrund des Ubersinnlichen» ergreifen uns
«heilige Schauer» (IMMANUEL KANT [vgl. Anm. 14], S. 593).
Von da her lasst sich auch die Unterscheidung zwischen “Ter-
ror’ und ‘Horror’ verstehen, die fiir Fiissli und seine Zeitgenos-
sen so entscheidend war. ‘Terror’ katapultiert den Rezipienten
nach einer kurzen Phase des Stillstands in einen erhohten Zu-



20

21

22

23

24

25

26

27
28

stand emotionaler und mentaler Bewegtheit, ‘Horror’ hinge-
gen wird denselben Menschen in einem dumpfen Zustand der
Angst und des Grauens belassen.

EDMUND BURKE (vgl. Anm. 10), S. 84. Burke schliesst sich
allerdings der weitverbreiteten Ansicht, dass gerade das Be-
wusstsein seiner komfortabeln und gefahrlosen Lage den Be-
trachter des Elends anderer in einen Zustand der selbstgeniig-
samen Lust versetze, nicht an (vgl. WALTER JOHN HIPPLE, The
Beautiful, the Sublime and the Picturesque in Eighteenth Cen-
tury Aesthetics, Carbondale 1957, S. 88-89).

Vgl. hierzu CAROL LOUISE HALL, Blake and Fuseli: A Study in
the Transmission of Ideas, New York/London 1985, S. 127-129.
CHARLES LE BRUN, Méthode pour apprendre a dessiner les pas-
sions ('1696), Hildesheim/Ziirich/New York 1982, S. 33-35.
Nach der gingigen Zeichenkodierung fiir das Erstaunen
miissten Augen und Mund aufgesperrt und die Augenbrauen in
der Mitte emporgehoben sein. Da sich die Augenbrauen jedoch
bei den fraglichen Personen gegen den inneren oder dusseren
Augenwinkel senken, sind damit einerseits Unglaubigkeit,
andererseits Angst und Schrecken ausgedriickt.

Vgl. BENJAMIN RALPH, The School of Raphael, London 1754,
Abb. 13,1; 24 ,2; 25,2.

JOHN CASPAR LAVATER, Essays on Physiognomy, iibersetzt von
HENRY HUNTER, London 1792-1798, Bd. 3, S. 67.

Vgl. VINCENT ARTHUR DE Luca, Words of Eternity: Blake and
the Poetics of the Sublime, Princeton 1991, S. 20-23.

Vgl. ANTHONY ASHLEY COOPER, 3RD EARL OF SHAFTESBURY,
A Notion of the Historical Tablature of the Jugement of Hercu-
les (1713), in: Characteristics of Men, Manners, Opinions,
Times, Bd. 3, London 21714, S. 354-359.

Vgl. JOSEPH LALLEMANT, Essai sur le méchanisme des passions
en générale, Paris 1751, Kap. I, S. 1-5.

Vgl. CARSTEN ZELLE, Physiognomie des Schreckens im acht-
zehnten Jahrhundert. Zu Johann Caspar Lavater und Charles
Lebrun, in: Lessing Yearbook 21, 1989, S. 89-102.

HENRY HOME, LORD KAMES (vgl. Anm. 6), Bd. 2, S. 80-81.
EDMUND BURKE (vgl. Anm. 10), S. 53.

29

30
31
32

33

34

35

36

37
38

39

Werk auf. Eine Zusammenstellung findet sich in: William Blake
1757-1827, Katalog der Ausstellung in der Hamburger Kunst-
halle, 6. Mérz — 27. April 1975, Nr. 55, S. 137.

Es ist die Spaltung der Ureinheit und der Kampf dichotomer
Krifte — Frohlichkeit und Melancholie, Liebe und Hass, Gut
(das passive Prinzip) und Bose (das aktive Prinzip) —, die den
sublimen Schrecken erst auslosen (vgl. DANIELA TANDECKI,
Mind-Forg’d Menacles: William Blake und das Moralgesetz,
Frankfurt/Bern/New York/Paris 1986, S. 72). Dabei sind in
Blakes Weltbild diese Gegensitze konstitutiv fiir die mensch-
liche Existenz, ihre Uberwindung Utopie.

WILLIAM BLAKE (vgl. Anm. 1), S. 73.

Vgl. JOHN BAILLE, An Essay on the Sublime, London 1747, S. 4.
GERT SCHIFF, Johann Heinrich Fiissli 1741-1825, Bd.1: Text
und (Euvrekatalog, Bd.2: Abbildungen (= (Euvrekataloge
Schweizer Kiinstler I/1 und I/2), Ziirich/Miinchen 1973, Kat.
Nr. 900 und 901.

Vgl. GERT SCHIFF, Johann Heinrich Fiisslis Milton-Galerie,
Ziirich/Stuttgart 1963, vor allem S. 74 und S. 151.

JOHN KNowLs, The Life and Writing of Henry Fuseli, London
1831, Bd. 1, S. 214-215.

JOHANNES MILTON, Episches Gedicht von dem verlorenen Para-
dies, nach der Bodmerschen Ubersetzung von 1742, Stuttgart
1965, S. 534.

Jean Starobinski hat darauf hingewiesen, dass Fiissli die Zur-
schaustellung der Gefiihle (vor allem der eigenen) als Quelle
der Macht erkannt hat (JEAN STAROBINSKI, La vision de la dor-
meuse, in: Paragone 275, 1973, S. 3-4). Die Leidenschaftsdar-
stellungen bei Fiissli zeugen immer auch von der Absicht des
Kiinstlers, auf seine Rezipienten Einfluss zu nehmen - dies in
der Tradition der Rhetorik. Die eigenen Gefiihle, meist in der
Verkleidung seiner Figuren, vorzeigend, bezwingt er die Ge-
fiihle seiner Betrachter.

GERT SCHIFF (vgl. Anm. 32), Kat. Nr. 361, S. 437.

DAVID WEINGLASS, Prints and Engraved Illustrations by and
after Henry Fuseli, Aldershot 1994, Kat. Nr. 38, S. 35.

GERT SCHIFF (vgl. Anm. 33), S. 74.

Dieselbe Gruppe tritt in unterschiedlichen Bildzusammenhin- % HENRY HOME, LORD KAMES (vgl. Anm. 6), S. 178-180.
gen unter den verschiedensten Titeln immer wieder in Blakes 4 IMMANUEL KANT (vgl. Anm. 7), Bd. 5, S. 348.
ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: British Museum, London.

Abb. 2: Bodleian Library, Oxford.

Abb. 3: Schweizerisches Institut fiir Kunstwissenschaft, Ziirich.
Abb. 4: Kunstsammlungen, Weimar.

57



ZUSAMMENFASSUNG

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts hiufte sich in England die An-
zahl der Katastrophenbilder. Die rasende wissenschaftliche und in-
dustrielle Entwicklung hatte zu einer Aufsplitterung des Weltbildes
gefiihrt; die Franzosische Revolution und die Ereignisse in ihrem
Gefolge, Kriege und wirtschaftliche Isolation, begiinstigten ein
Klima der Furcht. Demgegeniiber fillt auf, dass im Werke von
Kiinstlern wie Johann Heinrich Fiissli und William Blake die Dar-
stellung natiirlicher und zivilisatorischer Katastrophen fast ganz
fehlt. Aus der Uberzeugung heraus, dass nicht die Katastrophe
selbst, sondern deren Spiegelung in der Seele eines Betrachters das
schreckliche Ereignis zu einem erhabenen macht, konzentrieren sie
sich auf die Wiedergabe der menschlichen Figur im Angesicht von
Zerstorung und Untergang. Die Weiterentwicklung der Theorien
des Sublimen und der Affekte sowie die Verfeinerung der Physio-
gnomik waren die Voraussetzungen fiir diese Ausdrucksform.

RIASSUNTO

Nell’Inghilterra della fine del XVIII secolo si registrd una notevole
diffusione di dipinti raffiguranti catastrofi naturali. Lo sviluppo ra-
pido della scienza e dell’industria comporto una frammentazione
del concetto di mondo. La Rivoluzione francese e gli eventi che ne
conseguirono, le guerre e l'isolamento economico favorirono un
clima di paura. E’ possibile perod constatare che nelle opere di arti-
sti quali Heinrich Fiissli e William Blake, le raffigurazioni di catac-
lismi naturali e civilizzatori sono quasi del tutto assenti. Certi della
convinzione che non la catastrofe in sé ma il suo rispecchiarsi nel-
I’anima dell’osservatore nobilita il terribile evento, essi si concen-
trano sulla raffigurazione dell’essere umano a cospetto della distru-
zione e della fine del mondo. Lo sviluppo delle teorie del sublime e
dell’affetto come pure I’evoluzione della fisiognomica rappresenta-
vano le condizioni per porre le premesse a tale forma espressiva.

58

RESUME

Vers la fin du 18e siecle, le nombre de représentations de catastro-
phes crit en Angleterre. L'évolution scientifique et industrielle
extrémement rapide avait conduit a une division de la conception
du monde; la Révolution francaise et les événements qui en suivi-
rent, les guerres et I'isolement économique favorisaient un climat
d’angoisse. Il est étonnant par contre que les représentations de
catastrophes naturelles et culturelles font presque complétement
défaut dans les ceuvres de Heinrich Fiissli et de William Blake.
Persuadés que ce n’est pas la catastrophe elle-méme, mais son
miroitement dans I’dme du spectacteur qui transforme la catastro-
phe en un événement sublime, ils se concentrent sur la représenta-
tion de I’étre humain face a la destruction et la ruine. Le dévelop-
pement des théories du sublime et des passions ainsi que
I’épurement de la physionomie formaient les conditions préalables
pour cette forme d’expression.

SUMMARY

In England the end of the 18th century showed an increase in the
representation of images of catastrophe. Rampant scientific and in-
dustrial development had shattered the established image of the
world. The French Revolution and the events in its wake — wars and
economic isolation — fostered a climate of fear. By contrast, both
Henry Fuseli and William Blake rarely dealt in their work with the
representation of natural and man-made catastrophes. Convinced
that not the catastrophe itself but rather its reflection in the soul of
the beholder turns the terrible event into a sublime one, they con-
centrated on rendering the human figure in the face of destruction
and downfall. Further development of the theories of the sublime
and of affect as well as the refinement of the physiognomy were the
cornerstones of this form of expression.



	Visionen des Untergangs : Menschen im Angesicht des Sublimen bei Füssli und Blake

