
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 52 (1995)

Heft: 1: Catastrophes = Katastrophen

Artikel: Nicolas Poussins "Winter-Sintflut" : Jahreszeit oder Ende der
Geschichte?

Autor: Bätschmann, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicolas Poussins Winter-Sintflut:
Jahreszeit oder Ende der Geschichte?

von Oskar Bätschmann

1. Die Jahreszeiten

Die ersten Angaben zu Nicolas Poussins Serie der Jahreszeiten

liefert das von Charles Le Brun 1683 erstellte Inventar

der Gemäldesammlungen von Louis XIV Zwei Jahre
später publizierte André Félibien, Poussins französischer
Biograph, im 4. Teil seiner «Entretiens» weitere Informationen

zu den vier Bildern, die der Maler in Rom zwischen
1660 und 1664 für den Herzog von Richelieu geschaffen

hat.2 Weder sind Vorzeichnungen für die Bilder bekannt,
noch ist eine Korrespondenz zwischen dem Auftraggeber
und dem Maler erhalten. Es ist möglich, dass der Auftrag
nur auf eine Serie über die Jahreszeiten lautete und der
Maler eine solche unbestimmte Bestellung akzeptiert hat,
weil sie seine Erfindungsfreiheit nicht einschränkte. Mit
dem Herzog von Richelieu war Poussin nicht verbunden,
und sein Gesundheitszustand war schlecht. Poussins römischer

Biograph, Giovan Pietro Bellori, erwähnte die Jah-

.':,

-f*\)

/T7*"

Abb. 1 Winter-Sintflut, von Nicolas Poussin, 1660-64. Öl auf Leinwand, 118x 160 cm, Paris, Louvre.

38



reszeiten in seinen 1672 erschienenen «Vite» nicht, obwohl
er mit dem Maler eng befreundet war und die
Lebensbeschreibungen wahrscheinlich noch zu dessen Lebzeiten
begonnen hat.3 Der Auftraggeber erhielt die Bilder 1664
und verlor sie im folgenden Jahr mitsamt seiner übrigen auf
dem Markt erworbenen Poussin-Sammlung beim «Jeu de
Paume» an den König Louis XIV4 Noch im Kabinett des
Duc de Richelieu hielten die massgebenden Pariser Künstler

und Kunstkenner eine lange gelehrte Konferenz über
die Jahreszeiten ab, wie der Comte de Brienne in seinem
Kommentar zu Félibien berichtet.5 1668 wurde das Bild
Winter-Sintflut der Gegenstand eines Vortrags von Nicolas-
Pierre Loir in der Académie royale de Peinture et de Sculpture,

der vor allem auf das Licht und den Ausdruck einging.6
Félibien legte die Besprechung der Jahreszeiten an das

Ende der Lebensbeschreibung Poussins und umgab sie mit
der Schilderung des zunehmenden Verfalls der Kräfte des
kranken und alternden Künstlers. Der Text verrät zwei
Irritationen. Einerseits bestätigen die Bilder das Auseinanderdriften

von Imagination und Ausführung: «II est vray
que si l'on voit encore dans ces quatre Tableaux la force &
la beauté du génie du Peintre, on y apperçoit aussi la
faiblesse de sa main.» Andererseits stellt sich ein
Klassifikationsproblem, das sich durch die Verlegenheit über die
Gattungsbezeichnung anzeigt: «[...] quatre païsages [...] ils
représentent les quatre Saisons, & dans chacun il y a un
sujet tiré de l'Ecriture Sainte.»7 Das Inventar der
Gemäldesammlung von Louis XIV von 1683 nannte die Darstellungen

der Jahreszeiten durch biblische Szenen. Im Fall des
Bildes Winter-Sintflut z.B. heisst es: «Un autre tableau [...]
représentant la saison de l'hiver par le Déluge.» (Abb. I)8

Willibald Sauerländer stellte 1956 die Frage nach einer
«das Ganze tragenden Bildidee». Gestützt auf typologi-
sches Geschichtsverständnis und zeitgenössische theologische

Literatur, lautete seine Antwort: Die vier Bilder sind
Allegorien der Heilsgeschichte. Danach stellt der Frühling
mit Adam und Eva den Zustand ante legem dar, der Sommer

mit Ruth und Boaz den Zustand sub gratia, der Herbst
mit der Traube aus dem Gelobten Land weist auf das
Erlösungsopfer Christi, der Winter mit der Sintflut und der
Arche Noah auf das Jüngste Gericht.9 Sauerländers Aufsatz,

der Panofskys Ikonologie 1956 nach dreiundzwanzig
Jahren wieder in Deutschland einführte, übernahm das
Postulat einer zugrundeliegenden Einheit aus zwei Aufsätzen
von Dora und Erwin Panofsky von 1949 und 1950 über zwei
späte Werke Poussins. Beide versuchten, das scheinbar
disparate Zusammenfügen verschiedener Motive in der
Geburt des Bacchus von 1657 und in Apoll und Daphne von
1664 in einer zugrundeliegenden Idee aufzulösen.10 Disparat

schien im einen Fall die Kombination der Überbringung
des neugeborenen Bacchus an die Nymphen von Nysa mit
dem Tod und der Verwandlung von Narziss und Echo, im
andern die Kombination der unglücklichen Liebe Apolls zu
Daphne mit dem scherzhaften Motiv des Diebstahls seiner
Pfeile durch Merkur. Erwin Panofsky erklärte derartige
Zusammenfügungen zu allgemeinen Charakteristika des
Spätstils. Bei Poussin wurde im einen Fall der allgemeine

Gegensatz von Leben und Tod, im andern das
Liebesunglück des Gottes Apoll als zugrundeliegende Einheit
postuliert. Analog dazu versuchte Sauerländer, die Einheit
der Jahreszeiten durch die Rückbindung an die Heilsgeschichte

herzustellen. Anthony Blunt akzeptierte die These
Sauerländers, wenn sie ihm auch im einzelnen als zu
angestrengt erschien, Badt wies sie als katholisch-mystisches
Missverständnis eines Malers zurück, den er als grossen
Erneuerer heidnisch-antikischer Vorstellungen auffassen
wollte.11

2. Fortuna-Landschaften

Poussins Jahreszeiten können nicht analysiert werden ohne
Einbezug der sogenannten «tragischen Landschaften», die
nach 1648 entstanden sind. Nach der Fertigstellung der
zweiten Serie der Sakramente erdachte sich Poussin in
einem Brief an den Auftraggeber, Paul Fréart de Chan-
telou, eine dialektische Umkehrung der Serie der katholischen

Heilsversicherungen durch Darstellungen des Chaos,
der Störung und der Revolution der Weltordnung, die
durch eine mächtige und willkürliche Instanz, die Fortuna,
bewirkt werden: «Je souhetterois sii estoit possible que ses
set Sacrements feussent conuertis en set autres histoires où
fussent représentées vivement les plus estranges tours la
fortune aye jamais joué aux hommes, et particulièrement à

ceux qui se sont moqués de ses effors.»12 Von solchen
Bildern versprach sich Poussin eine beträchtliche moralische
Wirkung im stoischen Sinn. Denn sie könnten dem
Betrachter jene Tugend und Weisheit vor Augen führen, die
notwendig wären, um gegenüber der Macht der Fortuna,
der blinden Verrückten, standhaft zu bleiben.13 Zu einer
Serie über die Streiche der Fortuna kam es nicht. In den

vergangenen zwölf Jahren wurden mehrere Versuche
vorgelegt, in einigen der nach 1648 entstandenen Landschaften
mit Ungewittern, Unglücksfällen und tragischen Ereignissen

diese dialektischen Umkehrungen zu erkennen.14 Die
Versuche stützen sich hauptsächlich auf zwei Texte: auf
Leonardos Anweisung im «Trattato della pittura», wie ein
Ungewitter zu malen sei - «Come si deve figurar' una
fortuna» -, publiziert 1651 unter Benutzung von Poussins
Illustrationen, und auf einen Passus von Cicero über die
zweifache Macht der Fortuna und ihre Wirkungen in
Naturkatastrophen und Angriffen von wilden Tieren.15

1648, vier Monate nach Beendigung der Sakramente,
stellte Poussin für Jean Pointel die Landschaft mit einem
Mann, der von einer Schlange getötet wird fertig (Abb. 2).16

Fénelon machte in den «Dialogues divers» das rätselhafte
Bild zum Hauptgegenstand der Diskussion zwischen
Leonardo und Poussin und liess die Frage von histoire oder
caprice - Wiedergabe eines Ereignisses oder skurrile Erfindung

des Malers - unentschieden.17 Mehrere neuere
Versuche, das Sujet in der Literatur zu identifizieren oder
auf einen zeitgenössischen Unglücksfall in der Umgebung
von Rom zurückzuführen, sind fehlgeschlagen.18 Im Bild
sind konfrontiert die harmonische, friedliche Landschaft

39



"WFTV-
'

mm
jr*»

•IPS* "^,
agetJiK

Abb. 2 Landschaft mit einem Mann, der von einer Schlange getötet

wird, von Nicolas Poussin, 1648. Radierung von E. Baudet.
Paris, Bibliothèque Nationale, Cabinet des Estampes.

Abb. 3 Gewitterlandschaft mit Pyramus und Thisbe, von Nicolas
Poussin, 1651. Öl auf Leinwand, 192,5x273,5 cm. Frankfurt/M,
Städelsches Kunstinstitut.

und die grauenvolle Tötung eines Mannes durch eine
riesige Schlange. Das schreckliche Ereignis wird von einem
Augenzeugen wahrgenommen, während die kniende Frau
im Mittelgrund mit Erstaunen auf die Figur des Schreckens
reagiert. Eine ähnliche Konfrontation von arkadischem
Glück und Tod zeigt die Landschaft mit Orpheus und
Eurydike von 1650/51 im Louvre, die ebenfalls für Jean
Pointel gemalt wurde, möglicherweise als Pendant zur
Landschaft mit einem Mann, der von einer Schlange getötet
wird. Wie diese Landschaft führt das Bild im Louvre die
Peripetie, den dialektischen Umschlag, aus: Noch singt
Orpheus, noch bemerkt niemand das brennende Kastell
im Hintergrund, noch reagiert niemand auf den Schrei der
Eurydike, die bereits den tödlichen Biss der Schlange aus
dem Schattenreich erhalten hat.19 1651 lieferte Poussin
wiederum an Jean Pointel zwei Bilder zum dialektischen
Gegensatz zwischen friedlicher Ordnung und Chaos, die
Landschaften Le Temps calme und L'Orage.20

Den Doppelsinn von Fortuna als Unglücksfall und
Gewittersturm führt die grosse Landschaft mit Pyramus und
Thisbe (Abb. 3) von 1651 in Frankfurt aus, die für Poussins
bedeutendsten Auftraggeber und Freund in Rom, Cassiano
dal Pozzo, gemalt wurde. Mit Gewittersturm, Angriff durch
den Löwen und Liebesunglück werden die sämtlichen
unglücklichen Wirkungen der Fortuna demonstriert.21 Die
Beschreibung dieses Bildes durch den Maler weckt allerdings
einige Zweifel an einer moralischen oder stoischen Auffassung.

Poussin schrieb an den Malerkollegen Jacques Stella
in Paris, der dieses Bild nicht sehen konnte, wohl aber
L'Orage bei Jean Pointel: «J'ay essayé de représenter une
tempeste sur terre, imitant le mieux que j'ay pu l'effet d'un
vent impétueux, d'un air rempli d'obscurité, de pluye,
d'éclairs et de foudres qui tombent en plusieurs endroits,
non sans y faire du désordre.»22 Dies war eine klare Deklaration,

dass Poussin das Problem des Unmalbaren und den
Wettbewerb mit den Malern aufgenommen hatte, die diese

Schwierigkeiten bewältigt hatten: Apelles, Leonardo,
Dürer und vielleicht Rubens.23

Die Ambition, ein aussergewöhnlich belastetes künstlerisches

Problem zu bewältigen, darf sowenig übersehen werden

wie die moralische Wirkung, die sich durch die
Vergegenwärtigung der Macht der Fortuna einstellen soll. Es geht
nicht um den Transport einer Botschaft, sondern um die
künstlerischen Probleme der Nachahmung und der
Vergegenwärtigung. Durch die Bewältigung der Schwierigkeiten
erlangen die Bilder eine suggestive Kraft und erzeugen
dadurch eine moralische Wirkung. Der Unterschied zwischen
der Übermittlung einer Botschaft und der moralischen
Wirkung aus Nachahmung und Vergegenwärtigung wird
zwar häufig ignoriert, ist aber entscheidend für das
Verständnis von Poussins Malerei. Für den Nachweis können
wir uns nicht völlig auf den Brief an Stella stützen, weil er
nur als Fragment überliefert ist, aber Belloris Beschreibung
der Gewitterlandschaft mit Pyramus und Thisbe von 1672

bestätigt den Primat der suggestiven Vergegenwärtigung.
Dabei leugnet Bellori keineswegs die allegorische Dimension

der Bilder, denn er beschliesst seine ausführliche
Beschreibung von Raffael, Carracci oder Maratta stets mit der
Erörterung der Allegoria, d.h. mit der an die Thematik, den
Stil und die künstlerischen Probleme anknüpfenden
Auslegung.24

3. Poussins Winter-Sintflut: Zyklus oder Ende?

Poussins tragische Landschaften stellen als Einzelbilder
oder als Pendants Peripetien dar, Umkehrungen von Glück
in Unglück, und zeigen den dialektischen Umschlag als

verhängnisvolles Wirken der Fortuna. Es sind keine
Weltuntergangsbilder, sondern sie führen Unglücksfälle oder
Ungewitter aus, von denen eine Region oder verschiedene
Individuen betroffen sind. Das Schlussbild der Jahreszeiten

40



scheint nun ein universales Unglück, den Untergang,
darzustellen, dem nur die Arche im Mittelgrund entkommen
kann. Poussin zeigt wenige Figuren in einem schwärzlichen
leeren Bild, das nur vom Blitzschlag Licht erhält, nicht aber
von der schmutziggrauen Scheibe des Mondes über der
Arche. Die in der Leere des Wassers verstreuten Menschen
suchen sich vor dem Untergang zu retten. Die Wiederholungen

- ein Mann, der sich an ein Pferd klammert, ein
zweiter auf einem Brett - verstärken diese Bemühungen. In
der Bildmitte beim Sturz der Wasser befinden sich vier
Männer; einer klammert sich links an das Boot, ein anderer
versucht sich schwimmend zu retten, ein dritter, gestützt
von einem weiteren im stürzenden Boot, fleht mit erhobenen

Armen zum Himmel. Dessen Stellung wird rechts
wiederholt von der Mutter im Boot, die ihr Kind dem Mann auf
dem Felsen reicht, während ein anderer sich bemüht, den
Kahn zu halten, und ein weiterer sich ins Boot zu retten
versucht. Es geht nicht nur um die Rettungsversuche der
Menschen, sondern auch um den Untergang des Tier- und
Pflanzenreichs. Die Felsen sind bis auf wenige Bäume und
Sträucher von aller Vegetation entblösst, die Bäume sind
zur Hälfte zerstört, und eine grosse Schlange sucht sich vor
den Wassern auf den Felsen zu retten. Poussin knüpft weder
an die Massendarstellungen der Sintflut an, noch folgt er
einer Ausbreitung und Variation von verzweifelten und
pathetischen Handlungen und körperlichen und seelischen
Bewegungen, wie sie von Michelangelo, Raffael, Antonio
Carracci und Adam Elsheimer geprägt wurden.

Die Darstellung der Sintflut (Abb. 4) von Raffael und seiner

Werkstatt in den Loggien des Vatikans ist eingebunden
in eine Folge von Ereignissen. Voraus geht der Bau der
Arche, der Sintflut folgen das Verlassen der Arche nach
dem Sinken der Wasser und das Dankopfer Noahs auf der
wiederaufgetauchten Erde. Raffaels Gang durch die
Geschichte des Alten Testaments endet mit dem Erscheinen
Christi.25 Tintoretto allerdings benützte im Chor der Kirche
Madonna dell'Orto 1562-64 die Sintflut als Darstellung des

Jüngsten Gerichts und dementsprechend ohne die rettende
Arche. Dem Weltuntergang gegenübergestellt ist der
Sündenfall des auserwählten Volkes, die Anbetung des
Goldenen Kalbes.26 Im Unterschied zu Raffaels bildlicher
Erzählung der Bibel und zu Tintorettos typologischem
Verständnis hat Poussin sein Bild Winter-Sintflut eingebunden

in den natürlichen Zyklus der Jahreszeiten. Der Beginn
mit dem Frühling und dem Morgen ist verknüpft mit dem
Paradies, Sommer (Mittag) und Herbst (Abend) werden
mit zwei Szenen der Fruchtbarkeit dargestellt, und das
Nachtbild Winter-Sintflut schliesst die Serie ab. Die
biblischen Szenen entsprechen nicht einer geschichtlichen
Folge. Das Problem, das die vier Bilder aufwerfen, ist die
Relation zwischen dem natürlichen zyklischen Verlauf der
Jahres- und Tageszeiten und dem gestreckten oder
bogenförmigen Verlauf der Geschichte vom Anfang zum Ende.

Keine der zahlreichen vorangegangenen und zeitgenössischen

Darstellungen der Jahreszeiten greift ein solches
Problem auf. Pietro Testa - um nur dessen Jahreszeiten wegen
ihrer ikonographischen Innovation zu erwähnen - konzi-

=—r£"**;'&

tâmm\
*f£äfoi

zxt
Cntttrtitrir troll apcrttx juitrt JEtttt/i

C.t'tfiitiipratf. £rr o
pr-trtttilttrrttittjttptr rrrrtttti, o ^its raroHot vii i^or.o.to.oooioiooA^j'iOio^mlorr

Abb. 4 Sintflut, von Raffael. Radierung von Nicolas Chaperon.
In: Sacrae Historiae Acta, Rom 1649, fol. 10.

pierte die Abfolge als Auseinandersetzung zwischen Sonne
und Mond: Der Frühling zeigt die Ankunft Apolls auf der
Erde im Sternzeichen der Zwillinge, denen der Wagen der
Venus vorausgeht und die Götter des Regens und des

Sturms vertreibt. Im Sommer erreicht Apoll seinen höchsten

Stand und seine höchste Kraft, während im Herbst der
Mond bereits die Mitte des Zodiak besetzt. Im Winter
(Abb. 5) hat der Mond gesiegt und beherrscht die kurzen
dunklen Tage der Jahreszeit, während Apoll mit seinem

Wagen sich in den Hintergrund verzogen hat. Testa kombinierte

seine Jahreszeiten mit den vier Elementen - den Winter

z.B. mit Wasser - und zeigte in der irdischen Zone die

*,VUrtL

7i^mi%-'*

Abb. 5 Winter, von Pietro Testa, 1644. Radierung 50x72 cm.
Paris, Bibliothèque Nationale, Cabinet des Estampes.

41



¦tor

*"* ri
*^Lf*

M

if W
-rar *--^l

v J*

Abb. 6 Phaeton erbittet von Helios-Apoll den Sonnenwagen, von
Nicolas Poussin, um 1630. Öl auf Leinwand, 122 x 153 cm. Berlin,
Staatliche Museen, Gemäldegalerie.

der Jahreszeit entsprechenden wechselnden Leidenschaften,

denen die Menschen unterworfen sind.27

Mit den Jahreszeiten hat sich Poussin erstmals um 1630

beschäftigt in dem Bild Phaeton erbittet von Helios-Apoll
den Sonnenwagen (Abb. 6). Phaeton, gefolgt von Chronos,
der zerstörenden Zeit, kniet inmitten der Jahreszeiten vor
seinem Vater, dessen Thron vom Zodiak umgeben ist, und
spricht die Bitte aus, deren Erfüllung sein Untergang ist.
Poussin konfrontiert den Zyklus der Jahreszeiten und
Helios-Apoll als Herrscher in der schöpferischen Ewigkeit
mit der Hybris und dem dadurch heraufbeschworenen
individuellen Ende.28 Die zweite Darstellung der Jahreszeiten
erbrachte Poussin im Bild Tanz zur Musik der Zeit (Abb. 7),
das er vor 1640 für den Prälaten und Höfling der Barberini,

n

(4

iVÄ
I t

"T1 a

Giulio Rospigliosi, nach dessen Erfindung malte.29
Entstanden ist die vollständigste Reflexion über die Zeit.
Erwin Panofsky schrieb am 6. Juni 1932 an Walter
Friedländer über Poussins Bild nach der Hypnerotomachia Poli-
phili und das Motiv des Putto mit der Seifenblase: «Das
Ganze ist eigentlich ein klassizistisch rhythmisiertes,
aktiviertes und anthropomorphisiertes Fortuna-Rad; insofern
eine amüsante Parallele zu dem «Et in Arcadia Ego», an
dem ich noch herumdoktere.»30 Im Aufsatz «Father Time»

interpretierte Panofsky Poussins Tanz zur Musik der Zeit
als eine dialektische Einheit der Zeit als schöpferischer
Ewigkeit (Aion) mit der Zeit als Zerstörerin (Saturn).
Chronos spielt auf der Leier zur Drehung des Fortuna-
Rades, Putti vergnügen sich mit den Zeichen von Vergänglichkeit

und Eitelkeit, und der unbeirrbare Lauf der Sonne
im Zodiak beherrscht die Szene. Poussin erscheint in dieser

Abhandlung als derjenige, der mit seinen Darstellungen der
Zeit als einer kosmischen Macht die divergierenden
Vorstellungen in eine dialektische Synthese brachte: «In the
visual arts a calmer, nearly Cartesian mind, was to create the

fi.

Abb. 7 Tanz zur Musik der Zeit, von Nicolas Poussin, um 1640. Öl
auf Leinwand, 83 x 105 cm. London, Wallace Collection.

Abb. 8 Der Frühling oder das Irdische Paradies, von Nicolas
Poussin, 1660-64. Öl auf Leinwand, 118 x 160 cm. Paris, Louvre.

unsurpassable images of Time as a cosmic power: Nicolas
Poussin.»31 Die vier tanzenden Gestalten in diesem Bild,
das Bellori zu den moral poesie zählte, den allegorischen
Erdichtungen, stellen nicht nur die vier Stadien des Glücks
und Unglücks, sondern auch die Jahreszeiten dar.32

Die Jahreszeiten von 1660-1664 scheinen die Dialektik,
nicht die dialektische Synthese, der verschiedenen Zeiten
noch einmal aufzugreifen mit der Frage nach dem Naturzyklus

und dem geschichtlichen Verlauf. Ein Historiker wie
Gabriel Naudé glaubte an den zyklischen Gang von
Religionen und Regierungen, an die Degeneration der
Menschen seit einem ersten glücklichen Zustand im Goldenen
Zeitalter, aber auch an die Renaissance als einer
Wiederherstellung des Anfangs. Die Zeitalter Antike, Mittelalter
und Humanismus beschrieb er als Jahreszeiten. Im
zyklischen Fall und Aufsteigen von Regierungen sah Naudé das

42



¦
: '

-..,

Abb. 9. Scène du déluge, von Théodore Géricault, ca. 1812. Öl auf Leinwand, 97 x 130 cm. Paris, Louvre.

Wirken der Fortuna, die alle Planung der Menschen
zunichte macht.33 Auch wenn diese Vorstellungen bei den
Libertins des 17. Jahrhunderts zirkulierten, scheint es nicht
einfach zu sein, einen Zusammenhang mit Poussin
auszumachen. Vielleicht ist es erlaubt, auf die Reflexion über den
Verlauf der Geschichte und der natürlichen Zyklen
hinzuweisen, die der Prinzenerzieher Jacques-Bénigne Bossuet
unter dem Titel «Discours sur l'histoire universelle» 1681 in
Paris publizierte. Für Bossuet unterstand der Verlauf der
Geschichte der göttlichen Lenkung, nicht aber die Zyklen
von Aufstieg und Fall der Reiche und die natürlichen
zyklischen Verläufe, deren Gang von erforschbaren Ursachen
bestimmt wird.34 Der Konflikt zwischen natürlichem Zyklus
und göttlicher Lenkung der Geschichte, den Poussins
Jahreszeiten vorbringen, muss in einer solchen Konzeption der
Geschichte angesiedelt werden. Eine Bestätigung kann das

Bild Frühling-Paradies (Abb. 8) liefern, das möglicherweise
als letztes der Serie fertiggestellt wurde. Denn hier wird
gezeigt, wie Gottvater das Menschenpaar unter dem Baum
der Erkenntnis allein lässt und in den Lüften entschwindet.
Schwierig erscheint es dagegen, Poussins Serie analog zu

den Jahreszeiten Pietro Testas mit den Elementen zu
verbinden. Das erste Bild kann zwar mit der Luft, das letzte mit
dem Wasser verknüpft werden, doch scheint es eher
willkürlich zu sein, den Sommer mit dem Feuer, den Herbst mit
der Erde zusammenzubringen.

4. Nachleben

Die Rezeptionsgeschichte von Poussins Bild Winter-

Sintflut, das zwischen 1750 und 1850 zu einem
unvergleichlichen Nachruhm kam, streife ich nur mit wenigen
Bemerkungen.35 Die Rezeption begann trotz des

vorangegangenen Stichs von Jean Audran erst 1750, als das

Original der Öffentlichkeit bekannt wurde durch die
Ausstellung der königlichen Gemäldesammlung im Palais du

Luxembourg, nachdem es seit 1665 in den Schlössern von
Versailles und Meudon aufbewahrt wurde. Mit der
Salonbesprechung von 1765 von Denis Diderot wurde Poussins

Bild in die Diskussion des Erhabenen einbezogen. Diderot
zitierte es wegen der Stille und der Ökonomie als Gegen-

43



beispiel zu einem Historienbild von Lépicié: «Je conçois
seulement, qu'il faut remplacer l'intérêt du moment qu'on
néglige, par je ne sais quoi de sublime qui s'accorde très-
bien avec la tranquillité apparente ou réelle, et qui est
infiniment au-dessus du mouvement. Témoin ce Déluge
universel du Poussin, où il n'y a que trois ou quatre figures.»36

Géricault begriff um 1812 die Lektion der Leere und der
ausgesetzten Figuren in einem universalen Desaster in
seiner Scène du Déluge (Abb. 9). Man weiss, dass er Poussins
Bild Winter-Sintflut kopiert hat, die Kopie ist verloren. Sein
schwarz-grünes Bild im Louvre, das um 1812 datiert wird,
ist eine Variation nach Poussin, die allerdings die biblische
Implikation weglässt.37

.Woo ± PI 06

fioM

I ce

C NarotortdJrfO*fOO

Abb. 10 Service funèbre de Nicolas Poussin, von Pierre Nolasque
Bergeret, 1819, in: Charles Landon, Salon de 1819, Paris 1820,
Bd. 2, Tf. 16.

Félibiens Lebensbeschreibung und die Unkenntnis von
Apoll und Daphne machten es in Frankreich möglich, das
Bild Winter-Sintflut mit der Aura des letzten Werks des Malers

auszustatten. Darauf reagierte Pierre Nolasque Bergeret

mit seinem Bild Service funèbre de Nicolas Poussin
(Abb. 10) im Salon von 1819, das an der Wand hinter dem
antikisierend aufgebahrten halbnackten Leichnam das Bild
Winter-Sintflut zeigt und damit die heroische
Übereinstimmung zwischen dem gemalten Ende und dem Tod des
Malers suggeriert.38 Für François René, Vicomte de
Chateaubriand, stand in den «Mémoires d'outre-tombe»,
die erstmals 1848-50 publiziert wurden, die Koinzidenz von
Poussins Winter-Sintflut mit dem eigenen Tod fest. In der
«Vie de Rancé» von 1844 bekräftigte Chateaubriand den
Mythos des letzten Werkes am Bild Winter-Sintflut von
Poussin: «Ce tableau rappelle quelque chose de l'âge
délaissé et de la main du vieillard: admirable tremblement
du temps! Souvent les hommes de génie ont annoncé leur
fin par des chefs-d'œuvre: c'est leur âme qui s'envole.»39

Ein bemerkenswertes Zeugnis des Engländers Henry
Matthew, der, obwohl Invalide, zwischen 1817 und 1819

Portugal, Italien, die Schweiz und Frankreich bereiste, kann
die kurze Dokumentation ergänzen. In seinem Tagebuch
kam er zweimal auf Poussins Sintflut zu sprechen: zuerst im
Zusammenhang mit dem Problem der Beschreibung des

Schönen und des Erhabenen, das zweite Mal anlässlich seines

Besuches im Louvre. Er hielt es für unmöglich, dass

eine Beschreibung die gleiche Wirkung haben könnte wie
ein Werk, und von den Werken im Louvre beschrieb er ein
einziges Bild: «Nikolaus Poussin ist der grosse Held der
französischen Malerschule. Es ist etwas Steifes in der
Manier seiner meisten Werke, was ihrer Wirkung schadet -
aber seine Sündfluth ist erhaben. Eine düstere und
grausende Feierlichkeit umschwebt es. Die allgemeine
Zerstörung ist mit einer Auswahl weniger höchst rührender
Auftritte gemalt, welche dem Herzen des Malers Ehre
machen. Er stellt die Liebe - die eheliche und kindliche - dar,
wie sie alle Proben aushält, ihre Kraft bis zuletzt bewährt
und nur endlich bei der Zerstörung aller Dinge dahin sinkt.
Man möchte fast glauben, Poussin hätte den Spruch
Salomons erläutern wollen - 'Viele Wasser können die Liebe
nicht löschen, noch die Fluthen sie ersäufen'».40

Félibien hielt die Jahreszeiten für die letzten Werke Poussins,

die er trotz der fortgeschrittenen Krankheit mit aller
Anstrengung noch vollendet habe.41 Dagegen folgte Bellori
in der Beschreibung von Apoll und Daphne, Poussins
unvollendet hinterlassenem Werk, der Erzählung des Plinius
über das letzte Werk des Apelles, des berühmtesten Malers
der Antike. Wie bei Apelles waren es die schwindenden
Kräfte und das Nahen des Todes, die es Poussin verunmöglicht

haben, das Bild fertigzustellen. Der Bericht des Plinius
in der «Naturalis historiae» über Apelles und sein
unvollendetes Bild der Aphrodite lautet: «Apelles hatte noch eine
andere Aphrodite zu Kos begonnen, mit der er seine
frühere noch übertreffen wollte. Als es zum Teil vollendet
war, versagte es ihm der Tod missgünstig, und es fand sich

niemand, der an dem Werk nach den skizzierten Linien
fortarbeiten konnte.»42 Vor dem letzten Werk des Apelles
war der Respekt so gross, dass kein Maler es zu vollenden
wagte. In einem folgenden Abschnitt suchte Plinius die
höhere Bewunderung der unvollendet hinterlassenen
Gemälde von Aristeides, Nikomachos, Timomachos und
Apelles zu erklären. Er nannte zwei Gründe für diese
bemerkenswerte Eigenart der Rezeption: «Es ist aber eine
sehr seltsame und merkwürdige Tatsache, dass die letzten
Werke der Künstler und die unvollendeten Bilder [...] mehr
bewundert werden als die vollendeten, weil man in ihnen
die zurückgelassenen Skizzen und selbst die Überlegungen
der Künstler sieht und weil der Schmerz über die Hand, die
während des Schaffens erstarrte, zu höherer Beachtung
reizt.»43 Plinius begründete damit die sentimentale
Betrachtung des letzten Werkes eines Künstlers.

Wie ein letztes Werk zu Beginn des 17. Jahrhunderts
inszeniert wurde, zeigt die Trauerfeier für Agostino Carracci
1602 in Bologna.44 Die Inszenierung und deren Publikation
lehnten sich an die berühmte Trauerfeier für Michelangelo
in Florenz von 1564 an.45 Der Trauerobelisk für Agostino
Carracci war mit allegorischen Statuen geschmückt: Unten

44



standen Ehre und Tugend und krönten die Büste des Künstlers,

auf der Plinthe erhoben sich die Statuen von Poesie,
Malerei und Skulptur. An drei Seiten des Pfeilers hingen
Bilder: Zum Altar hin präsentierten die Akademiker in der
Mitte das letzte - nicht mehr vollendete - Werk Agostinos,
ein Antlitz Christi (Abb. 11). Benedetto Morello schilderte
ausführlich, wie Agostino, in der Vorahnung des Todes, sich
ins Kapuzinerkloster von Parma zurückgezogen und hier
das Gesicht des Richters gemalt hätte, das alle, auch den
Maler, mit Ehrfurcht und Schrecken erfüllt hätte.46

Die Inszenierung in Bologna und der Text Morellos
behandeln das letzte Werk als eine höhere sublime Offenbarung.

Bellori druckte die Beschreibung 1672 im Anhang an
die «Vita» von Agostino Carracci wieder ab, Malvasia
reproduzierte 1678 in der «Felsina Pittrice» den Text mitsamt
den Illustrationen.47 Bellori suggerierte bei Apoll und
Daphne die Analogie mit dem letzten unvollendeten Werk des

Apelles. Poussin scheint von 1657 an, als er den Mythos vom
Schwanengesang auf sein Schaffen bezog, unter der Erwartung

des bevorstehenden Todes gearbeitet zu haben.48 Am
20. November 1662 schrieb er über das Bild Christus und die
Samariterin an Fréart de Chantelou: «Je suis assuré que
vous aués reçu le dernier ouvrage que je vous ai fait et que
je ferei désormais.»49 Trotzdem erfüllte er seine Verpflichtungen,

vollendete die Jahreszeiten für den Herzog von
Richelieu und arbeitete gleichzeitig an Apoll und Daphne,
seinem wirklichen Schwanengesang und künstlerischen
Testament. Es wird ergänzt durch den Brief vom 7. März
1665 an Roland Fréart de Chambray, das letzte Wort über
die Malerei.50 Poussin kündigte mehrfach ein letztes Werk
an, doch scheinen seine Mitteilungen nicht auf die Förderung

des Kultes des letzten Werkes zu zielen.
Die Verehrung des letzten Werks scheint die Mystifikation

des Alterswerkes oder des late style vorbereitet zu
haben, die im späten 19. Jahrhundert erfolgte.51 Poussin
wurde nach Tizian, Donatello und Rembrandt erst um die
Jahrhundertwende einbezogen. 1914 leitete Walter
Friedländer in seiner Poussin-Monographie sein Kapitel
«Altersstil und Werke» mit der Frage ein: «Wie kommt es, dass

LODOV. AGOST. ET AtmiV. CAXRACC1. 415

sSS.HVH.1.-Ì1.!-~otfir4«">ti5

fi^

'

m

li-aio nelle dette, che tenemo gli emblemi in weç> > figliai lungo la colma i fé-
guaiti caratteri cgitii, cioè alla deflra.

Abb. 11 Antlitz Christi, letztes Werk von Agostino Carracci,
1602. Holzschnitt nach der Radierung von Guido Reni (1603). In:
Carlo Cesare Malvasia, Felsina Pittrice, Bologna 1678, Bd. 1, S. 415.

oft ganz grosse Künstler in ihren letzten Lebensjahren
einen fast unbegreiflichen Aufschwung nehmen, wie über
sich selbst hinaus?» Friedländer fand in Poussins letzten
Bildern Lust am Fabulieren, Vergnügen an reinen Linien,
Traumhaftigkeit, poetisch-lyrisches Empfinden und
Vergeistigung, die er mit dem Unvollendeten begründete.52

ANMERKUNGEN

Arnauld Brejon de Lavergnée, L'inventaire Le Brun de
1683. La collection des tableaux de Louis XLV Notes et
documents des musées de France, vol. 17), Paris 1987,
nos. 172-175, S. 226-229. - Anthony Blunt, The Paintings
of Nicolas Poussin. A Critical Catalogue, London, 1966,
Nm. 3-6, S. 9-10. - Nicolas Poussin 1594-1665. Katalog der
Ausstellung im Grand Palais Paris 1994-95, hrsg. von Pierre
Rosenberg und Louis-Antoine Prat, Paris 1994, Nrn.
238-241, S. 514-519. - Gestochen wurden die Jahreszeiten von
Jean Pesne (Sommer, Herbst) und Jean Audran (Frühling,
Winter).
André Félibien, Entretiens sur les vies et sur les ouvrages des

plus excellens peintres anciens et modernes. Quatrième partie,

Paris 1685, S. 306-307. - André Félibien, Entretiens sur les vies

et sur les ouvrages des plus excellens peintres anciens et modernes;

avec la vie des architectes, 6 Bde., Trévoux 1725, Bd. IV,
S. 66-67. - Claire Pace, Félibien's Life of Poussin, London
1981, S. 125-126,161.
Giovan Pietro Bellori, Le Vite de'Pittori, Scultori e Architetti
moderni, Rom 1672; 2. Ausgabe: Rom 1728. - Vgl. Giovan
Pietro Bellori, Le vite de' pittori, scultori e architetti
moderni, hrsg. von Evelina Borea, Turin 1976.

André Félibien 1685 (vgl. Anm. 2), S. 306-307. - Claude
Ferraton, La collection du Duc de Richelieu au Musée du Louvre,

in: Gazette des Beaux-Arts, 35, 1949, S. 437^148. - Vor
1664 hatte der Duc de Richelieu 9 Werke Poussins auf dem

45



Markt erworben und war demnach gegenüber dem Maler nicht
als Auftraggeber in Erscheinung getreten.

5 Comte de Brienne, Discours sur les ouvrages des plus excellens
peintres anciens et nouveaux, teilweise abgedruckt in: Jacques
Thuillier, Pour un «Corpus Pussinianum», in: Nicolas Poussin.

Actes du colloque international Paris 1958, hrsg. von André
Chastel, 2 Bde., Paris 1960, Bd. 2, S. 224-230, bes. S. 222.

6 Nicolas-Pierre Loir, Conférence sur l'hiver ou le déluge par
Nicolas Poussin [1668], in: Conférences de l'académie royale de

peinture et de sculpture, hrsg. von Henri Jouin, Paris 1883,
S. 100-103.

7 André Félibien 1685 (vgl. Anm. 2), S. 306-307, éd. 1725,
Bd. IV, S. 66-67. - André Félibien, Des Principes de l'Architecture,

de la Sculpture, et de la Peinture, et des autres Arts qui en
dépendent. Avec un Dictionnaire des Termes propres à chacun
de ces Arts, 3. Auflage, Paris 1697 [1. Ausgabe 1676], S. 477,
umschreibt im Dictionnaire, dem ersten Wörterbuch der
Kunstbegriffe, paisages wie folgt: «Les Tableaux qui représentent la

campagne, & où les figures ne sont que comme des accessoires,
s'appellent païsages, & ceux qui s'appliquent particulièrement
à ce travail s'appellent Païsagistes.[...]».

8 Arnauld Brejon de Lavergnée (vgl. Anm. 1), Nm. 172-175,
S. 226-229.

9 Willibald Sauerländer, Die Jahreszeiten. Ein Beitrag zur
allegorischen Landschaft beim späten Poussin, in: Münchner
Jahrbuch für bildende Kunst 7,1956, S. 169-184.

10 Dora Panofsky, Narcissus and Echo. Notes on Poussin 's 'Birth
ofBacchus' in the Fogg Art Museum, in: Art Bulletin 31,1949,
S. 112-120. - Erwin Panofsky, Poussin's Apollo and Daphne'
in the Louvre, in: Bulletin de la société Poussin, Troisième
cahier, 1950, S. 27-^11. - Vgl. dazu: Oskar Bätschmann, «Pan
deus Arcadiae venit»: Panofsky und Poussin, in: Erwin
Panofsky, Beiträge des Symposions Hamburg 1992, hrsg. von
Bruno Reudenbach Schriften des Warburg-Archivs,
Bd. 3), Berlin 1994, S. 71-82. - Vgl. zu den Bildern Nicolas
Poussin 1594-1665 (vgl. Anm. 1), Nr. 228, S. 498-501,
Nrn. 242-245, S. 520-529.

11 Anthony Blunt, Nicolas Poussin The A.W. Mellon Lec¬
tures in the Fine Arts), 2 Bde., London/New York 1967,
S. 332-336. - Vgl. aber den Widerspruch gegen die katholischmystische

Auslegung bei Kurt Badt, Die Kunst des Nicolas
Poussin, 2 Bde., Köln 1969, Bd. 1, S. 556-568.

12 Nicolas Poussin, Correspondance, hrsg. von Ch. Jouanny
Archives de l'art français, Bd. V), Paris 1911, Nachdruck:

Paris 1968, S. 384.
13 Nicolas Poussin (vgl. Anm. 12), S. 384
14 Auslöser war die von Hugh Macandrew und Hugh Brigstocke

organisierte Ausstellung in Edinburg 1981, die zwar für die
erste Serie der Sakramente die Gegenstücke eruierte, nicht aber
für die zweite: Poussin. Sacraments and Bacchanals. Paintings
and drawings on sacred and profane themes by Nicolas Poussin
1594-1665. Katalog der Ausstellung in der National Gallery of
Scotland Edinburgh 1981, Edinburgh 1981. - Vgl. Oskar
Bätschmann, Poussins «Sieben Sakramente» und ihre Gegenstücke,

in: Neue Zürcher Zeitung, Beilage «Literatur und
Kunst», 14./15. November 1981, S. 67. - Richard Verdi,
Poussin and the «Tricks of Fortune», in: Burlington Magazine
123,1981, S. 388^-00. - Oskar Bätschmann, Nicolas Poussin:
Landschaft mit Pyramus und Thisbe. Das Liebesunglück und
die Grenzen der Malerei, Frankfurt am Main 1987. - Nicolas
Poussin, Claude Lorrain. Zu den Bildern im Stadel. Katalog der
Ausstellung 1988, Frankfurt/M. Städelsches Kunstinstitut, 1988.

- Sheila McTighe, Nicolas Poussin's representations ofstorms
and Libertinage in the mid-seventeenth century, in: Word &
Image 5,1989, S. 333-361.

15 [Leonardo da Vinci], Trattato della Pittura di Lionardo da
Vinci. Novamente dato in luce, con la vita dell'istesso autore,
scritta da Rafaelle du Fresne. Si sono giunti i tre libri della
pittura, & il trattato della statua di Leon Battista Alberti, con la vita
del medesimo, Paris 1651, KaS. 66, S. 14. - [LEONARDO da
Vinci], Traitté de la Peinture de Leonard de Vinci Donné au
Public et traduit d'Italien en Français par R.F.S.D.C, Paris 1651. -
Marcus Tullius Cicero, De officiis, II, 6,19-20, lat.-dt., hrsg.
von K. Büchner, Zürich/Stuttgart S. 152-155.

16 Jacques Thuillier/Claude Mignot, Collectionneur et Peintre
aus XVIIe: Pointel et Poussin, in: Revue de l'Art 39, 1978,
S. 39-58, Nr. 14, S. 52. - Anthony Blunt (vgl. Anm. 1), Nr. 209,
S. 143-144. - Nicolas Poussin 1594-1665 (vgl. Anm. 1), Nr. 179,
S. 406-409.

17 [François de Salignac de la Mothe] Fénelon, Œuvres
complètes, t. 6ième, Paris/Lille/Besançon 1850, S. 301-303.

18 Guy de Tervarent, Le véritable sujet du «Paysage au Serpent»
de Poussin à la National Gallery de Londres, in: Gazette des

Beaux-Arts, 40, 1952, S. 343-350. - Laszló Glózer, Arche-
moros oder der Tod des Opheltes. Zu Poussins «Landschaft mit
der Schlange», in: Festschrift Kurt Bauch, Berlin 1967,
S. 211-222. - Anthony Blunt (vgl. Anm.ll), S. 286-291. -
Sheila McTighe (vgl. Anm. 14).

19 Anthony Blunt (vgl. Anm. 1), Nr. 170, S. 122. - Nicolas
Poussin 1594-1665 (vgl. Anm. 1), Nr. 180, S. 409-411.

20 Jacques Thuillier/Claude Mignot (vgl. Anm. 16),
Nrn. 9-10, S. 41, 50. - Clovis Whitfield, Nicolas Poussin's
«Orage» and «Temps calme», in: The Burlington Magazine 119,

1977, S. 4-12. - Jacques Thuillier, Poussin et le paysage
tragique: «L'Orage Pointel» au musée des Beaux-Arts de Rouen, in:
La Revue du Louvre 26, 1976, S. 345-355. - Nicolas Poussin
1594-1665 (vgl. Anm. 1), Nm. 200-201, S. 449^151.

21 Louis Marin, La description du tableau et le sublime en pein¬
ture. A propos d'un paysage de Poussin et de son sujet, in:
Communications 34, 1981, S. 61-83. - Richard Verdi (vgl.
Anm. 14), S. 388^100. - Oskar Bätschmann 1987 (vgl.
Anm. 14). - Nicolas Poussin, Claude Lorrain. Zu den Bildern
im Stadel (vgl. Anm.14). - Sheila McTighe (vgl. Anm. 14). -
Reinhardt Brandt, Pictor philosophus: Nicolas Poussins
«Gewitterlandschaft mit Pyramus und Thisbe», in: Stadel-Jahrbuch

NF. Bd. 12,1989, S. 243-258.
22 Nicolas Poussin (vgl. Anm. 12), Nr. 188, S. 424; der

Brief Poussins an Jacques Stella wurde fragmentarisch von
Félibien überliefert, vgl. André Félibien 1685 (vgl. Anm. 2),
S. 408.

23 Gaius Plinius Secundi, Naturalis Historiae Libri XXXVII -
Naturkunde, lat.-dt., hrsg. von R. König und G Winkler,
München 1978, lib. 35, 96, S. 74-75. - [Leonardo da Vinci]
Trattato (vgl. Anm. 15), S. 14. - Erasmus von Rotterdam,
Dialogus de recta Latini Graecique sermonis pronunciacìone,
Basel 1528, S. 68-69, vgl. Albrecht Dürer, Schriftlicher Nachlass,

hrsg. von Hans Rupprich, Bd. I, Berlin 1956, S. 296-297. -
André Félibien 1725 (vgl. Anm. 2), Bd. 3, S. 52-55. - vgl.
Jacques Thuillier (vgl. Anm. 20), S. 345-355. - Oskar
Bätschmann, Gewittersturm, Bacchus, Fortuna: Nicolas Poussins

«Gewitterlandschaft mit Pyramus und Thisbe», in: Nicolas
Poussin, Claude Lorrain. Zu den Bildern im Stadel (vgl. Anm.
14), S. 41-56.

24 Giovan Pietro Bellori 1976 (vgl. Anm. 3), S. 472^173. - Gio¬
van Pietro Bellori, Argomento della Calerla Farnese dipinta
da Annibale Carracci disegnata e intagliata da Carlo Cesio, nel
quale spiegami e ridammi allegoricamente alla moralità le
favole poetiche in essa rappresentate, Rom 1657. - [Giovan Pietro

Bellori], Descrizzione delle Imagini dipinte da Raffaelle
d'Urbino Nelle Camere del Palazzo Apostolico Vaticano. Di

46



Gio. Pietro Bellori. Alla Santità di Nostro Signore Papa
Innocenzo Duodecimo. In Roma. MDCXCV Nella Stamparla di
Gio: Giacomo Komarek Boemo alla Fontana di Trevi. - Giovan
Pietro Bellori, Dafne trasformata in Lauro. Pittura del Signor
Carlo Maratti. Dedicata a' Trionfi di Luigi XIV. il Magno.
Descritta in una lettera ad un Cavaliere Forastiero da Gianpietro
Bellori, in: Ritratti di alcuni celebri Pittori del secolo XVII [...],
Roma 1731, S. 253-271. - Vgl. Oskar Bätschmann, Giovan
Pietro Belloris Bildbeschreibungen, in: Beschreibungskunst -
Kunstbeschreibung. Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart,

hg. von Gottfried Boehm/Helmut Pfotenhauer,
München 1995, S. 279-311.

25 Nicole Dacos, Le logge di Raffaello. Maestro e bottega di
fronte all'antico, Rom 21986. - Die erste vollständige
Reproduktion der Bilder der Loggen erschien 1649 in Rom: Nicolas
Chaperon, Sacrae Historiae Acta a Raphaële Urbin - in Vati-
canis Xystis ad Picturae miraculum expressa, Rom 1649, vgl.
Raphael invenit. Stampe da Raffaello nelle collezioni dell'istituto
nazionale per la grafica. Katalog der Ausstellung in Rom, hrsg.
von Grazia Bernini Pezzini/Stefania Massari/Simonetta
Prosperi Valenti Rodino, Rom 1985, S. 72-112.

26 Zu Tintorettos Bildern in der Kirche Madonna dell'Orto in
Venedig vgl. Rodolfo Pallucchini/Paola Rossi, Tintoretto -
Le opere sacre e profane, 2 Bde., Mailand 1982, Bd. 1,
Nr. 236-237, S. 182-183. - Dagmar Knöpfel, Sui dipinti
di Tintoretto per il coro della Madonna dell'Orto, in: Arte
Vneta 38,1984, S. 149-154.

27 Elizabeth Cropper, Virtue's Wintry Reward: Pietro Testa's

Etchings of the "Seasons", in: Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes 37, 1974, S. 249-279. - Elizabeth
Cropper, Pietro Testa 1612-1650. Prints and Drawings. Katalog

der Ausstellung in Philadelphia, Philadelphia 1989,
Nm. 74-83, S. 155-179. - Vgl. dagegen Simon Vouets
allegorische Darstellung der Jahreszeiten: William R. Crelly,
Two Allegories of the Seasons by Simon Vouet and Their
Iconography, in: The Ape of Nature. Studies in Honor of H.W Janson,

New York 1981, S. 401-424. - Vouet. Katalog der Ausstellung

im Grand Palais Paris 1990-1991, hrsg. von Jacques
Thuillier, Paris 1990, Nr. 59, S. 328-329.

28 Anthony Blunt (vgl. Anm. 1), Nr. 172, S. 123-124. - Nicolas
Poussin 1594-1665 (vgl. Anm. 1), Nr. 39, S. 195-196.

29 Giovan Pietro Bellori 1976 (vgl. Anm. 3), S. 463. - Anthony
Blunt (vgl. Anm. 1), Nr. 121, S. 81-82.

30 Brief Erwin Panofskys aus Hamburg an Walter Friedländer
vom 6. Juni 1932, New York, Leo Baeck-Institute. Ich
verdanke die Kenntnis dieser Briefstelle Dr. Karen Michels,
Hamburg.

31 Erwin Panofsky, Father Time, in: Erwin Panofsky, Studies in
Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance,
Oxford 1939, S. 69-94, S. 92-93 (Reprint: New York 1962); dt.:
Vater Chronos, in: Studien zur Ikonologie. Humanistische
Themen in der Kunst der Renaissance, Köln 1980, S. 109-152,
S. 124.

32 Vgl. auch Claude Lorrains Umformung von Poussins Tanz

zur Musik der Zeit in ein Bild und eine entsprechende
Radierung Die Zeit, Apoll und die Jahreszeiten von 1662. Dazu
Marcel Roethlisberger, Claude Lorrain: The Drawings,
2 Bde. California studies in the history of art), Bd. 2,
Berkeley, Los Angeles 1968, Nr. 879. - Claude Gellée dit
Le Lorrain 1600-1682. Katalog der Ausstellung in Washington
und Paris 1982/83, Paris 1983, Nr. 50, S. 389-394. - Lino
Mannocci, The Etchings of Claude Lorrain, New Haven/Lon-
don 1988, Nr. 43, S. 266-276. - Marcel Roethlisberger,
Claude Lorrain 's «Dance ofthe Seasons», in: Pantheon 45,1987,
S. 103-106.

33 D.E. Curtis, Progress and Eternal Recurrence in the Work of
Gabriel Naudé 1600-1650, Hull 1967. - Sheila McTighe (vgl.
Anm. 14), S. 358-359.

34 Jacques-Bénigne Bossuet, Discours sur l'histoire universelle,
Paris 1681.

35 Richard Verdi, Poussin's «Deluge». The Aftermath, in: Bur¬

lington Magazine CXXIII, 1981, S. 389-401. - Vgl. Sylvie
Wuhrmann, Tableaux du déluge. Notes sur l'évolution d'un
thème en France au XVIIIe et XIX siècles, in: Etudes de lettres.
Revue de la Faculté des lettres de l'Université de Lausanne,
1991, S. 47-71.

36 Denis Diderot, Salons, hrsg. von Jean Seznec, 2. Auflage,
Bd. 2:1765, Oxford 1979, S. 181-183.

37 Géricault. Katalog der Ausstellung im Grand Palais Paris
1991/92, hrsg. von Sylvain Laveissière und Régis Michel,
Paris 1991, Nr. 156, S. 369-370.

38 Charles Paul Landon, Salon de 1819, 2 Bde., Paris 1820,
Bd. 2, S. 28, Tf. 16. - Richard Verdi, Poussin's Life in
Nineteenth-Century Pictures, in: The Burlington Magazine 111, 1969,
S. 741-750.

39 François René de Chateaubriand, Mémoires d'outre-tombe,
Paris 1848, Bd. 3, S. 422. -François René de Chateaubriand,
Vie de Rancé, Paris 1991, S. 104.

40 Heinrich Matthew, Tagebuch eines Invaliden auf einer Reise
durch Portugal, Italien, die Schweiz und Frankreich in den
Jahren 1817, 1818 und 1819, übers, von Friedrich Schott,
2 Bde., Dresden 1822, Bd. 1, S. 147-149, Zitat Bd. 2, S. 287-288.

41 André Félibien 1685 (vgl. Anm. 2), S. 306-307, ed. 1725

(vgl. Anm. 2), Bd. 4, S. 66-67.
42 Plinius (vgl. Anm.23), lib. 35,92, S. 72-73. - Pliny, Natural His¬

tory in ten Volumes, translated by H. Rackham Loeb Classical

Library), London/Cambridge Mass. 1968, vol. X, Book
35,92, S. 328-329: «Apelles inchoverat et aliam Venerem Coi,
superaraturus etiam illam suam priorem. invidit mors peracta
parte, nec qui succederet operi ad praescripta liniamenta
inventus est.»

43 Plinius (vgl. Anm.23), lib. 35, 145, S. 104-105. - Pliny (vgl.
Anm. 42), S. 366-367: «illud vero perquam rarum ac memoria
dignum est, suprema opera artificum inperfectasque tabulas
[...] in maiore admiratione esse quam perfecta, quippe in iis
liniamenta reliqua ipsaeque cogitationes artificum spectantur,
atque in lenocinio commendationis dolor est manus, cum id
ageret, extinctae.» - Das erste neuzeitliche Zeugnis der Würdigung

des letzten Werkes im Sinne von Apelles ist bei Bartholo-
meus Facius in seinem Text über Gentile da Fabriano
nachzuweisen: Michael Baxandall, Bartholomaeus Facius on
Painting. A Fifteenth-Century Manuscript of the «De Viris Illus-
tribus», in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 27,
1964, S. 90-107, bes. S. 100-101.

44 Benedetto Morello, // Funerale di Agostin Carroccio fatto in
Bologna sua Patria da gl'incaminati Academici del Disegno
scritto all'Ill.mo et R.mo Sig.r Cardinal Farnese, Bologna 1603.

45 Rudolf & Margot Wittkower (Hrsg.), The Divine Michel¬
angelo. The Fiorentine Academy's Homage on his Death in 1564.

A Facsimile Edition of «Esequie del Divino Michelangolo
Buonarrotti», Florence 1564, London 1964.

46 Benedetto Morello (vgl. Anm. 44), S. 14-15: «Piacque à gli
Academici di modo l'abbozzatura d'un volto del Salvatore,
ultima opera del nostro Carraccio, ch'egli face per figurar l'hu-
manità di Christo giudice nel giorno estremo, che ne vollero
empire il terzo spatio, dove appunto capeva. Era dipinto sopra
un pezzo di raso nero; e quantunque non fusse finito: tuttavia si

vedea pieno di tal maestà, e così terribile, che non potea senza
horrore chi lo mirava fissarvi compitamente lo sguarda. Haveva
sotto le parole SIC VENIET.» - Die Illustrationen zu Morellos

47



Edition stammen von Guido Reni, eine der Vorzeichnungen
befindet sich in Wien, Albertina (Inv. 23754); vgl. Guido Reni
und Europa. Ruhm und Nachruhm. Katalog der Ausstellung
in Frankfurt, Schirn Kunsthalle 1988/89 von Sybille Ebert-
Schifferer/Andrea Emiliani/Erich Schleier, Frankfurt/
Bologna 1989, Kat. Nr. B 4, S. 273.
Giovan Pietro Bellori 1976 (vgl. Anm. 3), S. 131-147, ed.
1672 (wie Anm. 3), S. 119-132. - Carlo Cesare Malvasia,
Felsina Pittrice. Vite de Pittori bolognesi alla Maestà Christianis-
sima di Luigi XIIII Re di Francia e di Navarro il sempre
vittorioso, 3 Bde., Bologna 1678, Bd. 1, S. 407^23.
Nicolas Poussin (vgl. Anm. 12), no. 199, S. 444-446: «L'on dit
que le Cigne chante plus doucement lors qu'il est voisin de sa
mort. Je tascherai à son imitasion de faire mieux que jamais et
ce peut estre le dernier service que je vous rendrei.» - In der
Ausgabe von Philostrats «Images» berief sich Blaise de

Vigenère für den Schwanengesang auf Plutarch, Horaz, Ovid
und Cicero: die Schwäne singen lieblicher in der Todesstunde,
weil sie dem Apoll geweiht sind und daher die jenseitigen

und künftigen Güter voraussehen, vgl. Blaise de Vigenère
(éd.), Les Images ou Tableaux de platte Peinture des deux
Philostrates Sophistes grecs et les Statues de Callistratos,
Nouvelle Edition, Paris 1629, S. 647-648. - Jacques Thuillier,
Nicolas Poussin, Paris 1988, S. 259-282.
Nicolas Poussin (vgl. Anm. 12), no. 204, S. 452-453. - Das
Gemälde - nach Félibien für Mme de Chantelou gemalt - ist
nur durch den Stich von Jean Pesne und eine alte Kopie
bekannt; vgl. Anthony Blunt (vgl. Anm. 1), Nr. 73, S. 52. -
Jacques Thuillier, L'opera completa di Poussin, Milano 1974,
Nr. 216, S. 112. - Doris Wild, Nicolas Poussin, 2 Bde., Zürich
1980, Bd. 2, Nr. 203, S. 189.

André Félibien 1685 (vgl. Anm. 2), S. 309-311; ed. 1725

(vgl. Anm. 2), Bd. 4, S. 69-71. - Nicolas Poussin (vgl. Anm.
12), Nr. 210, S. 461^164.
Hans Ost, Tizian-Studien, Köln/Weimar/Wien 1992.

Walter Friedländer, Nicolas Poussin. Die Entwicklung
seiner Kunst, München 1914, S. 97-101.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 8: Arts Graphiques de la Cité, Paris.
Abb. 2, 5: Bibliothèque Nationale, Paris.
Abb. 3: Städelsches Kunstinstitut, Frankfurt/M (Photo:
Edelmann, Frankfurt/M.).
Abb. 4,10,11: Archiv des Autors.

Ursula

Abb. 6: Staatliche Museen zu Berlin (Photo: Jörg P. Anders, Berlin).
Abb. 7: Wallace Collection, London.
Abb. 9: Agence photographique de la Réunion des Musées nationaux,

Paris.

ZUSAMMENFASSUNG RESUME

Poussins Jahreszeiten von 1660-1664 verbinden die Darstellung der
Tages- und Jahreszeiten mit Szenen aus dem Alten Testament. Die
Serie beginnt mit der Verbindung von Frühling und irdischem
Paradies und endet mit der Darstellung des Winters durch die Sintflut.
Das Problem, das die Bilder stellen, ist der Konflikt zwischen dem
natürlichen Zyklus der Zeit und dem Verlauf der Geschichte. Der
vorliegende Beitrag analysiert diese Verbindungen und den
Zusammenhang des Bildes Winter-Sintflut mit den anderen
Katastrophendarstellungen Poussins.

Les saisons de Poussin datant de 1660-1664 recourent à des scènes
de l'Ancien Testament pour représenter les différentes périodes du

jour et de l'année. La série commence par la combinaison du
printemps avec le paradis terrestre et se termine avec la représentation
de l'hiver par le déluge. Le problème posé par les peintures découle
du conflit existant entre le cycle naturel du temps et le déroulement
de l'histoire. L'essai analyse ces relations et le rapport de la peinture

Hiver-Déluge avec les autres représentations de catastrophes
créées par Poussin.

RIASSUNTO SUMMARY

Le stagioni di Poussin del 1660-64 stabiliscono un legame fra la
raffigurazione delle ore del giorno e delle stagioni e scene del Vecchio
Testamento. La serie inizia collegando la primavera con il paradiso
terrestre terminando con la raffigurazione dell'inverno attraverso
il diluvio universale. Il quesito sollevato dall'opera sta nel conflitto
tra il ciclo naturale del tempo e il decorso della storia. Il presente
contributo analizza tale rapporto e la relazione dell'opera Inverno-
Diluvio universale con le raffigurazioni delle altre catastrofi
eseguite da Poussin.

Poussin's Seasons (1660-64) show the times of day and seasons of
the year in conjunction with scenes from the Old Testament. The
series begins with the combination of spring and earthly paradise
and ends with the representation of winter in connection with the

deluge. The paintings address the conflict between natural temporal

cycles and the course of history. The present article analyzes
these associations and the relationship of the picture Winter-Deluge
to other renditions of catastrophe by Poussin.

48


	Nicolas Poussins "Winter-Sintflut" : Jahreszeit oder Ende der Geschichte?

