Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 51 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die Frage nach dem Menschen : Portratmalerei um 1900 am Beispiel
Ferdinand Hodlers und Edvard Munchs

Autor: Affentranger-Kirchrath, Angelika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frage nach dem Menschen
Portridtmalerei um 1900 am Beispiel Ferdinand Hodlers und Edvard Munchs

von ANGELIKA AFFENTRANGER-KIRCHRATH

Aus Hodlers Generation stammt eine Reihe hervorragen-
der Portritmaler, die, zwar noch in der Tradition eines
abbildenden Realismus verwurzelt, bereits Zweifel am
Mimesisdiktat hegten.

Die 1839 erfundene und seither bestindig verfeinerte
Technik der Photographie hatte die bildnerischen Repro-
duktionsmoglichkeiten an einen nicht mehr iiberbietbaren
Punkt gefiihrt und damit den Malern eine iiber Jahrhun-
derte hinweg unangefochtene Zielsetzung genommen. Was
aber noch viel schwerer wog als die technische Konkurrenz,
waren die neuen Erkenntnisse auf den Gebieten der Biolo-
gie, Physik, Philosophie, Psychologie und Theologie, wel-
che die tradierten Werte hinterfragten und die Briichigkeit
des alten Weltbildes aufzeigten. Aus der Ambivalenz von
herkommlichem Reprisentationswillen, der die Autono-
mie des Individuums bestitigt, und einer freien, dem aka-
demischen Normenkodex widersprechenden Formenspra-
che beziehen denn auch die Portrits Cézannes, Van Goghs,
Toulouse-Lautrecs, Ensors, Munchs, Hodlers, Klimts,
Lovis Corinths u.a. ihre besondere Intensitit. Bereits bei
ihren Nachfolgern, den Expressionisten und Kubisten,
verlor das Modell seine Autonomie und verschmolz als
Bildfigur mit der Bildform.

Das Portrit, das sich in der Renaissance mit dem Auf-
kommen des Individualbegriffs als selbstindige Dar-
stellungsform herausgebildet hatte, verlor mit der Infra-
gestellung der personalen Einheit zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts seine spezifische Funktion als Bezeichnung
eines Ichs in seiner Besonderheit. Es ging wieder in die
iibergeordnete Gattung des Bildnisses iiber, wie sie
schon im Mittelalter bestanden hatte, um an einem
Modell nicht das unverwechselbar Subjektive herauszu-
streichen, sondern, um an ihm das iibergreifend Ideelle
der Spezies Mensch zu exemplifizieren.!

Ferdinand Hodler (1853-1918) und Edvard Munch
(1863-1944) haben noch einmal alle Modalititen des
Portridts von der intimen Studie bis hin zum Auftrags-
werk, vom Kinder- zum Erwachsenenbild durchgespielt
und es dabei auf die existentielle Frage nach dem Men-
schen zuriickgefiihrt.

Beide, bereits als Kind mit dem Tod ihrer Angehérigen
konfrontiert, haben das Leben als bedrohtes erfahren
und ihre Zweifel und Angste in ihrem Werk verarbeitet.
In ihrer Konzentration auf elementare Bedingungen
menschlicher Existenz, eingebettet in eine zyklische,
pantheistische, zuweilen auch mystische Naturerfahrung,

Abb. 1 Bildnis Dr. Bourget, von Ferdinand Hodler, 1889. Ol auf
Leinwand, 80 x 65 cm. Lausanne, Musée cantonal des beaux-arts.

sind sie auch Verwandte Van Goghs und haben wie er
ihre Wurzeln in der geistig kiinstlerischen Haltung der
Romantik.?

Trotz diesen Gemeinsamkeiten, die in der Kunstge-
schichte zum klassischen Vergleich zwischen Hodler und
Munch® gefiihrt haben, unterscheiden sie sich auch
wesentlich voneinander: Wihrend Hodler seine klar
konzipierten Werke dem Tod als Bannschilder entgegen-
hielt, bestimmte die Todesgewissheit bei Munch die psy-
chische Struktur und floss unmittelbar in die bildnerische
ein. In einem Gespriach mit Dieter Koepplin brachte
Joseph Beuys diese Differenz, welche die Gestaltungs-

295



weise der beiden bestimmte, auf den Punkt: Wihrend er
in Munchs Werk eine «neue Spiritualitit» und die Ent-
wicklung einer seelischen Tiefendimension zu erkennen
glaubte, sagte er von Hodler: «Hodler ist etwas ganz
anderes. Er war im Grunde ein Konstruktivist.»*

Abb.2 Bildnis Carl Spitteler, von Ferdinand Hodler, 1915. Ol auf
Leinwand, 65 x 80 cm. Luzern, Kunstmuseum.

Mannerportriits

Mit sieben Jahren verlor Hodler seinen Vater, mit vier-
zehn Jahren die Mutter und nach und nach alle Geschwi-
ster. «In der Familie war ein allgemeines Sterben. Mir
war schliesslich, als wire immer ein Toter im Haus und
als miisste es so sein»®, wird er sich spiter erinnern.

Hodler erlebte den Tod als Elementarmacht, der er
sich ohnmichtig ausgeliefert fiihlte. Noch Jahrzehnte
spater schreckte er aus dem Schlaf auf und glaubte dem
Tod als Alb ins Angesicht zu schauen. In seinem Haupt-
werk Die Nacht (1889/90) setzte er seiner Angst ein
Monument. Er hat auf den Tod aber auch mit dem friih-
lingshaft gestimmten Bild der Genesenden (1879) geant-
wortet, in welchem der Glaube an das Leben als zarte
Hoffnung keimt.

Friih verwaist und aus einer verarmten Handwerkerfa-
milie stammend, konnte er auf keine geistige Fithrung
und materielle Hilfe hoffen. Ganz auf sich gestellt, sah er
sich gezwungen, den Lebensunterhalt selbst zu verdie-
nen. Wenn ihm dann doch wider Erwarten Forderung
zuteil wurde, sei es von seinen Lehrern, von geistigen
Mentoren oder, spéter, von Midzenen, so griff er dankbar,
oft auch unkritisch zu und feierte seinen allméhlichen
Aufstieg in der Gesellschaft als personlichen Triumph
iiber Armut und Todesbedrohung.

296

Mit den Handwerkerbildnissen wie dem Schreiner
(1875) oder dem Schuhmacher (1878) bestitigte er das
biirgerlich-reformatorische Arbeitsethos. Nicht selbst-,
sondern pflichtbewusst bestimmen diese Mainner in
streng aufrechter Haltung die Vertikale des Bildes. Wie
Diirers Handwerker bezeugen auch sie nicht in erster
Linie ihre eigene Individualitét, sondern ihre Standeszu-
gehorigkeit. Ein Jahrzehnt spéter treten an die Stelle die-
ser Reprasentanten der biirgerlichen Ordnung Randfi-
guren der Gesellschaft. Hodler fiihlte sich nach seiner
Riickkehr aus Spanien, selbst mittellos und verkannt,
den Trinkern, Greisen und Verwahrlosten briiderlich
verwandt. Bei ihnen, diesen in tonaler Gebundenheit
gemalten, plastisch modellierten, an Courbets «Stein-
klopfer» erinnernden Gestalten begegnet man demsel-
ben, aus Hoffnungslosigkeit leer gewordenen Blick wie
er zur gleichen Zeit die Einsamen in Bildern eines Tou-
louse-Lautrec, Rouault oder Van Gogh kennzeichnet.
Da sowohl die Handwerker wie die Bettler und Greise
nicht in erster Linie ihre eigene Identitdt verbiirgen,
sondern iiberindividuelle soziale Ideen verkorpern, sind
diese Werke nicht als selbstindige Portriats im oben
definierten strengen Sinn zu taxieren, sondern als Bild-
nisse.

Um ein Portrit, das ein Individuum mit Namen nennt,
handelt es sich jedoch im 1889 entstandenen Bild von
Dr. Bourget (Abb. 1). Obschon es im selben Jahr wie
das Gemailde Eine Enttiuschte Seele geschaffen wurde,
unterscheidet es sich von diesem grundsétzlich. Wahrend
der miide Greis seinen Kopf auf den Arm abstiitzt und
sich in die Horizontale neigt, als dimmere er dem Tod
entgegen, sitzt Dr. Bourget in aufrechter Haltung vor
uns, die Hénde salopp in den Hosentaschen vergraben.
Der neutrale Grund bindet ihn nicht mehr in eine genre-
artig ausdefinierte raumliche Umgebung ein, sondern
fungiert nur noch als Folie. Auf dem breitschultrigen
Korper ruht ein verhédltnismissig kleiner Kopf, der,
genau in die Mittelachse des Bildes gesetzt, die Auf-
merksamkeit auf sich lenkt. Das Gesicht ist mit dezidier-
ten, an Ingres Prézision geschulten Umrisslinien erfasst
und in flachige, sich spiegelbildlich entsprechende Par-
tien unterteilt. In einem Brief an Bourget® erwidhnte
Hodler ein neues technisches Vorgehen, womit er auf die
Verwendung der Diirerscheibe anspielte, die ihm fortan
bei der Ausfiihrung fast aller Portrits behilflich war. Mit-
tels des Diirerschen Verfahrens war es Hodler moglich,
ohne Vorzeichnungen sowohl die Konturen und Binnen-
linien als auch die richtigen Proportionsverhiltnisse auf
Anhieb zu erfassen. In derselben Zeit, da Hodler auf
Diirers Reproduktionspraxis zuriickgriff, experimen-
tierten viele seiner Kollegen mit den Moglichkeiten der
Photographie und arbeiteten darauf hin, einen fliichtigen
Moment aus der Existenz ihres Modells im Bild als
«Impression» einzufangen. Hodlers Methode hingegen,
die dem Gegeniiber ein geduldiges Posieren bei oft
mehrmaligen Sitzungen abverlangte, resultierte in einem
Konterfei von statuarischer Denkmalartigkeit. Als zeit-



lose «Helden» band Hodler seine stolzen Mannerfiguren
in die Tradition eines Diirers und Holbeins ein.

Suchte er im Portriat von Dr. Bourget trotz gewisser
Stilisierungen die Ubereinstimmung zwischen Bild und
Modell, so setzte er sich im Portrit seines Bildhauer-
freundes James Vibert (1907) zugunsten der formalen
Stilisierung rigoros iiber dessen #ussere Erscheinung
hinweg. Mit geradezu karikaturhaft iiberdehnter Schul-
terpartie plazierte er Vibert genau in die Mittelachse
eines vollkommenen Quadrats. Das Gesicht ist mit
mathematischer Exaktheit spiegelbildlich angelegt. In
dieser absolut gesetzten Konstruktion verwirklichte
Hodler sein parallelistisches Prinzip, das er aus der
Naturbeobachtung abgeleitet, auch auf das menschliche
Gesicht iibertrug. In seiner formalistischen Strenge,
gemiss derer er das Gesetz der Wiederholung am
menschlichen Antlitz verifizierte, nahm er diesem seine
Lebendigkeit und damit seine Eigenart «als unterhal-
tendste Fliche, die es auf Erden gibt».

Hodlers idealisierende Darstellungsweise, mit welcher
er seinen «ménnlich-extravertierten Bilderstil»® begriin-
dete, legitimierte sich hier selbst und setzte sich iiber die
reale Erscheinung hinweg. In dieser Missachtung der
Lebensndhe zugunsten des bildnerischen Ausdrucks
nahm Hodler wesentliche Merkmale des expressionisti-
schen Bildnisses vorweg. Da fiir ihn aber das fiir das her-
kémmliche Portrit charakteristische Moment der Ahn-
lichkeit stets ein unabdingbares Moment seiner
Bildkonzeption blieb, kam es zu dieser eigenartigen
Inkongruenz zwischen der Haltung des abbildenden
Realisten und derjenigen des stilisierenden, um eine
neue Bildgesetzlichkeit ringenden Expressionisten.

Im Portrit von James Vibert triumphiert die das Leben
inkarnierende Vertikale iiber die Horizontale des Todes.
In die Waagrechte gezwungen jedoch ist der Kopf des
Dichterfreundes Louis Duchosal, den Hodler 1901 auf
dem Totenbett malte. Das in Seitenansicht gegebene
Antlitz hat sich dem Zugriff des betrachtenden Gegen-
iibers fiir immer entzogen. In diesem intimen, ohne
repriasentierende Absicht entstandenen Bild schwingt
Hodlers menschliche Betroffenheit mit. Wie ein
Memento mori nimmt es in einer Zeit grosster Erfiillung
die spiteren, ebenfalls im Bild verarbeiteten Todeserfah-
rungen mit Augustine Dupin und Valentine Godé-Darel
vorweg.

In seiner Profilansicht erinnert das Duchosal-Bild auch
an Hodlers Portrit des Dichters Carl Spitteler (1915)
(Abb. 2). Hier entspricht die sensible Geste des
Abriickens ins Profil dem introvertierten Ausdruck des
Dargestellten und bezeugt gleichzeitig Hodlers Respekt
vor dessen geistiger Kapazitat.

Eigentlich aber war ihm, dem Mann der Tat, die
lebensvolle Personlichkeit seines Freundes, des Staats-
anwaltes Georges Navazzas, niher. Auch dessen Konter-
fei (1915) (Abb. 3) stellte er mittels der Diirerscheibe
her® und hielt die stark ausgeprégte Schulterpartie wie-
derum mit monumentaler Plastizitit fest, wodurch auch

Navazzas Portrit zum biistenartigen Denkmal wurde.
Anders aber als bei Bourget und Vibert, riickte Hodler
den in Frontalsicht gegebenen Kopf Navazzas kaum
merklich aus der Vertikalachse des Bildes. Durch diesen
minimalen Eingriff als Abweichung von der Symmetrie
verdnderte er den ganzen Ausdruckscharakter des
Werks. Ein Anflug von Nachdenklichkeit liegt auf dem
plastisch modellierten Gesicht und verleiht ihm seine
Menschlichkeit. In diesem Bild genauso wie in dem
etwas frither entstandenen, dem Dichterfreund Mathias
Morhardt (1911/1913) gewidmeten Portrédt, stimmen
optische Erscheinung und Bildform iiberein. Das Prinzip
des Parallelismus ist hier von seiner starren Strenge
befreit.

Abb. 3 Der Genfer Staatsanwalt Georges Navazza, von Ferdi-
nand Hodler, 1916. Ol auf Leinwand, 61,5 x 53 cm. Privatbesitz.

«Krankheit», schrieb Edvard Munch als Fiinfzigjéhri-
ger, «verfolgte mich meine ganze Kindheit und Jugend
hindurch, und die, die ich am meisten liebte, starben
einer nach dem anderen.»" Hodlers und Munchs friihe
Erfahrungen waren also nahezu identisch, allein ihre
Verarbeitung der Schicksalsschlige war grundsitzlich
verschieden. Munch fiirchtete den Tod nicht als eine ihn
von aussen bedrohende Macht, sondern er verinnerlichte
das Sterben. Die quilende Frage, ob die Schwester an
seiner Stelle aus dem Leben gehen musste, 16ste bei ihm
starke Schuldgefiihle aus, die er auch auf den Vater iiber-
trug. Dieser hatte fiir ihn nicht nur als Arzt, sondern auch

297



Abb. 4 Portrit des Malers Karl Jensen-Hjell, von Edvard Munch,
1885. Ol auf Leinwand, 190 x 100 cm. Privatbesitz.

als bekennender Christ versagt, konnten doch weder
seine beruflichen Fihigkeiten noch sein Glaube die
Schwester retten. Als Ausdruck seiner Verzweiflung
malte Munch das Kranke Kind (1885/1886) und hob
damit das Sterben der Schwester ins Allgemeine.
Anders als Hodler wuchs Munch in einem bescheide-
nen, aber finanziell gesicherten Haushalt auf und genoss
eine gute schulische Ausbildung. Aus einer Familie
stammend, deren Vorfahren zu den Kulturtrdgern Nor-
wegens gehorten, standen ihm die Tiiren zum gesell-

298

schaftlichen Erfolg offen; doch enttduschte er die in ihn
gelegten Erwartungen griindlich. Er schwor der iiber-
kommenen Ordnung, deren Werte sein Vater verkor-
perte, ab und verkehrte als angehender Maler in der
Osloer Bohéme, wo anarchistische Ideen girten und
neue, revolutiondre kiinstlerische Impulse aus Frank-
reich eindrangen. Damit machte sich Munch freiwillig
zum gesellschaftlichen Randgénger und versagte sich die
offentliche Anerkennung, die Hodler als Ziel anstrebte.

Munchs erste Ménnerportrits rekrutieren sich aus sei-
nem Osloer Freundeskreis. Sie sind Bekenntnisse seiner
antiakademischen Haltung und belegen seine Auseinan-
dersetzung mit den naturalistischen Bestrebungen, in die
er durch seine Lehrer Christian Krohg und Fritz Thaulow
eingefithrt wurde. Im Portriat des Malerkollegen Karl
Jensen-Hjell (1885) (Abb. 4) stellt sich Munch bereits als
eigenstindiger, moderner Menscheninterpret vor, der
sich zugleich als Kenner der Portréttradition von
Veldsquez bis Manet ausweist. Schon hier gibt er sein
Modell in Lebensgrosse wieder und bestimmt damit
einen wesentlichen Moment seiner ganzen spéteren Por-
tritmalerei. Die Gestik des Korpers erschien ihm
genauso aussagetrachtig wie die Mimik des Gesichtes.
Die saloppe, ja herablassende Haltung Karl Jensen-
Hjells — der spitz vorgestellte Schuh, das fragile Stock-
chen, der frackidhnliche, leicht abgenutzte Mantel — kor-
respondiert mit dem Blick, der durch die Brillengliser
gebrochen, unzuginglich abweisend wirkt. Munch cha-
rakterisierte seinen Freund, den er in einem spirlich
bezeichneten, letztlich undefinierbaren Raum plazierte,
als einsamen Einzelginger, in dem er auch seine eigene
Situation reflektierte.

Im 1892 geschaffenen Portrat des Schriftstellers
August Strindberg, den Munch im Berliner Intellektuel-
lenkreis des «Schwarzen Ferkels» kennengelernt hatte,
ist die skizzenhafte, spontane Ausfithrung, welche die
Kritiker bereits im Bild von Jensen-Hjell beanstandeten,
noch weiter vorangetrieben. Die lichthaltigen, bewegten
Striche, welche die einheitliche Bildfldche in impressio-
nistischer Weise auflosen, sind — darin erinnern sie
an den von Munch bewunderten Toulouse-Lautrec —
expressiv aufgeladen. Der Kontur bindet die starke
Gestalt Strindbergs mehr als Silhouette denn als pla-
stisch fassbaren Korper in die Fldche ein und wird stel-
lenweise briichig, so dass Raum und Figur einander zu
durchdringen scheinen. Das frontal gegebene Gesicht ist
zwar durch den sinnlichen Mund, die hohe Stirn und das
buschige Haar priazise charakterisiert, die dunkel ver-
schatteten Augen jedoch entziehen sich auch hier dem
Blickkontakt und erwecken den Eindruck von abweh-
render Distanz der Aussenwelt gegeniiber, was durch die
geschlossene, vor den Korper gehaltene Hand noch
vestdarkt wird. Obschon Strindbergs Identit4t in Munchs
Bild gewahrt bleibt, scheint das abbildende Moment wie
es im naturalistischen Strindberg-Portrdt (1893) von
Christian Krohg zum Ausdruck kommt, nicht mehr von
erstrangiger Bedeutung. Munch wollte die geistige



Abb. 5 Portrit Christen Sandberg, von Edvard Munch, 1901. Ol
auf Leinwand, 215 x 147 cm. Oslo, Munch-Museum.

Sprengkraft seines Freundes und seine psychischen
Regungen visualisieren.

Wihrend Hodler seine Modelle durch das Visier der
Diirerscheibe festhielt, stellte Munch sein Gegeniiber als
Fixpunkt in die bewegte Flucht der Zeit. Wenn er immer
wieder behauptete: «Ich male nicht, was ich sehe, son-
dern, was ich sah»," so meinte er damit wohl vor allem,
dass nicht die Reproduktion des dusseren Schaubildes
sein Ziel war, sondern, dass er nach demjenigen Bild
einer Person suchte, das sich mit seiner erinnernden, ver-
innerlichten Vorstellung deckte. Nicht die aus der dusse-
ren Haltung eines Gegeniibers abgeleitete statische Qua-
litdt eines zeitenthobenen Charakters wollte er manifest
machen, sondern das Fluktuierende der seelischen Be-
findlichkeit aufscheinen lassen.

Die Photographie diente Munch als erkenntnistheore-
tisches Mittel, dessen er sich als Korrigendum einiger
Details (die Haltung der Hiande oder der Zigarette) oder
als freies Experimentierfeld bediente.? Eigentlich aber
suchte er in seinen Portrits das Gegenteil des photogra-

phischen Effekts: Er wollte den Menschen wie mit einem
Rontgenauge durchleuchten. Munchs Fahigkeit, die
Hiille des Korpers transparent zu machen, erklart die
Erschaffung eines so magisch-spirituellen Portrits wie
dasjenige des Dichters Stephane Mallarmé. Hier ist die
dussere Erscheinung bloss noch Gefiss, das den Blick auf
innere seelische Dimensionen lenkt.

Dadurch, dass Munch auch seinen Auftraggebern aus
der Finanz und Grossindustrie gegeniiber selbstbewusste
Distanz zu wahren wusste, hatte er sich nie ihren
Wunschvorstellungen eines dusseren Idealbildes ange-
passt, sondern machte auch bei ihnen die &dussere
Erscheinung fiir die psychische Befindlichkeit durch-
lassig. Damit gehort Munch in die Reihe grosser Portrét-
maler wie Rembrandt, Goya und Manet, die, sich iiber
die gesellschaftlichen Konventionen hinwegsetzend, die
Fassade des dusseren Scheins entlarvten.

So kommt es, dass auch eine in ihrer ausladenden Kor-
perlichkeit auf den ersten Blick so robust anmutende
Gestalt wie diejenige des Konsuls Christen Sandberg
(1901) (Abb. 5) bei ndherem Hinsehen etwas Verletzli-
ches erahnen lasst. Durch die fliichtige, trokkene, fiir den
Bildgrund durchlédssige Malweise und die sensible, nie
ganz festlegende Kontur hebt Munch die korperliche
Schwere auf und immaterialisiert die Materie. Zudem

Abb. 6 Bildnis Augustine Dupin, von Ferdinand Hodler, um 1884.
Ol auf Leinwand, 33,5 x 26,5 cm. Bern, Kunstmuseum.

299



stellt er sein Gegeniiber in eine wechselvolle Beziehung
zum Umraum, der im Fall Sandbergs als geschmackvoll
eingerichtetes Interieur erkennbar wird. Die wenigen
gegenstdndlichen Angaben in zarten Pastelltonen dienen
der zusitzlichen Charakterisierung des Portritierten,
verabsolutieren sich also nicht wie bei Klimt zum eigen-
standigen pikturalen Dekor.

Frauenportrits

So wie Hodler den Tod als Elementarmacht verstand, so
sah er auch in der Frau als Verkorperin des weiblichen
Prinzips eine Naturgegebenheit. Als Gebérende stand
sie fiir ihn dem Kreatiirlichen néher als der Mann. Auch
wenn er mehrmals eine enge Verbindung mit einer Frau
einging, so stellte er die geschlechtliche Liebe nie iiber
seine Passion fiir die Malerei. Die Frau wurde aber zur
Ausloserin seiner besten schopferischen Kréfte. Jene,
denen er besonders nahe stand, erscheinen héufig als
Modelle sowohl in den tiberindividuellen Figurenbildern
als auch in seinen Portrits.

Wihrend er in seinen Ménnerportrits den Ausdruck
auf die Mimik des Gesichtes konzentrierte, stellte er die
Frauen oft ganzfigurig dar, wohl in der Absicht, das
unverwechselbar Besondere ihrer Erscheinung in der
Bewegung des Korpers zu veranschaulichen. Trotz Hod-
lers Sinn fiir weibliche Schonheit vermogen die meisten
seiner Portritfiguren in ihrer scheuen Herbheit aber nie-
mals jene erotische Aura zu verbreiten, die als geheim-
nisvolles Fluidum die Portréts eines Toulouse-Lautrec
oder Klimt durchwirkt. Dies zeigt sich schon in Hodlers
frithem, unvollendet gebliebenem Portrdt von Caroline
Lechaud (1877), einer Mitschiilerin, in die er sich
ungliicklich verliebt hatte. In ihre Erscheinung legte
Hodler seine Ideale einer starken, natiirlich schonen
Frau. Das Gesicht mit den markanten Ziigen 6ffnet sich
dem Betrachter in Dreiviertelansicht und entzieht sich
ihm durch die leichte Verschattung auch wieder. Das
dunkle, in tonaler Gebundenheit gemalte Kleid mit den
weissen Riischen verbirgt den Korper. Hodlers Begehren
kommt nirgends offen zum Ausdruck, ldsst sich aber
erahnen in der gespannt verhaltenen Vitalitit, die sein
Modell als Spiegelbild seines eigenen Empfindens durch-
pulst.

Anders zeigt er seine Geliebte, die Schneiderin Augu-
stine Dupin, die er als 34jdhriger kennenlernte (Abb. 6).
Die Portrits, die er von ihr malte, gehoren in ihrer Unge-
zwungenheit zu den begliickendsten Momenten in Hod-
lers (Buvre. Der intime Charakter der meist kleinforma-
tigen Werke belegt die vertraute Ndhe des Malers zu
dieser Frau, in der er wohl den ihm entsprechenden weib-
lichen Widerpart gefunden hatte. An ihr am ehesten
bestatigte sich der von Miihlestein/ Schmidt herausgear-
beitete Typus des introvertierten, sich verschenkenden
Weibes, das in seiner erdgebundenen Korperlichkeit den
Mann als Trager des ideell Geistigen ergénzt.” Wenn

300

Hodler in einem Portrdt von 1887 Augustine Dupins
Gesicht nahe zu sich an den Bildrand heranholte und die
groben Ziige ohne idealisierende Beschonigung offen-
barte, so gab er damit einen Beleg fiir seine Uberzeu-
gung, dass er Schonheit in Platos Sinn als Abglanz der
Wabhrheit verstehe.'* Wenn dieses Bild trotz des Verzichts
auf einen #sthetischen Darstellungsmodus «schén» zu
nennen ist, so deshalb, weil hier die Absichtslosigkeit des
Malers, die Unmittelbarkeit der Darstellung und die
Natiirlichkeit der Frau iibereinstimmen. In Augustine
Dupin erkannte Hodler wohl mehr noch die Mutter als

Abb. 7 Bildnis der kranken Valentine Godé-Darel, von Ferdi-
nand Hodler, 1914. Ol auf Leinwand, 45 x 35 cm. Privatbesitz.

die Geliebte: 1887 gebar sie ihm den Sohn Hector. Auch
die ruhigen, in einem pleinairistischen Realismus gemal-
ten Genreszenen von Mutter und Kind sind, gerade weil
sie ganz ohne innovative Anstrengungen geschaffen wur-
den, Juwelen in Hodlers Werk. Einerseits nehmen sie in
schweizerischer Ausformung den intimen Ausdruck
eines Vermeers, Corots oder Degas auf, andererseits sind
sie ureigene Zeugnisse von Hodlers neuer Erfahrung
einer hiuslichen Geborgenbheit.

Wihrend Augustine Dupin seine Begleiterin in den
Jahren der Armut und fehlenden Anerkennung war, fand



er in Berthe Jacques, die er 1898 heiratete, jene Frau, die
seine Erfolge teilte und ihm in der Offentlichkeit zur
Seite stand. Sie verkorperte nicht mehr das kreatiirliche
Weib, sondern die Dame.” In den ihr gewidmeten Por-
triats l1oste sich Hodler denn auch vom erdigen, tonal
gebundenen realistischen Stil und fand zu einer mehr
zeichnerisch linearen Darstellungweise mit idealisieren-
dem Einschlag. Davon zeugt das zarte Portridt Berthe
Jacques aus dem Jahr 1898 mit seiner sensiblen Umriss-
und Binnenzeichnung. Die Farbe in diinnem lasierendem
Auftrag erscheint nurmehr als koloristischer Wert und

5 4
i
2

Abb. 8 Die §terbende Valentine Godé-Darel, von Ferdinand
Hodler, 1915. Ol auf Leinwand, 54,5 x 45 cm. Ziirich, Privatbesitz.

verleiht dem Bild seinen lichten duftigen Charakter. Aus
diesem Portrédt mit dem leicht zur Seite geneigten Kopf
und den regelmaissigen Ziigen spricht die Zuneigung des
Malers. Spiter, mehr auf offentliche Anerkennung aus-
gerichtet, gab er Berthe Jacques distanzierter. Von einem
starken Représentationswillen bestimmt ist auch das
lebensgrosse Portrdt von Gertrud Duby-Miiller (1911),
die sich schon friih als Sammlerin fiir Hodlers Werk ein-
setzte. Thr Gesicht mit einem Zug ins Androgyne ist
frontal dargestellt, der schlanke Korper der Frau hin-
gegen wird in einer schraubenartigen Bewegung in die
Diagonale gesetzt, was den Eindruck einer forcierten
Manieriertheit erweckt, der durch die geziert gespreizte
Fingerhaltung noch verstirkt wird. Die mondéne,

iippige Sinnlichkeit von Klimts Frauenfiguren scheint
Hodlers Ausdrucksweise, obschon er damals mit Klimt
befreundet war, fremd. Trotz seiner Bemithung um Gra-
zie und Eleganz verweigern sich seine Modelle in ihrer
(schweizerischen?) Sprode der geschmeidigen Schon-
linigkeit des Jugendstils.

Erst in den Portrits der Franzosin Valentine Godé-
Darel, die Hodler 1908 kennenlernte, fand er die Uber-
einstimmung von damenhafter Eleganz und weiblicher
Kreatiirlichkeit. In Valentine mit dem Federhut (1909)
wird sie zur Verkorperung der selbstbewussten Dame
und im Bildnis Valentine Godé-Darel «La Parisienne»
(1908) zur begehrend begehrten Frau schlechthin. In der
Liebe zu ihr erklomm Hodler wohl einen Zenit an
Lebensfiille, und im Miterleben ihrer Krankheit stieg er
in die Tiefen der Todesangst hinab. Den Wechsel vom
Leben zum Tod visualisierte Hodler einmal mehr als
Ubergang von der Vertikalen in die Horizontale. Das
ohne Diirerscheibe, ganz frei geschaffene, in sattem Rot
erglithende Bild von 1910 zeigt die Geliebte in ikonenar-
tiger Strenge in die Vertikale eingespannt. Kaum merk-
lich neigt sich das wiederum auf seine wichtigsten Merk-
male stilisierte Gesicht im mit zartem Blau untermalten
Bild der erkrankten Valentine Godé-Darel aus dem Jahr
1914 (Abb. 7). Schritt fiir Schritt protokollierte Hodler
von nun an den Leidensprozess, in dessen Verlauf der in
die Horizontale des Bildes gelegte Korper seiner Gelieb-
ten ausgezehrt, entweiblicht und entpersonifiziert
wurde. Das affirmative Prinzip des Parallelismus wird
hier in sein grausiges Gegenteil verkehrt: Nicht nur das
Leben, auch der Tod bedeutet ewige Wiederholung und
zwingt, alles nivellierend, in die Horizontale (Abb. 8).

Gewiss erscheinen Hodlers Aufzeichnungen von der
sterbenden Godé-Darel schonungslos und ungeriihrt.
Jedoch brauchte er meines Erachtens fiir diese Darstel-
lungen, welche das reprisentierende, auf ein Individuum
fixierte Portrit im herkommlichen Sinn sprengen, nicht
den Tod einer Frau, wie dies Elisabeth Bronfen in ihrem
Buch «Nur iiber ihre Leiche» behauptet.’ Hatte er nicht
auch schon den Freund Louis Duchosal auf dem Toten-
bett festgehalten?

Hitte Hodler sich selbst als Toten malen kdnnen, so
hitte er wohl auch dies getan. Im Angesicht des Todes
fand er zu einer existentiellen Entdusserung, in der das
individuelle Schicksal in ein iiberindividuelles eingeht;
damit scheint bereits Alberto Giacomettis Michel Leiris-
Zyklus (1960) vorweggenommen und — wenn auch bei
Hodler viel sensibler — Bill Violas «Nantes Triptych»
(1992) anzuklingen.

So wie Munch die frithe Todeserfahrung verinner-
lichte, so erlebte er auch die Liebe zur Frau als ein
psychisches Phinomen. Seine erste leidenschaftliche
Liebesbeziehung zu Milly Thlen Thaulow, die in einer
Enttiduschung endete, hatte sich ihm als nie ganz iiber-
wundener Problemkomplex eingeschrieben. Von da an
begegnete er der Frau mit tiefsitzendem Misstrauen.

301



Abb. 9 Portrit Dagny Juell Przybyszewska, von Edvard Munch,
1893. Ol auf Leinwand, 149 x 99,5 cm. Oslo, Munch-Museum.

Mehr und mehr etablierte sich fiir ihn die zwischenge-
schlechtliche Beziehung auf der Ebene eines sexuellen
Kampfes, eingespannt in die Dialektik von Eros und
Thanatos. Freud, Ibsen, Strindberg, Nietzsche haben wie
Munch empfunden und die gespaltene Mann-Frau-
Beziehung thematisiert. Munch reagierte dngstlich und
sehnsiichtig, abweisend und begehrend auf die Frau und
steckte ihr Bild ab zwischen den Polen von Heiliger und
Hure. Der miitterlich kreatiirliche oder der damenhafte
Typus, der Hodlers Werk auszeichnet, fehlt bei Munch
wie auch bei den meisten seiner Kollegen des Fin de
siecle. Wie fiir Hodler wird aber auch fiir Munch die Frau
zum Stimulans kiinstlerischer Aktivitdt. Wahrend sich
jedoch Hodler in seinen Bildern der Frau selbstbewusst
als «Herr der Schopfung» néherte, hielt sich Munch seine
Geliebten auf Distanz, indem er sie zu entindividualisier-
ten Chiffren in symbolischen, erotisch aufgeladenen
Figurenbildern stilisierte. In seinen, der Besonderheit
eines Individuums gewidmeten Portriats hingegen
erscheint nur der unsinnliche, dtherische Frauentypus.

302

Sowohl die Schwester Inger in ihrem Portrdt von 1884
wie auch Ellen Warburg, von der Munch 1905 eines der
wenigen weiblichen Auftragsportrits malte, sind in lange
schwarze oder weisse Kleider gehiillt, welche eine eroti-
sche Aura streng verbieten. Thre Fiisse sind verdeckt, so
dass sie wie Engelwesen zu schweben scheinen. Weiss

~ steht fiir jungfriuliche Keuschheit und Schwarz fiir das

absterbende Verwelken der Frau, das Rot als Ausdruck
erotischer Unmittelbarkeit fehlt in Munchs Frauenpor-
trits. Auch Dagny Juell, eine schone verfiihrerische Frau,
welche den Mitgliedern des «Schwarzen Ferkels»
den Kopf verdreht haben soll, wird in Munchs Portrét
(1893) (Abb. 9) als dtherisches Wesen vorgestellt, das
sich im undefinierten Raum aufzuldsen scheint. Ihr hell
erleuchtetes Antlitz bekommt eine fast sakrale Aura,
und ihr blau gewandeter, nur silhouettenhaft vermerkter
Korper entbehrt aller vitalen Sinnlichkeit und scheint
dem Tod niher als dem Leben; tatsidchlich wurde sie im
Jahr 1901 ermordet.

Uberblickt man die knappe Reihe von Munchs Frauen-
darstellungen, so mag man sich fragen, ob die schablo-
nenartige Typisierung nicht einer Abrechnung mit der
Frau gleichkam und im Grunde viel grausamer war als
Hodlers Darstellung der sterbenden Geliebten.

Selbstportrits

Hodler und Munch gehorten wie Van Gogh, Lovis
Corinth, Ensor und Gauguin zu den insistierenden
Selbstbefragern ihrer Generation. In ihren Selbstpor-
trits gelangten sie oft zu den tiefsten Aussagen, weil sie
hier, unabhingig von Auftraggebern, im freien Dialog
mit sich selbst standen. IThre Befragung des Spiegelbildes
in den verschiedensten Lebenssituationen macht den
Wandel, den das Selbstportrit seit seinem Aufkommen
in der Renaissance vollzogen hat, besonders evident.
Was einst feierliche Selbstdarstellung und Selbstinsze-
nierung war, ist am Ende des 19. Jahrhunderts einer
schonungslosen Selbstdiagnose (nicht selten auch Selbst-
analyse) gewichen."”

Im Jahr 1900 malte der damals 47jdhrige Hodler ein
Selbstportrit (Abb. 10), das durch seine offene Fronta-
lidt an Diirers genau 400 Jahre frither entstandenes
beriihmtes «Selbstbildnis im Pelzrock» erinnert." Diirers
Portriat war Hodler seit seiner ersten Reise nach Miin-
chen (1883) bekannt. Seine Bezugnahme darauf ist zwar
nirgends explizit belegt, Hodlers vielseitige Affinitit zu
Diirer — erinnert sei hier nur an das Verfahren mit der
Diirerscheibe und sein Studium von Diirers Proportions-
lehre — ldsst die Reminiszenz aber sehr plausibel erschei-
nen. Doch ausser der symmetrischen Frontalansicht des
Antlitzes, das auf breiter Schulter ruhend nahe an den
Betrachter herangeholt wird, gibt es kaum Ahnliches
zwischen den beiden Werken: Diirer eréffnete die Sparte
des Selbstportrits innerhalb der noch jungen, erst
eigentlich durch Jan van Eyck begriindeten Gattung des



Portréts®” mit diesem Werk. Die vornehme Kleidung und
Haartracht sowie der pathetische Hinweisgestus der
Hand legen eine Gleichsetzung mit Christus als dem «sal-
vator mundi» nahe. Bei Hodler hingegen fehlen alle iiber
die eigene Person hinausfithrenden Verweise. Das stim-
mungsvolle Helldunkel in Diirers Werk ist bei Hodler
niichterner Tageshelle gewichen. In Hodlers Selbstpor-
trit begegnet uns nicht mehr der «artifex divinus» der

Abb. 10  Selbstbildnis, von Ferdinand Hodler, 1900. Ol auf Lein-
wand, 41 x 28,6 cm. Stuttgart, Staatsgalerie.

Renaissance, sondern einfach ein Mensch, in dessen
Ziigen das Leben Spuren eingekerbt hat und dessen
wache Augen die Bereitschaft zur Konfrontation mit der
Aussenwelt signalisieren. Stilistisch erfiillt sich in diesem
Werk wie in den zeitgleich geschaffenen Minner- und
Frauenportrits das parallelistische Prinzip, auf welchem
die symmetrisch, ikonenhafte Bildkonzeption beruht.

In seinen friithen, aus einem tonig gebundenen Hell-
dunkel herausgeschilten, plastisch durchmodellierten
Selbstportréts schliipfte Hodler in verschiedene Rollen
(Geschichtsschreiber, 1886/87) (unten S. 313, Abb. 10)
und Posen (Der Zornige, 1881) (unten S. 309, Abb. 1) und

arbeitete in diesen Werken die Portrittradition seit
Veldsquez iiber Frans Hals, Rembrandt und Courbet auf.
Den leicht melancholischen Gesichtsausdruck teilt er mit
den Romantikern, die sich, wie Hodler damals, einsam
auf sich und ihre Kunst geworfen fiihlten. Auch in der sti-
listischen Entwicklung des Selbstportrits bildete der
grosse Erfolg in Paris im Jahr 1891 eine Zéasur. Im Pari-
ser Selbstbildnis (1891) zeigt sich Hodler nicht mehr vor

Abb. 11 Selbstbildnis, von Ferdinand Hodler, 1917/18. Ol auf
Leinwand, 40 x 31 cm. Genf, Musée d’art et d’histoire.

dunklem, sondern vor hellem Grund. Sein Gesicht in
Dreiviertelansicht gegeben, hebt sich prizis umrissen
von dieser Folie ab. Der suchende, traurige, ja leidende
Ausdruck ist einem forschen bestimmten Blick, das
etwas verwahrloste Aussere ist einer modisch gepflegten
Erscheinung gewichen. Implizieren die fritheren Selbst-
darstellungen oft unterschwellig eine soziale Anklage, so
bezeugt das Pariser Selbstbildnis selbstsichere Prisenz.
Erst im Selbstbildnis von 1900 jedoch hat er zur klassi-
schen Prisentationsweise in Frontalsicht gefunden.
Wenn im folgenden Dezennium die Selbstportrits aus-
blieben, so wohl deshalb, weil er sich jetzt — wie es Jura

303



./fxbb. 12 Selbstbildnis in Bergen, von Edvard Munch, 1916.
Ol auf Leinwand, 89,6 x 60 cm. Oslo, Munch-Museum.

Briischweiler plausibel darlegt — nicht in Frage gestellt
fithlte.20 Ein weiterer, rein dusserlicher Grund diirfte allen-
falls auch in Hodlers damaliger Bekanntschaft mit Klimt zu
suchen sein, der das Selbstportrit als uninteressante Gat-
tung ablehnte.21

Erst als Krankheit und Tod Hodler von neuem einhol-
ten, wihlte er sich selbst wieder zum Bildmotiv. Von nun
an riss die Reihe der Selbstdarstellungen nicht mehr ab.
Wenn Hodler sein ganzes, von einem tektonischen Wil-
len beherrschtes Werk wie eine apotropéische Kraft dem
Tod entgegenbhielt, so gilt dies besonders fiir seine spiten
Selbstportréts (Abb. 11). Obschon sie durchaus stilisti-
sche Ahnlichkeit mit den gleichzeitig entstandenen Min-
nerportrits aufweisen, ist ihnen der Représentationsge-
stus abhanden gekommen. Da gibt es keine Ringe an
geziert gespreizten Fingern, keine iiberzeichnete Schul-
terpartie. Die idealisierende Stilisierung verabsolutiert
sich hier nirgends. Diese spéten, meist kleinformatigen,

304

in serieller Reihung geschaffenen Selbstbildnisse, in
denen minimale mimische Eingriffe die Verdnderung im
Statischen protokollieren, diirften Jawlensky, der Hodler
1915 besuchte, stark beeindruckt haben. Wie bereits im
Zyklus der sterbenden Valentine Godé-Darel suchte
Hodler auch hier nicht mehr den Ausdruck eines spezifi-
schen Charakters, schuf kein individuelles Portrit mehr,
sondern ein iiberindividuelles Existenzbild.

Anders als der zwanzigjahrige Hodler, der im Studie-
renden (1874) die Hand zur Pathosgeste des Schwurs
erhob und damit sein Berufsethos bezeugte, gab Munch
sich in seinen frithen Portrits spottisch-distanziert und
bezeugte auch mit ihnen (wie mit den etwas spéter ent-
standenen Mannerportrits) seine souverén fortschrittli-
che Haltung. Die ihn von der Umwelt trennende Kluft
scheint bereits im in Berlin entstandenen und vom Geist
des «Schwarzen Ferkels» infiltrierten Selbstportrit mit
Zigarette (1895) uniiberwindbar. Das rauchgeschwin-
gerte Dunkel, aus dem Gesicht und Hand hell aufschei-
nen, verleihen dem Werk seine geheimnisvoll hinter-
griindige Aura. Munch gibt sich hier als vornehmen
Bohemien. Die Rolle des Dandys war damals genauso
wie die des Clowns, des Verbrechers oder der Prostituier-
ten eine beliebte Identifikationsformel der Kiinstler,
deren sie sich bedienten, um ihre Randstellung innerhalb
der Gesellschaft darzulegen. Wahrend sich Hodler in sei-
nen Selbstportrits mehr als Bauer denn als Kiinstler vor-
stellte und sich dem Blick des Gegeniibers auslieferte,
verweigerte Munch die direkte Kontaktnahme.

Die nun folgenden Selbstportrits — Munch hat sich nie
aus den Augen gelassen” — dokumentieren seinen Weg in
die innere Emigration seiner aufgewiihlten Seele. Mit
dem Selbstbildnis in der Holle (1902) spielte er auf
Strindbergs «Inferno» an und verstand nun wie dieser
den Kiinstler nicht mehr als Opfer der Gesellschaft, son-
dern verlegte den Konflikt ins Innere des Individuums.
Die Flammen, die seine nackte, schlanke Gestalt umziin-
geln, sind der Brand in seiner eigenen Seele. Auch im
Selbstbildnis mit Maske (1891/92) klagte er nicht eine
bestimmte Frau an, sondern fand im leblos stilisierten
Gesicht wie Ensor ein archetypisches Bild fiir eine psy-
chische Bedrohung. Die Flasche im Selbstportrit mit
Weinflasche (1906) steht als Metapher fiir die Sucht, wel-
che ihn fiir Augenblicke von seiner Angst befreien
konnte und ihn gleichzeitig noch mehr von der Umwelt
isolierte. Sie bildet mit dem Maler eine Einheit, aus der
die anderen Bildfiguren, in die unergriindliche Flucht
des Raums gestellt, ausgeschlossen sind. Im Selbstportrit
in Bergen (1916) (Abb. 12) fungiert das Fenster nicht
mehr als Motiv im romantischen Sinn, das den Blick in
die Ferne zieht, wo der Mensch eine Verschmelzung mit
der Natur ersehnt. Bei Munch markiert es bloss eine
unvereinbare Zasur zwischen dem Treiben auf der
Strasse und seiner eigenen bedrohten Psyche. Er sieht
nicht die vertraute Umgebung seines Zimmers und schon
gar nicht ein Gegeniiber, sondern er schaut allein seine



Abb. 13 Selbstbildnis am Fenster, von Edvard Munch, um 1940. Ol auf Leinwand,
84 x107,5 cm. Oslo, Munch-Museum.

ddmonischen Vorstellungen, vor denen er sich duckt.
Was hier angedeutet ist, kommt im Selbstportriit als
Nachtwandler (1922/24) unmittelbar zum Ausdruck.
Unter den Fiissen des Nachtwandlers scheint sich der
Boden aufzuldsen, die Gegenstinde im Zimmer verlie-
ren ihre Konturen und der Raum seine physikalische
Messbarkeit. Es ist nicht die Furcht vor den Unwiégbar-
keiten des Lebens oder der Ungewissheit der Todes-
stunde, welche Rembrandts und spater Holders Selbst-
portrits bestimmt, sondern es ist die namenlose Angst
in Kierkegaardschem Sinn, die sich hier Munchs beméch-
tigte und ihn wie Goya an die Grenze des Wahnsinns
fiihrte.

Im Selbstportrit am Fenster (1940) (Abb. 13) werden
auch die kahlen Aste der schneebeladenen Biaume zu
symbolischen Chiffren, die fiir das erstorbene Innere des
Malers stehen. Wiahrend Hodler in der Erscheinung des
Menschen eine naturgegebene Gesetzlichkeit zu erken-
nen glaubte, nahm Munch die Natur, umgekehrt, nicht
um ihrer selbst willen wahr, sondern als Projektion des
Seelischen: «Die Natur ist nicht nur das fiir das Auge
Sichtbare, sie ist auch das innere Bild der Seele».?

Nach und nach verlor Munchs Antlitz in den Selbst-
bildnissen seine individuellen Ziige und wurde zum in
die Bildfldche eingebundenen Schemen. Losgelost vom
Korper, wird es als blosse Metapher fiir Menschliches die
Kunst des 20. Jahrhunderts durchgeistern.

Hodler, der sein ganzes Leben in der Schweiz ver-
brachte und sein bernisches Erbe hochielt, konnte sich,
nur peripher von der Umwilzung des alten Weltbildes
betroffen, eine gewisse Naivitdt bewahren. Aus ihr bezog
er die Kraft, dem Tod Widerstand zu leisten und dem
Leben trotz widrigster Umsténde Erfolge und Erfiillung
abzuringen. Aus seiner urspriinglichen, unvoreingenom-
menen Orientierung am gleichméassigen Rhythmus der
Natur schopfte er den Glauben an die Wiirde des Indivi-
duums, das er in seinen Portrits vom Charakter her
erfassen wollte und als Totaliét in einem vorpsychologi-
schen Sinn darzustellen suchte: «Der Zweck eines Bild-
nisses liegt darin, ein Menschenwesen in seiner Unbe-
dingtheit wachzurufen — nicht nur teilweise, sondern als
absolute Ganzheit.»* In seinen besten Portrits sprengte
er die enge Grenze des Reprisentationsbildes und schuf
zeitungebundene Existenzbilder, in denen sich die indi-
viduellen Merkmale des Portrits mit den iiberindividuel-
len des Bildnisses verbinden.

Munch hingegen, sich gegen die tradierten Werte von
friiher Jugend an auflehnend, suchte den Anschluss an
die Stromungen der Gegenwart: Er las Freud und Nietz-
sche, verehrte Wagners Musik, verschlang Rontgens
Buch iiber eine neue Strahlenlehre, beschéftigte sich mit
spiritueller Literatur und experimentierte mit dem tech-
nischen Medium der Photographie. Das Aufbrechen und

305



Hinterfragen aller iiberkommenen Normen und die
damit bewusst eingenommene Randstellung in einer auf
materielles Wohl ausgerichteten Gesellschaft fiihrten
Munch in eine permanente Spannung. Die Krise der Zeit
erlebte er als Krise des Ich. Die Erfahrung des Briichig-
werdens der Wirklichkeit, die in der Literatur Rilke und
Hofmannsthal durchmachten, verbot ihm die Darstel-

lung des Menschen als personale Einheit. Obschon er in
seinen Portrits an der dusseren Identifizierbarkeit der
Dargestellten festhielt, entzogen sich diese zusehends
dem Gestus der Reprisentation, verloren ihre materielle
physische Priasenz und wurden zu Projektionen seiner
eigenen Vorstellungen, in denen sich die alte Form des
Portrits iiberlebte.

ANMERKUNGEN

' Vgl. JUTTA HULSEWIG-JOHNEN, Selbst-Verwirklichung, Kata-
log zur Ausstellung «O Mensch!», Kunsthalle Bielefeld,
29. November 1992-14. Februar 1993, S. 8.

? Vgl. ROBERT ROSENBLUM, Die moderne Malerei und die Tradi-
tion der Romantik, Miinchen 1981, S. 69.

> ARNE EGGUM, Uber Munch und die Schweiz, Katalog zur Aus-
stellung Edvard Munch (1863-1944), Museum Folkwang
Essen, 18. September—8. November 1987, Kunsthaus Ziirich,
19. November 1987-14. Februar 1988, S. 354.

¢ JosepH BEUYS/DIETER KOEPPLIN, Nicht blosse Bilder, Katalog
zur Ausstellung Edvard Munch, Sein Werk in Schweizer
Sammlungen, Kunstmuseum Basel, 9. Juni-22. September
1985, S. 138-139.

> Zitiert nach HANS MUHLESTEIN/GEORG SCHMIDT, Ferdinand
Hodler 1853-1918, Erlenbach-Ziirich 1942; neue Ausgabe mit
einem Vorwort von WILLY ROTZLER, Ziirich 1983, S. 5.

¢ Brief Ferdinand Hodlers an Louis Bourget, 27. Mai 1889, zitiert
nach: JURA BRUSCHWEILER, Ferdinand Hodler (Bern 1853 —
Genf 1918). Chronologische Ubersicht: Biographie, Werk,
Rezensionen, in: Ferdinand Hodler, Katalog der Ausstellungen
in der Nationalgalerie Berlin, im Musée du Petit Palais Paris
und im Kunsthaus Ziirich 1983, S. 92.

7 GEORG CRISTOPH LICHTENBERG, Schriften und Briefe, Bd. 1,
Sudelbiicher (Juni 1776, F88), hrsg. W. Promics, Miinchen 1968,
S. 473.

¢ Vgl. HANS MUHLESTEIN/GEORG SCHMIDT (vgl. Anm. 5), S. 389.

°  Vgl. JURA BRUSCHWEILER, Zu einigen Portriits und Selbstbild-
nissen: Entstehung, Deutung, Datierung, in: Ferdinand Hodler,
Katalog 1983 (vgl. Anm. 6), S. 405.

10 Zitiert nach REINHOLD HELLER, Edvard Munch, Miinchen
1993, S. 14.

" Zitiert nach: REINHOLD HELLER (vgl. Anm. 10), S. 35.

2 Vgl. ARNE EGGUM, Munch und die Photographie, Wabern-
Bern 1991, S. 48.

®  Vgl. HANS MUHLESTEIN/GEORG SCHMIDT (vgl. Anm. 5),
S. 262 /263.

“  Vgl. FERDINAND HODLER, Uber die Kunst, in: Ferdinand
Hodler, Katalog 1983 (vgl. Anm. 6), S. 13.

5 Vgl. HANS MUHLESTEINGEORG SCHMIDT (vgl. Anm. 5),
S. 428-432.

1 ELISABETH BRONFEN, Nur iiber ihre Leiche, Miinchen 1994,
S. 61-89. — ERICA PEDRETTI ging in ihrem Roman Valerie oder
Das unerzogene Auge (Suhrkamp, 1986) derselben Pro-
blematik nach wie Bronfen. Sie schildert die Beziehung
zwischen Hodler und Valentine in der auf das historische Paar
hin transparenten paraphrasenartig iibersetzten Beziehungs-
geschichte von Franz und Valerie. Die Erzihlperspektive ist
diejenige der liebenden Frau und nicht — dies im Gegensatz
zu Jura Briischweilers Position — diejenige des Malers.

7 Vgl. TILMAN OSTERWOLD, Selbstbildnisse — das Egozentrische
der Kunst, in: L’autoportrait, Katalog zur Ausstellung im
Musée cantonal des Beaux-Arts, Lausanne und im Wiirttem-
bergischen Kunstverein, Stuttgart 1985, S. 28.

' Vgl. JURA BRUSCHWEILER, Ferdinand Hodler. Selbstbildnisse
als Selbstbiographie, Katalog zur Ausstellung im Kunstmuseum
Basel, 1979, S. 6/92-6/93.

¥ Vgl. OtTO PACHT, van Eyck, Miinchen 1989, S. 108-113.

% JURA BRUSCHWEILER (vgl. Anm. 18), S. 8/106.

2 «Ich interessiere mich nicht fiir die eigene Person als <Gegen-
stand eines Bildes>, eher fiir andere Menschen, vor allem weib-
liche, noch mehr jedoch fiir andere Erscheinungen.» Gustav
Klimt, zitiert nach: CHRISTIAN BRANDSTATTER, Schone
jiidische Jour-Damen, in: Gustav Klimt, Katalog zur Aus-
stellung im Kunsthaus Ziirich, 11. September—13. Dezember
1992,'S. 325.

2 Vgl. UWE M. SCHNEEDE, Selbstpriifungen in schwierigen Jahren,
Katalog zur Ausstellung Edvard Munch, Kunstverein in Ham-
burg, 8. Dezember 1984-3. Februar 1985, S. 71.

»  Edvard Munch, zitiert nach BS, Katalog zur Ausstellung
Edvard Munch, Essen/Ziirich 1987/88, Kat. Nr. 112.

»  Zitiert nach JURA BRUSCHWEILER (vgl. Anm. 6), S. 85.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-3, 6-8, 11: Schweizerisches Institut fiir Kunstwissenschaft,

Ziirich.

Abb. 4, 5,9, 12, 13: Munch-Museum, Oslo.

Abb. 10: Staatsgalerie, Stuttgart.

306



ZUSAMMENFASSUNG

Biographische Parallelen und ein #hnlicher kiinstlerischer, zum
symbolistischen Ausdruck tendierender Ansatz machen Hodler
und Munch zum klassischen Vergleichspaar in der kunstgeschicht-
lichen Rezeption. Als Portratmaler schufen beide Miénner-,
Frauen- und Selbstbildnisse. In der Gegeniiberstellung der einzel-
nen Werke brechen aber auch Unterschiede auf, die auf eine je
andere kiinstlerische Auffassung und Haltung zur Zeit schliessen
lassen: Hodler leitete den Massstab fiir sein eigenes Bildgesetz ab
aus seiner Verankerung in der heimatlichen Tradition und aus sei-
ner affirmativen Auseinandersetzung mit der Kunst vergangener
Epochen. Das Prinzip des Parallelismus steht fiir Hodlers Streben
nach Harmonie, das auch seine Portrits charakterisiert: In diesen
versuchte er die geschlossene Personlichkeitsstruktur des Modells
zu erfassen. Munch dagegen misstraute — in Ubereinstimmung mit
der Skepsis seiner Zeit — allen iiberkommenen Werten. Seine Vor-
stellung vom intakten Menschenbild war gebrochen und dement-
sprechend auch seine direkte Beziehung zum Modell. Wéhrend
Hodler sein Gegeniiber gerne nah an den Bildrand holte, hielt
Munch es sich auf Distanz. Besonders in den spaten Selbstbildnis-
sen findet Munch zu einer reduzierten Chiffrensprache, die, losge-
16st vom dusseren Erscheinungsbild, Trégerin psychischer Er-
regungszustdnde wird.

RESUME

Des paralleles biographiques et un point de départ artistique sem-
blable tendant vers I’expression symboliste font de Hodler et de
Munch un couple de comparaison classique dans la réception his-
torique de ’art. Les deux peintres ont créé des portraits d’homme,
de femmes de méme que des autoportraits. La comparaison de
leurs ceuvres révele cependant des différences dans leur conception
artistique et leur attitude vis-a-vis de leur époque. La regle de la loi
picturale de Hodler découlait de son enracinement dans la tradition
du pays et de son analyse positive des ceuvres d’art des époques pas-
sées. Le principe du parallélisme est chez lui le signe de son aspira-
tion a ’harmonie qui se trouve également dans ses portraits, ol il
essaie de saisir I'ensemble de la structure du personnage de son mo-
dele. Munch par contre se méfiait de toutes les valeurs traditionnel-
les, en accord avec le scepticisme de son époque. Sa conception de
I'image de ’homme intact était brisée, telle était par conséquent la
relation directe avec son modele. Tandis que Hodler situait son vis-
a-vis volontiers preés du bord du tableau, Munch se tenait a distance.
Surtout dans les autoportraits vers la fin de sa vie, il utilise un lan-
gage chiffré réduit qui devient porteur d’un état d’excitation psy-
chique, séparé de toute image extérieure.

RIASSUNTO

Parallelismi biografici e un approccio tendente all’espressionismo
simbolista fanno si che Hodler e Munch vengano percepiti nella
storia dell’arte come una classica coppia messa a confronto. Ambe-
due furono ritrattisti e dipinsero uomini, donne e autoritratti. Con-
trapponendo le singole opere si denotano perd anche delle diffe-

307



308

renze che lasciano dedurre che i due avessero una concezione
artistica e un atteggiamento verso la propria epoca divergenti. Hod-
ler ricava il metro di valutazione delle sue concezioni pittoriche dal
suo radicamento nella tradizione del suo paese e dalla sua rifles-
sione affermativa sull’arte di epoche remote. Il principio del paral-
lelismo di Hodler testimonia la sua ricerca dell’armonia che carat-
terizza anche i suoi ritratti, nei quali tentava di catturare la struttura
personale integrale del suo modello. Munch, invece, diffidava — in
sintonia con lo scetticismo della sua epoca — di ogni valore traman-
dato. La sua visione dell’'uomo integro era andata in frantumi e, di
conseguenza, era andato in frantumi anche il suo rapporto diretto
con il modello. Mentre Hodler avanzava volentieri la sua contro-
parte in primo piano, Munch la collocava sullo sfondo. Munch trova
soprattutto negli autoritratti eseguiti in epoca matura un linguaggio
cifrato che, slegato da ogni apparenza esterna, veicolera I’altera-
zione dello stato psichico.

SUMMARY

Biographical parallels and a similar artistic approach to the use of
symbolism make Hodler and Munch a classical pair for art histori-
cal comparison. As portrait painters they both created likenesses of
men, women, and themselves. A juxtaposition of specific works,
however, reveals distinctions that indicate divergent artistic ap-
proaches and attitudes. The standards Hodler set for himself were
deeply rooted in native traditions and in an affirmative approach to
art of ages past. The principle of parallelism stands for the quest for
harmony that also characterizes Hodler’s portraits, where he
sought to capture the self-contained personality of his subject. By
contrast, Munch - in keeping with his times — was sceptical of val-
ues that had been handed down over the ages. His idea of the intact
human image was broken and therefore the direct relationship to
his models as well. While Hodler pulled his subjects up close to the
edge of the canvas, Munch kept his distance. A highly reduced and
coded idiom, particularly in Munch’s late self-portraits, speaks of
emotional extremes that are detached from external appearance.



	Die Frage nach dem Menschen : Porträtmalerei um 1900 am Beispiel Ferdinand Hodlers und Edvard Munchs

