
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 51 (1994)

Heft: 4

Artikel: Die Frage nach dem Menschen : Porträtmalerei um 1900 am Beispiel
Ferdinand Hodlers und Edvard Munchs

Autor: Affentranger-Kirchrath, Angelika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frage nach dem Menschen
Porträtmalerei um 1900 am Beispiel Ferdinand Hodlers und Edvard Munchs

von Angelika Affentranger-Kirchrath

Aus Hodlers Generation stammt eine Reihe hervorragender
Porträtmaler, die, zwar noch in der Tradition eines

abbildenden Realismus verwurzelt, bereits Zweifel am
Mimesisdiktat hegten.

Die 1839 erfundene und seither beständig verfeinerte
Technik der Photographie hatte die bildnerischen
Reproduktionsmöglichkeiten an einen nicht mehr überbietbaren
Punkt geführt und damit den Malern eine über Jahrhunderte

hinweg unangefochtene Zielsetzung genommen. Was
aber noch viel schwerer wog als die technische Konkurrenz,
waren die neuen Erkenntnisse auf den Gebieten der Biologie,

Physik, Philosophie, Psychologie und Theologie, welche

die tradierten Werte hinterfragten und die Brüchigkeit
des alten Weltbildes aufzeigten. Aus der Ambivalenz von
herkömmlichem Repräsentationswillen, der die Autonomie

des Individuums bestätigt, und einer freien, dem
akademischen Normenkodex widersprechenden Formensprache

beziehen denn auch die Porträts Cézannes, Van Goghs,
Toulouse-Lautrecs, Ensors, Munchs, Hodlers, Klimts,
Lovis Corinths u.a. ihre besondere Intensität. Bereits bei
ihren Nachfolgern, den Expressionisten und Kubisten,
verlor das Modell seine Autonomie und verschmolz als
Bildfigur mit der Bildform.

Das Porträt, das sich in der Renaissance mit dem
Aufkommen des Individualbegriffs als selbständige
Darstellungsform herausgebildet hatte, verlor mit der
Infragestellung der personalen Einheit zu Beginn des 20.
Jahrhunderts seine spezifische Funktion als Bezeichnung
eines Ichs in seiner Besonderheit. Es ging wieder in die
übergeordnete Gattung des Bildnisses über, wie sie
schon im Mittelalter bestanden hatte, um an einem
Modell nicht das unverwechselbar Subjektive herauszustreichen,

sondern, um an ihm das übergreifend Ideelle
der Spezies Mensch zu exemplifizieren.1

Ferdinand Hodler (1853-1918) und Edvard Munch
(1863-1944) haben noch einmal alle Modalitäten des
Porträts von der intimen Studie bis hin zum Auftragswerk,

vom Kinder- zum Erwachsenenbild durchgespielt
und es dabei auf die existentielle Frage nach dem
Menschen zurückgeführt.

Beide, bereits als Kind mit dem Tod ihrer Angehörigen
konfrontiert, haben das Leben als bedrohtes erfahren
und ihre Zweifel und Ängste in ihrem Werk verarbeitet.
In ihrer Konzentration auf elementare Bedingungen
menschlicher Existenz, eingebettet in eine zyklische,
pantheistische, zuweilen auch mystische Naturerfahrung,

S..

Abb. 1 Bildnis Dr. Bourget, von Ferdinand Hodler, 1889. Ol auf
Leinwand, 80 x 65 cm. Lausanne, Musée cantonal des beaux-arts.

sind sie auch Verwandte Van Goghs und haben wie er
ihre Wurzeln in der geistig künstlerischen Haltung der
Romantik.2

Trotz diesen Gemeinsamkeiten, die in der Kunstgeschichte

zum klassischen Vergleich zwischen Hodler und
Munch3 geführt haben, unterscheiden sie sich auch
wesentlich voneinander: Während Hodler seine klar
konzipierten Werke dem Tod als Bannschilder entgegenhielt,

bestimmte die Todesgewissheit bei Munch die
psychische Struktur und floss unmittelbar in die bildnerische
ein. In einem Gespräch mit Dieter Koepplin brachte
Joseph Beuys diese Differenz, welche die Gestaltungs-

295



weise der beiden bestimmte, auf den Punkt: Während er
in Munchs Werk eine «neue Spiritualität» und die
Entwicklung einer seelischen Tiefendimension zu erkennen
glaubte, sagte er von Hodler: «Hodler ist etwas ganz
anderes. Er war im Grunde ein Konstruktivist.»4

Abb. 2 Büdnis Carl Spitteler, von Ferdinand Hodler, 1915. Öl auf
Leinwand, 65 x 80 cm. Luzern, Kunstmuseum.

Männerporträts

Mit sieben Jahren verlor Hodler seinen Vater, mit
vierzehn Jahren die Mutter und nach und nach alle Geschwister.

«In der Familie war ein allgemeines Sterben. Mir
war schliesslich, als wäre immer ein Toter im Haus und
als musste es so sein»5, wird er sich später erinnern.

Hodler erlebte den Tod als Elementarmacht, der er
sich ohnmächtig ausgeliefert fühlte. Noch Jahrzehnte
später schreckte er aus dem Schlaf auf und glaubte dem
Tod als Alb ins Angesicht zu schauen. In seinem Hauptwerk

Die Nacht (1889/90) setzte er seiner Angst ein
Monument. Er hat auf den Tod aber auch mit dem früh-
lingshaft gestimmten Bild der Genesenden (1879)
geantwortet, in welchem der Glaube an das Leben als zarte
Hoffnung keimt.

Früh verwaist und aus einer verarmten Handwerkerfamilie

stammend, konnte er auf keine geistige Führung
und materielle Hilfe hoffen. Ganz auf sich gestellt, sah er
sich gezwungen, den Lebensunterhalt selbst zu verdienen.

Wenn ihm dann doch wider Erwarten Förderung
zuteil wurde, sei es von seinen Lehrern, von geistigen
Mentoren oder, später, von Mäzenen, so griff er dankbar,
oft auch unkritisch zu und feierte seinen allmählichen
Aufstieg in der Gesellschaft als persönlichen Triumph
über Armut und Todesbedrohung.

Mit den Handwerkerbildnissen wie dem Schreiner
(1875) oder dem Schuhmacher (1878) bestätigte er das

bürgerlich-reformatorische Arbeitsethos. Nicht selbst-,
sondern pflichtbewusst bestimmen diese Männer in
streng aufrechter Haltung die Vertikale des Bildes. Wie
Dürers Handwerker bezeugen auch sie nicht in erster
Linie ihre eigene Individualität, sondern ihre
Standeszugehörigkeit. Ein Jahrzehnt später treten an die Stelle dieser

Repräsentanten der bürgerlichen Ordnung Randfiguren

der Gesellschaft. Hodler fühlte sich nach seiner
Rückkehr aus Spanien, selbst mittellos und verkannt,
den Trinkern, Greisen und Verwahrlosten brüderlich
verwandt. Bei ihnen, diesen in tonaler Gebundenheit
gemalten, plastisch modellierten, an Courbets
«Steinklopfer» erinnernden Gestalten begegnet man demselben,

aus Hoffnungslosigkeit leer gewordenen Blick wie
er zur gleichen Zeit die Einsamen in Bildern eines
Toulouse-Lautrec, Rouault oder Van Gogh kennzeichnet.
Da sowohl die Handwerker wie die Bettler und Greise
nicht in erster Linie ihre eigene Identität verbürgen,
sondern überindividuelle soziale Ideen verkörpern, sind
diese Werke nicht als selbständige Porträts im oben
definierten strengen Sinn zu taxieren, sondern als
Bildnisse.

Um ein Porträt, das ein Individuum mit Namen nennt,
handelt es sich jedoch im 1889 entstandenen Bild von
Dr. Bourget (Abb. 1). Obschon es im selben Jahr wie
das Gemälde Eine Enttäuschte Seele geschaffen wurde,
unterscheidet es sich von diesem grundsätzlich. Während
der müde Greis seinen Kopf auf den Arm abstützt und
sich in die Horizontale neigt, als dämmere er dem Tod
entgegen, sitzt Dr. Bourget in aufrechter Haltung vor
uns, die Hände salopp in den Hosentaschen vergraben.
Der neutrale Grund bindet ihn nicht mehr in eine genreartig

ausdefinierte räumliche Umgebung ein, sondern
fungiert nur noch als Folie. Auf dem breitschultrigen
Körper ruht ein verhältnismässig kleiner Kopf, der,
genau in die Mittelachse des Bildes gesetzt, die
Aufmerksamkeit auf sich lenkt. Das Gesicht ist mit dezidier-
ten, an Ingres Präzision geschulten Umrisslinien erfasst
und in flächige, sich spiegelbildlich entsprechende Partien

unterteilt. In einem Brief an Bourget6 erwähnte
Hodler ein neues technisches Vorgehen, womit er auf die
Verwendung der Dürerscheibe anspielte, die ihm fortan
bei der Ausführung fast aller Porträts behilflich war. Mittels

des Dürerschen Verfahrens war es Hodler möglich,
ohne Vorzeichnungen sowohl die Konturen und Binnenlinien

als auch die richtigen Proportionsverhältnisse auf
Anhieb zu erfassen. In derselben Zeit, da Hodler auf
Dürers Reproduktionspraxis zurückgriff, experimentierten

viele seiner Kollegen mit den Möglichkeiten der
Photographie und arbeiteten darauf hin, einen flüchtigen
Moment aus der Existenz ihres Modells im Bild als

«Impression» einzufangen. Hodlers Methode hingegen,
die dem Gegenüber ein geduldiges Posieren bei oft
mehrmaligen Sitzungen abverlangte, resultierte in einem
Konterfei von statuarischer Denkmalartigkeit. Als zeit-

296



lose «Helden» band Hodler seine stolzen Männerfiguren
in die Tradition eines Dürers und Holbeins ein.

Suchte er im Porträt von Dr. Bourget trotz gewisser
Stilisierungen die Übereinstimmung zwischen Bild und
Modell, so setzte er sich im Porträt seines Bildhauerfreundes

James Vibert (1907) zugunsten der formalen
Stilisierung rigoros über dessen äussere Erscheinung
hinweg. Mit geradezu karikaturhaft überdehnter
Schulterpartie plazierte er Vibert genau in die Mittelachse
eines vollkommenen Quadrats. Das Gesicht ist mit
mathematischer Exaktheit spiegelbildlich angelegt. In
dieser absolut gesetzten Konstruktion verwirklichte
Hodler sein parallelistisches Prinzip, das er aus der
Naturbeobachtung abgeleitet, auch auf das menschliche
Gesicht übertrug. In seiner formalistischen Strenge,
gemäss derer er das Gesetz der Wiederholung am
menschlichen Antlitz verifizierte, nahm er diesem seine
Lebendigkeit und damit seine Eigenart «als unterhaltendste

Fläche, die es auf Erden gibt».7
Hodlers idealisierende Darstellungsweise, mit welcher

er seinen «männlich-extravertierten Bilderstil»8 begründete,

legitimierte sich hier selbst und setzte sich über die
reale Erscheinung hinweg. In dieser Missachtung der
Lebensnähe zugunsten des bildnerischen Ausdrucks
nahm Hodler wesentliche Merkmale des expressionistischen

Bildnisses vorweg. Da für ihn aber das für das
herkömmliche Porträt charakteristische Moment der
Ähnlichkeit stets ein unabdingbares Moment seiner
Bildkonzeption blieb, kam es zu dieser eigenartigen
Inkongruenz zwischen der Haltung des abbildenden
Realisten und derjenigen des stilisierenden, um eine
neue Bildgesetzlichkeit ringenden Expressionisten.

Im Porträt von James Vibert triumphiert die das Leben
inkarnierende Vertikale über die Horizontale des Todes.
In die Waagrechte gezwungen jedoch ist der Kopf des
Dichterfreundes Louis Duchosal, den Hodler 1901 auf
dem Totenbett malte. Das in Seitenansicht gegebene
Antlitz hat sich dem Zugriff des betrachtenden Gegenübers

für immer entzogen. In diesem intimen, ohne
repräsentierende Absicht entstandenen Bild schwingt
Hodlers menschliche Betroffenheit mit. Wie ein
Memento mori nimmt es in einer Zeit grösster Erfüllung
die späteren, ebenfalls im Bild verarbeiteten Todeserfahrungen

mit Augustine Dupin und Valentine Godé-Darel
vorweg.

In seiner Profilansicht erinnert das Duchosal-Bild auch
an Hodlers Porträt des Dichters Carl Spitteler (1915)
(Abb. 2). Hier entspricht die sensible Geste des
Abrückens ins Profil dem introvertierten Ausdruck des

Dargestellten und bezeugt gleichzeitig Hodlers Respekt
vor dessen geistiger Kapazität.

Eigentlich aber war ihm, dem Mann der Tat, die
lebensvolle Persönlichkeit seines Freundes, des
Staatsanwaltes Georges Navazzas, näher. Auch dessen Konterfei

(1915) (Abb. 3) stellte er mittels der Dürerscheibe
her9 und hielt die stark ausgeprägte Schulterpartie
wiederum mit monumentaler Plastizität fest, wodurch auch

Navazzas Porträt zum büstenartigen Denkmal wurde.
Anders aber als bei Bourget und Vibert, rückte Hodler
den in Frontalsicht gegebenen Kopf Navazzas kaum
merklich aus der Vertikalachse des Bildes. Durch diesen
minimalen Eingriff als Abweichung von der Symmetrie
veränderte er den ganzen Ausdruckscharakter des
Werks. Ein Anflug von Nachdenklichkeit liegt auf dem
plastisch modellierten Gesicht und verleiht ihm seine
Menschlichkeit. In diesem Bild genauso wie in dem
etwas früher entstandenen, dem Dichterfreund Mathias
Morhardt (1911/1913) gewidmeten Porträt, stimmen
optische Erscheinung und Bildform überein. Das Prinzip
des Parallelismus ist hier von seiner starren Strenge
befreit.

-7o

Abb. 3 Der Genfer Staatsanwalt Georges Navazza, von Ferdinand

Hodler, 1916. Öl auf Leinwand, 61,5 x 53 cm. Privatbesitz.

«Krankheit», schrieb Edvard Munch als Fünfzigjähriger,

«verfolgte mich meine ganze Kindheit und Jugend
hindurch, und die, die ich am meisten liebte, starben
einer nach dem anderen.»10 Hodlers und Munchs frühe
Erfahrungen waren also nahezu identisch, allein ihre
Verarbeitung der Schicksalsschläge war grundsätzlich
verschieden. Munch fürchtete den Tod nicht als eine ihn
von aussen bedrohende Macht, sondern er verinnerlichte
das Sterben. Die quälende Frage, ob die Schwester an
seiner Stelle aus dem Leben gehen musste, löste bei ihm
starke Schuldgefühle aus, die er auch auf den Vater übertrug.

Dieser hatte für ihn nicht nur als Arzt, sondern auch

297



r

Yr

:Yi

»i*

Abb. 4 Porträt des Malers Karl Jensen-Hjell, von Edvard Munch,
1885. Öl auf Leinwand, 190 x 100 cm. Privatbesitz.

als bekennender Christ versagt, konnten doch weder
seine beruflichen Fähigkeiten noch sein Glaube die
Schwester retten. Als Ausdruck seiner Verzweiflung
malte Munch das Kranke Kind (1885/1886) und hob
damit das Sterben der Schwester ins Allgemeine.

Anders als Hodler wuchs Munch in einem bescheidenen,

aber finanziell gesicherten Haushalt auf und genoss
eine gute schulische Ausbildung. Aus einer Familie
stammend, deren Vorfahren zu den Kulturträgern
Norwegens gehörten, standen ihm die Türen zum gesell¬

schaftlichen Erfolg offen; doch enttäuschte er die in ihn
gelegten Erwartungen gründlich. Er schwor der
überkommenen Ordnung, deren Werte sein Vater verkörperte,

ab und verkehrte als angehender Maler in der
Osloer Bohème, wo anarchistische Ideen gärten und
neue, revolutionäre künstlerische Impulse aus Frankreich

eindrangen. Damit machte sich Munch freiwillig
zum gesellschaftlichen Randgänger und versagte sich die
öffentliche Anerkennung, die Hodler als Ziel anstrebte.

Munchs erste Männerporträts rekrutieren sich aus
seinem Osloer Freundeskreis. Sie sind Bekenntnisse seiner
antiakademischen Haltung und belegen seine
Auseinandersetzung mit den naturalistischen Bestrebungen, in die
er durch seine Lehrer Christian Krohg und Fritz Thaulow
eingeführt wurde. Im Porträt des Malerkollegen Karl
Jensen-Hjell (1885) (Abb. 4) stellt sich Munch bereits als

eigenständiger, moderner Menscheninterpret vor, der
sich zugleich als Kenner der Porträttradition von
Velasquez bis Manet ausweist. Schon hier gibt er sein
Modell in Lebensgrösse wieder und bestimmt damit
einen wesentlichen Moment seiner ganzen späteren
Porträtmalerei. Die Gestik des Körpers erschien ihm
genauso aussageträchtig wie die Mimik des Gesichtes.
Die saloppe, ja herablassende Haltung Karl Jensen-

Hjells - der spitz vorgestellte Schuh, das fragile Stöckchen,

der frackähnliche, leicht abgenutzte Mantel -
korrespondiert mit dem Blick, der durch die Brillengläser
gebrochen, unzugänglich abweisend wirkt. Munch
charakterisierte seinen Freund, den er in einem spärlich
bezeichneten, letztlich undefinierbaren Raum plazierte,
als einsamen Einzelgänger, in dem er auch seine eigene
Situation reflektierte.

Im 1892 geschaffenen Porträt des Schriftstellers
August Strindberg, den Munch im Berliner Intellektuellenkreis

des «Schwarzen Ferkels» kennengelernt hatte,
ist die skizzenhafte, spontane Ausführung, welche die
Kritiker bereits im Bild von Jensen-Hjell beanstandeten,
noch weiter vorangetrieben. Die lichthaltigen, bewegten
Striche, welche die einheitliche Bildfläche in impressionistischer

Weise auflösen, sind - darin erinnern sie

an den von Munch bewunderten Toulouse-Lautrec -
expressiv aufgeladen. Der Kontur bindet die starke
Gestalt Strindbergs mehr als Silhouette denn als
plastisch fassbaren Körper in die Fläche ein und wird
stellenweise brüchig, so dass Raum und Figur einander zu
durchdringen scheinen. Das frontal gegebene Gesicht ist
zwar durch den sinnlichen Mund, die hohe Stirn und das

buschige Haar präzise charakterisiert, die dunkel
verschatteten Augen jedoch entziehen sich auch hier dem
Blickkontakt und erwecken den Eindruck von abwehrender

Distanz der Aussenwelt gegenüber, was durch die
geschlossene, vor den Körper gehaltene Hand noch
vestärkt wird. Obschon Strindbergs Identität in Munchs
Bild gewahrt bleibt, scheint das abbildende Moment wie
es im naturalistischen Strindberg-Porträt (1893) von
Christian Krohg zum Ausdruck kommt, nicht mehr von
erstrangiger Bedeutung. Munch wollte die geistige

298



i

X

Abb. 5 Porträt Christen Sandberg, von Edvard Munch, 1901. Öl
auf Leinwand, 215 x 147 cm. Oslo, Munch-Museum.

Sprengkraft seines Freundes und seine psychischen
Regungen visualisieren.

Während Hodler seine Modelle durch das Visier der
Dürerscheibe festhielt, stellte Munch sein Gegenüber als
Fixpunkt in die bewegte Flucht der Zeit. Wenn er immer
wieder behauptete: «Ich male nicht, was ich sehe,
sondern, was ich sah»,11 so meinte er damit wohl vor allem,
dass nicht die Reproduktion des äusseren Schaubildes
sein Ziel war, sondern, dass er nach demjenigen Bild
einer Person suchte, das sich mit seiner erinnernden, ver-
innerlichten Vorstellung deckte. Nicht die aus der äusseren

Haltung eines Gegenübers abgeleitete statische Qualität

eines zeitenthobenen Charakters wollte er manifest
machen, sondern das Fluktuierende der seelischen
Befindlichkeit aufscheinen lassen.

Die Photographie diente Munch als erkenntnistheoretisches

Mittel, dessen er sich als Korrigendum einiger
Details (die Haltung der Hände oder der Zigarette) oder
als freies Experimentierfeld bediente.12 Eigentlich aber
suchte er in seinen Porträts das Gegenteil des photogra¬

phischen Effekts: Er wollte den Menschen wie mit einem
Röntgenauge durchleuchten. Munchs Fähigkeit, die
Hülle des Körpers transparent zu machen, erklärt die
Erschaffung eines so magisch-spirituellen Porträts wie
dasjenige des Dichters Stephane Mallarmé. Hier ist die
äussere Erscheinung bloss noch Gefäss, das den Blick auf
innere seelische Dimensionen lenkt.

Dadurch, dass Munch auch seinen Auftraggebern aus
der Finanz und Grossindustrie gegenüber selbstbewusste
Distanz zu wahren wusste, hatte er sich nie ihren
Wunschvorstellungen eines äusseren Idealbildes
angepasst, sondern machte auch bei ihnen die äussere
Erscheinung für die psychische Befindlichkeit durchlässig.

Damit gehört Munch in die Reihe grosser Porträtmaler

wie Rembrandt, Goya und Manet, die, sich über
die gesellschaftlichen Konventionen hinwegsetzend, die
Fassade des äusseren Scheins entlarvten.

So kommt es, dass auch eine in ihrer ausladenden
Körperlichkeit auf den ersten Blick so robust anmutende
Gestalt wie diejenige des Konsuls Christen Sandberg
(1901) (Abb. 5) bei näherem Hinsehen etwas Verletzliches

erahnen lässt. Durch die flüchtige, trokkene, für den
Bildgrund durchlässige Malweise und die sensible, nie
ganz festlegende Kontur hebt Munch die körperliche
Schwere auf und immaterialisiert die Materie. Zudem

^„A

gÜß

Abb. 6 Bildnis Augustine Dupin, von Ferdinand Hodler, um 1884.
Öl auf Leinwand, 33,5 x 26,5 cm. Bern, Kunstmuseum.

299



stellt er sein Gegenüber in eine wechselvolle Beziehung
zum Umraum, der im Fall Sandbergs als geschmackvoll
eingerichtetes Interieur erkennbar wird. Die wenigen
gegenständlichen Angaben in zarten Pastelltönen dienen
der zusätzlichen Charakterisierung des Porträtierten,
verabsolutieren sich also nicht wie bei Klimt zum
eigenständigen pikturalen Dekor.

Frauenporträts

So wie Hodler den Tod als Elementarmacht verstand, so
sah er auch in der Frau als Verkörperin des weiblichen
Prinzips eine Naturgegebenheit. Als Gebärende stand
sie für ihn dem Kreatürlichen näher als der Mann. Auch
wenn er mehrmals eine enge Verbindung mit einer Frau
einging, so stellte er die geschlechtliche Liebe nie über
seine Passion für die Malerei. Die Frau wurde aber zur
Auslöserin seiner besten schöpferischen Kräfte. Jene,
denen er besonders nahe stand, erscheinen häufig als
Modelle sowohl in den überindividuellen Figurenbildern
als auch in seinen Porträts.

Während er in seinen Männerporträts den Ausdruck
auf die Mimik des Gesichtes konzentrierte, stellte er die
Frauen oft ganzfigurig dar, wohl in der Absicht, das
unverwechselbar Besondere ihrer Erscheinung in der
Bewegung des Körpers zu veranschaulichen. Trotz Hodlers

Sinn für weibliche Schönheit vermögen die meisten
seiner Porträtfiguren in ihrer scheuen Herbheit aber
niemals jene erotische Aura zu verbreiten, die als
geheimnisvolles Fluidum die Porträts eines Toulouse-Lautrec
oder Klimt durchwirkt. Dies zeigt sich schon in Hodlers
frühem, unvollendet gebliebenem Porträt von Caroline
Lechaud (1877), einer Mitschülerin, in die er sich
unglücklich verliebt hatte. In ihre Erscheinung legte
Hodler seine Ideale einer starken, natürlich schönen
Frau. Das Gesicht mit den markanten Zügen öffnet sich
dem Betrachter in Dreiviertelansicht und entzieht sich
ihm durch die leichte Verschattung auch wieder. Das
dunkle, in tonaler Gebundenheit gemalte Kleid mit den
weissen Rüschen verbirgt den Körper. Hodlers Begehren
kommt nirgends offen zum Ausdruck, lässt sich aber
erahnen in der gespannt verhaltenen Vitalität, die sein
Modell als Spiegelbild seines eigenen Empfindens durchpulst.

Anders zeigt er seine Geliebte, die Schneiderin Augustine

Dupin, die er als 34j ähriger kennenlernte (Abb. 6).
Die Porträts, die er von ihr malte, gehören in ihrer
Ungezwungenheit zu den beglückendsten Momenten in Hodlers

Œuvre. Der intime Charakter der meist kleinformatigen

Werke belegt die vertraute Nähe des Malers zu
dieser Frau, in der er wohl den ihm entsprechenden
weiblichen Widerpart gefunden hatte. An ihr am ehesten
bestätigte sich der von Mühlestein/ Schmidt herausgearbeitete

Typus des introvertierten, sich verschenkenden
Weibes, das in seiner erdgebundenen Körperlichkeit den
Mann als Träger des ideell Geistigen ergänzt.13 Wenn

Hodler in einem Porträt von 1887 Augustine Dupins
Gesicht nahe zu sich an den Bildrand heranholte und die
groben Züge ohne idealisierende Beschönigung offenbarte,

so gab er damit einen Beleg für seine Überzeugung,

dass er Schönheit in Piatos Sinn als Abglanz der
Wahrheit verstehe.14 Wenn dieses Bild trotz des Verzichts
auf einen ästhetischen Darstellungsmodus «schön» zu
nennen ist, so deshalb, weil hier die Absichtslosigkeit des

Malers, die Unmittelbarkeit der Darstellung und die
Natürlichkeit der Frau übereinstimmen. In Augustine
Dupin erkannte Hodler wohl mehr noch die Mutter als

i m

i
i- /
' A

\

mmmi*

Abb. 7 Bildnis der kranken Valentine Godé-Darel, von Ferdinand

Hodler, 1914. Öl auf Leinwand, 45 x 35 cm. Privatbesitz.

die Geliebte: 1887 gebar sie ihm den Sohn Hector. Auch
die ruhigen, in einem pleinairistischen Realismus gemalten

Genreszenen von Mutter und Kind sind, gerade weil
sie ganz ohne innovative Anstrengungen geschaffen wurden,

Juwelen in Hodlers Werk. Einerseits nehmen sie in
schweizerischer Ausformung den intimen Ausdruck
eines Vermeers, Corots oder Degas auf, andererseits sind
sie ureigene Zeugnisse von Hodlers neuer Erfahrung
einer häuslichen Geborgenheit.

Während Augustine Dupin seine Begleiterin in den
Jahren der Armut und fehlenden Anerkennung war, fand

300



er in Berthe Jacques, die er 1898 heiratete, jene Frau, die
seine Erfolge teilte und ihm in der Öffentlichkeit zur
Seite stand. Sie verkörperte nicht mehr das kreatürliche
Weib, sondern die Dame.15 In den ihr gewidmeten
Porträts löste sich Hodler denn auch vom erdigen, tonal
gebundenen realistischen Stil und fand zu einer mehr
zeichnerisch linearen Darstellungweise mit idealisierendem

Einschlag. Davon zeugt das zarte Porträt Berthe
Jacques aus dem Jahr 1898 mit seiner sensiblen Umriss-
und Binnenzeichnung. Die Farbe in dünnem lasierendem
Auftrag erscheint nurmehr als koloristischer Wert und

!/

N \
\

ä^t»

^*%*ß&Zfii-. ¦ -•¦>-->'¦-.<;_

H.M~ - ¦ <)wiaw ij'5

Abb. 8 Die sterbende Valentine Godé-Darel, von Ferdinand
Hodler, 1915. Öl auf Leinwand, 54,5 x 45 cm. Zürich, Privatbesitz.

verleiht dem Bild seinen lichten duftigen Charakter. Aus
diesem Porträt mit dem leicht zur Seite geneigten Kopf
und den regelmässigen Zügen spricht die Zuneigung des
Malers. Später, mehr auf öffentliche Anerkennung
ausgerichtet, gab er Berthe Jacques distanzierter. Von einem
starken Repräsentationswillen bestimmt ist auch das

lebensgrösse Porträt von Gertrud Duby-Müller (1911),
die sich schon früh als Sammlerin für Hodlers Werk
einsetzte. Ihr Gesicht mit einem Zug ins Androgyne ist
frontal dargestellt, der schlanke Körper der Frau
hingegen wird in einer schraubenartigen Bewegung in die
Diagonale gesetzt, was den Eindruck einer forcierten
Manieriertheit erweckt, der durch die geziert gespreizte
Fingerhaltung noch verstärkt wird. Die mondäne,

üppige Sinnlichkeit von Klimts Frauenfiguren scheint
Hodlers Ausdrucksweise, obschon er damals mit Klimt
befreundet war, fremd. Trotz seiner Bemühung um Grazie

und Eleganz verweigern sich seine Modelle in ihrer
(schweizerischen?) Spröde der geschmeidigen Schön-

linigkeit des Jugendstils.
Erst in den Porträts der Französin Valentine Godé-

Darel, die Hodler 1908 kennenlernte, fand er die
Übereinstimmung von damenhafter Eleganz und weiblicher
Kreatürlichkeit. In Valentine mit dem Federhut (1909)
wird sie zur Verkörperung der selbstbewussten Dame
und im Bildnis Valentine Godé-Darel «La Parisienne»
(1908) zur begehrend begehrten Frau schlechthin. In der
Liebe zu ihr erklomm Hodler wohl einen Zenit an
Lebensfülle, und im Miterleben ihrer Krankheit stieg er
in die Tiefen der Todesangst hinab. Den Wechsel vom
Leben zum Tod visualisierte Hodler einmal mehr als

Übergang von der Vertikalen in die Horizontale. Das
ohne Dürerscheibe, ganz frei geschaffene, in sattem Rot
erglühende Bild von 1910 zeigt die Geliebte in ikonenartiger

Strenge in die Vertikale eingespannt. Kaum merklich

neigt sich das wiederum auf seine wichtigsten Merkmale

stilisierte Gesicht im mit zartem Blau untermalten
Bild der erkrankten Valentine Godé-Darel aus dem Jahr
1914 (Abb. 7). Schritt für Schritt protokollierte Hodler
von nun an den Leidensprozess, in dessen Verlauf der in
die Horizontale des Bildes gelegte Körper seiner Geliebten

ausgezehrt, entweiblicht und entpersonifiziert
wurde. Das affirmative Prinzip des Parallelismus wird
hier in sein grausiges Gegenteil verkehrt: Nicht nur das

Leben, auch der Tod bedeutet ewige Wiederholung und
zwingt, alles nivellierend, in die Horizontale (Abb. 8).

Gewiss erscheinen Hodlers Aufzeichnungen von der
sterbenden Godé-Darel schonungslos und ungerührt.
Jedoch brauchte er meines Erachtens für diese Darstellungen,

welche das repräsentierende, auf ein Individuum
fixierte Porträt im herkömmlichen Sinn sprengen, nicht
den Tod einer Frau, wie dies Elisabeth Bronfen in ihrem
Buch «Nur über ihre Leiche» behauptet.16 Hatte er nicht
auch schon den Freund Louis Duchosal auf dem Totenbett

festgehalten?
Hätte Hodler sich selbst als Toten malen können, so

hätte er wohl auch dies getan. Im Angesicht des Todes
fand er zu einer existentiellen Entäusserung, in der das

individuelle Schicksal in ein überindividuelles eingeht;
damit scheint bereits Alberto Giacomettis Michel Leiris-
Zyklus (1960) vorweggenommen und - wenn auch bei
Hodler viel sensibler - Bill Violas «Nantes Triptych»
(1992) anzuklingen.

So wie Munch die frühe Todeserfahrung verinner-
lichte, so erlebte er auch die Liebe zur Frau als ein
psychisches Phänomen. Seine erste leidenschaftliche
Liebesbeziehung zu Milly Ihlen Thaulow, die in einer
Enttäuschung endete, hatte sich ihm als nie ganz
überwundener Problemkomplex eingeschrieben. Von da an
begegnete er der Frau mit tiefsitzendem Misstrauen.

301



Abb. 9 Porträt Dagny Juell Przybyszewska, von Edvard Munch,
1893. Öl auf Leinwand, 149 x 99,5 cm. Oslo, Munch-Museum.

Mehr und mehr etablierte sich für ihn die
zwischengeschlechtliche Beziehung auf der Ebene eines sexuellen
Kampfes, eingespannt in die Dialektik von Eros und
Thanatos. Freud, Ibsen, Strindberg, Nietzsche haben wie
Munch empfunden und die gespaltene Mann-Frau-
Beziehung thematisiert. Munch reagierte ängstlich und
sehnsüchtig, abweisend und begehrend auf die Frau und
steckte ihr Bild ab zwischen den Polen von Heiliger und
Hure. Der mütterlich kreatürliche oder der damenhafte
Typus, der Hodlers Werk auszeichnet, fehlt bei Munch
wie auch bei den meisten seiner Kollegen des Fin de
siècle. Wie für Hodler wird aber auch für Munch die Frau
zum Stimulans künstlerischer Aktivität. Während sich
jedoch Hodler in seinen Bildern der Frau selbstbewusst
als «Herr der Schöpfung» näherte, hielt sich Munch seine
Geliebten auf Distanz, indem er sie zu entindividualisierten

Chiffren in symbolischen, erotisch aufgeladenen
Figurenbildern stilisierte. In seinen, der Besonderheit
eines Individuums gewidmeten Porträts hingegen
erscheint nur der unsinnliche, ätherische Frauentypus.

Sowohl die Schwester Inger in ihrem Porträt von 1884
wie auch Ellen Warburg, von der Munch 1905 eines der
wenigen weiblichen Auftragsporträts malte, sind in lange
schwarze oder weisse Kleider gehüllt, welche eine erotische

Aura streng verbieten. Ihre Füsse sind verdeckt, so
dass sie wie Engelwesen zu schweben scheinen. Weiss
steht für jungfräuliche Keuschheit und Schwarz für das

absterbende Verwelken der Frau, das Rot als Ausdruck
erotischer Unmittelbarkeit fehlt in Munchs Frauenporträts.

Auch Dagny Juell, eine schöne verführerische Frau,
welche den Mitgliedern des «Schwarzen Ferkels»
den Kopf verdreht haben soll, wird in Munchs Porträt
(1893) (Abb. 9) als ätherisches Wesen vorgestellt, das
sich im Undefinierten Raum aufzulösen scheint. Ihr hell
erleuchtetes Antlitz bekommt eine fast sakrale Aura,
und ihr blau gewandeter, nur silhouettenhaft vermerkter
Körper entbehrt aller vitalen Sinnlichkeit und scheint
dem Tod näher als dem Leben; tatsächlich wurde sie im
Jahr 1901 ermordet.

Überblickt man die knappe Reihe von Munchs
Frauendarstellungen, so mag man sich fragen, ob die
schablonenartige Typisierung nicht einer Abrechnung mit der
Frau gleichkam und im Grunde viel grausamer war als
Hodlers Darstellung der sterbenden Geliebten.

Selbstporträts

Hodler und Munch gehörten wie Van Gogh, Lovis
Corinth, Ensor und Gauguin zu den insistierenden
Selbstbefragern ihrer Generation. In ihren Selbstporträts

gelangten sie oft zu den tiefsten Aussagen, weil sie

hier, unabhängig von Auftraggebern, im freien Dialog
mit sich selbst standen. Ihre Befragung des Spiegelbildes
in den verschiedensten Lebenssituationen macht den
Wandel, den das Selbstporträt seit seinem Aufkommen
in der Renaissance vollzogen hat, besonders evident.
Was einst feierliche Selbstdarstellung und Selbstinszenierung

war, ist am Ende des 19. Jahrhunderts einer
schonungslosen Selbstdiagnose (nicht selten auch
Selbstanalyse) gewichen.17

Im Jahr 1900 malte der damals 47jährige Hodler ein
Selbstporträt (Abb. 10), das durch seine offene Fronta-
liät an Dürers genau 400 Jahre früher entstandenes
berühmtes «Selbstbildnis im Pelzrock» erinnert.18 Dürers
Porträt war Hodler seit seiner ersten Reise nach München

(1883) bekannt. Seine Bezugnahme darauf ist zwar
nirgends explizit belegt, Hodlers vielseitige Affinität zu
Dürer - erinnert sei hier nur an das Verfahren mit der
Dürerscheibe und sein Studium von Dürers Proportionslehre

- lässt die Reminiszenz aber sehr plausibel erscheinen.

Doch ausser der symmetrischen Frontalansicht des

Antlitzes, das auf breiter Schulter ruhend nahe an den
Betrachter herangeholt wird, gibt es kaum Ähnliches
zwischen den beiden Werken: Dürer eröffnete die Sparte
des Selbstporträts innerhalb der noch jungen, erst
eigentlich durch Jan van Eyck begründeten Gattung des

302



Porträts19 mit diesem Werk. Die vornehme Kleidung und
Haartracht sowie der pathetische Hinweisgestus der
Hand legen eine Gleichsetzung mit Christus als dem
«salvator mundi» nahe. Bei Hodler hingegen fehlen alle über
die eigene Person hinausführenden Verweise. Das
stimmungsvolle Helldunkel in Dürers Werk ist bei Hodler
nüchterner Tageshelle gewichen. In Hodlers Selbstporträt

begegnet uns nicht mehr der «artifex divinus» der

arbeitete in diesen Werken die Porträttradition seit

Velasquez über Frans Hals, Rembrandt und Courbet auf.
Den leicht melancholischen Gesichtsausdruck teilt er mit
den Romantikern, die sich, wie Hodler damals, einsam
auf sich und ihre Kunst geworfen fühlten. Auch in der
stilistischen Entwicklung des Selbstporträts bildete der

grosse Erfolg in Paris im Jahr 1891 eine Zäsur. Im Pariser

Selbstbildnis (1891) zeigt sich Hodler nicht mehr vor

*r
m

'f '

^-^

W»)(w-

Abb. 10 Selbstbildnis, von Ferdinand Hodler, 1900. Öl auf
Leinwand, 41 x 28,6 cm. Stuttgart, Staatsgalerie.

«

• Y

I I ;

\%.% ff
Abb. 11 Selbstbildnis, von Ferdinand Hodler, 1917/18. Öl auf
Leinwand, 40 x 31 cm. Genf, Musée d'art et d'histoire.

Renaissance, sondern einfach ein Mensch, in dessen
Zügen das Leben Spuren eingekerbt hat und dessen
wache Augen die Bereitschaft zur Konfrontation mit der
Aussenwelt signalisieren. Stilistisch erfüllt sich in diesem
Werk wie in den zeitgleich geschaffenen Männer- und
Frauenporträts das parallelistische Prinzip, auf welchem
die symmetrisch, ikonenhafte Bildkonzeption beruht.

In seinen frühen, aus einem tonig gebundenen
Helldunkel herausgeschälten, plastisch durchmodellierten
Selbstporträts schlüpfte Hodler in verschiedene Rollen
(Geschichtsschreiber, 1886/87) (unten S. 313, Abb. 10)
und Posen (Der Zornige, 1881) (unten S. 309, Abb. 1) und

dunklem, sondern vor hellem Grund. Sein Gesicht in
Dreiviertelansicht gegeben, hebt sich präzis umrissen
von dieser Folie ab. Der suchende, traurige, ja leidende
Ausdruck ist einem forschen bestimmten Blick, das

etwas verwahrloste Äussere ist einer modisch gepflegten
Erscheinung gewichen. Implizieren die früheren
Selbstdarstellungen oft unterschwellig eine soziale Anklage, so

bezeugt das Pariser Selbstbildnis selbstsichere Präsenz.
Erst im Selbstbildnis von 1900 jedoch hat er zur klassischen

Präsentationsweise in Frontalsicht gefunden.
Wenn im folgenden Dezennium die Selbstporträts

ausblieben, so wohl deshalb, weil er sich jetzt - wie es Jura

303



Il» W.*##1

ferB

UT

*\w^^ -..

I

Abb. 12 Selbstbildnis in Bergen, von Edvard Munch,
Öl auf Leinwand, 89,6 x 60 cm. Oslo, Munch-Museum.

1916.

Brüschweiler plausibel darlegt - nicht in Frage gestellt
fühlte.20 Ein weiterer, rein äusserlicher Grund dürfte allenfalls

auch in Hodlers damaliger Bekanntschaft mit Klimt zu
suchen sein, der das Selbstporträt als uninteressante Gattung

ablehnte.21
Erst als Krankheit und Tod Hodler von neuem einholten,

wählte er sich selbst wieder zum Bildmotiv. Von nun
an riss die Reihe der Selbstdarstellungen nicht mehr ab.
Wenn Hodler sein ganzes, von einem tektonischen Willen

beherrschtes Werk wie eine apotropäische Kraft dem
Tod entgegenhielt, so gilt dies besonders für seine späten
Selbstporträts (Abb. 11). Obschon sie durchaus stilistische

Ähnlichkeit mit den gleichzeitig entstandenen
Männerporträts aufweisen, ist ihnen der Repräsentationsge-
stus abhanden gekommen. Da gibt es keine Ringe an
geziert gespreizten Fingern, keine überzeichnete
Schulterpartie. Die idealisierende Stilisierung verabsolutiert
sich hier nirgends. Diese späten, meist kleinformatigen,

in serieller Reihung geschaffenen Selbstbildnisse, in
denen minimale mimische Eingriffe die Veränderung im
Statischen protokollieren, dürften Jawlensky, der Hodler
1915 besuchte, stark beeindruckt haben. Wie bereits im
Zyklus der sterbenden Valentine Godé-Darel suchte
Hodler auch hier nicht mehr den Ausdruck eines spezifischen

Charakters, schuf kein individuelles Porträt mehr,
sondern ein überindividuelles Existenzbild.

Anders als der zwanzigjährige Hodler, der im Studierenden

(1874) die Hand zur Pathosgeste des Schwurs
erhob und damit sein Berufsethos bezeugte, gab Munch
sich in seinen frühen Porträts spöttisch-distanziert und
bezeugte auch mit ihnen (wie mit den etwas später
entstandenen Männerporträts) seine souverän fortschrittliche

Haltung. Die ihn von der Umwelt trennende Kluft
scheint bereits im in Berlin entstandenen und vom Geist
des «Schwarzen Ferkels» infiltrierten Selbstporträt mit
Zigarette (1895) unüberwindbar. Das rauchgeschwängerte

Dunkel, aus dem Gesicht und Hand hell aufscheinen,

verleihen dem Werk seine geheimnisvoll
hintergründige Aura. Munch gibt sich hier als vornehmen
Bohemien. Die Rolle des Dandys war damals genauso
wie die des Clowns, des Verbrechers oder der Prostituierten

eine beliebte Identifikationsformel der Künstler,
deren sie sich bedienten, um ihre Randstellung innerhalb
der Gesellschaft darzulegen. Während sich Hodler in
seinen Selbstporträts mehr als Bauer denn als Künstler
vorstellte und sich dem Blick des Gegenübers auslieferte,
verweigerte Munch die direkte Kontaktnahme.

Die nun folgenden Selbstporträts - Munch hat sich nie
aus den Augen gelassen22 - dokumentieren seinen Weg in
die innere Emigration seiner aufgewühlten Seele. Mit
dem Selbstbildnis in der Hölle (1902) spielte er auf
Strindbergs «Inferno» an und verstand nun wie dieser
den Künstler nicht mehr als Opfer der Gesellschaft,
sondern verlegte den Konflikt ins Innere des Individuums.
Die Flammen, die seine nackte, schlanke Gestalt umzüngeln,

sind der Brand in seiner eigenen Seele. Auch im
Selbstbildnis mit Maske (1891/92) klagte er nicht eine
bestimmte Frau an, sondern fand im leblos stilisierten
Gesicht wie Ensor ein archetypisches Bild für eine
psychische Bedrohung. Die Flasche im Selbstporträt mit
Weinflasche (1906) steht als Metapher für die Sucht, welche

ihn für Augenblicke von seiner Angst befreien
konnte und ihn gleichzeitig noch mehr von der Umwelt
isolierte. Sie bildet mit dem Maler eine Einheit, aus der
die anderen Bildfiguren, in die unergründliche Flucht
des Raums gestellt, ausgeschlossen sind. Im Selbstporträt
in Bergen (1916) (Abb. 12) fungiert das Fenster nicht
mehr als Motiv im romantischen Sinn, das den Blick in
die Ferne zieht, wo der Mensch eine Verschmelzung mit
der Natur ersehnt. Bei Munch markiert es bloss eine
unvereinbare Zäsur zwischen dem Treiben auf der
Strasse und seiner eigenen bedrohten Psyche. Er sieht
nicht die vertraute Umgebung seines Zimmers und schon

gar nicht ein Gegenüber, sondern er schaut allein seine

304



*>¦•*
r

V, $*9*è i>'Yt
T

J

K

Abb. 13 Selbstbildnis am Fenster, von Edvard Munch, um 1940. Öl auf Leinwand,
84 x 107,5 cm. Oslo, Munch-Museum.

dämonischen Vorstellungen, vor denen er sich duckt.
Was hier angedeutet ist, kommt im Selbstporträt als
Nachtwandler (1922/24) unmittelbar zum Ausdruck.
Unter den Füssen des Nachtwandlers scheint sich der
Boden aufzulösen, die Gegenstände im Zimmer verlieren

ihre Konturen und der Raum seine physikalische
Messbarkeit. Es ist nicht die Furcht vor den Unwägbarkeiten

des Lebens oder der Ungewissheit der
Todesstunde, welche Rembrandts und später Holders
Selbstporträts bestimmt, sondern es ist die namenlose Angst
in Kierkegaardschem Sinn, die sich hier Munchs bemächtigte

und ihn wie Goya an die Grenze des Wahnsinns
führte.

Im Selbstporträt am Fenster (1940) (Abb. 13) werden
auch die kahlen Äste der schneebeladenen Bäume zu
symbolischen Chiffren, die für das erstorbene Innere des
Malers stehen. Während Hodler in der Erscheinung des
Menschen eine naturgegebene Gesetzlichkeit zu erkennen

glaubte, nahm Munch die Natur, umgekehrt, nicht
um ihrer selbst willen wahr, sondern als Projektion des
Seelischen: «Die Natur ist nicht nur das für das Auge
Sichtbare, sie ist auch das innere Bild der Seele».23

Nach und nach verlor Munchs Antlitz in den
Selbstbildnissen seine individuellen Züge und wurde zum in
die Bildfläche eingebundenen Schemen. Losgelöst vom
Körper, wird es als blosse Metapher für Menschliches die
Kunst des 20. Jahrhunderts durchgeistern.

Hodler, der sein ganzes Leben in der Schweiz
verbrachte und sein bernisches Erbe hochielt, konnte sich,

nur peripher von der Umwälzung des alten Weltbildes
betroffen, eine gewisse Naivität bewahren. Aus ihr bezog
er die Kraft, dem Tod Widerstand zu leisten und dem
Leben trotz widrigster Umstände Erfolge und Erfüllung
abzuringen. Aus seiner ursprünglichen, unvoreingenommenen

Orientierung am gleichmässigen Rhythmus der
Natur schöpfte er den Glauben an die Würde des
Individuums, das er in seinen Porträts vom Charakter her
erfassen wollte und als Totaliät in einem vorpsychologischen

Sinn darzustellen suchte: «Der Zweck eines
Bildnisses liegt darin, ein Menschenwesen in seiner Unbe-
dingtheit wachzurufen - nicht nur teilweise, sondern als
absolute Ganzheit.»24 In seinen besten Porträts sprengte
er die enge Grenze des Repräsentationsbildes und schuf
zeitungebundene Existenzbilder, in denen sich die
individuellen Merkmale des Porträts mit den überindividuellen

des Bildnisses verbinden.

Munch hingegen, sich gegen die tradierten Werte von
früher Jugend an auflehnend, suchte den Anschluss an
die Strömungen der Gegenwart: Er las Freud und Nietzsche,

verehrte Wagners Musik, verschlang Röntgens
Buch über eine neue Strahlenlehre, beschäftigte sich mit
spiritueller Literatur und experimentierte mit dem
technischen Medium der Photographie. Das Aufbrechen und

305



Hinterfragen aller überkommenen Normen und die
damit bewusst eingenommene Randstellung in einer auf
materielles Wohl ausgerichteten Gesellschaft führten
Munch in eine permanente Spannung. Die Krise der Zeit
erlebte er als Krise des Ich. Die Erfahrung des Brüchigwerdens

der Wirklichkeit, die in der Literatur Rilke und
Hofmannsthal durchmachten, verbot ihm die Darstel¬

lung des Menschen als personale Einheit. Obschon er in
seinen Porträts an der äusseren Identifizierbarkeit der
Dargestellten festhielt, entzogen sich diese zusehends
dem Gestus der Repräsentation, verloren ihre materielle
physische Präsenz und wurden zu Projektionen seiner
eigenen Vorstellungen, in denen sich die alte Form des

Porträts überlebte.

ANMERKUNGEN

Vgl. Jutta Hülsewig-Johnen. Selbst-Verwirklichung, Katalog

zur Ausstellung «O Mensch!», Kunsthalle Bielefeld,
29. November 1992-14. Februar 1993, S. 8.

Vgl. Robert Rosenblum, Die moderne Malerei und die Tradition

der Romantik, München 1981, S. 69.

Arne Eggum, Über Munch und die Schweiz, Katalog zur
Ausstellung Edvard Munch (1863-1944), Museum Folkwang
Essen, 18. September-8. November 1987, Kunsthaus Zürich,
19. November 1987-14. Februar 1988, S. 354.
Joseph Beuys/Dieter Koepplin, Nicht blosse Bilder, Katalog
zur Ausstellung Edvard Munch, Sein Werk in Schweizer
Sammlungen, Kunstmuseum Basel, 9. Juni-22. September
1985, S. 138-139.
Zitiert nach Hans Mühlestein/Georg Schmidt, Ferdinand
Hodler 1853-1918, Erlenbach-Zürich 1942; neue Ausgabe mit
einem Vorwort von Willy Rotzler, Zürich 1983, S. 5.

Brief Ferdinand Hodlers an Louis Bourget, 27. Mai 1889, zitiert
nach: Jura Brüschweiler, Ferdinand Hodler (Bern 1853 -
Genf 1918). Chronologische Übersicht: Biographie, Werk,
Rezensionen, in: Ferdinand Hodler, Katalog der Ausstellungen
in der Nationalgalerie Berlin, im Musée du Petit Palais Paris
und im Kunsthaus Zürich 1983. S. 92.

Georg Cristoph Lichtenberg, Schriften und Briefe, Bd. 1,
Sudelbücher (Juni 1776, F88), hrsg. W. Promics, München 1968,
S. 473.

Vgl. Hans Mühlestein/Georg Schmidt (vgl. Anm. 5), S. 389.

Vgl. Jura Brüschweiler, Zu einigen Porträts und Selbstbildnissen:

Entstehung, Deutung, Datierung, in: Ferdinand Hodler,
Katalog 1983 (vgl. Anm. 6), S. 405.
Zitiert nach Reinhold Heller, Edvard Munch, München
1993, S. 14.

Zitiert nach: Reinhold Heller (vgl. Anm. 10), S. 35.

Vgl. Arne Eggum, Munch und die Photographie, Wabern-
Bern 1991, S. 48.

Vgl. Hans Mühlestein/Georg Schmidt (vgl. Anm. 5),
S. 262 /263.

Vgl. Ferdinand Hodler, Über die Kunst, in: Ferdinand
Hodler, Katalog 1983 (vgl. Anm. 6), S. 13.

Vgl. Hans Mühlestein/Georg Schmidt (vgl. Anm. 5),
S. 428^132.
Elisabeth Bronfen, Nur über ihre Leiche, München 1994,
S. 61-89. - Erica Pedretti ging in ihrem Roman Valerie oder
Das unerzogene Auge (Suhrkamp, 1986) derselben
Problematik nach wie Bronfen. Sie schildert die Beziehung
zwischen Hodler und Valentine in der auf das historische Paar
hin transparenten paraphrasenartig übersetzten Beziehungsgeschichte

von Franz und Valerie. Die Erzählperspektive ist
diejenige der liebenden Frau und nicht - dies im Gegensatz
zu Jura Brüschweilers Position - diejenige des Malers.

Vgl. Tilman Osterwold, Selbstbildnisse - das Egozentrische
der Kunst, in: L'autoportrait, Katalog zur Ausstellung im
Musée cantonal des Beaux-Arts, Lausanne und im
Württembergischen Kunstverein, Stuttgart 1985, S. 28.

Vgl. Jura Brüschweiler, Ferdinand Hodler. Selbstbildnisse
als Selbstbiographie, Katalog zur Ausstellung im Kunstmuseum
Basel, 1979, S. 6/92-6/93.
Vgl. Otto Pacht, van Eyck, München 1989, S. 108-113.
Jura Brüschweiler (vgl. Anm. 18), S. 8/106.

«Ich interessiere mich nicht für die eigene Person als Gegenstand

eines Bildes>, eher für andere Menschen, vor allem weibliche,

noch mehr jedoch für andere Erscheinungen.» Gustav
Klimt, zitiert nach: Christian Brandstätter, Schöne

jüdische Jour-Damen, in: Gustav Klimt, Katalog zur
Ausstellung im Kunsthaus Zürich, 11. September-13. Dezember
1992, S. 325.

Vgl. Uwe M. Schneede, Selbstprüfungen in schwierigen Jahren,

Katalog zur Ausstellung Edvard Munch, Kunstverein in Hamburg,

8. Dezember 1984-3. Februar 1985, S. 71.

Edvard Munch, zitiert nach BS, Katalog zur Ausstellung
Edvard Munch, Essen/Zürich 1987/88, Kat. Nr. 112.

Zitiert nach Jura Brüschweiler (vgl. Anm. 6), S. 85.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-3, 6-8, 11: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft,
Zürich.
Abb. 4, 5, 9,12,13: Munch-Museum, Oslo.
Abb. 10: Staatsgalerie, Stuttgart.

306



ZUSAMMENFASSUNG

Biographische Parallelen und ein ähnlicher künstlerischer, zum
symbolistischen Ausdruck tendierender Ansatz machen Hodler
und Munch zum klassischen Vergleichspaar in der kunstgeschichtlichen

Rezeption. Als Porträtmaler schufen beide Männer-,
Frauen- und Selbstbildnisse. In der Gegenüberstellung der einzelnen

Werke brechen aber auch Unterschiede auf, die auf eine je
andere künstlerische Auffassung und Haltung zur Zeit schliessen
lassen: Hodler leitete den Massstab für sein eigenes Bildgesetz ab

aus seiner Verankerung in der heimatlichen Tradition und aus seiner

affirmativen Auseinandersetzung mit der Kunst vergangener
Epochen. Das Prinzip des Parallelismus steht für Hodlers Streben
nach Harmonie, das auch seine Porträts charakterisiert: In diesen
versuchte er die geschlossene Persönlichkeitsstruktur des Modells
zu erfassen. Munch dagegen misstraute - in Übereinstimmung mit
der Skepsis seiner Zeit - allen überkommenen Werten. Seine
Vorstellung vom intakten Menschenbild war gebrochen und
dementsprechend auch seine direkte Beziehung zum Modell. Während
Hodler sein Gegenüber gerne nah an den Bildrand holte, hielt
Munch es sich auf Distanz. Besonders in den späten Selbstbildnissen

findet Munch zu einer reduzierten Chiffrensprache, die, losgelöst

vom äusseren Erscheinungsbild, Trägerin psychischer
Erregungszustände wird.

RESUME

Des parallèles biographiques et un point de départ artistique
semblable tendant vers l'expression symboliste font de Hodler et de
Munch un couple de comparaison classique dans la réception
historique de l'art. Les deux peintres ont créé des portraits d'homme,
de femmes de même que des autoportraits. La comparaison de
leurs œuvres révèle cependant des différences dans leur conception
artistique et leur attitude vis-à-vis de leur époque. La règle de la loi
picturale de Hodler découlait de son enracinement dans la tradition
du pays et de son analyse positive des œuvres d'art des époques
passées. Le principe du parallélisme est chez lui le signe de son aspiration

à l'harmonie qui se trouve également dans ses portraits, où il
essaie de saisir l'ensemble de la structure du personnage de son
modèle. Munch par contre se méfiait de toutes les valeurs traditionnelles,

en accord avec le scepticisme de son époque. Sa conception de

l'image de l'homme intact était brisée, telle était par conséquent la
relation directe avec son modèle. Tandis que Hodler situait son vis-
à-vis volontiers près du bord du tableau, Munch se tenait à distance.
Surtout dans les autoportraits vers la fin de sa vie, il utilise un
langage chiffré réduit qui devient porteur d'un état d'excitation
psychique, séparé de toute image extérieure.

RIASSUNTO

Parallelismi biografici e un approccio tendente all'espressionismo
simbolista fanno sì che Hodler e Munch vengano percepiti nella
storia dell'arte come una classica coppia messa a confronto. Ambedue

furono ritrattisti e dipinsero uomini, donne e autoritratti.
Contrapponendo le singole opere si denotano però anche delle diffe-

307



renze che lasciano dedurre che i due avessero una concezione
artistica e un atteggiamento verso la propria epoca divergenti. Hodler

ricava il metro di valutazione delle sue concezioni pittoriche dal
suo radicamento nella tradizione del suo paese e dalla sua riflessione

affermativa sull'arte di epoche remote. Il principio del
parallelismo di Hodler testimonia la sua ricerca dell'armonia che
caratterizza anche i suoi ritratti, nei quali tentava di catturare la struttura
personale integrale del suo modello. Munch, invece, diffidava - in
sintonia con lo scetticismo della sua epoca - di ogni valore tramandato.

La sua visione dell'uomo integro era andata in frantumi e, di
conseguenza, era andato in frantumi anche il suo rapporto diretto
con il modello. Mentre Hodler avanzava volentieri la sua controparte

in primo piano, Munch la collocava sullo sfondo. Munch trova
soprattutto negli autoritratti eseguiti in epoca matura un linguaggio
cifrato che, slegato da ogni apparenza esterna, veicolerà l'alterazione

dello stato psichico.

SUMMARY

Biographical parallels and a similar artistic approach to the use of
symbolism make Hodler and Munch a classical pair for art historical

comparison. As portrait painters they both created likenesses of
men, women, and themselves. A juxtaposition of specific works,
however, reveals distinctions that indicate divergent artistic
approaches and attitudes. The standards Hodler set for himself were
deeply rooted in native traditions and in an affirmative approach to
art of ages past. The principle of parallelism stands for the quest for
harmony that also characterizes Hodler's portraits, where he

sought to capture the self-contained personality of his subject. By
contrast, Munch - in keeping with his times - was sceptical of values

that had been handed down over the ages. His idea of the intact
human image was broken and therefore the direct relationship to
his models as well. While Hodler pulled his subjects up close to the
edge of the canvas, Munch kept his distance. A highly reduced and
coded idiom, particularly in Munch's late self-portraits, speaks of
emotional extremes that are detached from external appearance.

308


	Die Frage nach dem Menschen : Porträtmalerei um 1900 am Beispiel Ferdinand Hodlers und Edvard Munchs

