
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 51 (1994)

Heft: 3: Fahnen vor 1500

Artikel: "mit gold den guten sant Johannes da er sich naigte ufen unsers herren
brste" : eine Christus-Johannes-Gruppe mit Malanweisung

Autor: Kessler, Cordula M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«mit gold den guten sant Johannes da er sich
nagte ufen unsers herren brüste» -

Eine Christus-Johannes-Gruppe mit Malanweisung1

von Cordula M. Kessler

Ende der 70er und Anfang der 80er Jahre wurden die
bedeutendsten Cimelien der oberrheinischen Buchkunst wie
die St. Galler Weltchronik, der Codex Manesse und das
Graduale von St. Katharinenthal anlässlich ihrer Faksimilierung

interdisziplinär und gründlich bearbeitet.2 Die
illuminierten Handschriften aus der zweiten Hälfte des
13. Jahrhunderts, die Vorläufer zu den genannten
Manuskripten sowie die zeitgleichen Codices sind jedoch weit

weniger gut erforscht. Insbesondere sieben liturgische
Handschriften, die seit spätestens 1905 in der Biblioteca
Apostolica Vaticana in Rom unter den Signaturen Cod. Vat.
lat. 10769 bis 10775 aufbewahrt werden3 und auf die
P. Ladner im Kommentarband zur Faksimileausgabe des

Graduale von St. Katharinenthal aufmerksam gemacht hat4,

sind bisher unerforscht geblieben. Im vierten Band der
Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau, das Kloster St. Ka-

Ö m

JfcTWJi "II
ttimi erai

"¦' ¦¦¦¦ " ¦¦¦ û

^^

r

±sto «;Krzyib™
A

M >
'ìSÂ

¦ä iï2±Be^ .»«assi

m
mi ~

«
53

ttffiqiufìimip^i

Vj

*7*
I

l a

Abb. 1 Christus-Johannes-Gruppe, Antiphonar, Cod. Vat. lat. Abb. 2 Christus-Johannes-Gruppe, Fragment. Privatbesitz, ehem.

10771, fol. 188v. Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana. Basel, Sammlung Robert von Hirsch, jetzt Hamburg, Antiquariat
Dr. J. Günther.

213



tharinenthal betreffend, veröffentlichte A. Knoepfli 1989
kurze Beschreibungen der Handschriften.5 Im Rahmen
meiner Lizentiatsarbeit habe ich dieser für die oberrheinische

Buchmalerei um 1300 bedeutenden Handschriftengruppe

eine Studie gewidmet."
Im folgenden werden die zwei Miniaturen -

Christus-Johannes-Gruppe und Jungenprobe (Abb. 1 u. 6) - erörtert,
die das Fest Johannes des Evangelisten in der Antiphonar-
handschrift Vat. lat. 10771 der Vatikanischen Bibliothek
illustrieren.

3
n

S^iâë^

*-**-=
Abb. 3 Christus-Johannes-Gruppe, Graduale von St. Katharinenthal,

LM 26117, fol. 161r. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum,
und Frauenfeld, Historisches Museum des Kantons Thurgau.

Das Thema der Christus-Johannes-Gruppe existiert in
der Buchmalerei seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts.7

Aus dem oberrheinischen Raum sind Beispiele seit
dem ersten Drittel des 13. Jahrhunderts bekannt.8

Das zu besprechende römische Beispiel ist insofern
interessant, als sein Bildgehalt durch die Darstellung der
Jungenprobe erweitert wird und die Malanweisung die
intendierte Bildaussage in schriftlicher Form verdeutlicht."

Die Christus-Johannes-Gruppe: Ihre Bildmotive...

Die Christus-Johannes-Gruppe ist in der V-Initiale als
goldgrundige Miniatur gegeben. Die kräftigen Farben
haben ihre ursprüngliche Leuchtkraft bewahrt. Die Haste
der Unziale ist mit konturierten Halbpalmetten ausgefüllt,
die mit Blattranken besetzte Rundung setzt mit einem Tierkopf

sowie Blättchen an und läuft in zwei Weinblättern
aus. Johannes und Christus sitzen nebeneinander auf einer
Bank. Der jugendliche Christus mit Bart ist frontal und

majestätisch dargestellt. Ihn zeichnet der blaue
Kreuznimbus aus. Das blonde, lockige Haar fällt ihm auf die
Schultern. Bekleidet ist er mit einer violetten, langärmligen

Tunika und einem rosa Mantel, der orangerot gefüttert
ist. Die nackten Füsse sind leicht nach aussen gedreht.
Seine linke Hand hat er erhoben, und die Rechte berührt
den Nimbus des Johannes. Der Jünger trägt einen dunkelblauen

Mantel mit orangem Revers und darunter eine

grüne, langärmlige Tunika. Er sitzt links von Christus und
schläft; dabei ruht sein Kopf auf den verschränkten Armen
vor der Brust Christi. Das Motiv der verschränkten Arme
ist im Abendmahlsrelief an der Westfassade in Strassburg,
das um 1280 datiert wird, ebenfalls anzutreffen.10 Auch
das Motiv des angewinkelten und erhobenen Armes des
Johannes auf dem Fragment (Abb. 2), das zur ehemaligen
Sammlung Robert von Hirsch, Basel, gehörte und sich
nun in Hamburg befindet", ist auf Bildvorlagen aus der

Abendmahlsikonographie zurückzuführen.
Offenbar bereitete die gleichzeitige Darstellung des Sit-

zens und Ruhens an der Brust des Herrn den Malern Mühe,
insofern als sie sich vor die Aufgabe gestellt sahen, eine
beim Abendmahl halbfigurig gegebene Darstellung des

Jüngers zu ergänzen. In unserem Beispiel scheint Johannes

wegzugleiten. Bei der kleineren Christus-Johannes-
Gruppe im Graduale von St. Katharinenthal12 (Abb. 3) hat
der Maler das Problem gelöst, indem Johannes nicht auf
derselben Höhe sitzt wie Christus. Eine weitere Möglichkeit

zeigt das oben erwähnte Fragment (Abb. 2). Johannes
ist hier bedeutend kleiner als Christus. Er kann so fast frontal

dargestellt werden, ohne die stark gebeugte Haltung und
das seitliche Abdrehen des Körpers wie im Vatikanischen
Codex (Abb. 1).

Bleiben wir noch beim Vergleich mit der genannten
Miniatur im St. Katharinenthaler Graduale. Die frontale,
majestätische Haltung Christi ist bereits ins 'A-Profil gerückt.
Sein Kopf neigt sich leicht dem Apostel zu. Wie in unserer
Darstellung ist die linke Hand erhoben. Die Rechte berührt
die zum Gebet gefalteten Hände des Jüngers und «bereitet
zumindest die dextrarum iunctio vor».13

Bei der grösseren Gruppe im St. Kathrinenthaler Graduale14

(Abb. 4) sitzt Christus aufrecht und frontal, was ihn
mit der Darstellung im Codex 10771 verbindet. Hier hat
Christus die rechte Hand eindeutig zum Segensgestus
erhoben. Mit der anderen umfasst er Johannes, was dieser
Gruppe eine Geschlossenheit verleiht, die auch der
Darstellung auf dem Fragment (Abb. 2) eigen ist. Bei der zweiten

Gruppe der Gradualhandschrift ist Johannes wach und
betet, im Unterschied zum schlafenden Johannes beim
vatikanischen Beispiel.

Abgesehen von der «dextrarum iunctio»15 lassen sich die
anderen Bildmotive der Christus-Johannes-Gruppe aus der
Abendmahlsikonographie ableiten." Das Sondermotiv der
«dextrarum iunctio», das erst bei den skulptierten Gruppen
der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts voll ausgebildet ist,
kann auf Illustrationen des Hohenliedes zurückgeführt
werden, die ihrerseits letztlich auf Hochzeitsdarstellungen
der Antike zurückgehen."

214



Bei keiner der genannten Christus-Johannes-Gruppen
sind die Hände zur «dextrarum iunctio» verbunden. Bei
den skulptierten Gruppen sind Knie und Unterschenkel von
Christus und Johannes parallel: In dieser Partie entwickelt
sich ein harmonierendes Faltenspiel, das zur «Figuren- und
Gefühlseinheit»18 der beiden beiträgt.

und ihr theologischer Kontext:
Abendmahl und Brautmystik

Die Initialminiatur mit der Christus-Johannes-Gruppe
schmückt im Codex Vat. lat. 10771 die Antiphon «Valde
honorandus est...», die dem ersten Invitatoriumsgesang
zum Fest des Johannes vom 27. Dezember vorangestellt
wurde.19 Zum ersten Responsorium der ersten Nokturn
folgt dann richtigerweise noch einmal «Valde honorandus
est...» (fol. 189v). Im Breviertext wird die spezielle Beziehung

des Apostels zu Christus klar beschrieben: Das
Ruhen an der Brust des Herrn («Valde honorandus est
beatus Johannes qui supra pectus domini in cena recu-
buit»), das Ausgewähltsein und die Virginität («Adoremus
regem apostolorum qui privilegio amoris», fol. 188v, und
«... virgo est electus a domino atque inter ceteros magis di-
lectus», fol. 189r) sowie die Tatsache, dass Christus seine
Quelle der Weisheit und Erkenntnis gewesen war («Supra
pectus domini Jesu recumbens evangelii fluenta de ipso
sacro dominici pectoris fonte potavit», fol. 189r).

Die Grundlage für das Ruhen an der Brust - dies nur als

Erinnerung - ist der Abendmahlsbericht im
Johannesevangelium (Joh. 13, 23-25). Darin wird der Lieblingsjünger

Johannes gleich zweimal als an der Brust des Herrn
Ruhender beschrieben. Origenes hatte in seiner Exegese zu
Cant 1, 1 eine weitere Textstelle im Johannesevangelium
(Joh. 7, 37 und 38), in der Christus die Dürstenden dazu
auffordert, zu ihm, dem Quell des Lebens, zu kommen,
herangezogen und diese mit dem Abendmahlsbericht
verknüpft.20

Durch diese Verknüpfung konnte die Quelle des Lebens,
aus der Johannes trinkt, während er an der Brust ruht, in
dem Sinne interpretiert werden, wie es im Breviertext
geschehen ist, nämlich als «fluenta evangelii». Sie offenbaren

ihm die himmlischen Geheimnisse («... cui relevata
sunt secreta coelestia...»), die er im Evangelium und in der
Apokalypse niederschrieb. Dies ist der Kontext für die vielen

Christus-Johannes-Gruppen in der Buchmalerei, die als

sogenannte Autorenbilder die Johannestexte illustrieren.21
Solche Bilder sind seit dem 13. Jahrhundert in England,
Deutschland und Frankreich nachweisbar.22 Beispielsweise
ist die grössere der beiden Christus-Johannes-Gruppen in
der Initiale A im Graduale von St. Katharinenthal auf
fol. 158av (Abb. 4) als Autorenbild anzusprechen, denn
gleich darunter folgt Ape. 12, l.23

Auch die älteste oberrheinische Christus-Johannes-
Gruppe - in einem Missale aus dem Kloster Rheinau -
verweist auf Johannes als Autor, denn auf seinem Spruchband
ist der Text aus Joh. 1, 3 wiedergegeben24 (Abb. 5).

Eine weitere Bedeutungsschicht der Christus-Johannes-

Gruppen stellt der Aspekt der Brautmystik dar, der ebenfalls

auf Origenes zurückgeht. In seiner Ausdeutung des

Hohenliedes Salomonis setzt er Johannes mit der Braut des

Hohenliedes gleich. Daraus erwuchs die Idee von der
Virginität des Evangelisten, die auch in den Breviertext
aufgenommen wurde («virgo est electus...», fol. 189r). So wurde
die «familiaritas» mit Christus begründet; Johannes ist

s?s

^t^^^f^*^^^^

Abb. 4 Christus-Johannes-Gruppe, Graduale von St. Katharinenthal,

LM 26117, fol. 158av. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum,

und Frauenfeld, Historisches Museum des Kantons Thurgau.

«seit Augustin zum Vorbild der vita contemplativa geworden,

und damit zum Vorbild für Mönche und Nonnen»25.

Im obigen Zitat aus dem Breviertext wird zudem auf die
Berufung des Jüngers bei der Hochzeit zu Kanaa Bezug
genommen. Die älteste Miniatur mit einer Christus-Johannes-Gruppe

zeigt daneben, wie Johannes seine Braut
verlässt, sich an die Brust Christi lehnt und von ihm umarmt
wird. Diese Illustration zu den Orationes Anselms von
Canterbury befindet sich in einer um 1160 in der Diözese
Salzburg entstandenen Admonter Handschrift (Stiftsbibliothek,

Ms. 289, fol. 56r).26 Die «Gedankengänge des Origenes

werden von den griechischen Kirchenvätern weitergegeben,

in die Liturgie übernommen, von Augustin mannigfach

umgestaltet und in dieser Form in der Predigtliteratur
und in den Hohelied-Kommentaren des Mittelalters
überliefert»27, so skizziert R. Haussherr die Tradierung des

Gedankengutes von Origenes.

Die Jungenprobe - Metapher für die «Visio»

Bevor wir zur Interpretation der Darstellung in der
Handschrift der Vaticana kommen, wenden wir uns der unmit-

215



telbar nachfolgenden Initialminiatur mit der sogenannten
Jungenprobe zu. Beide Miniaturen illustrieren dieselbe
Antiphon («Valde honorandus est...», die zweite gehört
zum ersten Responsorium der ersten Nokturn), und, wie
wir gleich sehen werden, ihre Bildaussagen ergänzen sich;

VI VWHW *¦*%* » t*^* +\\o 1 Wrl\r HU

J& Mm*¦f»
tt£

.^ S7s» V.

§3

ich
tei
Uta

Eltt

f$
« >&«ß«

fcS1«I
tiiaI tur
am

mir

Ö
i

Üy

o~0

Abb. 5 Christus-Johannes-Gruppe, Missale, Rh. 14, fol. 122r.
Zürich, Zentralbibliothek.

deshalb müssen die beiden Miniaturen zusammen interpretiert

werden.
Diese zweite, rot gerahmte Initiale V in geschwellter

Form umschliesst ihrerseits das Nest auf der Baumkrone,
in dem sich ein Adler mit zwei Jungen befindet (Abb. 6).
Der Blick der Tiere ist auf die mit zackenförmigen Strahlen

umgebene und mit Gesichtszügen versehene Sonne
gerichtet. Das Gefieder der Vögel ist rosa, ihre Schnäbel und
Krallenfüsse gelb. Das Nest der Adler ruht auf einem
stilisierten Baum mit hellgrünen Efeublättern. Die Ranken des

geschwellten Buchstabenkörpers werden mittels weisser
Konturen und eines wenig helleren Farbtones vom Dunkelblau,

das im Kontrast zum Goldgrund steht, abgehoben.

Die Jungenprobe28 basiert auf der bis zu Plinius
zurückreichenden Vorstellung, dass der Adler die Fähigkeit
besitzt, in die Sonne zu schauen, ohne dabei zu erblinden. Die
Augenkraft seiner Jungen testet er, indem er sie der Sonne

entgegenhält, und zieht dann nur jene auf, die dabei nicht
erblindet sind. In unserem Beispiel haben die Jungen die
Probe bereits bestanden, denn der Adler ist nicht mehr
dabei, sie zu prüfen, wie dies auf dem Kölner Domchorgestühl

dargestellt ist29; es liegt auch keines neben dem
Nest, weil es verworfen worden wäre30, sondern alle
schauen in die Sonne. Die Deutung der Jungenprobe geht
allgemein dahin, dass die Sonne Gott oder Christus
darstellt, dem ein Vermittler (Christus, Maria oder ein Engel)
Menschen zuführt. Dieses Symbol ist ein Lieblingsmotiv
der hoch- und spätmittelalterlichen Kunst. Ein Beispiel aus
der Kunstlandschaft des Oberrheins stellt die Darstellung
am Nordfries der Kathedrale von Strassburg dar.31

Im Hinblick auf die beiden Initialminiaturen muss nun
die obige, allgemeine Interpretation entsprechend vertieft
werden. Johannes, dessen Symbol der Adler ist, der von
Christus anlässlich seiner Hochzeit berufen und als
Lieblingsjünger auserwählt wurde, ruht während des letzten
Abendmahles an dessen Brust und schaut dabei die
himmlischen Geheimnisse, die in die Offenbarungen einfliessen.
Als Metapher für die himmlische Vision wird der in die
Sonne schauende und dabei nicht geblendete Adler mit seinen

Jungen gegeben. Sie haben die Probe bereits bestanden
und sind des Blicks in die Sonne, d.h. analog zu Johannes
der höchsten Schau, würdig. Ein Passus im Hohenliedkommentar

des Kölner Abtes Wolbero32 verdeutlicht diese
Interpretation, denn darin wird das Ruhen an der Brust Christi

mit dem Adlerflug zur Sonne und der Schau der
himmlischen Geheimnisse verknüpft: «... et in pectore tuo
recumbendo dulcedinem uberum tuorum hauriens, ille, (in-
quam), coelestis aquila, in ipsa secreta tua pennis sanctae

contemplationis volans, et in te solem justitiae mentis
aciem intendens.»33 Der Schwerpunkt der Aussage beider
Miniaturen liegt klar auf der Vision der himmlischen
Geheimnisse. Das Ziel der mystischen Übung, das über die
«via purgativa» und die «via illuminativa» erreicht wurde,
war die «visio» und die «unio mystica» mit Christus34: Den
Rezipienten dieser Miniaturen wurde Johannes als Vorbild
für das kontemplative Leben35 und als Vermittler der
angestrebten mystischen Schau vor Augen geführt.

Die Malanweisung mit intendierter Bildaussage

In der Vatikanischen Antiphonarhandschrift haben sich
glücklicherweise Regieanweisungen für den Maler und
den Rubrikator erhalten. Diese vermögen uns sowohl
Aufschlüsse über die Bildaussage als auch über den
Herstellungsprozess zu geben.

Sie wurden vom Ersteller des Konzepts am Blattrand in
braunschwarzer Tinte mit kleinen Buchstaben in gepflegter

Textura36 angebracht. Leider sind diese Anweisungen
teilweise kaum zu entziffern, weil sie beschnitten wurden.

216



Es ist anzunehmen, dass sie nach der Fertigstellung der
Arbeit der Maler und Rubrikatoren vollständig hätten
weggeschnitten werden sollen, denn sie waren an den/die Hersteller

und nicht an die Rezipienten adressiert.
Die Anweisungen für den Rubrikator unterscheiden sich

von denjenigen für den Miniator. Des ersteren Aufgabe
war es, die Tituli zu schreiben. Die Wörter oder
Abkürzungen, die er mit roter Tinte zu schreiben hatte, wurden

direkt am Rand angegeben.37
Die Vorschriften für den Maler der Handschrift 10771

sind in mittelhochdeutscher Sprache abgefasst. Drei der
erhaltenen betreffen die Farbgebung des Grundes und sind
deshalb der Kategorie «nicht ikonographisch» zuzuordnen.38

Die vierte Anweisung betrifft den Bildinhalt (Kategorie
«ikonographisch»). Sie wurde vom Maler jedoch nicht
befolgt.39

In zwei Fällen heisst es ganz lapidar «mit gold».40 Bei der
Christus-Johannes-Gruppe hingegen wird der Maler nicht
nur angewiesen, Gold zu verwenden, sondern die Begründung

dafür wurde beigefügt. In belehrendem Ton wird ihm
erklärt: «mit gold den guten sant Johannes da er sich nagte
ufen unsers herren brüste»41 (Abb. 7). Es stellt sich nun die
Frage, wieso diese Erklärung nötig war. Fehlte dem Maler
das Verständnis für dieses komplexe Bildthema? War er ein
Laie? Weist die Verwendung der mittelhochdeutschen
Sprache ebenfalls auf das Laientum des Malers hin?42

Diese Regieanweisung, vor allem ihre Begründung,
spielt jedenfalls für die Interpretation der Miniatur eine
herausragende Rolle, denn sie enthält einmaligerweise die
intendierte Bildaussage. Die mystische Bedeutung des

Neigens soll durch den Goldgrund hervorgehoben werden.
Das Gewicht der Bildaussage wurde eindeutig auf das
Ruhen an der Brust und das Schöpfen aus der Quelle, die
«fluenta evangelii», gelegt, was wir bereits bei der Analyse
von Text und Bild festgestellt haben.

Beispiele des Gebrauchs von schriftlichen Anweisungen
für den Maler finden wir schon in den Anfängen der
Buchmalerei, nämlich in der Quedlinburger Itala43 und im Ash-
burnham Pentateuch.44 Die ausführlichen Angaben wurden
dort nicht am Blattrand angebracht, sondern unter der
Miniatur. Im Falle der Quedlinburger Itala sollten die
Vorschriften - so Degering und Boeckler - den Maler einer
Erstillustration instruieren, d.h. sie vermuteten, dass es

sich bei diesem Bildzyklus um eine Neuschöpfung des
4. Jahrhunderts handle.45 Nach Weitzmann hingegen sind
die Anweisungen ein Indiz für die Übertragung der
Illustrationen aus einer Rolle.46 In ihrer Dissertation schliesst
sich Levin der Theorie von Boeckler/Degering an.47

Ein prominentes Beispiel aus dem Hochmittelalter stellt
die Winchester-Bibel dar, die zwischen 1150 und 1180
wahrscheinlich im Kathedralstift St.Swithun in Winchester

entstanden ist.48 Die Anweisungen wurden ebenfalls in
die für die Miniaturen vorgesehenen Flächen eingeschrieben.49

F. Avril hat in «The Year 1200» ein Manuskript der
Bibliothèque Nationale (Ms. lat. 7936) vorgestellt50, das

klassische Epen enthält und mit ornamentalen Initialen von
hoher Qualität ausgestattet ist. Wahrscheinlich wurde es in
Nordfrankreich um 1200 hergestellt. In der Nähe einiger
Initialen wurden Anweisungen für die Maler angebracht,
da für diese wohl keine Vorlage vorhanden gewesen war.
Avril folgert aus der Tatsache, dass die Instruktionen in
französischer Sprache formuliert sind, dass es sich bei den

Malern eher um Laien gehandelt haben muss.51

Am Kolloquium «Artistes, Artisans et Production
Artistique au Moyen Age» in Rennes 1983 waren gleich drei

Beiträge den verschiedenen Werkstattangaben gewidmet.52

I I

ôïuefliffiï

w iSfi"

rr

m

P
mn ûimrt nwr

Abb. 6 Jungenprobe, Antiphonar, Cod. Vat. lat. 10771, fol. 189v.

Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana.

Der erste von J. J.A. Alexander hat Randzeichnungen
zum Thema und enthält eine Liste der bisher bekannten
Handschriften mit solchen Zeichnungen.53

Mit den «nicht ikonographischen» Instruktionen befasst
sich P. Stirnemann.54 Hier muss gleichzeitig auf ihre früheren

Arbeiten verwiesen werden, in denen es ihr gelungen

217



ist, die Vielfalt von Zeichen systematisch zu ordnen.55 Es
muss betont werden, dass sich die Autorin dabei auf
französisches und englisches Material gestützt hat.

A. Stones macht in ihrem Beitrag Anweisungen und
Skizzen vor allem in vulgärsprachlichen Manuskripten aus
der Zeit um 130056 bekannt.

halb von zirka zwanzig Jahren realisierten, umfangreichen
und komplexen Projektes Hilfsmittel wie Regieanweisungen

bestimmt beigetragen haben. Die vorläufigen Resultate

zur Einordnung des römischen Antiphonars mit der

Christus-Johannes-Gruppe und dessen Umfeld werden
zum Abschluss kurz zusammengefasst.63

tV'r" fi-fi — oyTt^r 1 0jk
«3

f t
<

Abb. 7 Malanweisung, Antiphonar, Cod. Vat. lat. 10771, fol. 188v. Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana.

Aus dem oberrheinischen Kulturraum seien hier zwei
Handschriften mit Malanweisungen genannt: Cod. 60 der
Stiftsbibliothek in Engelberg und Ms. Add. 22279 in London,

British Museum.57 In ihrer Ausführlichkeit und
Verwendung der Vulgärsprache sind sie mit der besprochenen
verwandt. Sie sind der Kategorie «ikonographisch»
zuzuordnen.

Die erhalten gebliebenen Anweisungen liefern, gerade
weil sie nur für den werkstattinternen Gebrauch gedacht
waren, einzigartige Informationen über den Herstellungsprozess

der gesamten Handschrift.
Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass wir

auf geschriebene, piktographische oder chiffrierte Angaben

treffen, wenn es sich um ikonographische Neuschöpfungen,

um ein umfangreiches Projekt, um Handschriften
zweiter Qualität handelt oder wenn die Handschrift in
einem Atelier hergestellt wurde.58

Wie weit sie in unserem Beispiel von einer gewissen Un-
sorgfältigkeit und Eile bei der Produktion des Manuskriptes

zeugen, sei dahingestellt, sind sie doch erst beim
aufmerksamen Durchblättern augenfällig und in gepflegter
Schrift gehalten, im Gegensatz zu den von A. Stones
abgebildeten Beispielen.59

Des weitern zeugen die Werkstattangaben von einer
arbeitsteiligen Produktion der Handschrift. Zuerst wurde ein
Konzept angelegt, dann haben der oder die Schreiber am
Manuskript gearbeitet und schlussendlich die Miniatoren.60

Nach Branner implizieren schriftliche Anweisungen
Distanz oder weisen zumindest auf das Fehlen einer direkten

Kommunikation zwischen Schreiber oder Unternehmer
und dem Maler hin.61 Sie vermögen also das Verhältnis der
beteiligten Produzenten untereinander zu bestimmen.

Zur Datierung des Gebrauchs von Werkstattangaben hält
Stirnemann fest, dass er in monastischer Zeit nicht üblich
war und erst ab der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts
einsetzte.62

Diese Erkenntnisse bezogen auf die Handschrift 10771
und die dazugehörige Gruppe zeigen, dass zum
unproblematischen Gelingen des im Bodenseeraum um 1300 inner-

Der Codex 10771 ist zusammen mit 10772 als Einheit
entstanden. Dies legt der Inhalt - das eine enthält den Winter-

und das andere den Sommerteil des Antiphonars -
sowie die Ausstattung mit demselben ornamentalen Initialtyp

nahe. Auf ihre Bestimmung für das Dominikanerinnenkloster

St. Katharinenthal deuten die im Proprium Sanctorum

enthaltenen Gesangstexte für bestimmte Heilige sowie
zwei dem Codex 10772 beigebundene Katharinenthaler
Urkunden in mittelhochdeutscher Sprache, und zudem
untermauert die Wahl des Bildthemas der Christus-Johannes-
Gruppe die angeführten Argumente, denn in St. Katharinenthal

war die Johannesverehrung besonders stark.64

Ein drittes Antiphonar der Handschriftengruppe in der
Vaticana, der Codex 10770, steht bezüglich des Textes zu
den vorhergenannten Antiphonarien, insbesondere zur
Handschrift 10772, in einem engen Abhängigkeitsverhältnis.

Die Filigraninitialen des Codex 10770 können
aufgrund ihrer Ornamentik und hohen Qualität eindeutig der

Gruppe mit der Engelberger «Bibly» und dem Graduale
von St. Katharinenthal zugeordnet werden.65

Eine eigentliche Schlüsselhandschrift stellt das Nürnberger

Graduale (Hs. 21897) dar.66 Dem St. Katharinenthaler
Graduale diente es als Textvorlage67, und die beiden
Antiphonarien 10771 und 10772, vor allem das erstgenannte,
können, stilistisch betrachtet, als Tochterhandschriften
bezeichnet werden. Soweit das kurz skizzierte Beziehungsgeflecht

der genannten Handschriften untereinander und ihre
Beziehungen zum Kloster St. Katharinenthal.

Die Forschung nimmt aufgrund der beträchtlichen
Anzahl von Dokumenten, die in einer engen Beziehung zum
Kloster und dessen Kunstbetrieb stehen, an, dass das

thurgauische Dominikanerinnenkloster über ein leistungsfähiges

Skriptorium verfügt hat68, obwohl ein solches quellen-
mässig nicht belegt ist. Zuletzt haben sich E. J. Beer und
P. Ladner im Kommentarband zur Faksimileausgabe des

Graduale von St. Katharinenthal eingehend mit der Frage
nach dem St. Katharinenthaler Skriptorium auseinandergesetzt.

Hier muss vorausgeschickt werden, dass dieses
Manuskript einen Spezialfall darstellt, und zwar insofern, als

218



es in einem ersten Durchgang «nur» mit Filigraninitialen
und erst nachträglich mit Miniaturen reich ausgestattet
wurde. P. Ladner hat die Möglichkeit einer Herstellung des
Textes in St. Katharinenthal durchaus in Erwägung
gezogen.69 Die Miniaturen und die Filigraninitialen
hingegen sind nach E.J.Beer entweder im Dominikanerkloster

in Konstanz oder in einem weltlichen Atelier mit
Sitz in Konstanz unter Anleitung der Dominikaner
entstanden.70

Wenn man nun die römischen Handschriften in die
Diskussion um das St. Katharinenthaler Skriptorium mit¬

einbezieht, so muss die Frage aufgrund der veränderten
Ausgangslage von neuem gestellt werden.

Zum stilistischen Umfeld der Miniaturen der Codices
10771 und 10772 gehören nebst dem erwähnten Nürnberger

Graduale Kunstwerke, die in Zürich entstanden sind.
Deshalb musste man auch Zürich als möglichen
Entstehungsort der Miniaturen in Betracht ziehen.71 Bei solchen
Überlegungen sollte man jedoch nicht ausser acht lassen,
dass Zürich und Konstanz in dieser Zeit zur selben
Kunstlandschaft oder - wie L.E. Stamm vorgeschlagen hat -
Kommunikationslandschaft gehören.72

ANMERKUNGEN

Der vorliegende Text ist die überarbeitete Version eines Kapitels
meiner Lizentiatsarbeit. Deren Titel lautet: Studien zur Ordenskunst

am Oberrhein anhand einer Handschriftengruppe in der
Vaticana, Universität Bern, 1991. An dieser Stelle sei Frau Prof.
Dr. Ellen J. Beer für die engagierte Betreuung der Arbeit gedankt
sowie Herrn Prof. Dr. Pascal Ladner für seine hilfreiche
Unterstützung. Das Antiquariat Dr. J. Günther ermöglichte uns ver-
dankenswerterweise die Farbabbildung des Fragments aus
seinem Besitz.
Faksimile des Cod. pal. germ. 848 der Universitätsbibliothek
Heidelberg, Kassel 1979. Kommentar zur Faksimile-Ausgabe
des Codex Manesse, Hrsg. Walter Koschorreck und Wilfried
Werner, Kassel 1981. - Faksimile des Graduale von St.
Katharinenthal, Luzern 1980. Kommentarband zum Faksimile des
Graduale von St. Katharinenthal, Hrsg. Lucas Wüthrich,
Luzern 1983. -Faksimile der Hs. Vad. 302 der Kantonsbibliothek
St.Gallen, Luzern 1982. Kommentarband zum Faksimile der Hs.
Vad. 302. Rudolfvon Ems: Weltchronik-Der Stricker: Karl der
Grosse, Hrsg. Ellen J. Beer u.a., Luzern 1987.

Bibliothekskataloge: Enrico M. Bannister, Monumenti Vaticani

di Paleografia musicale Latina, 2 Bde. (Text und Abbildungen),

Leipzig 1913, Textbd. S. 184, Nr. 734-740. - Johannes B.
Borino, Codices Vaticani latini 10701-10875, Rom 1947,
S. 220-238. - Pierre Salmon, Les manuscrits liturgiques latins
de la Bibliothèque Vaticane, Bd. 1 u. 2, Città del Vaticano
1968/69, Bd. 1 S. 83 u. 133, Bd. 2 S. 203-204.
Pascal Ladner, Codicologische und liturgische Beschreibung
des Graduale von St.Katharinenthal, in: Kommentarband, Hrsg.
Lucas Wüthrich (vgl. Anm. 2), S. 297, Anm. 18.
Die Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau, 4: Das Kloster
St.Katharinenthal, von Albert Knoepfli, Basel 1989,
S. 179-182.
Cordula M. Kessler (vgl. Anm. 1).
Die älteste bisher bekannte Christus-Johannes-Gruppe enthält
das Ms. 289 der Stiftsbibliothek Admont, das um 1160 in
der Diözese Salzburg entstanden ist. Dazu: Otto Pacht,
The Illustration of the St. Anselm Prayers and Meditations, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 19, 1956,
S. 68-83.
1. Zürich, Zentralbibliothek, Missale Rh. 14, Initialminiatur zu
I[n principio erat verbum], Autorenbild, fol. 122r. Zur
Handschrift: Cunibert L. Mohlberg, Katalog der Handschriften der
Zentralbibliothek Zürich, Zürich 1951, S. 166. - Zur Christus-
Johannes-Gruppe u.a. in: Hanns Swarzenski, Quellen zum

deutschen Andachtsbild, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 4,
1935, S. 143, Abb. 4. - Hans Wetzel, Die Christus-Johannes-
Gruppen des 14. Jahrhunderts, Der Kunstbrief Nr. 41, Berlin
1947, S. 4. - Jozef de Coo, Museum Mayer van den Bergh,
Catalogus, Bd. 2, Antwerpen 1969, S. 95. - Zur Datierung: Sie wird
aufgrund der Darstellung des Abtes Heinrich im Dedikationsbild
auf fol. 3v ins erste Drittel des 13. Jahrhunderts gelegt. Laut
Judith Steinmann/Peter Stotz, Das Kloster Rheinau, in:
Helvetia Sacra, Abt. III, Die Orden mit Benediktinerregel, Bd. 1,

Teil 2, Frühe Klöster, Die Benediktiner und Benediktinerinnen in
der Schweiz, Bern 1986, S. 1134f., gab es in der ersten Hälfte des

13. Jahrhunderts zwei Äbte mit dem Namen Heinricus, der eine
führte das Kloster von (1205) bis (1213), der zweite von 1220
bis 71233. Das Dedikationsbild ist publizert in Ellen J. Beer,
Die Glasmalerei der Schweiz vom 12. bis zum Beginn des
14. Jahrhunderts Corpus vitrearum medü aevi, Schweiz 1),
Basel 1956, Abb. 3.
2. Fulda, Landesbibliothek, Ms. Aa 32, Missale aus Weingarten,
Initiale D auf fol. 99v, abgebildet bei: Hans Wentzel, Christus-
Johannes-Gruppe, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte,

Bd. 3, 1952, Sp. 663, in Sp. 665 als Nr. 28 aufgelistet.

- Jozef de Coo (vgl. Anm. 8, Nr. 1), S. 96. Datierung: erste
Hälfte 13. Jahrhundert.
3. Freiburg i. Br., Augustinermuseum, Siegel von 1252 aus dem
Dominikanerkloster, Freiburg i. Br. - Hans-Jörgen Heuser,
Oberrheinische Goldschmiedekunst im Hochmittelalter, Berlin
1974, Siegelkatalog-Nr. 25, S. 207, Abb. 112.
4. Luzern, Kantonsbibliothek, Ms. P 15, Antiphonar aus dem
Zisterzienserkloster St. Urban, fol. 4v. Beschreibung der
Handschrift in Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, 5: Das Amt
Willisau, von Adolf Reinle, Basel 1959, S. 424 mit Abbildung.

- Hans Wentzel (vgl. Anm. 8, Nr. 2). Abb. 5, als Nr. 29 aufgelistet.

5. Aarau, Kantonsbibliothek, Ms. Wett. F1/F2, Bibel, Ms. Wett.

F2, fol. 176r. Diese Bibel hat der Chorherr Rudolf im Jahre 1285
dem Zisterzienserkloster Wettingen geschenkt. Dazu: Alfons
Schönherr, Kulturgeschichtliches aus dem Kloster Wettingen,
in: Jahrbuch des Standes Aargau 2, 1955, S. 113, zur Urkunde
S. 107. - Zur Datierung: Ellen J. Beer, Die Buchkunst des
Graduale von St.Katharinenthal, in: Kommentarband, Hrsg. Lucas
Wüthrich (vgl. Anm. 2), S. 186, Anm. 272. - Zur Christus-
Johannes-Gruppe: Hans Wentzel, Unbekannte Christus-
Johannes-Gruppen, in: Zeitschrift für Kunstwissenschaft 13,
1959, S. 156, Abb. 1.

219



6. Fragment, ehemalige Sammlung Robert von Hirsch, Basel,
jetzt Antiquariat Dr. J. Günther, 1. V. 14. Jh. - Hans Wentzel,
Die Christus-Johannes-Gruppen des 14. Jahrhunderts
Werkmonographien zur bildenden Kunst 51), Stuttgart 1960, Abb. 12,
Nr. 34. - Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 137. - Albert
Knoepfli (vgl. Anm. 5), S. 166. Nr. 4b. - Katalog Antiquariat
Dr. J. Günther, Mittelalterliche Handschriften und Miniaturen,
Hamburg 1993, S. 255-257.
Einem weiteren oft diskutierten Aspekt widmet sich der Aufsatz
von Veronika Kaiser, «Bild, da Sant Johans ruwet uff
unser herren Herczen» - Zur Funktion der Christus-Johannes-
Gruppe, in: Sinnbild und Abbild. Zur Funktion des Bildes,
Hrsg. Paul Naredi-Rainer Veröffentlichungen der
Universität Innsbruck, Kunstgeschichtliche Studien, NF Bd. 1),
Innsbruck 1994, S. 51-60. - Zur selben Problematik: Robert
Suckale, Arma Christi. Überlegungen zur Zeichenhaftigkeit
mittelalterlicher Andachtsbilder, in: Städel-Jahrbuch, NF 6,
1977, S. 177-208.
Abb. 5 bei Reiner Haussheer, Über die Christus-Johannes-
Gruppen, zum Problem «Andachtsbilder» und deutsche Mystik
in: Beiträge zur Kunst des Mittelalters, Festschrift für Hans
Wentzel, Berlin 1975, S. 89.
Hans Wentzel (vgl. Anm. 8, Nr. 6), Abb. 12. - Ellen J. Beer
(vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 137. - Albert Knoepfli (vgl. Anm. 5),
S. 166, Nr. 4b.
Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 136-138.
Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 137.
Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 176-177.
Verbindung der rechten Hände zweier Personen. Laut LCI der
altrömischem Recht entstammende Gestus der Form der
Eheschliessung. Oskar Holl, Handgebärden, in: Lexikon der
christlichen Ikonographie, Hrsg. Engelbert Kirschbaum, Freiburg

i. Br. 1990 (Paperback), Bd. 2, Sp. 215.
Reiner Haussherr (vgl. Anm. 10), S. 89.
Reiner Haussherr (vgl. Anm. 10), S. 96.
Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 136, dort auch Abb. der
skulptierten Christus-Johannes-Gruppe aus St. Katharinenthal,
heute in Antwerpen, Museum Mayer van den Bergh.
Franciscus M. Guerini, Ordinarium juxta ritum sacri ordinis
fratrum praedicatorum, Rom 1921, S. 80, Nr. 313. Ich habe nur
eine Christus-Johannes-Gruppe gefunden, die ebenfalls den Text
«Valde honorandus est beatus Johannes...» illustriert. Es ist eine
Initiale in einem Antiphonar im Kloster Metten. Dazu Hanns
Swarzenski (vgl. Anm. 8, Nr. 1), S. 144, Abb. 7.
Hugo Rahner, «De Dominici pectoris fonte potavit», in:
Zeitschrift für katholische Theologie 55, 1931, S. 103-108.
Dazu vor allem Eleanor S. Greenhill, The Group ofChrist and
St. John asAuthor Portrait, in: Festschrift für Bernhard Bischoff,
Stuttgart 1971, S. 406-416.
Siehe Liste bei Eleanor S. Greenhill (vgl. Anm. 21), S. 407,
oder Jozef de Coo (vgl. Anm. 8, Nr. 1), S. 95-99.
Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 136f., S. 166 und S. 176f.

- Reiner Haussherr (vgl. Anm. 10), S. 86.
Hans Wentzel (vgl. Anm. 8, Nr. 1), S. 4f. - Mystik am Oberrhein

und in den benachbarten Gebieten, Ausstellung in Freiburg

i. Br. (Augustinermuseum), Freiburg i. Br. 1978, S. 47. -
Zur Handschrift: Zürich, Zentralbibliothek, Rh. 14, fol. 122r,
Cunibert L. Mohlberg (vgl. Anm. 8, Nr. 1), S. 166.
Reiner Haussherr (vgl. Anm. 10), S. 90.
Otto Pacht (vgl. Anm. 7), besonders S. 771, Abb. S. 21 Nr. a.

- Bei Reiner Haussherr (vgl. Anm. 10) Abb. 6.

Reiner Haussherr, Christus-Johannes-Gruppen in der Bible
moralisée, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 27, 1964, S. 141.
Hans Kallenbach, Adler, in: Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte, Bd. 1, Sp. 172-179. - Heinrich und Margarethe

Schmidt, Die vergessene Bildsprache christlicher Kunst, München

1982, S. 38.
Abb. 4 bei Hans Kallenbach (vgl. Anm. 28), Sp. 178.
Hans Kallenbach (vgl. Anm. 28), Sp. 176.
Abb. bei Marie-Josephe Wolff-Quenot, Le bestiaire mystérieux

de la Cathédrale de Strasbourg, Paris 1972, S. 48.
Wolbero wurde 1147 Abt von St. Pantaleon in Köln, er starb
1167. Dazu Fridericus Stegmüller, Repertorium biblicum
medü aevi, Bd. 5, Madrid 1956, S. 445.
Jacques Paul Migne, Patrologiae cursus completus... series
latina, Bd. 195, Sp. 1026. «... indem ich an deiner Brust ruhe,
trinke ich von der Süsse deiner Brüste. Gleich wie jener himmlische

Adler, der mit den Schwingen der heiligen Kontemplation
zu deinen Geheimnissen fliegt und zu dir als blendende Sonne
der gerechten Vorsehung strebt.» - Ewald M. Vetter hat im
Katalog Mystik am Oberrhein und in den benachbarten Gebieten
(vgl. Anm. 24) S. 48 den Passus aus dem Hohenliedkommentar
ohne quellenmässigen Beleg erwähnt. Es handelt sich wohl um
den zitierten Text. Dabei ist anzumerken, dass der Bezug des von
Vetter diskutierten Beispiels zur erwähnten Kommentarstelle
fehlt. Denn in der I-Initiale der englischen Bibel des Robert de

Bello aus dem Anfang des 13. Jh., London, British Museum, Ms.
Burn. 324, sind die Hochzeit zu Kana, die Berufung des Johannes,

eine Christus-Johannes-Gruppe und Johannes mit einem

Adlerkopf dargestellt. Letztere Szene wird man als anthropomorphes

Evangelistensymbol interpretieren müssen, wie sie
in England seit der insularen Buchmalerei Tradition haben

(Ursula Nilgen, Evangelisten, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie [vgl. Anm. 15], Bd. 1, Sp. 710-711), und nicht,
wie Vetter meint, im Zusammenhang mit dem Hohenliedkommentar

des Abtes Wolbero. Zur Bibel des Robert de Bello Nigel
Morgan, A Survey of Manuscripts Illuminated in the British
Isles, Early Gothic Manuscripts, 1190-1250, Oxford 1982,
S. 109, dort wird die Berufung des Johannes fälschlicherweise

als Vorführung der Ehebrüchigen interpretiert. Johannes
in Umarmung seiner Braut wird von Christus auserwählt
und ruht schliesslich an dessen Brust. Diese Darstellung ist
mit derjenigen in der Admonter Handschrift vergleichbar.
Dazu Otto Pacht (vgl. Anm. 7), S. 77ff. Dort der Hinweis
auf den Hymnus Notkers: Tu leve coniugis/pectus repu-
sisti/Messiam secutus/ut eius pectoris/sacra meruisses/fluenta
potare.
Dazu: Ernst Benz, Christliche Mystik und christliche Kunst,
in: Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft 12,
1934, S. 22-48. - Herbert Grundmann, Die geschichtlichen
Grundlagen der Deutschen Mystik in: Deutsche Vierteljahresschrift

für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 12,
1934, S. 400-429. - Walter Muschg, Die Mystik in der
Schweiz, Frauenfeld 1935. - Herbert Grundmann, Religiöse
Bewegungen im Mittelalter, Hildesheim 1961. - Walter Blank,
Dominikanische Frauenmystik und die Entstehung des
Andachtsbildes um 1300, in: Alemannisches Jahrbuch 1964/65,
S. 57-86. - Mystik am Oberrhein und in den benachbarten
Gebieten (vgl. Anm. 24). - Frauenmystik im Mittelalter, Hrsg.
Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer, Stuttgart 1985. -
Hans Belting, Bild und Kult, Eine Geschichte des Bildes vor
dem Zeitalter der Kunst, München 1990, S. 459ff.
Im Gegensatz zu Petrus, der die «vita activa» vertritt.
Textura mittlerer Qualität mit ersten Ansätzen zu einer Kursiven.
Solche Angaben hat es auf den Folien 12v, 24v, 26r, 28v, 33r und
50v.
Beispiele für Farbangaben bei: Patricia Stirnemann, Nouvelles
pratiques en matière d'enluminure au temps de Philippe Auguste,

in: La France de Philippe Auguste - Le temps des mutations,
Kolloquium, Paris 1982, S. 962-966.

220



Auf fol. 200v steht: «un[d] ein swestr bi ir knuivent», ursprünglich
hiess es «zwe swestren», denn «zwe» und «en» von «swe-

stren» wurden durchgestrichen und «ein» über «zwen» geschrieben.

Wahrscheinlich hatte man vorgesehen, bei Agnes, die hier
zusammen mit dem Präfektensohn dargestellt ist, zuerst zwei
kniende, dann nur noch eine solche Nonne darzustellen, aber
offensichtlich wurde schliesslich dieses Projekt überhaupt nicht
ausgeführt.
Technik: Blattgold über Poliment.
Abkürzungen wurden stillschweigend aufgelöst.
François Avril, Un manuscrit d'auteurs classiques et ses
illustrations, in: The Year 1200, A Symposium, New York 1975,
S. 270, Anm. 18. Er folgert aus der Tatsache, dass die Instruktionen

in französischer Sprache formuliert sind, dass es sich bei
den Malern eher um Laien gehandelt haben muss.
Berlin, Staatsbibliothek, theol. lat. fol. 485, in Rom am Ende
des 4., Anfang des 5. Jh. entstanden. Dazu: Herrmann
Degering/Albert Boeckler, Die Quedlinburger Italafragmente,
2 Bde., Berlin 1932. Inabelle Levin, The Quedlinburg Itala,
The Oldest Illustrated Biblical Manuscript, Leiden 1985.
Zuletzt: Der Quedlinburger Schatz wieder vereint, Katalog der
Ausstellung in Berlin (Kunstgewerbemuseum), Hrsg. Dietrich
Kötzsche, Berlin 1992, S. 40/41, mit Literaturliste.
Paris, Bibliothèque Nationale, nouv. acq. lat. 2334, Lokalisierung

der Handschrift noch nicht festgelegt, Datierung: Ende
6./Anfang 7. Jh. Dazu: Franz Rickert, Studien zum Ashburn-
ham Pentateuch, Diss., Bonn 1986, mit ausführlicher Literaturliste.

Herrmann Degering/Albert Boeckler (vgl. Anm. 43), S. 54.
Kurt Weitzmann, Illustrations in Roll and Codex, Princeton
1970, S. 248. - Kurt Weitzmann, Book Illustration of the
Fourth Century: Tradition and Innovation, Chicago 1971,
S. 263f.
Inabelle Levin (vgl. Anm. 43), S. 65. Dazu Rezension von
Franz Rickert, in: Jahrbuch für Antike und Christentum 30,
1987, S. 225-227.
Walter Oakeshott, The Artists of the Winchester Bible, London

1946. - Claus Michael Kauffmann, A Survey of Manuscripts

Illuminated in the British Isles, Romanesque Manuscripts
1066-1190, Bd. 3, London 1975, S. 108-111.
Heinz Roosen-Runge, Buchmalerei, in: Reclams Handbuch der
künstlerischen Techniken, Bd. 1, Stuttgart 1984, S. 63.
François Avril (vgl. Anm. 42), S. 261-282.
François Avril (vgl. Anm. 42), S. 270, Anm. 18.
In den Kolloquiumsakten sind Hinweise auf die ältere Literatur
zu finden (siehe die drei folgenden Anm.).
Jonathan J. G. Alexander, Preliminary Marginal Drawings in
Medieval Manuscripts, in: Artistes, artisans et production artistique

au Moyen Age, Hrsg. Xavier Barral i Altet, Bd. 3, Fabrication

et consommation de l'oeuvre, Paris 1990, S. 307-319.
Patricia Stirnemann, Réflexions sur des instructions non
iconographiques dans les manuscrits gothiques, in: Artistes,
artisans et production artistique au Moyen Age (vgl. Anm. 53),
S. 351-356.

Patricia Stirnemann (vgl. Anm. 38), S. 955-980. - Patricia
Stirnemann, Quelques bibliothèquesprincières et la production
hors scriptorium au XIF siècle, in: Bulletin archéologique,
S. 7-38.
Alison Stones, Indications écrites et modèles picturaux aux
peintres de manuscrits enluminés aux environs de 1300, in:
Artistes, artisans et production artistique au Moyen Age (vgl.
Anm. 53), S. 321-349.
Bei beiden Handschriften handelt es sich um Psalterien aus dem
zweiten Viertel des 14. Jahrhunderts. Ellen J. Beer, Beiträge
zur oberrheinischen Buchmalerei in der ersten Hälfte des 14.

Jahrhunderts unter besonderer Berücksichtigung der
Initialornamentik Basel 1959, S. 75-77, besonders Anm. 157. - Zuletzt:
Lieselotte E. Saurma-Jeltsch, Das stilistische Umfeld der
Miniaturen, in: Codex Manesse, Katalog zur Ausstellung in der
Universitätsbibliothek Heidelberg, Hrsg. Elmar Mittler/Wil-
frid Werner, Heidelberg 1988, S. 348-349.
Patricia Stirnemann (vgl. Anm. 54), S. 352. - Alison Stones
(vgl. Anm. 56), S. 332-333.
Alison Stones (vgl. Anm. 56), Abb. 11-14,19 und 20.
Heinz Roosen-Runge (vgl. Anm. 49), S. 63. - Jacques
Lemaire, Introduction à la codicologie, Louvain-la-Neuve 1989.
Im Codex 10771 sind bei der Miniatur auf fol. 208v noch seitliche

Begrenzungslinien zu beobachten, die angebracht wurden,
um die Ausdehnung der Illustration festzuhalten.
Robert Branner, Manuscript Painting in Paris during the

Reign ofSaint Louis, London 1977, S. 12ff.
Patricia Stirnemann (vgl. Anm. 54), S. 352.
Im Rahmen meiner Dissertation werde ich mich dieser
Handschriftengruppe widmen.
Zuletzt: Christian Heck, Rapprochement, antagonisme ou
confusion dans le culte des saints: art et dévotion à Katharinenthal
au quatorzième siècle, in: Viator 21,1990, S. 229-238, mit
Angaben zur älteren Literatur.
Zu dieser Gruppe Ellen J. Beer (vgl. Anm. 57), S. 15-17.
Clytus Gottwald, DieHandschriften des Germanischen
Nationalmuseums Nürnberg, Bd. 4: Die Musikhandschriften, Wiesbaden

1988, S. 61-64. - Lieselotte E. Saurma-Jeltsch (vgl.
Anm. 57), S. 335-336, mit älterer Literatur.
Pascal Ladner (vgl. Anm. 4), S. 297.
Pascal Ladner (vgl. Anm. 4), S. 297, mit Hinweisen auf die
ältere Literatur.
Pascal Ladner (vgl. Anm. 4), S. 297.

Ellen J. Beer (vgl. Anm. 8, Nr. 5), S. 189.

Cordula M. Kessler (vgl. Anm. 1), S. 66 u. 75.

Lieselotte E. Stamm, Der «Heraldische Stil»: Ein Idiom der
Kunst am Ober- und Hochrhein im 14. Jahrhundert, in: Revue
d'Alsace 107,1981, S. 37-54. - Lieselotte E. Stamm, Zur
Verwendung des Begriffs Kunstlandschaft am Beispiel des
Oberrheins im 14. und frühen 15. Jahrhundert, in: Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 41, 1984,
S. 85-91.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 6, 7: Biblioteca Apostolica Vaticana, Rom.
Abb. 2: Antiquariat Dr. J. Günther, Hamburg.
Abb. 3: Courtauld Institute of Art, London.
Abb. 4: Schweizerisches Landesmuseum, Zürich.
Abb. 5: Zentralbibliothek, Zürich.

221



ZUSAMMENFASSUNG RESUME

Eine bisher unerforscht gebliebene Handschrift (Cod. Vat. lat.
10771), die sich heute in der Biblioteca Apostolica Vaticana in Rom
befindet und in das nähere Umfeld des Graduale von St. Katharinenthal

(LM 26117, Zürich, Landesmuseum, und Frauenfeld, Historisches

Museum des Kantons Thurgau) sowie desjenigen in Nürnberg
(Hs. 21897) gehört, enthält eine Initialminiatur mit einer Christus-
Johannes-Gruppe. Solche Gruppen stellen eine Bildformel dar, die
verschiedene theologische Bezüge in sich vereint. Zusammen mit
der Jungenprobe interpretiert, welche die unmittelbar nachfolgende
Miniatur zeigt, wird klar, dass das Gewicht der Bildaussage auf der
Vision der himmlischen Geheimnisse - vorgelebt und vermittelt von
Johannes - liegt. Auch die glücklicherweise noch erhaltene
Malanweisung für die Farbgebung des Bildgrundes, samt Begründung
dafür, untermauert ausdrücklich diese Interpretation. Zudem vermag
sie uns Aufschlüsse über die Produktion der Miniatur sowie der

gesamten Handschrift zu geben.

Une enluminure qui se trouve à la Biblioteca Vaticana à Rome (Cod.
Vat. lat. 10771), n'ayant pas encore été étudiée jusqu'à ce jour et

appartenant au cercle du graduel de Saint-Katharinenthal (LM 26117,
Zurich, Musée national suisse, et Frauenfeld, Musée historique du
canton de Thurgovie) ainsi qu'à celui de Nuremberg (Hs. 21897)
contient la miniature d'une initiale avec le Christ et saint Jean. Ces

groupes représentent une formule d'image qui réunit plusieurs
aspects théologiques. Interprétée avec la «Jungenprobe» comme le

montre la miniature qui suit immédiatement, il est évident que
l'essence de l'expression de la peinture est centrée sur la vision des

secrets divins. Les directives, y compris la motivation, données au

peintre au sujet du coloriage du fond se sont heureusement conservées

et soutiennent clairement cette interprétation. Elles peuvent en

plus nous donner des indications au sujet de la création de la miniature

et de l'ensemble du manuscrit.

RIASSUNTO SUMMARY

Conservato nella Biblioteca Vaticana a Roma un manoscritto sinora
mai sottoposto ad uno studio dettagliato (Cod.Vat. lat. 10771) un
manoscritto appartenente all'area più prossima della graduale di St.Ka¬
tharinenthal (LM 26117, Zurigo, Museo nazionale, e Frauenfeld,
Museo storico del Cantone di Turgovia) e a quella di Norimberga
(Hs. 21897) contiene una miniatura iniziale raffigurante Giovanni
Evangelista seduto accanto a Gesù Cristo. Simili immagini
rappresentano una formula pittorica contenente diversi riferimenti teologici.

Interpretata insieme al motivo inconografico della prova degli
aquilotti secondo la raffigurazione della miniatura immediatamente
successiva, diventa percettibile che l'essenza dell'espressione pittorica

e centrata sulla visione dei segreti divini. Fortunatamente ancora
conservate, le direttive date al pittore, che si riferiscono al colore
dello sfondo, come pure la loro motivazione sostengono anch'esse
espressamente questa interpretazione. Offrono, inoltre, delle indicazioni

in merito alla produzione tanto della miniatura quanto del
manoscritto intero.

For the first time, the manuscript (Cod.Vat. lat. 10771), preserved in
the Biblioteca Vaticana in Rome, has been subjected to investigation.
Associated with the Gradual of St. Katharinental (LM 26117, Zurich,
Swiss National Museum, and Frauenfeld, Historical Museum of the
Canton of Thurgau) and with the Gradual of Nuremburg (Hs. 21897),
the manuscript contains an illuminated initial showing the group of
Christ and St. John. The representation conforms to a strict
iconography with several theological references. In conjunction with the

iconographie subject of the trial of the young eagles, depicted in the
adjacent miniature, it becomes clear that the initial is intended to
impart the vision of divine mysteries. Instructions on the coloring of the

ground, which have fortunately been preserved, clearly support this
interpretation. They also give us insight into the production of the
miniature and the manuscript as a whole.

222


	"mit gold den guten sant Johannes da er sich naigte ufen unsers herren brůste" : eine Christus-Johannes-Gruppe mit Malanweisung

