
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 50 (1993)

Heft: 3

Artikel: Adolf Wölfli und Walter Morgenthaler oder der Beginn der Rezeption
der Kunst der Geisteskranken

Autor: Pallmert, Sigrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Wölfli und Walter Morgenthaler
oder

Der Beginn der Rezeption der Kunst der Geisteskranken
von Sigrid Pallmert

Adolf Wölfli (1864-1930) als künstlerisch tätiger Geisteskranker

- er begann erst nach Ausbruch der Schizophrenie
zu zeichnen, schreiben und komponieren - ist
rezeptionsgeschichtlich hochinteressant.1 Durch Walter Morgen-
thalers 1921 erschienenes Buch «Ein Geisteskranker als
Künstler», das sich mit Wölflis Leben und Werk auseinandersetzt,

waren die Voraussetzungen eigentlich gegeben,
dass Wölfli bereits zu dieser Zeit hätte die Sphäre des
klinischen Falles verlassen und in den Olymp des Künstlertums
eintreten können. Die Zeit war aber noch nicht reif: Der
Weg von der Waldau ins Museum sollte ein langer werden.

Die Rezeption des Werks von AdolfWölfli verliefund
verläuft nicht geradlinig. Der Einflussbereiche, die sie begünstigen

oder erschweren, sind viele. Neben der kulturellen
Situation sind für die Rezeption des Werks von AdolfWölfli
die gesellschaftlichen, politischen, medizinischen Entwicklungen,

Veränderungen und Neuerungen ausschlaggebend.
Der Aspekt der Erweiterung des Kunstbegriffes, der den
Verlauf der Rezeption des Werks von Adolf Wölfli erst
verstehbar und nachvollziehbar macht, spielt in diesem
Zusammenhang eine äusserst wichtige Rolle. Aufgabe
dieses Artikels soll es nun sein, zuerst den Blick auf das
Buch Morgenthalers, den Ausgangspunkt der Wölfli-
Rezeption, zu richten, um dann das kulturelle Umfeld und
das geistige Klima der zehner und zwanziger Jahre des
20. Jahrhunderts zu betrachten. Die Zeitstimmung dieser
Jahre legte den Grundstein für den Beginn der Rezeption
des Werks von Wölfli und derjenigen der Kunst der Geisteskranken

überhaupt.

Walter Morgenthalers Buch «Ein Geisteskranker

als Künstler» (1921): Anfangs- und
Ausgangspunkt der Wölfli-Rezeption

Das Buch als Pioniertat

1921 gründete Walter Morgenthaler unter Mitwirkung von
unter anderen Karl Jaspers die Reihe «Arbeiten zur
angewandten Psychiatrie», welche bei Bircher in Bern und
Leipzig herauskam. Als erster Band der Reihe erschien
Walter Morgenthalers «Ein Geisteskranker als Künstler».
Der zweite Band war die weltberühmte «Psychodiagnostik»
von Hermann Rorschach, der fünfte Jaspers' «Strindberg
und van Gogh. Versuch einer pathographischen Analyse
unter vergleichender Heranziehung von Swedenborg und
Hölderlin». Diese letzten zwei Titel seien genannt, um das

ungefähre Umfeld des ehrgeizigen Unternehmens
abzustecken. Was die Reihe bezwecke, umreisst der Herausgeber

Morgenthaler folgendermassen: «1. Das grosse
Material, das dem Psychiater zur Verfügung steht, nicht nur
für klinisch-psychiatrische Zwecke, sondern auch für
andere Gebiete der Forschung und des Wissens fruchtbar
zu machen. 2. Die Erfahrungen und Erkenntnisse, die dem
Psychiater einen tiefern Einblick in die seelischen
Zusammenhänge gestatten als irgend jemandem sonst, so zu
verwerten, dass sie für andere Wissenschaften nutzbringender
sind als bisher».2 Damit wäre auch bereits angedeutet, wie
Morgenthaler sein Buch verstanden wissen wollte.

Das Buch gliedert sich in zwei Teile, denen Morgenthaler
einen Anhang und einen Tafelteil folgen lässt. Im 1. Teil
stellt er das Material vor, das heisst Wölflis Leben und
Krankheit sowie Wölflis Kunst, wobei er letztere unterteilt
in Wölflis Schaffen und Wölflis Werke. Im 2. Teil bringt er
die «psychologische und psychopathologische Zusammenfassung

und Beurteilung», abgehandelt am Leben, am
Sexuellen, an der Krankheit und an der Kunst, um dann
«Über das Künstlerische bei Wölfli und im allgemeinen» zu
sprechen. Der Anhang enthält Wölflis in der
Untersuchungshaft 1895 verfasste kurze Lebensbeschreibung, das

psychiatrische Gutachten, das zur Einweisung in die
Waldau führte, und relativ ausführliche Tafelerklärungen.

Ins Zentrum seiner Wölfli-Interpretation stellt Morgenthaler

die Objektivitätsfunktionen von Hermann Ebbing-
haus. Ebbinghaus hat unter diesem Namen diejenigen
seelischen Erscheinungen zusammengefasst, «die die
psychischen Inhalte ordnen und regeln, ohne die unser
Bewusstsein nichts anderes wäre als ein Chaos von
Zuständen .)».3 Und gerade im Regelnden und
Ordnenden hat Morgenthaler ein Hauptmerkmal von Wölflis
Kunst gesehen, was ihn nun zur Frage veranlasst, ob denn
gerade diese Objektivitätsfunktionen es sind, die Wölflis
Produkte zu künstlerischen Produkten werden lassen. Er
glaubt, diese Frage unbedingt bejahen zu müssen, und
meint, «dass alle die ernsthaften Künstler, die sich schon
mit Wölfli abgegeben haben, die eine künstlerische
Verwandtschaft herausgefühlt, oder Wölfli sogar direkt als

ihresgleichen bezeichnet haben, dass alle diese eben gerade
durch die besondere Ausprägung von Objektivitätsfunktionen

mit ihm verwandt sind».4 Morgenthaler deckt somit
bei einem Geisteskranken nicht nur positive kreative Fähigkeiten

auf, sondern sieht die bildnerischen Produktionen
Wölflis als Ergebnisse eines kreativen Prozesses, der dem

301



schöpferischen Vorgang beim normalen Künstler strukturell

wesensgleich genannt werden kann. Morgenthaler
gelangt somit von der Fallstudie, der psychiatrischen
Krankengeschichte, die das Buch zu Anfang darstellt, zu einer
«grundlegenden wissenschaftlichen Studie über das Wesen
künstlerischen Schaffens Gesunder und Kranker»5, wie
Singeisen es formuliert.

Morgenthalers Buch ist aber auch eine grossartige
Künstlermonographie. Das von einem Buch sagen zu können, das

gegen sehr viele Vorurteile anzukämpfen und vorerst noch
den Beweis zu erbringen hatte, dass ein Geisteskranker
überhaupt grundsätzlich befähigt sein kann, künstlerisch
tätig zu sein, ist ganz erstaunlich. Während der Titel des
Buches noch allgemein gehalten ist, was eventuell als
Hinweis auf Morgenthalers Hinstreben auf eine
allgemeinere Fragestellung, nämlich diejenige nach den
Ursachen des künstlerischen Schaffens, zu deuten ist, so ist
Morgenthaler, der den Namen Wölfli im Buch ausschreibt -
Wölfli hat das selber gewünscht6 -, sehr darauf bedacht,
Wölfli, seinen Künstler, nicht aus den Augen zu verlieren.
Diese Tatsache ist es, von seinem Ansatz zu einer
generellen Künstlerpsychologie einmal ganz abgesehen, die das
Buch zu einer Sensation macht. Morgenthaler beschreitet
nicht den Weg einer Phänomenbeschreibung, sondern
erhebt einen ganz bestimmten, von der Gesellschaft ausge-
stossenen Geisteskranken in die Sphäre des Künstlertums.
Bis zu Morgenthaler war es gebräuchlich, die Namen
der Bildwerke produzierenden Geisteskranken nicht zu
nennen; es wurden lediglich die Initialen angegeben, oder
man sprach z. B. von Fall 450.

Morgenthaler war 1913 als Oberarzt an die psychiatrische
Anstalt Waldau bei Bern berufen worden, nachdem er für
seine psychiatrische Ausbildung bereits in den Jahren
zwischen 1908 und 1910 dort tätig gewesen war. Er hatte also für
die Dauer von beinahe zehn Jahren die Möglichkeit - 1920

verliess er die Waldau -, Wölflis Person und Kunst zu
studieren. Dieser Umstand kommt dem Buch
ausserordentlich zugute und lässt den Leser spüren, dass die
Publikation aus dem persönlichen Engagement und dem
langjährigen Kontakt mit Wölfli, der Vertrauen zu ihm
gewonnen hatte, heraus entstanden ist.

Morgenthaler hat mit seinem Buch sozialpsychologische
Begriffe wie «geistig gesund» oder «gesellschaftlich
integriert» als auch das gängige Kunstverständnis in Frage
gestellt. Dass er mit diesen Ansätzen nicht alleine dasteht,
sondern dass diese ganz der geistigen Grundstimmung
der Zeit entsprechen und sein Buch ein unverkennbares
Produkt eines kritischen Intellektuellen vom Anfang der
1920er Jahre ist, gilt es im folgenden nachzuweisen.

Die Rezeption des Buches in den zwanziger Jahren

Als bahnbrechende Leistung wird Morgenthalers Buch
neben Hans Prinzhorns 1922 erschienene «Bildnerei der
Geisteskranken. Ein Beitrag zur Psychologie und
Psychopathologie der Gestaltung» gestellt. Wenn Walter Büel 1966

in einem Nachruf Walter Morgenthaler als «Pionier und
Vorkämpfer der Psychiatrie, der Psychologie und der
Psychohygiene»7 bezeichnet, so liesse sich diese Aufzählung
noch um den speziellen Aspekt der Kunstpsychologie
ergänzen.

In ihrer Zeit aber wurden Morgenthaler und Prinzhom
von ihren Fachkollegen belächelt und angefeindet, und die
Kunstwissenschaft ignorierte ihre Erkenntnisse total.
Trotzdem erhielt Morgenthalers Buch 1922 im Schweizer
Archiv für Neurologie und Psychiatrie eine fünfseitige
Rezension, die das Buch minutiös beschreibt und mit dem
Satz endet: «Man sieht, hier ist ein Psychologe am Werk,
den ein nicht gewöhnliches Einfühlungsvermögen in die
Seele des Künstlers und deren künstlerische Produkte uns
noch viel Vertiefung verheisst in kunstpsychologischen
Fragen.»8 Hans Meier-Müllers positive Besprechung blieb
aber, was die psychiatrische Seite anbelangt, weitgehend
ein Einzelfall. In den Tageszeitungen waren das Buch und
Wölfli hingegen ein Thema, das man als längerer
Besprechungen würdig befand. Kurz nach Erscheinen des Buches
widmet Adolf Koelsch in der «Neuen Zürcher Zeitung»
Wölflis Leben und Wölflis Kunst je einen Artikel. «Wo ist
nicht ein Irrenhaus, das nicht solche Kranke hätte? Kranke,
die in der Einbildung leben, grosse Künstler zu sein, und
auf irgend eine Weise 'an ihrem Werk' sind?»9 Mit diesem
ein Klischee vorstellenden und zuerst bewusst irreführenden

Satz konfrontiert Koelsch zu Anfang den Leser, um
dann bald darauf festzustellen: «(...), [Wölfli] ist wirklich
ein besonderer Fall und verdient seinem ergreifenden
menschlichen Schicksal nach, auch als pathologisches
Vorkommnis und als bildender Künstler durchaus die
Monographie, die ihm der Berner Privatdozent Dr. W. Morgenthaler

soeben gestiftet hat.»10 Koelsch spricht von
Bildwerken, «die man mit gutem Gewissen als vollendete
Kunstwerke bezeichnen kann».11 Koelschs zwei ausführliche

Artikel müssen das Buch und den Künstler Wölfli in
einem weiteren Kreis bekannt gemacht haben. Was aber für
den Leser das Wölfli-Verständnis erschwert haben mag, ist
die Tatsache, dass den Artikeln keine Abbildungen
beigefügt sind. In einem Artikel der «Basler Nachrichten»
steht zu lesen: «Morgenthalers gut illustriertes, leider etwas
teures Buch, ist für den gebildeten Leser nicht nur lesbar,
sondern wegen der auf Schritt und Tritt berührten
allgemein-menschlichen, besonders der künstlerischen
Probleme, sehr lesenswert.»12 Zeichnen sich die erwähnten
Artikel durch eine fortschrittliche Grundhaltung aus, so
zeigt der Rezensent der Tageszeitung «Der Bund» eher
Ratlosigkeit dem Werk Wölflis gegenüber. Morgenthalers Buch
positiv bewertend und den Werken den künstlerischen Wert
durchaus zusprechend, wählt er doch vereinzelt eine
Terminologie, wie z. B. «der Primitivismus der Irrsinnigen»13, die
im Leser falsche Vorstellungen erwecken kann, und
schliesst seinen Artikel mit der Feststellung, dass «das Buch
auf empfindsame Leser einen nahezu unheimlichen Reiz
ausüben»14 könne.

Während die kritische Elite15 in Morgenthalers Buch vor
allem die Entdeckung des geisteskranken Künstlers Adolf

302



r
\

1

^
-

*\/
Abb. 1 Adolf Wölfli mit der Papiertrompete vor seinem Arbeitstisch, 1925.

303



Wölfli würdigte, so liess sich die ästhetische Elite16 ihrerseits

vor allem für Morgenthalers aus der Untersuchung
gewonnene kunstpsychologische Erkenntnisse begeistern.
So schreibt Rainer Maria Rilke 1921 in einem Brief an Lou
Andreas-Salomé, dem Wölfli-Buch beigelegt, das er ihr
zusendet: «(...): der Fall Wölfli's wird dazu helfen, einmal
über die Ursprünge des Produktiven neue Aufschlüsse zu
gewinnen, und er bringt Beiträge zu dem merkwürdigen,
offenbar zunehmenden Erkennen, wieviele Krankheitssymbole

(wie Morgenthaler 'vermuthet') zu unterstützen
wären, weil sie den Rhythmus heraufbringen, durch den die
Natur das ihr Entfremdete wieder für sich zu gewinnen und
zu einem neuen Einklang zu melodisieren versucht.»17 Lou
Andreas-Salomé antwortet Rilke: «Was Dich gewaltsam
gepackt haben muss, ist, denke ich, auch der Umstand, dass
der zwanghafte Werkdrang des Schaffenden deutlich im
Schizophrenen wiederkehrt, - und jenes Unbegreifliche,
dass in ihm Aktiv und Passiv, Vision und Formung ganz
und gar eins sind, das Schaffen so wenig innezuhalten wie
die Offenbarung selbst: .).»18 Und weiter unten bemerkt
sie noch: «Das Buch hab ich Freud heiss empfohlen.»19
Dass Lou Andreas-Salomé als begeisterte Verfechterin der
Psychoanalyse von Morgenthalers Buch, das aber
keineswegs als eine im üblichen Sinne psychoanalytische
Schrift verstanden werden darf, in den Bann gezogen
wurde, vermag kaum zu verblüffen.20 Der Schriftsteller
Hans Morgenthaler, ein Cousin von Walter Morgenthaler,
schreibt 1925: «Vor vier Jahren beim Erscheinen des

bekannten, an dieser Stelle von Adolf Koelsch gewürdigten
Buches über Wölfli, einen geisteskranken Patienten der
Waldau, welcher höchst persönliche Bilder malt, ist es mir
aufgefallen, wie nah verwandt manche der Ideengänge,
Triebfedern, Motive dieses Kranken mit denen eines
gesunden Künstlers sind.»21 Das Urteil eines Künstlers, der
einen Monat, vielleicht nur ein paar Tage später, aufgrund
eines «freiwilligen Aufenthaltes» selber in der Waldau
weilend, an Hermann Hesse schreiben wird: «Wie ein
Mörder eiserne Gitter vor dem Fenster und Herzen, seit
drei Wochen eingesperrt im Kloster Waldau. .)»22

Heute noch muss jede Wölfli-Beschäftigung mit Morgenthalers

Buch beginnen. Es ist die Quelle und der Schlüssel
zum Verständnis der Person und der Kunst Wölflis.

Der Beginn der Wölfli-Rezeption
als Zeitphänomen:

Kulturirrationalismus, Psychiatrie und
Avantgardismus der zehner und zwanziger

Jahre als seine Voraussetzungen

«Mich wundert schon längst, dass nicht einer einen Roman
schrieb, in dem er darstellt, wie es ist, wenn die Mehrzahl
der Menschen einst verrückt geworden ist und die
Minderzahl der Normalen mit allem Recht ins Irrenhaus sperrt.
Erst sprach ein Einzelner jenes furchtbare und zeugende
Wort von der Umwertung aller Werte aus und heute ist es

nicht mehr Wort, sondern Wahn und Wille, drängendes
Gefühl von Millionen.»23 Diese «Umwertung aller Werte»,
«die Welt ist nicht mehr Mass und Gesetz - die Welt ist
Rausch und Traum»24, im Feuilletonbeitrag «Das
Narrenhaus» in «Der Bund» vom 14. August 1921 von einem
Zeitgenossen konstatiert, der dem Rationalismus verhaftet
ist und der sich um die sein Leben bestimmenden und
Ordnung schaffenden Werte betrogen fühlt, tritt in den
zehner und zwanziger Jahren geradezu als Zeitsymptom
ganz augenscheinlich zutage. Der Kulturirrationalismus,
die Psychiatrie und die avantgardistischen Kunstbewegungen

haben in ganz beträchtlichem Masse zu dieser
Infragestellung der herkömmlichen Werte beigetragen, um
nicht zu sagen, sie in gewissem Sinne mitverursacht. Das
Verhältnis der drei Momente zueinander ist komplex,
bestimmt durch Durchdringungen, Überschneidungen.
Die Rezeption der Geisteskrankheit bzw. der Kunst der
Geisteskranken und die Erweiterung des Kunstbegriffes
sollen im folgenden sozusagen als Inbegriff für diese

Umwertung der Werte angenommen werden.

Kulturirrationalismus

Der Ablösungsprozess von der bürgerlichen
Kulturideologie

Wenn Wolfgang Rothe bemerkt, dass «wenn überhaupt der
populäre Glaube, dass geschichtliche Situationen ihre
Exponenten hervorbringen, einige Berechtigung besitzt,
dann im Falle Hans Prinzhorns»25, so liesse sich diese

Aussage ohne weiteres genauso auf Walter Morgenthaler
anwenden. Beide Werke, die «Bildnerei der
Geisteskranken» und «Ein Geisteskranker als Künstler», sind aus
der irrationalistischen Geistesbewegung der zehner Jahre
erwachsen. Ihre Infragestellung eines kompletten
Weltbildes musste den Nerv der Zeit treffen. Das Schlagwort des

Pathologischen in der Kunst ging seit der Jahrhundertwende

um, die Begriffe des «Krankhaften», des «Entarteten»,

der «Dekadenz» dienten den Rationalisten zur
Beschreibung der momentanen Kultursituation, Begriffe,
die im Laufe der Zeit eine Radikalisierung erfuhren und
denen sich bald darauf die Begriffe vom «gesunden
Volksempfinden» und vom «gesunden Menschenverstand»
entgegenstellten. Gesundheit - Krankheit, offizielle -
inoffizielle Kunst, Rationalismus - Irrationalismus sind
Gegensatzpaare, die die bürgerliche Gesellschaft als in
ihren einzelnen Elementen gegeneinander vertauschbar
verwendete.

Freuds Theorie des Unbewussten trat an die Stelle der
rationalistischen Individualpsychologie und die
Kunstpsychologie an diejenige der bürgerlichen Ästhetik. Das
Leben, in dem Georg Simmel den Zentralbegriff der
bestehenden Kulturepoche sah26, wurde mehr und mehr zu einer
unerträglichen Lebenstatsache: Bedrohung durch Krieg,
Vermassung, Entfremdung von der Arbeit begannen das

Leben zu prägen.

304



Die avantgardistischen Kunstbewegungen suchten durch
Abwendung von Ästhetizismus und Individualismus nach
Wegen, die Kunst mit der Gesellschaft zu verbinden, die
Grenzen zwischen Kunst und Leben aufzuheben. Sie
stellten sich dem idealistischen Kulturverständnis der
bürgerlichen Welt entgegen, mehr und mehr «die zentrale
Konvention der bürgerlichen Kunsttheorie - nämlich die
Frage 'Ist das noch Kunst?'»27, wie Gorsen es formuliert,
provozierend, um dann neue Dimensionen in die Kunst
einzubringen, die uns von der Erweiterung des
Kunstbegriffes werden sprechen lassen.

Die Kulturkritik bildete eine der Voraussetzungen für die
Rezeption der Kunst der Geisteskranken. Denn wenn das

eigene Leben als irrational und undurchschaubar
wahrgenommen wird, so wird es dem Rezipienten möglich, die
irrationale und undurchschaubare Welt der Geisteskranken
als dem eigenen Weltgefühl verwandt zu empfinden. So
widmen Prinzhorn dem «schizophrenen Weltgefühl und
unserer Zeit» in der «Bildnerei der Geisteskranken» und
Jaspers der «Schizophrenie und der Kultur der Zeit» in
«Strindberg und van Gogh» je ein eigenes Kapitel.

Diskriminierung, Glorifizierung charakterisieren das
Verhältnis der Gesellschaft gegenüber der Geisteskrankheit
und nicht anders gegenüber der Kunst der Geisteskranken.
Die Relativität des Begriffes Geisteskrankheit wird ganz
offensichtlich. Diese Polarität, die die Gesellschaft auf den
verschiedensten Ebenen kennzeichnet, tritt aber vor allem
in den zehner und zwanziger Jahren ganz deutlich hervor.

Psychiatrie

Die Neuerungen: zum Beispiel der Schizophreniebegriff

Die Schizophrenie gehört der Gruppe der «endogenen»
Psychosen an, über welche Hehlmann schreibt: «(...)
herkömmliche, aber umstrittene Bezeichnung der grossen
Gruppe von Geisteskrankheiten (Schizophrenie, zirkuläres
Irresein), die nicht auf äussere Ursachen zurückgeführt
werden können.»28 Man ging mit dem Gebrauch des
Begriffes «endogen» also von der Annahme aus, «dass die
Seele unabhängig vom Körper und unabhängig vom
Erleben der Umwelt, 'von innen heraus' erkranken
könne.»29 Dass solche Vorstellungen dem modernen Denken
problematisch geworden sind, hat Manfred Bleuler bereits
in den vierziger Jahren erkannt.

Die Psychiatrie war im 19. Jahrhundert «diesem Chaos
von 'endogenen' Geisteskrankheiten gegenüber völlig
hilflos».30 Erst Emil Kraepelin fand in den neunziger Jahren
des letzten Jahrhunderts zwischen den akuten Formen und
vielen gutartigen episodenhaften Psychosen symptoma-
tologische Unterschiede und unterteilte die Psychosen
in zwei Formenkreise: 1. «Verblödungs-Psychosen» oder
«Dementia Praecox» und 2. «affektive Psychosen» oder
«manisch-depressives Kranksein». Im Laufe der Zeit
drängte es sich immer mehr auf, dass ein Begriffgeschaffen
werde, «der die Krankheitsbilder mit gleichartiger Sympto¬

matologie zusammenschloss, auch wenn sie zum Teil in
Heilung, zum Teil in Defekt, zum Teil in Verblödung
ausgingen».31 Die ursprüngliche Bezeichnung «Dementia
Praecox» erwies sich als unhaltbar. Eugen Bleuler schuf
deshalb 1911 den Begriff der Schizophrenie, das sogenannte
Spaltungsirresein. Als Ursache für die Krankheit nahm er
noch ein unbekanntes körperliches Krankheitsgeschehen
an, «liess aber die Möglichkeit», wie Navratil bemerkt,
«einer reinen Psychogenese offen».32 Als Hauptzug der
Schizophrenie hat Eugen Bleuler das autistische Denken
eingeführt.

Durch die Psychoanalyse angeregt, wurde es Sigmund
Freud möglich, die Psychose psychologisch zu deuten, und
er führte damit «in die Psychiatrie eine Verständnisebene
ein, die schon das romantische Lebensgefühl des 19.

Jahrhunderts beherrscht hatte: die Identifikation mit dem
Verrücktwerden an einer gesellschaftlichen Ordnung, die sich
mit Hilfe der staatlich autorisierten Psychiatrie durchzusetzen

versucht hatte»33; die Schizophrenie wurde nicht
mehr nur als Krankheit, sondern, vor allem durch die
Einführung des autistischen Denkens, als Fluchtversuch aus
der gesellschaftlichen Realität interpretiert: Der
Geisteskrankheit wurde somit ein Sinn verliehen.

Dass Freud «mit der These von der graduellen
Differenzierung zwischen 'normal', 'neurotisch' und 'psychotisch'

den gesellschaftlichen Normalitätsbegriff bereits
unterminiert»34 hat, hält Jörg Bopp fest, womit sich zur
Relativität des Begriffes Geisteskrankheit auch noch die
Relativität des Begriffes Normalität gesellt hätte.

Wenn Cécile Ernst meint, dass «die Psychiatrie dasjenige
Fach der Medizin ist, welches am stärksten von politischen
und moralischen Weltanschauungen beeinflusst wird»35, so

wird das in den zehner und zwanziger Jahren auch ganz
besonders deutlich. Die Schizophrenieforschung liefert ein
Spielgelbild der damaligen Gesellschaft; sie ist eine
unmittelbare Reaktion auf die gesellschaftliche Situation.

Die Entdeckung des bildnerischen Ausdrucks der
Geisteskranken als für die Kreativitätstheorie relevant:

das Aufkommen der Kunstpsychologie

Wilhelm Worringers Begriff «Urkunsttrieb»36 und Yrjö
Hirns leitende Begriffe «Kunsttrieb» (des Künstlers) und
«Kunstsinn» (des Publikums)37 sollen stellvertretend für
diejenige kunstpsychologische Tendenz, die sich bereits
im ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts manifestiert,
stehen. Worringer hält in seinem Buch «Abstraktion und
Einfühlung» fest, dass eine «Psychologie des Kunstbedürfnisses»

eine Geschichte des Weltgefühls sein und somit
gleichwertig neben der Religionsgeschichte stehen würde38,
während Hirn fordert, dass Ästhetik und Kunstphilosophie
künftig statt von «theoretischen Annahmen» von «den
psychologischen und soziologischen Tatsachen des Lebens»
auszugehen haben.39 Solche Gedanken mögen es gewesen
sein, die Morgenthaler und Prinzhorn in nicht unwesentlichem

Masse beeinflusst haben müssen. Denn wenn

305



Prinzhorn im Vorwort zur «Bildnerei der Geisteskranken»
bemerkt: «Zwei methodisch reine Lösungen unseres
Themas gäbe es: einen naturwissenschaftlich beschreibenden

Katalog der Bildwerke nebst einer klinischen und
psychopathologischen Darstellung der Fälle. Oder aber
eine durchaus metaphysisch verankerte Untersuchung über
den Vorgang der bildnerischen Gestaltung»40, und wenn er
sich für den Weg zwischen den beiden reinen Lösungen
entschieden hat, so bekennt er sich ganz zu diesen
kunstpsychologischen Ansätzen, um sie dann in bis zu diesem
Zeitpunkt noch nie so genau formulierter Deutlichkeit
weiterzuführen.

Der Psychiater und Kunsthistoriker Hans Prinzhorn sieht
in den Bildwerken Geisteskranker Gestaltungsversuche
und setzt sie somit psychologisch gesehen mit der Kunst
aufeine Stufe. Er glaubt, annehmen zu dürfen, dass es
«seelische Äusserungsformen und entsprechende anschauliche
Gestaltungen, die bei allen Menschen unter gleichen
Bedingungen zwangsläufig fast gleich sein würden, ähnlich
wie die physiologischen Vorgänge»41, gibt. Der Ablauf
könne aber unter der Entwicklung zivilisatorischer Sitten
und beschränkenden Regeln gestört und gehemmt werden.
Ausnahmezustände aller Art, in denen die alltägliche
Bindung aufgehoben ist, wie z. B. die geistige Erkrankung,
begünstigten jene ursprünglichen Ablaufsformen. Er
nimmt einen sogenannten «Kernvorgang»42 an, zu dessen
Ablauf in jedem Menschen die Fähigkeiten vorgebildet
sind. Er sieht in der Kunst der Geisteskranken etwas
offenbar werden, was beim durchschnittlichen Menschen
auch vorhanden, aber verschüttet ist. Mit dieser
Feststellung unternimmt Prinzhorn eine ganz gezielte
Kulturkritik, indem er nämlich die Gesellschaft mit ihren
Zwängen als dem Gestaltungsvorgang abträglich
beschreibt. Der künstlerisch tätige Geisteskranke, sich
dieser Zwänge durch die Krankheit entledigend, legt
gestaltend die Strukturen frei, die dem Schöpfertum
zugrunde liegen, das heisst: Die Bildwerke der Geisteskranken

gewähren Einblick in den Gestaltungsvorgang. Die
Kinderzeichnung und die Kunst der Naturvölker als von
der Gesellschaft bzw. Zivilisation noch unberührt
annehmen zu dürfen, erscheint Prinzhorn als gesichert,
womit er auch die Grundlage geschaffen hätte, sie als der
Kunst der Geisteskranken verwandt betrachten zu können.
Dass er die Kinderzeichnung, die Kunst der Naturvölker
und der Geisteskranken in die Sphäre der Geschichtslo-
sigkeit gehoben hat, Folge des Erwachsens des Buches aus
dem diese Gebiete oft verklärenden Kulturirrationalismus,
muss heute als nicht mehr zulässig beurteilt werden.43
Trotzdem haben die Ansätze zu einer eigentlichen
Kreativitätstheorie ihre Gültigkeit bis heute bewahrt.

Walter Morgenthalers kunstpsychologische Ansätze in
«Ein Geisteskranker als Künstler» erwiesen sich als für die
Kreativitätstheorie ebenso relevant wie die Erkenntnisse
Prinzhorns, wie wir das weiter oben bereits gesehen haben.

Das wachsende Interesse an der Kunst der Geisteskranken

ist einerseits unter anderem auf das durch die
Kunstpsychologie aufkommende Interesse an der künstle¬

rischen und allgemeinmenschlichen Kreativität zurückzuführen,

andererseits haben aber auch die durch die Beschäftigung

mit der Kunst der Geisteskranken angeregten neuen
Erkenntnisse die Kunstpsychologie befruchtet.

Avantgardismus

«Damit ein Kunstwerk unvergänglich sei, muss es ganz und
gar die menschlichen Grenzen überschreiten - und der
'bon sens' und die Logik müssen ihm fernbleiben. Auf
diese Weise wird es dem Traum und der kindlichen Mentalität

nahekommen.»44 Diese Aussage Giorgio de Chiricos,
vor dem Ersten Weltkrieg gemacht, nimmt bereits
Elemente vorweg, die in späteren avantgardistischen
Bewegungen als Programmpunkte figurieren werden: das
Fernbleiben des «bon sens» in Dadaismus und Surrealismus,
der Traum im Surrealismus, die kindliche Mentalität bei
einem Paul Klee. Aber beinhaltet diese Aussage nicht
gleichzeitig auch, dass die Kunst der Geisteskranken grosse
Kunst sei, da sie ja der Logik bedingungslos fernbleibt?
Und wie steht es nun mit dieser Verwandtschaft zwischen
der Kunst der Geisteskranken und der modernen Kunst?
Wie reagierte die Avantgarde auf die Kunst der
Geisteskranken, wie rezipierte sie sie? Was bedeutete die Kunst der
Geisteskranken für den traditionellen Kunstbegriff, für die
Weiterentwicklung der modernen Kunst?

Die Rezeption der Geisteskrankheit in Expressionismus
und Surrealismus

Der expressionistische Künstler sah sich selbst als kranken
Menschen, krank an der Gesellschaft, krank an der Welt. Im
Kunstwerk versuchte er, sein Leiden, das ein Leiden an der
Zeit war, zu bewältigen: «(...) er stülpt», wie Rothe es

formuliert, «in Bildern des Leidens, der Verzweiflung und der
Angst, in Visionen des Grauens und des Untergangs, in
seinen Schreck- und Alpträumen sein Inneres nach
aussen.»45 Dieses Leiden an der Welt musste die Expressionisten

zwangsläufig zur Welt der Geisteskranken
hinführen. Ihr Interesse an den Geisteskranken scheint nicht
zuletzt aus einem Solidaritätsgefühl erwachsen zu sein.
Der «Irren»-Typus war einer von vielen stehenden Typen,
die die Sprach- und Bildwelt des Expressionismus
bevölkerten. Obwohl diese Generation von der Psychoanalyse
fasziniert war und zum Beispiel Alfred Döblin und Richard
Huelsenbeck ausgebildete Psychiater waren, glaubt Rothe,
dass «die Feindschaft gegenüber ideologischen Systemen,
Kritik an der bürgerlichen Gesellschaft und am Staat sowie
eine antirationalistische Zeitkritik, diese Grundzüge des

Expressionismus, an der Konzeption des 'Irren'-Typus
einen grösseren Anteil als die Lektüre Freuds, Adlers und
Jungs»46 hatten. Dieser Typus kam vor allem während und
nach dem Ersten Weltkrieg zum Tragen, wahrscheinlich
eine Folge der unzähligen Kriegspsychosen und -neurosen,
die in einer umfangreichen Literatur abgehandelt wurden.

306



Bereits 1911 hatte Reinhard Sorge das expressionistische
Drama «Der Bettler» verfasst, in dem Sorges Vater, der 1909

in einer Berliner Heilanstalt gestorben war, eine wichtige
Rolle einnimmt. Ein Jahr zuvor hatte Sorge den siebenteiligen

Zyklus «Eines Narren Narrenlieder» geschrieben.
Georg Heym verfasste einen unvollendet gebliebenen
Zyklus «Die Irren». Die Reihe Hesse sich beliebig mit
Beispielen aus der bildenden Kunst ergänzen.

Diese Grundstimmung der expressionistischen Bewegung

veranlasste Worringer bereits 1919 zu folgender Frage:
«Wer weiss, ob späteren Generationen in diesem Sinne der
Expressionismus nicht als heroische Untergangsgebärde
der Kunst erscheint, als letzte grosse Zuckung vor ihrer
Selbstabdankung?»47 Und Jaspers bemerkt 1922: «Mir kam
in Köln in dieser Ausstellung, wo um die wunderbaren van
Goghs herum expressionistische Kunst aus ganz Europa in
merkwürdiger Eintönigkeit zu sehen war, manchmal ein
Gefühl, van Gogh sei der erhabene einzige und widerwillig
'Verrückte' unter so vielen, die verrückt sein wollen, aber
nur allzu gesund sind.»48

«Und tatsächlich sind Halluzinationen, Illusionen usw.
keine geringzuachtende Quelle des Genusses. Ich
könnte mein Leben damit verbringen, die Wahnsinnigen zu
ihren Bekenntnissen zu provozieren. Sie sind Menschen
von peinlicher Ehrlichkeit und von einer Unschuld, die sich
nur mit der meinen vergleichen lässt. Kolumbus musste mit
Verrückten ausfahren, um Amerika zu entdecken. Und seht

nur, wie diese Verrücktheit Gestalt gewonnen hat - und
Dauer.»49 Ausschnitt aus dem ersten surrealistischen
Manifest von 1924, verfasst von André Breton, der neben
Sprachwissenschaften auch allgemeine Medizin und
Psychiatrie studiert hatte und dessen Auseinandersetzung
mit der Geisteskrankheit in «Nadja» ihren ersten Höhepunkt

erreicht: «Je sais que si j'étais fou, et depuis quelques
jours interné, je profiterais d'une rémission que me
laisserait mon délire pour assassiner avec froideur un de ceux,
le médecin de préférence, qui me tomberait sous la main.
J'y gagnerais au moins de prendre place, comme les agités,
dans un compartiment seul. On me ficherait peut-être la
paix.»50

Die Surrealisten wollten das Leben revolutionieren.
Breton glaubte «an die künftige Auflösung dieser scheinbar
so gegensätzlichen Zustände von Traum und Wirklichkeit
in einer Art absoluter Realität, wenn man so sagen kann:
Surrealität».51 Und wenn er in «Die kommunizierbaren
Röhren» Havelock Ellis zitiert, «der Traum, der infolge
periodischer Müdigkeit auftritt, enthält schon im Umriss die
Geisteskrankheit»52, so stellt er die gesuchte Affinität von
Surrealismus und Geisteskrankheit dar. Auf die
Beziehungen zwischen Traum und Geisteskrankheiten hatte
Freud bereits in seiner «Traumdeutung» hingewiesen. Dass
diese Bezüge schon im 19. Jahrhundert gesehen worden
waren, belegt er anhand einer ganzen Reihe von Beispielen,
wie mit Schopenhauer, der «den Traum einen kurzen
Wahnsinn und den Wahnsinn einen langen Traum»53

genannt hat. Alle dem Traum, der das Unbewusste zutage
treten lässt, verwandten Erscheinungen waren den Surrea¬

listen willkommen, um «ein ganzes System 'paranoischer'
Ästhetik»54, wie Hocke es nennt, zu entwerfen: «Im
forcierten, bewusst herbeigeführten Irre-Sein, im künstlichen
'Delirium' (ohne Rauschgifte) sollen sich die verborgensten
Bilder des Unterbewusstseins aufschliessen, wie neue
Blumen der 'Paranoia'.»55 In «Die Unbefleckte
Empfängnis» führen Breton und Paul Eluard in den «Zuständen
der Besessenheit» fünf «Simulationsversuche» vor, mit
dem Ziel, «sich nach Belieben die hauptsächlichen
Wahnvorstellungen zu eigen zu machen, ohne dass es sich für ihn
[den Experimentierenden] um eine dauerhafte Störung
handelte, und ohne dass seine Fähigkeit zu geistigem
Gleichgewicht den geringsten Schaden nähme».56

Auf die die Geisteskrankheit rezipierenden Kunstrichtungen

wie Expressionismus und Surrealismus konnte das

Bürgertum nur mit Empörung reagieren. Zu gross war die
Verletzung von Tabus, allzusehr rüttelte das Einbeziehen

neuer, ihm unbekannter Bereiche an seiner rationalen
Weltordnung. Das Publikum reagierte auf die die
Geisteskrankheit rezipierenden Expressionisten und Surrealisten

genauso wie auf die Geisteskranken selber. Aber gleichzeitig

muss durch diese Bewegungen eine neue Sensibilisierung

und damit ein Verständnis für die Geisteskranken
entstanden sein, das einzelne Rezipienten empfänglich
machte für einen geisteskranken Menschen und Künstler
wie z.B. Adolf Wölfli. Es kann aber nicht ausser acht
gelassen werden, dass der Expressionismus und der Surrealismus

in einzelnen Punkten auf die Rezeption der
Geisteskrankheit auch kontraproduktiv gewirkt haben.

Die Rezeption der Kunst der Geisteskranken
in Expressionismus und Surrealismus

Als Prinzhorn den verschiedensten Künstlern Produkte
von Geisteskranken vorlegte, konnte er folgendes
beobachten: «Unter den Künstlern gaben sich die einen
(darunter sehr Gemässigte und andererseits extreme Expressionisten)

einem ruhigen Studium der Besonderheiten hin,
bewunderten zahlreiche rückhaltlos und verwarfen andere,
ohne an eine Scheidung von gesund und krank im
mindesten zu denken. Andere aber, wiederum ganz verschiedenen

Richtungen angehörig, verwarfen das ganze Material
als Nichtkunst, widmeten sich aber trotzdem allen
Nuancen mit grosser Lebhaftigkeit. Und eine dritte Gruppe
war bis zur Haltlosigkeit erschüttert, glaubte in dieser
Schaffensweise den Urvorgang aller Gestaltung zu erkennen

und geriet zum Teil in ernsthafte Entwicklungskrisen,

aus denen sie sich zu klareren Meinungen über sich
selbst und ihre Produktion hinausfand.»57

Identifikationspunkte in der Kunst der Geisteskranken
mussten die Expressionisten schon alleine dadurch finden,
da sie sich als den Geisteskranken verwandt empfanden, die
Bildwerke also als Ausdruck eines dem Expressionismus
verwandten Lebensgefühles deuteten.

Die Rezeption der Kunst der Geisteskranken spielte sich
bei den Surrealisten hingegen auf einer anderen Ebene ab.

307



Die Wesensverwandtschaft betrachteten sie nicht wie die
Expressionisten als eine bereits existierende, sondern als
eine erst noch durch eigenes Zutun zu erstrebende und
erreichende. Auf die Bibelfunktion der «Bildnerei der
Geisteskranken» wird in der Literatur immer wieder
hingewiesen. Der französische Boden schien zur Rezeption der
Kunst der Geisteskranken geeigneter als der deutsche.
Die in Deutschland schon früh einsetzende ideologisch
bedingte Verdammung der Kunst der Geisteskranken und
deren Missbrauch zu Propagandazwecken hat die Rezeption

im deutschsprachigen Gebiet beträchtlich erschwert.58
Französische psychiatrische Zeitschriften hatten ihre Leser
bereits seit Beginn des Jahrhunderts mit der Kunst der
Geisteskranken bekannt gemacht.

Ob die Expressionisten und die Surrealisten Wölflis Werk
gekannt haben, ist ungewiss. Eine Anmerkung in «Bildnerei

der Geisteskranken», die auf Morgenthalers Buch
«Ein Geisteskranker als Künstler» hinweist, ist von den
Surrealisten wohl kaum unbeachtet geblieben. Da aber
Wölfli dort nicht namentlich erwähnt wird, konnten sie erst
durch Lektüre des Buches Morgenthalers von Wölfli
bewusst Kenntnis erhalten.

Mit ihrer Rezeption der Kunst der Geisteskranken
schufen die Expressionisten und die Surrealisten eine der
wichtigsten Voraussetzungen für die Rezeption der Kunst
der Geisteskranken durch das Kunstpublikum und die
kritische Elite.

Kunst der Avantgarde - Kunst der Geisteskranken
- oder: die Folgen eines Vergleiches

«(...); als am 12.April 1913 das preussische Abgeordnetenhaus

über die zeitgenössische Kunst debattiert und der
Geheime Kommerzienrat Vorster das Kultusministerium
'dringend' ersucht, 'der krankhaften Kunst keine
Förderung angedeihen zu lassen', findet sich unter den 443

Abgeordneten keiner, der seine Stimme gegen diese
Diffamierung erhebt.»59 Die 443 müssen diese Kunst also
mehrheitlich als durchaus «krankhaft», «entartet» empfunden
haben. Solche Ansichten müssen es gewesen sein, die
Franz Marc schon 1910 zu folgender Aussage herausforderten:

«Man benimmt sich, wie wenn es vereinzelte
Auswüchse kranker Gehirne seien, während es schlichte und
herbe Anfänge auf einem noch unbebauten Land sind.
Weiss man nicht, dass an allen Enden Europas heute
der gleiche neuschaffende Geist tätig ist, trotzig und
bewusst?»60 Sich und seine Künstlerkollegen gegen die
offizielle Diffamierung der modernen Kunst verteidigend und
sich gegen die Deklarierung moderner Künstler zu
Geisteskranken, «jene Spezialerklärung», wie Franz Roh meint,
«die in der neueren Kunstgeschichte immer auftritt, wenn
unerwünschte Gestaltungen erscheinen»61, wehrend,
verfällt Marc selber in eine Klischeevorstellung, nämlich
diejenige, dass «Auswüchse kranker Gehirne» keine Kunst
sein können.62

Dem Begriff «krankhaft» in Zusammenhang mit einem
Kulturvorgang oder mit Kunst hat sich Walter Gruhle in
seiner 1922 erschienenen «Psychologie des Abnormen»
ganz entschieden entgegengestellt, indem er kritisch und
entlarvend festhält: «Wenn die Zusammenstellung von
Ausdrücken wie 'pathologische Kunst', 'krankhafter
Mystizismus' usw. überhaupt einen Sinn haben soll, so kann er
nur zweifach orientiert sein: 1. Entweder man versteht
darunter die Kunst der Geisteskranken, den Mystizismus
pathologischer Personen, 2. oder man will damit nur
ausdrücken, dass das als krankhaft kritisierte Phänomen dem
Ideal widerstreitet, das sich der Kritiker von Kunst, Mystik
usw. gebildet hat.»63

Der Durchschnittsrezipient verweigerte sich dieser
differenzierten Sehweise. Der Laienstandpunkt lässt sich
anhand eines logischen Satzes aufzeigen, der als Prämissen
zwei Sätze verwendet, die reine Hypothesen sind, zur
Beweisführung aber durchaus Verwendung fanden: Die
moderne Kunst ist krank, kranke Kunst ist Unkunst, die
moderne Kunst ist also Unkunst. Und wenn im Laufe der
Zeit die Bildnerei der Geisteskranken zu Kunst erklärt wird,
so wird es für den Rezipienten scheinbar um so statthafter
zu behaupten, dass die modernen Künstler geisteskrank
sind, denn wenn Geisteskranke Künstler sein können, so

liegt es innerhalb des logischen Prinzips, dass auch
Künstler geisteskrank sein können.

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen der modernen
Kunst und der Kunst der Geisteskranken hat zu Anfang
der zwanziger Jahre eine wahre Flut von Literatur
hervorgebracht. Zu nennen wären Ernst Jolowiczs
«Expressionismus und Psychiatrie» (1920), Werner Künzels
«Kubismus und Geisteskrankheit» (1920) und Gustav
Bychowskis «Autismus und Regression in modernen
Kunstbestrebungen» (1922), Publikationen, die teils
Vorurteile neu nährten, teils fortschrittliche Meinungen
vertraten. Oscar Pfister verwendet in seinem Buch «Der
psychologische und biologische Untergrund expressionistischer

Bilder» von 1920 im Kapitel über die biologische
Betrachtung des Expressionismus ein Wölfli-Bild als

Vergleichsbasis: «Man kann nicht übersehen, dass auch dieses
Bild Züge enthält, die an den Expressionismus, oder besser

einzelne expressionistische Werke erinnern. Er
[Wölfli] findet nicht, wie der Expressionist glaubt, das

Innere, den geistigen Wesensgrund der Wirklichkeit. Er
bleibt im Wahne stecken, während der expressionistische
Künstler in seiner gemalten Mystik ein Göttliches zu geben
erwartet, das unter Umständen sogar als welterlösend
erlebt wird.»64

Als geradezu grossartig darf Morgenthalers im Wölfli-
Buch gegebenes Bild gelten, mit dem er seinem Unbehagen
und seiner Kritik gegenüber den immer wieder angestellten
Vergleichen zwischen Wölfli-Zeichnungen und Werken der
modernen Kunst Ausdruck verleiht: «Wenn ein Baumeister
nach überlegtem Plan ein altes Haus abträgt, um ein neues,
besseres an seine Stelle zu setzen, und wenn andererseits
ein Haus durch ein Erdbeben zerstört wird, so können sich
unter Umständen in einem bestimmten Moment die

308



beiden Trümmerhaufen, die ja aus den gleichen Formelementen

bestehen, recht ähnlich sehen. In diesem Falle, und
auch sonst, wäre es natürlich ganz verfehlt, aus der Tatsache
einer ähnlichen Anordnung von Formelementen allein auf
eine Analogie ihres Zustandekommens, d. h. auf gleiche
Grundprozesse zu schliessen.»65 Es ist festzuhalten, dass
Morgenthaler unter den «Grundprozessen» nicht die dem
produktiven Prozess zugrundeliegende Kreativität versteht,
sondern die psychische Verfassung des Produzenten.

Die Erweiterung des traditionellen Kunstbegriffes

«Es gibt nämlich noch Uranfänge von Kunst, wie man sie
eher in ethnographischen Sammlungen findet oder daheim
in der Kinderstube. Lache nicht, Leser! Die Kinder können
es auch, und es steht Weisheit darin, dass sie es auch
können! Je hilfloser sie sind, desto lehrreichere Beispiele
bieten sie uns, und man muss sie schon früh vor einer
Korruption bewahren. Parallele Erscheinungen sind die
Arbeiten von Geisteskranken, und es ist also weder kindisches

Gebaren noch Verrücktheit hier ein Schimpfwort, das
es zu treffen vermöchte, wie es gemeint ist. Alles das ist tief
ernst zu nehmen, ernster als sämtliche Pinakotheken, wenn
es gilt, heute zu reformieren.»66 Voraussetzung für diese
Äusserung Paul Klees von 1912 ist die beginnende «Relativierung

und Ausweitung des Kreativitätsbegriffes».67 Was
Prinzhorn 1922 postuliert hat, «ein originaler Gestaltungsdrang,

der allen Menschen wesenhaft eigen»68 ist, wurde
ansatzweise bereits in den zehner Jahren vertreten. Die
Beschäftigung mit der Kunst der Geisteskranken, der Kunst
der Naturvölker und mit der Kinderzeichnung hatte bereits
früher eingesetzt. Die Kunst der Naturvölker hatte seit den
siebziger Jahren des 19. Jahrhunderts Beachtung gefunden,
wenn auch vor allem unter ethnographischen Vorzeichen.
Der Beginn der Beschäftigung mit der Kinderzeichnung
geht auf die achtziger Jahre des letzten Jahrhunderts
zurück. Die wichtigsten Publikationen aber fallen in das
erste Viertel unseres Jahrhunderts: Siegfried Levinsteins
«Kinderzeichnungen bis zum 14. Lebensjahr» (1905) -
Levinstein zieht Parallelen aus der Urgeschichte und der
Völkerkunde bei -, Carl Einsteins «Negerplastik» (1915) und
Wilhelm Hausensteins «Barbaren und Klassiker. Ein Buch
von der Bildnerei exotischer Völker» (1922). Die wichtige
Rolle der Kunst der Naturvölker für den Kubismus und
diejenige der Kinderzeichnung für Paul Klee und Wassily Kan-
dinsky sind ganz unbestritten. Und wenn es von Paul Klee
heisst, «er habe das Buch ('Bildnerei der Geisteskranken')
seinen Besuchern gezeigt und habe auf bestimmte
Abbildungen gedeutet mit der Bemerkung 'Das ist ein guter
Klee !'»69, so spiegelt sich darin der Beginn der Verwischung
bzw. Zerstörung des traditionellen Kunstbegriffes. Was die
Psychologen zu ergründen suchten, nämlich den «Urkunst-
trieb», nahmen die Künstler vereinzelt, ohne immer im
Besitze der theoretischen Kenntnisse zu sein, oft spontan,
intuitiv auf.

Seit der Jahrhundertwende besteht eine Tendenz, den
«ästhetischen Werk- und Scheincharakter in einem Kunst
und Wirklichkeit umspannenden Lebenszusammenhang
aufzulösen»70, eine Tendenz, die im Dadaismus und im
Surrealismus einen ersten Höhepunkt erreicht. Der
Kunstbegriff sollte nicht eigentlich zerstört, sondern die Kunst in
den gesellschaftlichen Lebensbereich integriert werden.
Der Dadaismus hat aber durch die Schaffung der Antikunst
den traditionellen Kunstbegriff in seinen Grundfesten
erschüttert. Die anarchistischen und nihilistischen
Polemiken der Dadaisten brachten nicht nur das Bürgertum
gegen die Bewegung auf, sondern führten auch zur notwendigen

Publizität, die die angestrebte Weltveränderung
erforderte. Der Dadaismus als Weltanschauung,
Weltentwurfbegann allmählich, den traditionellen Kunstbegriff
zu zerstören. Zur blossen Relativierung des traditionellen
Kunstbegriffes waren die dadaistischen Ansätze zu radikal,
die Kunst der Geisteskranken und der Naturvölker noch zu
wenig im Bewusstsein der Rezipienten. Die acht Jahre, die
zwischen der Gründung des Dadaismus und derjenigen des
Surrealismus liegen, brachten entscheidende Änderungen
für den Terminus Kunst. In den Kristallisationsjahren 1920

bis 1922 erschienen die wichtigen, den Kunstbegriff
entgrenzenden Publikationen über die Kunst der Geisteskranken

und der Naturvölker. Eine anthropologischpsychologische

Sichtweise beherrschte nun weitgehend
diese bis jetzt fremden «Kunstbereiche». Diese
Verallgemeinerung der Kreativität, die von den Surrealisten
erstmals systematisch aufgenommen wurde, legte den
Grundstein für die Erweiterung des Kunstbegriffes: Die
Entästhetisierung, Entkunstung, «Kunst der Kunstlosig-
keit»71, von den Dadaisten bereits angestrebt, erhielt erst
durch den Einbezug der Kunst der Geisteskranken und der
Naturvölker ihren vollen Gehalt. Der Terminus Kunst
wurde entgrenzt, der traditionelle Kunstbegriff war nicht
mehr brauchbar. Um die «Kunst» als solche wieder fassbar
zu machen, eine neue Diskussionsbasis zu schaffen,
musste der Begriff zwangsläufig einer Erweiterung unterzogen

werden: Die «Ästhetisierung des Unästhetischen»72
ist in ihm ebenso enthalten wie die «Entästhetisierung des
Ästhetischen».73 Über diesen Vorgang schreibt Bürger
treffend: «Die avantgardistische Intention der Zerstörung
der Institution Kunst wird so paradoxerweise im Kunstwerk
selbst realisiert. Aus der beabsichtigten Revolutionierung
des Lebens durch Rückführung der Kunst in die Lebenspraxis

wird eine Revolutionierung der Kunst.»74 Der Kunst
gelang es also nicht, sich aus ihrer Isolierung zu befreien.
Die Aufhebung der Grenzen zwischen Kunst und Leben
erwies sich als eine Illusion. Die Bereiche, z. B. die Kunst
der Geisteskranken, die der Kunst den Weg in den Lebensbereich

hätten weisen können, wurden durch ihre
Aufnahme in den erweiterten Kunstbegriff aber leider oft
gerade ihrer das Leben einschliessenden Komponente
beraubt.

309



ANMERKUNGEN

1 Adolf Wölfli wird am 29. Februar 1864 in Nüchtern bei Bowil
geboren. Seine Kindheit und frühe Jugend sind durch den
frühen Tod der Mutter (1872) und das Schicksal als
Verdingbub gekennzeichnet. Am Anfang seines Erwachsenenalters

steht die unglückliche Liebe zu einer jungen Frau. Er
beschreibt sich selbst als zu dieser Zeit tiefsinnig und schwermütig.

Wölfli gibt darauf das Knechtsein zugunsten der
verschiedensten Berufe auf und wechselt häufig den Wohnort.
1890 beginnt die unglückliche Reihe von Notzuchtversuchen.
Am 3. Juni 1895 wird Wölfli auf Anordnung des
Untersuchungsrichters in die Waldau aufgenommen, um auf seinen
Geisteszustand untersucht zu werden. Das am 8. Oktober
abgegebene Gutachten kommt zum Schluss, dass Wölfli
geisteskrank und unzurechnungsfähig und ausserdem
gemeingefährlich sei. Wölfli wird darauf in die Waldau bei Bern
eingewiesen. Die Jahre 1895-1899 sind charakterisiert durch ein
immer stärkeres Hervortreten der Krankheitserscheinungen.
Vor allem in den Jahren 1898-1899 tritt die paranoide
Schizophrenie immer deutlicher hervor. Von Ende 1899 an wird
mehrfach berichtet, wie er eifrig zeichnet, dichtet und komponiert.

Auch in diesen Jahren wechseln sich produktive Phasen,
in denen sich Wölfli ganz seiner künstlerischen Tätigkeit
hingibt, und von Halluzinationen, Drohungen, Schimpfereien

und schweren Gewalttaten beherrschte Phasen gegenseitig

ab. Die Jahre ab 1908 sind von der langsamen Zunahme
der Beruhigung gekennzeichnet. Am 30. November 1930

stirbt Wölfli in der Waldau an Magenkrebs. - Auszug aus der
unpublizierten Lizentiatsarbeit «Die Rezeption des Werks
von Adolf Wölfli - oder: der lange Weg von der Waldau ins
Museum», eingereicht im Dezember 1982 in Kunstgeschichte
bei Herrn Prof. Hanspeter Landolt an der Universität Basel.
Die Arbeit befasst sich mit der Rezeption des Werks von Adolf
Wölfli bis ins Jahr 1982.

2 Walter Morgenthaler, Ein Geisteskranker als Künstler
Arbeiten zur angewandten Psychiatrie, Bd. 1), Bern/

Leipzig 1921, S. II.
3 Walter Morgenthaler (vgl.Anm.2), S.85. Dazu ist

ergänzend noch weiter Morgenthaler aus demselben Buch zu
zitieren: «Nicht die Objektivitätsfunktionen als solche sind
angeboren, sondern nur eine bestimmte seelische Disposition.

Erst wenn Sinnesempfindungen auftreten, reagiert
dann diese seelische Disposition so, dass diese oder jene
Objektivitätsfunktionen entstehen. Die Objektivitätsfunktionen

sind also nach Ebbinghaus ursprüngliche Reaktionen
der Seele auf Empfindungen.» (S. 155).

4 Walter Morgenthaler (vgl.Anm.2), S.86.
5 Fred Singeisen, Adolf Wölfli. Ansprache an der Vernissage der

Ausstellung «Ein Geisteskranker als Künstler» des Kunstvereins
St. Gallen am 8. Februar 1974 (Manuskript).

6 Walter Morgenthaler (vgl.Anm.2), S. 1/Fussnote.
7 H. Walter-Büel, Walter Morgenthaler (1883-1965), in:

Schweizer Archiv für Neurologie, Neurochirurgie und Psychiatrie,

97/1, 1966, S. 149.
8 Hans Meier-Müller, Besprechung von W Morgenthalers «Ein

Geisteskranker als Künstler», Bd.I der «Arbeiten zur
angewandten Psychiatrie», in: Schweizer Archiv für Neurologie
und Psychiatrie, XI/2, 1922, S.314.

9 Adolf Koelsch, Dämon I. Die Kunst, in: Neue Zürcher
Zeitung, 30.8.1921.

10 Adolf Koelsch (vgl. Anm. 9).
11 Adolf Koelsch (vgl. Anm. 9).
12 H.C, Ein Geisteskranker als Künstler, in: Basler Nachrichten,

21.7.1921.

13 Der Bund, 11.5.1921 (ohne Titel und ohne Nennung des

Autors).
14 Der Bund (vgl. Anm. 13).
15 Bruce A. Watson, Kunst, Künstler und soziale Kontrolle,

Köln/Opladen 1961, S.70. Watson versteht unter der
kritischen Elite Museumsleute, Galeristen, Feuilletonisten usw.

16 Bruce A. Watson (vgl. Anm. 15), S. 57. Watson versteht unter
der ästhetischen Elite die Künstler.

17 Ernst Pfeiffer (Hrsg.), Rainer Maria Rilke und Lou Andreas-
Salomé. Briefwechsel, Zürich/Wiesbaden 1952, S.450 (Brief
vom 10.9.1921).

18 Ernst Pfeiffer (Hrsg.) (vgl. Anm. 17), S. 453 (Brief vom
22.9.1921).

19 Ernst Pfeiffer (Hrsg.) (vgl. Anm. 17), S. 454 (Brief vom
22.9.1921).

20 Morgenthalers Buch wird immer wieder als psychoanalytische
Studie bezeichnet. Morgenthaler war aber darum bemüht,
nicht diesen einseitigen Standpunkt zu vertreten, indem er
versuchte, das eigentliche Wesen des Künstlers nicht «aus
dem Triebleben allein zu erfassen, sondern - wie alles

Geistige überhaupt - in einer nicht näher definierbaren
'normativen Funktion' (Häberlin)». Hans Meier-Müller (vgl.
Anm.8), S.313.

21 Roger Perret (Hrsg.), Hämo, der letztefromme Europäer. Sein

Leben, seine Versuche und Anstrengungen. Ein Hans Morgentha-
ler-Lesebuch, Basel 1982, S. 306.

22 Roger Perret (Hrsg.) (vgl. Anm. 21), S. 306.
23 Xenos, Das Narrenhaus, in: Der Bund, 14.8.1921.
24 Xenos (vgl. Anm. 23).
25 Wolfgang Rothe, Zur Vorgeschichte Prinzhorns, in: Hei¬

delberg 1967, S. 17.
26 Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, München/

Leipzig 1918, S. 14.
27 Peter Gorsen, Transformierte Alltäglichkeit oder Transzendenz

der Kunst. Reflexionen zur Entästhetisierung, Frankfurt a. M.
1981, S.258.

28 Wilhelm Hehlmann, Wörterbuch der Psychologie, Stuttgart
121974, S. 107.

29 Manfred Bleuler, Lehrbuch der Psychiatrie, Berlin/Heidel¬
berg 131975, S.397.

30 Manfred Bleuler (vgl. Anm. 29), S. 398.
31 Manfred Bleuler (vgl. Anm. 29), S. 398.
32 Alfred Bader/Leo Navratil, Zwischen Wahn und Wirk¬

lichkeit. Kunst - Psychose - Kreativität, Luzern/Frankfurt a.M.
1976, S. 12. Unter Psychogenese versteht man die seelische
Entwicklung, auch die Entwicklung von Einzelfunktionen,
psychische Faktoren von Krankheiten usw.

33 Bettina Brand/Henning Burk, Der weite Weg von des Prinzen
Wunderhorn zur kollektiven Befreiung der Träume, in:
Heidelberg 1980, S. 29.

34 Jörg Bopp, Antipsychiatrie. Theorien, Therapien, Politik,
Frankfurt a. M. 1980, S. 57.

35 Cécile Ernst, Kontroverse Schizophrenie, in: Neue Zürcher
Zeitung, 11./12.9.1982.

36 Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag
zur Stilpsychologie, München 31911, S.49.

37 Yrjö Hirn, Der Ursprung der Kunst. Eine Untersuchung ihrer
psychischen und sozialen Ursachen, Leipzig 1904, o. S., zitiert
nach: Wolfgang Rothe (vgl. Anm.25), S.26.

38 Wilhelm Worringer (vgl. Anm. 36), S. 14.
39 Yrjö Hirn (vgl. Anm. 37), S. 26.
40 Hans Prinzhorn, Bildnerei der Geisteskranken. Ein Beitrag zur

Psychologie und Psychopathologie der Gestaltung, Berlin 21923,

310



S. III. Prinzhorn hatte bei Erscheinen seines Buches Kenntnis
von Morgenthalers Publikation, er weist aber lediglich in
einer Anmerkung kurz auf diese hin: «Über diesen Fall
erscheint soeben eine Monographie von Morgenthaler: 'Ein
Geisteskranker als Künstler', Bern 1921. Darin wird mit 24
Abbildungen die sehr fesselnde Lebensgeschichte des Mannes

dargestellt und vorsichtig in psychoanalytischem Sinne
gedeutet. Für die Gestaltungsfragen glauben wir hier brauchbare

Gesichtspunkte entwickelt zu haben.» (S. 358/Anm. 26).
41 Hans Prinzhorn (vgl. Anm. 40), S. 306.
42 Hans Prinzhorn (vgl. Anm. 40), S.344.
43 Es ist heute erwiesen, dass die Kinderzeichnung ebenso

Schulstilen wie die Kunst der Naturvölker traditionsbedingten

Elementen unterworfen ist.
44 Giorgio de Chirico, zitiert nach: Werner Hofmann, Grund¬

lagen der modernen Kunst. Eine Einführung in ihre symbolischen
Formen. Stuttgart 1966, S. 398 (ohne Quellennachweis).

45 Wolfgang Rothe, Der Geisteskranke im Expressionismus, in:
Confinia psychiatrica, 15, 1972, S. 196-197.

46 Wolfgang Rothe (vgl. Anm. 45), S. 195-196.
47 Wilhelm Worringer, Fragen und Gegenfragen. Schriften zum

Kunstproblem, München 1956, S. 103-104.
48 Karl Jaspers, Strindberg und van Gogh. Versuch einerpathogra-

phischen Analyse unter vergleichender Heranziehung von
Swedenborg und Hölderlin, München 1977, S. 182.

49 André Breton, Die Manifeste des Surrealismus, Reinbek bei
Hamburg 21980, S. 12.

50 André Breton, Nadja, Paris 1963, S. 133. Dem zweiten surrea¬
listischen Manifest von 1930 ist ein Text aus der Zeitschrift für
Geisteskrankheit und Gerichtsmedizin der Geisteskranken
«Medizinisch-psychologische Annalen» von 1929 zum Thema
der Notwehr der Psychiater mit dem folgenden Abschnitt
vorangestellt: «Einer unserer Kranken, Querulant mit
Verfolgungswahn und ein ausgesprochen gefährlicher Fall, schlug
mir in leicht ironischem Ton vor, ein Buch zu lesen, das frei
unter den anderen Kranken zirkulierte. Dieses Buch, das
kürzlich im Verlag der Nouvelle Revue Française erschienen
ist, empfahl sich durch Herkunft und korrekte, harmlose
Aufmachung. Es war 'Nadja' von André Breton.» André Breton
(vgl. Anm. 133), S. 51. Die Rezeption dieses Buches scheint bei
den Geisteskranken sehr schnell und gut funktioniert zu
haben.

51 André Breton (vgl. Anm. 49), S. 18.
52 André Breton, Die kommunizierbaren Röhren, München

1973, S.21.
53 Arthur Schopenhauer, Versuch über das Geistersehen und

was damit zusammenhängt, Bd. 1, Berlin 1862, S. 246, zitiert
nach: Sigmund Freud, Die Traumdeutung, Zürich 1976, S. 111.

54 Gustav René Hocke, Die Welt als Labyrinth. Manier und
Manie in der europäischen Kunst. Von 1520 bis 1650 und in der
Gegenwart. Hamburg 1957, S. 174.

55 Gustav René Hocke (vgl. Anm. 54), S. 174.
56 André Breton/Paul Eluard, Die unbefleckte Empfängnis/

L'immaculée conception, München 1974, S. 33.
57 Hans Prinzhorn (vgl. Anm. 40), S. 18.
58 Es mag nun paradox erscheinen, dass gerade im deutschspra¬

chigen Raum die beiden Standardwerke über die Kunst der
Geisteskranken entstanden sind. Aber wie bereits
hingewiesen, hat die aus dieser ideologischen Situation erwachsene
Gegenbewegung des Irrationalismus solche Publikationen
heraufbeschworen. Erwähnt sei noch Marcel Réja, L'art chez
les fous. Le dessin, la prose, la poésie, Paris 1907. Diese Publi¬

kation darf als Ausgangspunkt für die moderne Psychopathologie

des Ausdrucks betrachtet werden.
59 Wolfgang Rothe (vgl. Anm. 25), S. 18.
60 Curt Seckel, Massstäbe der Kunst im 20. Jahrhundert. Sozio¬

logische, ästhetische, psychologische Kriterien der modernen
Malerei, Düsseldorf/Wien 1967, S. 14 (ohne Quellennachweis).

61 Franz Roh, «Entartete Kunst». Kunstbarbarei im Dritten Reich,
Hannover 1962, S. 32-33.

62 Dass Franz Marc mit den «Auswüchsen kranker Gehirne»
wirklich Produktionen von Gehirngeschädigten meint, ist
nicht auszuschliessen. Trotzdem erscheint es uns
kennzeichnend, dass er ganz der Zeitstimmung gemäss in diesen
Worten und einem solchen Vergleich spricht.

63 Hans Walter Gruhle, Psychologie des Abnormen, in: Gustav
Kafka (Hrsg.), Die Funktionen des abnormen Seelenlebens

Handbuch der vergleichenden Psychologie, Bd. 3), München

1922, S. 6.
64 Oscar Pfister, Der psychologische und biologische Untergrund

expressionistischer Bilder, Bern/Leipzig 1920, S. 176-177.
65 Walter Morgenthaler (vgl.Anm.2), S. 89-90. Auch Prinz¬

horn war sich der Gefahren, die die Vergleiche zwischen der
Kunst der Geisteskranken und der modernen Kunst bergen,
nur zu sehr bewusst, wenn er schreibt: «Es ist nämlich
oberflächlich und falsch, aus Ähnlichkeit der äusseren
Erscheinung Gleichheit der dahinterliegenden seelischen
Zustände zu konstruieren. Der Schluss: dieser Maler malt wie
jener Geisteskranke, also ist er geisteskrank, ist keineswegs
beweisender und geistvoller als der andere: Pechstein, Heckel
u.a. machen Holzfiguren wie Kamerunneger, also sind sie
Kamerunneger.» Hans Prinzhorn (vgl. Anm. 40), S. 346.

Aber diese Warnung konnte die nationalsozialistischen
Ächter der modernen Kunst nicht von ihren Fehlschlüssen
abhalten. So schreibt Carl Schneider 1939: «Denn, nachdem
der Nachweis von den psychologischen Theoretikern immer
wieder erbracht wurde, man die Werke derjenigen Künstler,
die wir als Erzeuger entarteter Kunst kennen, übergangslos
und ohne Sprung in die Gestaltungsversuche Irrer eingliedern
können, dürfen wir gerade aus diesem Ergebnis den Schluss
ziehen, dass die Erzeuger der entarteten Kunst eine innere
Verwandtschaft zum Abnormen auch in ihrer Biologie zeigen.
Dann aber ist ihre 'Kunst' auch der Beweis für ihre pathologische

Beschaffenheit als Menschen.» Carl Schneider,
Entartete Kunst und Irrenkunst, in: Archiv für Psychiatrie und
Nervenkrankheiten, 110, 1939, S. 155.

66 Felix Klee (Hrsg.), Tagebücher von Paul Klee. 1898-1918. Köln
1957, S. 274-275 (Tagebuchnotiz 905).

67 Peter Gorsen, Kunst und Krankheit. Metamorphosen der
ästhetischen Einbildungskraft, Frankfurt a.M. 1980, S.322.

68 Hans Prinzhorn (vgl. Anm. 40). Diesen Satz verwendet
Prinzhorn in seinem Buch mehrmals.

69 Stefanie Poley, «... und nicht mehr lassen mich diese Dinge
los.» Prinzhorns Buch «Bildnerei der Geisteskranken» und seine
Wirkung in der modernen Kunst, in: Heidelberg 1980, S.59.

70 Peter Gorsen (vgl. Anm. 27), S. 8.
71 Werner Hofmann (vgl. Anm. 44). Hofmann überschreibt

darin das Kapitel vom russischen Konstruktivismus bis zum
Surrealismus (S. 343-415) mit dieser Bezeichnung.

72 Peter Gorsen (vgl. Anm. 67), S. 334/Anm. 40.
73 Peter Gorsen (vgl. Anm. 67), S. 334/Anm. 40.
74 Peter Bürger, Theorie der Avantgarde, Frankfurt a. M. 1974,

S.98.

311



ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb.l: Adolf Wölfli-Stiftung, Bern.

ZUSAMMENFASSUNG

Programmatisch betitelte Walter Morgenthaler 1921 seine
Publikation über Leben und Werk von Adolf Wölfli (1864-1930) «Ein
Geisteskranker als Künstler». Revolutionär war dieser Ansatz,
einen künstlerisch tätigen Geisteskranken aus der Sphäre des
klinischen Falles zu lösen und ihm wahres Künstlertum
zuzusprechen. Ein Jahr später widmete sich Hans Prinzhorn mit seiner
«Bildnerei der Geisteskranken» ebenfalls den künstlerischen
Produkten Geisteskranker. Dass gerade zwei wichtige Standardwerke
zu diesem Gebiet zu Anfang der 1920er Jahre entstanden sind, ist
kein Zufall. Das geistige Klima der Zeit bildete den Nährboden
dazu. Kulturirrationalismus, Psychiatrie und Avantgardismus sind
Themenkreise, die uns Aufschluss darüber geben, weshalb der
Beginn der Rezeption der Kunst der Geisteskranken gerade in
diese Epoche fällt.

RIASSUNTO

Nel 1921, Walter Morgenthaler intitolò la sua pubblicazione
relativa alla vita e all'opera di Adolf Wölfli (1864-1930) «Ein
Geisteskranker als Künstler», un infermo mentale artista. Il metodo di
estrapolare dal contesto clinico un infermo mentale attivo in
campo artistico e di qualificarlo come artista fu un atto rivoluzionario.

Un anno più tardi anche Hans Prinzhorn si dedicò,
attraverso la sua «Bildnerei der Geisteskranken», dipinti di infermi
mentali, alla produzione artistica di malati mentali. Non è un caso
che in questo campo due opere così importanti siano state
pubblicate agli inizi degli anni venti. Il clima intellettuale dell'epoca fu
infatti un terreno fertile. Irrazionalismo culturale, psichiatria e

avanguardismo sono tematiche che spiegano come la ricezione
dell'attività artistica degli infermi mentali coincida proprio con
quell'epoca.

RESUME

Le titre «Ein Geisteskranker als Künstler» («Un malade mental en
tant qu'artiste»), choisi par Walter Morgenthaler pour sa
publication éditée en 1921 comprend tout un programme sur la vie et
l'œuvre de AdolfWölfli (1864-1930). L'approche était en effet
révolutionnaire: elle tentait de séparer l'activité d'un malade mental de
la sphère du cas clinique pour lui attribuer la qualité d'artiste. Une
année plus tard, Hans Prinzhorn s'occupait dans son livre «Bildnerei

der Geisteskranken» («Les images des aliénés») également
des oeuvres artistiques des malades mentaux. Il ne s'agit
certainement pas d'un hasard si deux volumes fondamentaux sur ce
thème parurent au début des années 1920. La base était fournie par
le climat intellectuel de l'époque. L'irrationalisme culturel, la
psychiatrie et l'avant-gardisme sont des thèmes qui nous disent
pourquoi le début de la réception de l'art des malades mentaux se
situe précisément dans cette époque.

SUMMARY

Significantly, Walter Morgenthaler gave his book on Adolf Wölfli
(1864-1930) the title "Ein Geisteskranker als Künstler" (1921).*
The idea of treating an artistically active mental patient not as a

clinical case but as a genuine artist was revolutionary. A year later
Hans Prinzhorn in "Bildnerei der Geisteskranken" also investigated

the artistic products of mental patients. That two major
works on the same subject were both published in the early
twenties is no coincidence. The mental climate was extremely
favorable to such an approach. A look at the cultural irrationalism,
psychiatry, and avant-gardism of this decade reveals just why the
art of mental patients first attracted attention at this particular
time.

* Morgenthaler's book was translated into English by Aaron
Esman, M. D., in collaboration with Elka Spoerri: "Madness and

Art, The Life and Works of Adolf Wölfli", University of Nebraska
Press, Lincoln and London, 1992.

312


	Adolf Wölfli und Walter Morgenthaler oder der Beginn der Rezeption der Kunst der Geisteskranken

