
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 50 (1993)

Heft: 3

Artikel: Die romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin in Zillis
wiederbetrachtet : Bildsystem und Bildprogramm

Autor: Flühler-Kreis, Dione

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die romanische Bilderdecke
der Kirche St. Martin in Zillis wiederbetrachtet

Bildsystem und Bildprogramm

von Dione Flühler-Kreis

Seit der wissenschaftlichen Entdeckung und ersten
Erschliessung der Bildtafeln von Zillis durch Johann Rudolf
Rahn in den 1870er Jahren und der 1898 erfolgten
Reproduktion nach Aquarellen von R. Weber ist die Zilliser
Decke zu einem Forschungsobjekt geworden (Abb. I).1

Hier soll die Forschungs- und Restaurierungsgeschichte
soweit nachgezeichnet werden, als sie für die Bildordnung
der Decke Folgen hatte und für die Sinndeutung der Bilder
bedeutsam ist.

Forschungs- und Restaurierungsgeschichte -
ihre Folgen für die Bildordnung der Decke

Die Übersichtstabelle von Rahn sowie die Aquarelle von
Weber halten einen Zustand der Decke fest, wie er
möglicherweise bereits 1574 mit dem Neubau des Dachstuhls
über dem Schiff, spätestens aber mit den Renovationsarbeiten

von 1820 zustande gekommen war.2 Die ursprüngliche

Anordnung der Tafeln war jedenfalls empfindlich
gestört (Abb.2). Da die einzelnen Bildtafeln, die
nachweislich auf der Staffelei gemalt worden waren, nach ihrer
Fertigstellung ohne besondere Befestigung einfach in die
Trägerkonstruktion der Decke eingeschoben worden

waren, liess sich die Anordnung der Tafeln relativ einfach
ändern.3

Rahn erkennt zwei «Hauptklassen» der Darstellung, die
«seltsamen Ungeheuer und Fabelwesen» der Randfelder
als Umrahmung des Ganzen, denen er auch den Posaune
blasenden Engel der ersten Reihe zuordnen möchte, und
die von Osten nach Westen sich hinziehende, «ansprechendere»

Erzählfolge, «die mit wenigen Ausnahmen
neutestamentarische Gegenstände behandelt». Zudem vermutet er
hinter den drei sitzenden Königen mit Messern Persönlichkeiten

des Alten Testamentes, denen er auch die nimbierte
Sitzfigur mit Messer zu Beginn des Zyklus zuordnen
möchte. Die beiden anschliessenden weissgekleideten
Frauen, die damals die Heimsuchungsszene rahmten,
bezeichnet er wegen des Kreuzes im Giebel der einen
Torarchitektur als Figuren von Synagoge und Ecclesia.4

1936 führte Joseph Gantner als Vergleichsbeispiel unter
den wenigen noch erhaltenen Decken die jedoch um
einiges jüngere Decke von St. Michael in Hildesheim an
und stellte Bezüge zur Technik und zum Stil der
Glasmalerei von Chartres fest, bezog aber die Bildprogramme
der Glasfenster nicht in seine Überlegungen mit ein.5

H^TSt1

s
i

7&C,Ke ^
{*;*À <£fc (UL

fclüE éè
W3ff5 ä* ¦¦.

k*

Abb. 1 Zillis, St. Martin, Bilderdecke,
der Decke vom Chor aus.

1. Viertel 12. Jh. Ansicht

Die hauptsächlichsten Publikationen zur Kirche und zu
ihrer Decke entstanden im Vor- und Umfeld von Restaurie-

rungs- oder Konservierungsbemühungen.
Eine eigentliche Zäsur bildete dabei die grossangelegte

Restaurierung von 1938/40. Als Brandschutz wurde eine

Betondecke über die Bilderdecke gespannt, vorgängig
wurden die Bildtafeln ausgebaut, restauriert, neu geordnet
und mit einem Schraubsystem befestigt. Die Neuordnung
der Tafeln besorgte Erwin Poeschel, der seine Forschungsresultate

1941 in der ersten Monographie zur Zilliser Decke
festhielt.6

223



ài fi*¦
SAPinB limmmï ¦¦¦'#

to- ¦ 1

¦^t-Atfi .fi

«?&S

¦P»

mi
¦p

' Y

V

or^ìsiuk
•;... C

t^rnm
7A

S 1

filfil Ct ri -~.fir0l^>

fcWWMl
Y «©»

^c; ¦ ' ¦¦: :Y^V^Wfc55feJ

L^jima
r''.-'

fefS^

3N"^tTT/^aE^s

?Ç

•̂--Y

r nmnBi ïiiicyiijQa^gwg
CROSSES:,

Abb.2 Zillis, St.Martin.
Zustand der Bilderdecke vor
1940 mit Ergänzungen
(Blumenbilder) von 1820.

Montage der
Chromolithographie auf sechs Blättern

nach Aquarellen von
R. Weber 1898.

224



Diese umfassende und sorgfältige Arbeit bleibt bis heute
die Grundlage jeder Beschäftigung mit diesem Kunstwerk.
Genauso wie die Reihenfolge der Bilder beim erneuten
Ausbau und bei den Sicherungsarbeiten von 1971 ausser
zwei geringfügigen Änderungen die gleiche blieb7, wird in
neueren Publikationen mit wenig Ausnahmen die
Anordnung Poeschels als verbindlich anerkannt, zum Teil
auch als Ausgangspunkt für Beweisführungen genommen.8

Mit Blick auf die Übersichtstabelle von 18729 oder auf die
Chromolithographien von 1898 müssen Charakterisierungen

wie «die einzige noch nahezu erhaltene romanische
Bilderdecke» dahin relativiert werden, dass der jetzige
Zustand der Decke nicht der originale ist, wohl aber eine
eindrück liche Interpretation, basierend auf fundierten und
umfassenden ikonographischen und theologischen
Kenntnissen. So zeigen die häufig zitierte, aber in ihren Resultaten,

die auf Grund ikonographischer Vergleiche
vorwiegend aus der oberitalienischen Kunst zustande kamen,
wenig berücksichtigte Dissertation von Susanne Brugger-
Koch sowie der auf genauen Beobachtungen abgestützte
theologische Aufsatz von Markus Jenny10 zum Teil
überzeugende Alternativen zur Anordnung Poeschels. Die
Tafeln neuerdings umzuplazieren, wäre jedoch ein müssiges

Unterfangen, da jeder weitere Versuch eine andere
Interpretation darstellt, nicht aber den Originalzustand
wiederherstellt.

Jede Beschäftigung mit Bildstruktur und Bildprogramm
der Decke hat von folgenden grundsätzlichen Erkenntnissen

auszugehen, die von Poeschel formuliert, im wesentlichen

bereits von Rahn angedeutet wurden.
Die Deckenkomposition folgt drei Ordnungen (Abb.3):
1. Die 105 Felder umfassende Innenfläche erzählt im

Ablauf von Ost nach West die Heilsgeschichte des Neuen
Testaments, der sich in der letzten Reihe die Legende des
Kirchenpatrons St. Martin anschliesst.

2. Die Innenfelder werden von einem geschlossenen
Rahmenfries mit Meereshintergrund umgeben, der mit
Meerungeheuern und Mischwesen bevölkert ist. Zwischen diese
Figurenbilder waren bereits vor 1941 drei szenische Tafeln
eingeschoben, eine Schiffahrt, ein Fischzug und eine
weitere, nicht mehr genau erkennbare Schiffszene. An allen
vier Ecken müssen sich hornblasende Engel befunden
haben; Nord- und Südwind, mit Inschriften AUSTER und
AQUILO versehen, sind erhalten.

3. Über die Gesamtkomposition ist ein Kreuz gelegt, das
aus doppelten Ornamentleisten gebildet ist und die Decke
in vier gleich grosse Rechtecke gliedert.

Poeschel erkennt im Gesamtkonzept die Anlage einer
Weltkarte in der Art der Beatus-Karten des 8. Jahrhunderts.
Das die Innenfelder umrahmende Meer definiert er als
Zone der Bedrohung, die Fabelwesen als Verkörperung des
Bösen. Die Bootszenen deutet er als Illustrationen zur
Jonasgeschichte (Jona 1,3) sowie als «evangelische Fischer»
oder als «eine Symbolisierung der bekehrenden Kirche, die
den bösen Zirkel der Untiere durchbrechen und den Sinn
des Beschauers auf den Gedankeninhalt des Hauptzyklus -
die evangelische Botschaft - vorbereiten».11

%

m 545? 5349 5°

5S 9> 60 625& 57

m 68 6965 67&3 64

76¦:?.3-\
4

:•:¦»:¦ 82 S379

>:3? s984 86 90

96 97D3 :-9ï: 95

& >t»4*> tCO- OH Ì0X *!>3

K#[06 110105 107 109

116H3 114 H-5

:a 124 125119 121 123120

128126 ::«g-: 131130127

:-:"[q ¦3«137 39'33 '3-1 135

m- [46[44 145140 [41 [42

148 HK> [52 53147 149 15'% 2
1 us

Wj

Innenfelder: Heilsgeschichte des Neuen Testamentes
49-146, Legende des heiligen Martin 147-153.

Windengel

Kreuz aus doppelten Ornamentsleisten

Randfelder:
Meerzone mit Mischwesen und drei Schiffszenen

Abb.3 Zillis, St. Martin. Schema der Bilderdecke: dreifache
Ordnung (Numerierung der Tafeln nach Poeschel).

225



m*

«s

Abb. 4 Zillis, St. Martin. Innenfelder, Anfang der Heilsgeschichte (Tafeln 49-58, vgl. Abb. 5): Drei thronende Könige mit Messern, zwei
Frauenfiguren, Verkündigung mit Engel, Maria mit Dienerin, Traum des Joseph mit Engel, Heimsuchung.

Diese wertende Polarisierung von innerer und äusserer
Ordnung, wie sie von Poeschel vorgebildet und in den
nachfolgenden Arbeiten zur Zilliser Decke beinahe
ausschliesslich übernommen wird12, reduziert die Aussagekraft
der Komposition, indem sie keine ambivalente Deutung
und Spannung zulässt. Die Deutung der Aussenbilder als

Bedrohungsszenario mag Poeschel bewogen haben, die
Darstellung der Versuchung Christi als zentrale Szene in
der Mitte der Decke einzufügen.

Poeschels Neuordnung der Decke - mit viel Wissen und
Akribie vorgenommen - mutet zum Teil wie ein
spannendes Detektivspiel an, dessen Resultat weitgehend keine
zwingenden Änderungen fordert. Allerdings hat Susanne
Brugger-Koch auf Grund ikonographischer Untersuchungen

vorgeschlagen, am Anfang der Erzählfolge der
Innenfelder einige Umstellungen vorzunehmen.

Poeschel setzt - in Anlehnung an die Deutungen von
J.R. Rahn - an den Anfang des Zyklus die drei thronenden
Könige mit Beschneidungsmessem als alttestamentliche
Vorfahren Christi, gefolgt von den beiden unter einer
Bogenarchitektur mit Vorhangmotiv stehenden Frauen, die
er als Verkörperungen von Synagoge und Ecclesia sieht
(Abb. 4). Susanne Brugger-Koch weist überzeugend nach,
dass die beiden attributslosen Frauen unter einer
Giebelarchitektur traditionsgemäss seit dem Frühmittelalter als
Dienerinnen die Szene der Visitatio rahmen. Weiter schlägt
sie vor, die Erzählfolge der neutestamentlichen
Heilsgeschichte wie üblich mit der Verkündigung beginnen zu
lassen. Die thronenden Könige - im Aussehen mit den
Heiligen Drei Königen vergleichbar - möchte sie an den
Anfang der Dreikönigsgeschichte stellen.13

Dieser umfassenden, mit vielen Beispielen belegten
ikonographischen Beweisführung ist nichts beizufügen. Die
Diskussion um die Anordnung einzelner Bilder wird kaum
weiterführen, wichtig scheint mir, dass bei Interpretationsversuchen

stets berücksichtigt wird, dass der jetzige
Zustand der Decke eine Interpretation, nicht den Originalzustand

darstellt (Abb.5).

Ich werde im folgenden einen andern Zugang zum
Verständnis des Bildprogramms suchen, indem ich vom oben
festgestellten dreifachen Bildsystem der Decke ausgehe.14

Dreifache Ordnung - Raum, Zeit, Heilsgeschichte

Die 153 quadratischen Felder der Decke von St. Martin sind
in drei klar voneinander getrennte Ordnungen gegliedert;
jede Ordnung hat ihre eigene Zeichensprache.15

1. Die rahmenden Randfelder, nach aussen mit einem
umlaufenden Wellenband belegt, wo sich Fabelwesen und
Meermonstren tummeln, sind gegen die Innenfelder
abgegrenzt; sie vertreten die räumliche Ordnung. Die hornblasenden

Engel, die beiden original erhaltenen mit «Auster»
und «Aquilo» (Nord- und Südwind) bezeichnet, verstärken
als apokalyptische Engel, die den Beginn des Jüngsten
Gerichts verkünden und an den vier Weltecken die Winde
zurückhalten, diese Absicht. Jedes Quadrat ist mit einer
raumfüllenden Einzelfigur besetzt. Mehrfigurig und dem
narrativen System verpflichtet, dem die Innenfelder folgen,
sind nur die Bootsszenen, die aber wegen des Verlaufs der
Bretterfugen trotzdem zu den Aussenfeldern gehören.

2. Die Innenfelder, gleichsam das bekannte Festland, sind
besetzt durch die Erzählungen der christlichen Heilsgeschichte

von der Verkündigung an Maria bis zur
Dornenkronung, denen sich als Fortsetzung in die Jetztzeit - ins
Mittelalter - die Legende des Kirchenpatrons, des heiligen
Martin, anschliesst. Dieses narrative Bildprogramm folgt
einer zeitlichen Ordnung. Sie entspricht dem christlichen
Grundverständnis von Zeit, die Anfang und Ende hat, die,
da unumkehrbar, eine historische ist. Diese zeitliche und
erzählende Ordnung ist in Zillis zugleich räumlich-geographisch

orientiert, da die Geschichte von Osten nach Westen
abläuft. Das Bildprogramm folgt der Zeilenordnung schriftlicher

Texte, hat lange und kurze Sätze, einen unterschiedlichen

Sprachrhythmus und verschieden lange
Textabschnitte. Beziehungen herzustellen zwischen der gleichzei-

226



I 2 3 4 5 6 7 8 9 I 2 3 4 5

fcsx]

6 7

:
: 54: :

8 9

48 49

57 58 59

i:Ì4| : : issi : IO 48 ::5s: IO49 ¦1'

47 56 60 I I 47 56 57 58

65

72

79

59

66

73

80

60 61 I 11

1246 63 64 65 66 67 68 12 46

45

44

63 64 67 68 69oy

45 70 71 72 73 74 75 76 U 70 71 74 75 76 13

44 77 78 79 80 81 82 83 14 77 78 81 82 83 M

43 84 85 86 87 88 89 90 15 43 84 85 86 87 88 89 90 IS

42 91 92 93 94 95 96 97 16 42 91 92 93 94 95 96 97 l6

41 98 99 100 IOI 102 103 104 17 41 98 102 103 104 17

40 105 106 107 108 109 I IO 111 18 40

39

105

112

106

"3

107

114

108

"5

109

116

110 111 iS

39
gggg

M, 114 115 116 "7 118 19 117 118 19

38 119 M, 121 122 123 124 125 20 38 119 120 121 122

129

123 124 125 20

37 126 127 128 129 130 131 132 21 37 126 127 128 130 131 132 21

(36) 133 r34 135 136 137 138 139 (22) (36) 133 134 135 136 137 138 139 (22)

(35) 140 141 142 143 144 145 146 (23) (35) 140 141 142 143 144 145 146 (23)

(34) 147 148 149 150 151 152 153 (24) (34) 147 148 149 15°

(29)

I51

(28)

152

(27)

153 (24)

(25)(33) 32 (31) (30) (29) (28) (27) 26 (25) (33) 32 (31) (30) 26

Anordnung vor 1940

Visitatio, gerahmt von zwei FrauenfigurenS

Neuordnung 1940 durch E. Poeschel, heutige Anordnung

Drei thronende Könige mit Messer

Nimbierte Sitzfigur mit Messer

Verkündigungsengel, Maria der Verkündigung
mit Dienerin

Drei thronende Könige mit Messer

Zwei Frauenfiguren (Synagoge, Ecclesia)

Verkündigungsengel, Maria der Verkündigung
mit Dienerin

Nimbierte Sitzfigur mit Messer (Joseph)

m Dreifache Versuchung Christi durch den Teufel Wa
m

Dreifache Versuchung Christi durch den Teufel

Abb. 5 Zillis, St. Martin. Schema der Bilderdecke. Anordnung der Innenfelder mit Szenen zum Anfang des Neuen Testamentes und
zur Versuchung Christi vor 1940 und jetziger Zustand nach der Neuordnung durch E. Poeschel 1940 (Numerierung der Tafeln nach der
Neuordnung 1940 durch E. Poeschel).

227



Wolfgang Kemp nimmt hingegen in seinem
grundlegenden Artikel zu mittelalterlichen Bildsystemen an, dass

ZZ7- solche Synthesen aus «Weltbild und Geschichte im
Zeichen des Heils» zu den üblichen Deckenprogrammen
mittelalterlicher Kirchen gehörten.17 So vertritt in der
Decke von Hildesheim der Baum Jesse in der Mittelbahn

Hu Jeico <tfi* .^li-iHv!

DtAi-jiXTC:
Arri -' tl.fi

l V
•sw:i

\r&i ' 7fcjiit
Ossr.:Hb

:. rffi^ * C -'4 -$c\rrLxiT<i,.fttaairjfern,

À

Asien'*>..:-'

m
\W «* 4

: ;-¦-,, i\
--.

n ,»| NilDonN

P»* j "t «UWjIrtKlmJ,.**Fi"fe# | ' r ¦¦ r # rBr" -

AfrikaEuropa

5'f'?£'¦'¦ rJ°

-
r Ä- •ti. w

Abb. 6 Weltkarte vom Typus einer T-Karte. Isidor-Kodex, 9. Jh.,
Ms.237, Stiftsbibliothek St.Gallen. Die drei Erdteile der
geosteten Karte - Asien oben, Europa links und Afrika rechts -
sind zusätzlich mit den Namen der Noah-Söhne Sem, Cham,
Japhet bezeichnet. Südlich von Afrika liegt die «terra inhabita-
bilis», die unbewohnbare Erde. Dem Globus ist die Erlöserfigur
des gekreuzigten Christus aufgesetzt.

Abb. 7 Schema einer mittelalterlichen T-Karte. Die mittelalterliche

T-Karte oder Radkarte ist geostet, d. h. Osten liegt oben. Die
Erdteile sind von einem Wasserring umgeben, der den sichtbaren
Teil der Wasserkugel darstellt, auf dem die bewohnte Erde nur
einen kleinen Teil einnimmt. Die unbekannten Meere, die
Gebiete am Rande der bewohnten Erde sind von Wundervölkern
und Monstren bevölkert.

tigen Entwicklung der Schriftlichkeit und dem Bilderzyklus
der Innenfelder von Zillis wäre reizvoll.

3. Die dritte Ebene, die symbolische Ordnung, nimmt das
Zeichen des aus doppelten Ornamentsleisten gebildeten
Kreuzes ein, das den Randbezirk der Monstren und die
christliche Heilsgeschichte der Innenfelder umspannt. Kos-
mologische und historische Ordnung werden als Weltbild
zusammengefasst.

Auf der Suche nach überlieferten Vergleichsbeispielen
zur Bilderdecke von Zillis wurde bereits von Joseph
Gantner die allerdings etwas jüngere Decke von St. Michael
in Hildesheim erwähnt und seither immer wieder in die
Diskussion miteinbezogen; dabei wurden aber
mehrheitlich keine Gemeinsamkeiten des Programms
festgestellt.16

die zeitliche Dimension vom Sündenfall bis zur
Theophanie; die räumliche Ordnung wird durch die Paradiesflüsse

und die Evangelisten mit ihren Symbolen vertreten.18
Solche Bildprogramme sind nicht den monumentalen
Bilderdecken vorbehalten. Frühmittelalterliche Elfenbeintafeln,

Werke der Goldschmiedekunst und Miniaturen der
Buchmalerei strukturieren das viereckige Bildfeld ähnlich.
Dabei darf die Vorbildfunktion dieser kleinen, leicht
transportierbaren Kunstwerke nicht unterschätzt werden. Meist
gliedert das zentrale Kreuz oder die Figur Christi die Innenfelder,

Ort der biblischen Erzählung, während die vier
Eckfelder eine der bekannten Vierergruppen aufnehmen, die
vier Hauptwinde, die vier Paradiesflüsse oder etwa die vier
Evangelisten, die alle als Kürzel für das christliche Weltbild
stehen.19 So betrachtet fügt sich die Decke von Zillis in die

228



-

or...;.r

F '4
r au •• .o

~,r

r;S

Hl JîQ*ft
./Y

7
¦l-'ì-'-SK*

)%

hit

,:«
SSlSaS%r

|

:¦'•

Abb. 8 Weltkarte aus dem Kloster Ebstorf, Lüneburger Heide. 1. Hälfte 13. Jh.
Norddeutschland. 358 X 356 cm, aus Pergamentblättern von 30 Schafshäuten verfertigt. Im
Zweiten Weltkrieg verbrannt.

lange Tradition eines Bildsystems. Allerdings wird das
Weltbild in Zillis bei aller Zeichenhaftigkeit der Darstellung
räumlich-geographisch als Welt fassbar und soll deshalb
mit mittelalterlichen Weltkarten verglichen werden.

Weltbild und Weltkarte

Wie oben festgestellt, erkannte auch Poeschel im Gesamtkonzept

der Decke die Anlage einer Weltkarte «in der Art
der Beatus-Karten des 8. Jahrhunderts». Einen
umfassenden Artikel zu diesem Thema veröffentlichte Ernst
Murbach 1972.20 Er zieht einen Grossteil der überlieferten
mittelalterlichen Weltkarten in seine Ausführungen mit
ein, darunter auch die im Vergleich zu Zillis etwas späteren,
die «Londoner Psalterkarte» im British Museum in
London, die im 2. Weltkrieg zerstörte «Ebstorfer
Weltkarte» aus dem Kloster Ebstorf in Norddeutschland und die
Weltkarte des Richard von Haldingham in der Kathedrale
von Hereford, England. Diese Ausweitung auf etwas
spätere Werke, die ihrerseits möglicherweise auf frühere,

nicht mehr erhaltene Beispiele zurückgehen, geschieht
meiner Ansicht nach zu Recht. Die sogenannten Beatus-

Karten, Illustrationen in Handschriften mit Kommentaren
zur Apokalypse, die auf den spanischen Benediktinermönch

Beatus um 776 zurückgehen und bis ins B.Jahr¬
hundert frei kopiert wurden, zeigen ebenfalls die
Meeresumrandung mit Ungeheuern und Schiffen sowie das

Festland mit Architekturkulissen als Zeichen für die
bewohnte Welt und biblische Szenen, darunter bevorzugt
das Paradies im Osten, das bei diesen «geosteten» Karten
oben liegt.21 Sie sind aber nicht in dem umfassenden Sinn
Weltbilder, «die auch als räumlich dargestellte Geschichte
und gleichzeitig als geschichtlich dargestellter Raum
beschrieben werden können».22 Den Beatus-Karten fehlt
zudem die Verbindung von zeitlicher und räumlicher
Ordnung durch eine Figur, wie sie in Zillis und - wie zu
zeigen sein wird - auf den hier betrachteten Weltkarten
durch die Figur des Kreuzes zustande kommt.

Eine Federzeichnung im Isidor-Kodex Ms. 237 der
Stiftsbibliothek St. Gallen aus dem 9. Jahrhundert gibt eine Weltkarte

vom T-Typus wieder (Abb. 6). Das Grundschema

229



Abb.9 Delphinreiter, Seelöwe, sich ineinander verbeissende Monstren, Sirene. Deckenbilder, St.Martin, Zillis, 1. Viertel 12. Jh.

solcher Karten (Abb. 7) zeigt die bewohnte Erde
(Ökumene) in einem Kreis eingezeichnet und durch ein
eingeschriebenes T in drei Kontinente gegliedert; in der oberen
Hälfte der geosteten Karte liegt Asien, Europa nimmt links,
Afrika rechts je ein Viertel ein. Der senkrechte Balken steht
für das Mittelmeer, der Querbalken für den Nil und für den
Don als Grenzflüsse zwischen Asien und Afrika, bzw.
zwischen Asien und Europa. Diese T-Karten sind oft von den
astronomischen Hemisphärenkarten beeinflusst, sie zeigen
dann die kreisförmig dargestellte bewohnte Erde von einem
Wasserring umgeben. Dieser bedeutet den sichtbaren Teil
der Wasserkugel, auf dem die bewohnten Erdteile nur einen
kleinen Teil einnehmen. Die Gebiete am Rande der
bewohnten Erde und die unbekannten Meere sind von
Wundervölkern und Monstren besiedelt.23 Die St. Galler
Zeichnung bringt im Vergleich zu diesem allgemeinen
Schema folgende bedeutungsvolle Änderungen und
Ergänzungen: Indem die Erdteile zusätzlich mit den Namen der
Noah-Söhne, die nach der Sintflut je einen Kontinent
besiedelten, bezeichnet sind, werden bereits hier räumliche
und historische Ordnung miteinander in Beziehung
gebracht. Indem die «terra inhabitabilis» in den Globus
miteingeschlossen ist, wird deutlich gemacht, dass auch sie

Bestandteil des Kosmos, der von Gott geschaffenen
Ordnung, ist. Diese Feststellung scheint mir wichtig in
bezug auf die Einordnung und Deutung der Zilliser
«Meerstücke», indem hier der qualitative Unterschied zwischen
Randzonen als Chaosmeer, Abyssus oder als Zonen am
Rande der Welt zu diskutieren ist. In Zillis werden diese
Zonen in das Heilszeichen des Kreuzes miteinbezogen, im
Isidor-Kodex unter die dem Globus aufgesetzte Erlöserfigur

des gekreuzigten Christus gestellt. Diese Karte ist die
vereinfachte Vorwegnahme des komplexen Systems von
Zillis und der grossen mittelalterlichen Weltkarten. Dass
dabei die Grundform des Kosmos als Rechteck oder Kreis
erscheint, ist sekundär und findet eine Erklärung ebenfalls
im Kreuzeszeichen, so zum Beispiel in einem irischen
Evangelienkommentar des 7. Jahrhunderts: «ipsa species
crucis quid est nisi forma quadrata mundi».24 Auf der
Ebstorfer Karte (Abb. 8) werden die bekannte christliche
Welt und die unbekannten heidnischen Gebiete der
Wunderwesen am Rande der Welt von der Figur Christi
umspannt. Am Rande der Karte sind Kopf, Hände und
Füsse zu erkennen, die miteinander verbunden ein Kreuz
ergeben. Im Zentrum von Karte und Kreuz liegt Jerusalem
mit dem auferstehenden Christus.25 Über der Hereford-

Am~rt^f 7-_.y.:,.-'C or-7fi.'7"y

•*.

V.
:

-.. 7

w** t&

h#M?rr ~fi—

Abb. 10 Assistenzfiguren beidseitig der Visitatio. Rekonstruktionsversuch.

230



Karte erscheint Christus als Weltenrichter am Jüngsten
Gericht. Am unteren linken Rand erscheint der Autor,
«Richard de Haldingham e de Lafford», der sein Werk
präsentiert, das er dabei als «cest estoire» bezeichnet.26 «Diese
Geschichte» umfasst geographische Eintragungen, in
besonderer Dichte im Entstehungsgebiet der Karte, dann
aber, vor allem in den unbekannteren Gegenden, Schauplätze

der christlichen Heilsgeschichte, der Fabeln und
Legenden. Damit ist der Bogen von den Weltkarten zum
Deckengemälde geschlagen: Was sich in Zillis als chronologischer

Ablaufpräsentiert, erscheint aufden Karten geographisch

situiert.

Folgerungen - Sinndeutung und Bildprogramm

Die vorliegende Arbeit ging von der Annahme aus, das

heutige Erscheinungsbild der Bilderdecke als sorgfältigen
Rekonstruktionsversuch des Originalzustandes anzusehen,
der wiederum die Rezeptionsgeschichte der Deckenbilder
wesentlich beeinflusst hat. Es schien deshalb sinnvoll, die
Betrachtung auf die drei dem Kunstwerk eigenen
Ordnungsprinzipien des Raumes, der Zeit und der Figur zu
beschränken. Diese Vorgehensweise bestätigte die nahe
Verwandtschaft der Zilliser Decke zu mittelalterlichen
Weltkarten. Wenn nun mittelalterliche Vorstellungen über
die Beschaffenheit der Welt auf die Zilliser Darstellung
übertragen werden, lässt sich die rätselhafte Randzone der
Decke mit der «terra incognita» der Weltkarten
gleichsetzen. Die fremdartigen, exotischen Wesen stehen
ausserhalb der gewohnten Ordnung und Sitten, sie
unterscheiden sich deshalb auch in ihrem Aussehen. Da aber der
ganze Kosmos das Werk Gottes ist, gehören die Monstren
nach mittelalterlicher Auffassung wie der Schatten zum
Licht auch in den Gesamtplan der göttlichen Ordnung.27
Diese Sinndeutung stellt die wertende Polarisierung von
innerer und äusserer Ordnung, wie sie zuerst von Poeschel
vertreten und in der Folge beinahe ausschliesslich als
Hauptthema der Decke übernommen wurde, in Frage.28
Die Monstren, die Sirenen und Wasserreiter müssen nicht
einzeln nach ihrer tieferen Bedeutung hinterfragt werden
(Abb. 9). Sie stehen gesamthaft als Zeichen dieser ambivalenten

Randzone. Das Formenrepertoire stammt aus der
Antike und der orientalischen Kunst. So waren die sich
ineinander verbeissenden Tiere beliebte Motive auf den
kostbaren orientalischen Textilien, die auch in Europa
gehandelt wurden. Es ist deshalb auch nicht weiter verwunderlich,

wenn ein ähnlicher Delphinreiter in Zillis und auf
einem Spielstein erscheint.29 «da mach auz, waz dû
wellest», ist der Ratschlag eines mittelalterlichen Autors
zur Bildung von Monstren. Dass dabei die Mischwesen
besonders beliebt waren, ist leicht einzusehen und geht
vielleicht auf die mittelalterliche Vorstellung zurück, dass

man sich für jedes Landtier ein entsprechendes Wassertier
vorstellte.30

Das Bildprogramm der Innenfelder folgt einem strengeren

Plan. Die Heilsgeschichte hat Anfang und Ende,

-,¦fit:"

'

fifi fciKüÄi :

Abb. 11

Zillis.
Kreuzzeichen über dem Westeingang von St. Martin,

kann sich aber - wie die angefügte Martinslegende zeigt -
fortsetzen. Innerhalb dieser zeitlichen und
richtungsbestimmten Ordnung der Erzählung ist der einzelne Platz
einer Szene sekundär. Die eindrückliche Darstellung der
Versuchung Christi ins Zentrum der Decke zu stellen, ist
sinnvoll, aber nicht zwingend. Solche Überlegungen
bewahren vor Überinterpretationen. Dennoch drängt sich
in der jetzigen Abfolge der Innenfelder eine Umstellung
zwingend auf. Sie betrifft die beiden unter einer Bogen-
architektur stehenden Frauen in der ersten Reihe. Poeschel
hat sie anschliessend an die drei thronenden Könige, in
denen er Vertreter des Alten Testamentes sieht, als

Verbindungsfiguren zum Neuen Testament, als Synagoge und
Ecclesia, an diese Stelle nebeneinander gebracht. Indem er
die Figuren als Allegorien interpretiert, löst er sie aus der

geschichtlich-narrativen Ordnung, der die Innenbilder
ausschliesslich folgen. Die beiden Figuren sind - wie Susanne

231



Brugger-Koch auf Grund ikonographischer Überlegungen
überzeugend nachgewiesen hat31 - Assistenzfiguren
beidseitig der Visitatio. So eingesetzt gewinnt auch der Hinwei-
segestus der beiden einen Sinn (Abb. 10). Poeschel stützt
seine Interpretation und die daraus resultierende Umpla-
zierung einzig auf das Kreuzzeichen im Giebel über der
zweiten Figur. Diese Darstellung dürfte auf eine ganz
realistische Vorlage zurückgehen: Im Giebel über dem
Westeingang der Kirche St. Martin befindet sich ein solches
Kreuz (Abb. 11).

Gerne würde man den Innenzyklus mit dem
richtungsweisenden Engel der Verkündigung beginnen lassen und
die drei Könige der Dreikönigsgeschichte zuordnen.
Dagegen sprechen die Messer in den Händen der Herrscher
und die beiden Schilde am Turm, die vielleicht an den Turm
David erinnern (Hoheslied 4.4). Doch mit solchen
Überlegungen begibt man sich ins Reich der Spekulationen.
Auf die hier lauernden Gefahren aufmerksam zu machen,
war eine Absicht dieses Beitrages zur Bilderdecke von
St. Martin in Zillis.

ANMERKUNGEN

1 Joh. Rudolf Rahn, Die biblischen Deckengemälde in der 10

Kirche von Zillis, in: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft

in Zürich, XVII, 6, 1872, mit Übersichtstabelle der
Gemälde. Als Chromolithographien herausgegeben als
Beilage zu den Mitteilungen der Schweizerischen Gesell- n

schaft für Erhaltung historischer Kunstdenkmäler, I. Folge, 12

Genf 1887-1898. Eine Auflistung und Kurzbesprechung der
Publikationen zur Bilderdecke von Zillis bis 1974 bei Susanne
Brugger-Koch, Die romanische Bilderdecke von Sankt Martin,
Zillis. Stil und Ikonographie, Diss Univ. Basel 1981, S. 12-21. 13

Anzufügen ist: Dieter Rudloff, Zillis. Die romanische Bil- u
derdecke der Kirche St. Martin, Basel 1989.

2 Vgl. Hans Rutishauser, Zeittafel zur Bau- und Forschungs¬
geschichte, in: Zillis, die romanische Bilderdecke der Kirche
St.Martin. Dokumentation für das Internationale
Kolloquium zu Fragen der Konservierung vom 16. bis 18. Oktober
1990 in Zillis/Graubünden, zusammengestellt und bearbeitet
von Oskar Emmenegger, Rudolf Fontana und Hans Rutis- 15

hauser, Kantonale Denkmalpflege, Chur 1990.
3 Erwin Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis,

Erlenbach - Zürich 1941, S. 9-11. 16

4 J.R. Rahn (vgl.Anm.l), S. 109-111. Rahn hält fest, «solche
Willkür scheint nun besonders die mittleren Felder betroffen
zu haben», inhaltlich die Szenen des öffentlichen Wirkens
Christi bis zum Einzug in Jerusalem (Reihen 8-13 der
Übersichtstabelle). Auf die Identifizierung der beiden weiblichen
Figuren als allegorische Gestalten von Synagoge und
Ecclesia, die sich seit Rahn etabliert hat, werde ich im
Zusammenhang mit dem Bildsystem der Decke zurückkommen.

5 Joseph Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 3, Frauen¬
feld/Leipzig 1936, S. 262-263.

6 Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3).
7 Alfred Wyss, Die Sicherungsarbeiten an der Martinskirche in

Zillis, in: Unsere Kunstdenkmäler, Bd. 14,2,1973, S. 112: Tafel 17

65 und 64 (Zug der Drei Könige) und Tafeln 137 und 136

(Jünger beim Abendmahl).
8 Bei Walter M yss, Bildwelt als Weltbild. Die romanische Bilder¬

decke von St. Martin zu Zillis, Beuron 1965. - Neuerdings in der
theologischen Abhandlung von Huldrych Blanke, Bernhard
von Clairvaux und Zillis, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 49, 1992, S. 321-330, oder
bei Christoph Eggenberger, «... es kamen Engel und dienten
ihm». Die Versuchung Christi in Zillis, in: Neue Zürcher
Zeitung, 27728. Februar 1993, Nr. 48, S. 66.

9 J. R. Rahn (vgl. Anm. 1).

Susanne Brugger-Koch (vgl. Anm. 1). - Markus Jenny, Zur
Anordnung der romanischen Deckenbilder von Zillis, in:
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte
27, 1970, S. 86-92.
Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 16-18.
Eine abweichende Meinung vertritt Markus Jenny, Unter dem

Siegeszeichen des Kreuzes. Eine theologische Deutung der
Zilliser Bilderdecke, in: Neue Zürcher Zeitung, Nr. 1293 (35),
26. März 1967.

Susanne Brugger-Koch (vgl.Anm. 1), S.47-52.
Im Umfeld neuer konservatorischer Sorgen um die Decke hat
sich die Beschäftigung mit der Decke erneut intensiviert.
Gleichzeitig ergab sich für die Gemeinde die Möglichkeit,
zum besseren Verständnis von Bilderdecke und Kirche eine
permanente Ausstellung einzurichten. Der Auftrag für eine
visuelle Umsetzung gibt mir Anlass, das Kunstwerk wieder zu
betrachten.
Vgl. zu den folgenden Ausführungen: Wolfgang Kemp,
Mittelalterliche Bildsysteme, in: Marburger Jahrbuch für
Kunstwissenschaft, Bd. 22, 1989, S. 121-133.
Joseph Gantner (vgl.Anm.5), S.262. - Neuerdings
Christoph und Dorothée Eggenberger, Malerei des Mittelalters,
in: Ars Helvetica V. Die visuelle Kultur der Schweiz, Disentis
1989, S. 126-128. Sie sehen keine Gemeinsamkeiten der
Programme, möchten als Vorläufer der Zilliser Decke auf Grund
der Felderaufteilung eher Decken in der Art der Bilder-
kassettendecken wie diejenige aus konstantinischer Zeit in
Trier (Bischöfliches Museum) annehmen. Meiner Meinung
nach übersieht dieser Vorschlag allerdings den grundlegenden

Unterschied im Bildsystem der beiden Decken.
Während in Trier die Einzelszene isoliert für sich steht, ist in
Zillis die zeitliche Abfolge, das historische oder narrative
Prinzip grundlegend.
Wolfgang Kemp (vgl. Anm. 15), S. 128-129. Ausser
Hildesheim nennt er die leider nur noch in schriftlichen Quellen

überlieferten Deckenmalereien von St. Emmeram in
Regensburg aus dem 12. Jahrhundert, wo sich über Schiffund
Chor ein Zyklus spannte, der von der alttestamentlichen über
die christliche Zeit zur Endzeit den weltgeschichtlichen
Verlauf der Heilsgeschichte darstellte. (Vgl. J.A. Endres,
Romanische Deckenmalereien und ihre Tituli zu St. Emmeram in
Regensburg, in: Zeitschrift für christliche Kunst 15, 1902,

Sp.205, 235, 275, 297). Interessant im Zusammenhang mit
Zillis ist, dass in St. Emmeram die Bilderdecke im Chor eine
Fortsetzung fand.

232



20

23

M

Abbildungen der Decke von St. Michael in Hildesheim bei
Johannes Sommer, Das Deckenbild der Michaeliskirche zu
Hildesheim, Hildesheim 1966.

Als Beispiel für Elfenbeintafeln: Fünfteiliges Diptychon.
Mailand, Domschatz, 5. Jahrhundert: Kreuz und Lamm
Gottes als zentrale Figuren, Szenen aus der Jugendgeschichte
Christi und gerahmte Evangelistensymbole in den Ecken
(F. Volbach, Elfenbeinarbeiten der Spätantike und des frühen
Mittelalters, Mainz 1976, Nr. 119, Tafel 63). - Ferner: Einband
des Codex Aureus aus St. Emmeram, Vorderdeckel, um 870,
München (Propyläen Kunstgeschichte. Das Mittelalter I,
Abb. 95), Pala d'oro, Westdeutschland, 1. Viertel des 11.

Jahrhunderts, Aachen: plastisch aufgesetzte Christusfigur in der
Mandorla und Evangelistensymbole (Propyläen Kunstgeschichte.

Das Mittelalter I, Abb. 112), sowie Illustration zum
Johannes-Prolog, Evangeliar, Ms bibl. 94, foll54v, Köln,
Mitte des 11. Jh. (Propyläen Kunstgeschichte. Das Mittelalter I,
Tafel XV).
Ausführlich und mit mehreren Abbildungen von Vergleichsbeispielen:

Ernst Murbach, Die romanische Bilderdecke von
Zillis und die Weltkarten des Mittelalters, in: Sandoz-Bulletin,
Nr. 26, Basel 1972, S. 30-42.
Als Beispiele die Beatus-Karte von Altamira, Spanien
(12. Jh.), abgebildet bei Murbach (vgl. Anm. 20), S.33, oder
sog. «Genesis-Teppich», Wandbehang in der Kathedrale von
Gerona, Katalonien, 11. Jh., 365x470 cm.
J.-G. Arentzen, Imago Mundi Carthographica, München
1984, S. 164, und wieder Wolfgang Kemp (vgl. Anm. 15),
S. 130-133.
Als Einführung Rudolf Simek, Erde und Kosmos im Mittelalter.

Das Weltbild vor Kolumbus, München 1992.

Zitiert bei Victor H. Elbern, Bildstruktur - Sinnzeichen -
Bildaussage. Zusammenfassende Studie zur unfigürlichen
Ikonographie im frühen Mittelalter, in: Arte medievale 1, 1983,
S. 24. - Im weiteren zur Rechtecksform der Weltdarstellungen

v

28

Barbara Bronder, Das Bild der Schöpfung und Neuschöpfung
der Welt als orbis quadratus, in: Frühmittelalterliche Studien
Bd. 6, 1972, S. 188-210.

Monographie zur Ebstorfer Weltkarte Birgit Hahn-
Woernle, Die Ebstorfer Weltkarte, Kloster Ebstorf/Stuttgart
o. J. Neuauflage in Vorbereitung.
Abbildungen der Hereford-Karte bei Birgit Hahn-Woernle
(vgl. Anm. 25), S. 35, bei Murbach (vgl. Anm. 20), S. 39. -
Ausführliche Beschreibung bei Rudolf Simek (vgl. Anm. 23),
S. 153-161.
So bei Augustin, Confessiones, Lib. VII, Cap. 13, oder Isidor
von Sevilla, Etymologiae, Lib. XII, Cap. 3,1, De portentis
(Monstren), «Portenta esse ait Varrò quae contra naturam
nata videntur; sed non sunt contra naturam, quia divina
voluntate fiunt» (MPL 82). Vgl. Dione Flühler-Kreis, Die
Darstellung des Mohren im Mittelalter, Diss. Univ. Zürich, 1980

(Teildruck).
Auch Christoph und Dorothée Eggenberger (s. Anm. 16),
S. 105, relativieren diese «schwarzweisse Sicht», die die
Überwindung der Gefahren und des Bösen als entscheidendes iko-
nographisches Thema der Bilderdecke sieht.
Brettstein. Fabelwesen mit Axt auf einem Meerungeheuer
reitend. Walrosszahn, Ende 12. Jahrhundert, Paris, Musée
du Louvre (MR. R. 428). Abgebildet bei Danielle Gaborit-
Chopin, Elfenbeinkunst im Mittelalter, Fribourg 1978,
Kat. Nr. 5.

Den Hinweis auf die Paralleltiere verdanke ich C. Claude,
Zoologisches Museum Zürich. Zu den Monstren und Mischwesen

vgl. Paul Michel, Tiere als Symbol und Ornament.
Möglichkeiten und Grenzen der ikonographischen Deutung, gezeigt
am Beispiel des Zürcher Grossmünsterkreuzganges, Wiesbaden
1979. - Sowie Rudolf Wittkower, Marvels of the East, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 5,1942,
S. 159-197.
Susanne Brugger-Koch (vgl.Anm. 1), S.50-52, 92.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 11: Dani Lienhard, Zürich.
Abb. 2: Vgl. Anm. 10: ZAK 27, 1970, S. 70.
Abb. 3, 5, 7: Graphiken Dani Lienhard, Zürich (Abb. 3 und 5 nach
E. Poeschel (vgl. Anm. 3).
Abb.4: Swiss Effects, Zürich.
Abb.6: Stiftsbibliothek, St.Gallen.
Abb. 8: Kloster Ebstorf (Foto: Klaus Göken, Berlin).
Abb. 9, 10: Christian Gilli, Thusis.

233



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Die romanische Bilderdecke von St. Martin in Zillis gilt als noch
nahezu vollständig erhalten. Auf dieser Vorgabe basieren etliche
Abhandlungen zu Sinndeutung und Bildprogramm des
Kunstwerkes. Diese Annahme ist aber dahin zu relativieren, dass wohl
die Innenfelder, die Szenen zur Heilsgeschichte, denen sich die
Legende des heiligen Martin, des Kirchenpatrons, anschliesst,
vollständig überliefert sind, dass hingegen die jetzige Anordnung
der Bilder eine sorgfältige Rekonstruktion ist, die Erwin Poeschel
anlässlich der grossen Restaurierung von 1938/40 vornahm und
anschliessend in der ersten Monographie zur Zilliser Decke 1941

publizierte. Poeschels Werk hat die Rezeptionsgeschichte der
Decke wesentlich beeinflusst. Die hier vorliegende erneute
Betrachtung der Decke beschränkt sich auf das Aufzeigen der drei
dem Kunstwerk eigenen Ordnungsprinzipien des Raumes
(Randfelder), der Zeit (Heilsgeschichte der Innenfelder) und der Figur
(Kreuz aus Ornamentleisten) und versucht, ausgehend von diesen
«gesicherten Werten», die Decke als Darstellung des mittelalterlichen

Weltbildes zu deuten.

Si ritiene che il soffitto a dipinti romanico di St. Martin a Zillis sia

stato conservato quasi intatto. Su questa premessa si basano
diversi saggi dedicati all'interpretazione dei simboli e alla disposizione

delle scene dell'opera. Questa va relativizzata nel senso che i

riquadri interni, le scene della storia della salvazione del Nuovo
Testamento, che precedono le raffigurazioni della leggenda di San

Martino, patrono della chiesa, sono conservate integramente. La
disposizione attuale dei riquadri corrisponde, invece, a una
ricostruzione meticolosa intrapresa da Erwin Poeschel, dapprima in
occasione del grande restauro del 1938/40 e pubblicata in seguito
nella prima monografia sul soffitto di Zillis nel 1941. L'opera di Poe-
schei ha notevolmente influenzato lo studio dell'opera da parte
degli storici dell'arte. La presente analisi si limita a spiegare i tre
principi d'ordinamento - spaziale (riquadri esterni), temporale
(storia della salvazione nei riquadri interni) e figurativo (crocifisso
composto da cornici ornamentali) - propri dell'opera e tenta,
prendendo spunto da questi valori accertati, di interpretare il soffitto
quale raffigurazione della concezione del mondo medievale.

RESUME SUMMARY

Le plafond peint d'époque romane dans l'église St-Martin à Zillis
est considéré comme un des rares exemplaires qui se soit conservé
dans son intégralité. Sur cette supposition se basent plusieurs
travaux scientifiques sur le programme des images et l'interprétation

de cette grande œuvre d'art. Il faut cependant retenir la
relativité d'une telle conception étant donné que les panneaux
intérieurs, les scènes de l'histoire sainte du Nouveau Testament, à

laquelle s'ajoute la légende de St-Martin, patron de l'église, se sont
conservés dans l'ordre original tandis que la suite actuelle des
images représente une reconstruction établie soigneusement par
Erwin Poeschel lors des grands travaux de restauration de 1938/40
et publié en 1941 dans la première monographie sur le plafond de
l'église. L'ouvrage de Poeschel a influencé considérablement l'histoire

de la réception du plafond. Le nouvel essai se borne à la
présentation des trois principes d'ordre qui résident dans l'œuvre elle-
même: l'espace (les panneaux du bord), le temps (l'histoire sainte
dans les panneaux intérieurs) et la figure (croix formée par les
liteaux ornés) et il essaie sur cette base «assurée» d'interpréter le
plafond comme étant une représentation de la conception
moyenâgeuse du monde.

The romanesque paneled ceiling of St. Martin in Zillis is believed
to be preserved almost entirely in its original form. A number of
papers on the interpretation and iconic program of this work ofart
are based on this assumption. However, while the interior panels,
showing New Testament scenes followed by the legend of the
church patron, St. Martin, are probably entirely preserved, the
present-day arrangement of the pictures is a careful reconstruction

undertaken by Erwin Poeschel during major restorations in
1938/40 and subsequently published in the first monograph on
the ceiling of Zillis. Poeschel's work has substantially influenced
the history of scholarship on the ceiling. The present interpretation

is restricted to describing the three principles of order
inherent in this work of art - space (marginal fields), time (New
Testament scenes of the inside panels), and shape (a cross out of
ornamental molding) - and, on the basis of these "guaranteed
values", examines the ceiling as a representation of the medieval
worldview.

234


	Die romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin in Zillis wiederbetrachtet : Bildsystem und Bildprogramm

