
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Artikel: Culte et iconographie des Saint Bernard de Menthon

Autor: Perrin, Xavière

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Culte et Iconographie de Saint Bernard de Menthon
par Xavière Perrin

Lorsque j'acceptai, en 1984, la proposition de Monsieur
Jean-Michel Girard, prieur de l'Hospice du Grand-Saint-
Bernard, de faire l'inventaire iconographique de saint
Bernard de Menthon, fondateur de ce lieu au XIe siècle,
j'étais loin de me douter de l'ampleur géographique,
historique, artistique, ethnographique du sujet.

Cinq campagnes estivales, d'une quinzaine de jours
chacune, ont permis de collecter à ce jour, 464 représentations

répertoriées sur des fiches, accompagnées d'autant de

photographies en noir et blanc. La nécessité de faire des
diapositives n'est apparue que dans un second temps. L'abondance

du matériel a également montré la nécessité d'informatiser

le fichier pour une étude plus systématique et plus
large d'une part, pour une consultation plus facile et plus
rapide d'autre part. Un programme est en cours d'élaboration

dans ce double but.
L'aire géographique couverte correspond aux diocèses

d'Aoste, de Corne, de Novare en Italie, aux cantons de
Fribourg, de Vaud, du Valais et des Grisons en Suisse, aux
départements de la Savoie et de la Haute-Savoie en France.
Ce territoire n'est qu'une partie de celui qui reste à

parcourir: ensemble de l'arc alpin, régions de montagnes,
anciennes possessions de la Maison Saint Bernard. Ces

pages ne veulent donc qu'être un modeste exposé de l'état
actuel de cette recherche.

La première phase du travail est le repérage des images.
Pour trouver les représentations existantes de saint Bernard
de Menthon, diverses sources sont consultées:
- annuaires diocésains, comportant la liste des paroisses et

oratoires avec le nom du saint titulaire,
- inventaires iconographiques réalisés dans les diverses

régions administratives des pays concernés,
- publications historiques et artistiques,
- contacts avec des archivistes, historiens, chercheurs ayant

travaillé ou travaillant sur ou dans les régions concernées,
- contacts systématiques avec les curés dans les paroisses,

occasionnels avec les habitants des villages et des
hameaux concernés (indications «en chaîne»).
Des représentations de saint Bernard de Menthon ont pu

être répertoriées sous des formes variées:

- sculpture: statues - reliefs.
- peinture: fresques, tableaux, peintures sur verre,

aquarelles.

- orfèvrerie: reliquaires, objets liturgiques, médailles.
- sigillographie.
- images pieuses et populaires imprimées.
- mosaïque.

Aucune limitation esthétique ou historique n'a été introduite

dans cet inventaire qui se veut le plus exhaustif
possible.

Les sources et les caractéristiques de l'iconographie

1 Les «vitae»

Le but de cet inventaire n'est pas de rechercher des sources
écrites inconnues de l'iconographie de saint Bernard de

Menthon, pas plus de répertorier et de critiquer celles qui
sont connues. Je m'en remets donc aux auteurs qui ont déjà
effectué ce travail, et, plus particulièrement, à Messieurs
Donnet, Quaglia et Michelet.1

André Donnet recense dix-huit manuscrits ou «vitae» qui
ne sont pas toutes des textes originaux et sont sensiblement
divergentes.

Un premier groupe de manuscrits est inspiré par un texte
qui se trouve à Novare, aux archives capitulaires de Saint-
Gaudens et que l'Institut de Paléographie de Rome a pu
dater des premières années du XIIe siècle. Il s'agirait du

panégyrique prononcé à Novare, à l'occasion de la canonisation

du saint par Richard, évêque de ce diocèse en 1123.

D'après ce manuscrit, Bernard est d'une famille noble, il
est archidiacre d'Aoste, il répand les bienfaits de sa parole et
de ses miracles dans les montagnes, il admoneste à Pavie le
roi Henri, allant à Rome attaquer le pape Grégoire (il s'agit
de l'empereur Henri IV et de Grégoire VII et cette entrevue
a lieu au mois d'avril 1081 ou 1086), il revient à Novare et
meurt quelques semaines plus tard. De nombreux miracles
auront lieu sur sa tombe.

Un deuxième groupe est sous l'influence d'un manuscrit
du XVe siècle, aujourd'hui disparu, mais publié au XVIIe
siècle par les Bollandistes. Ce texte est signé d'un certain
Richard de la Val d'Isère, en réalité pseudonyme d'un
chanoine Chamoisi, prieur de Séez en Tarentaise, qui aurait
composé son oeuvre vers 1400.

Dans cette version, Bernard, fils de Richard, seigneur de
Menthon et de Bernoline de Duin, descendant d'un comte
du Genevois, est né en 9232 au château de Menthon sur le
lac d'Annecy. Tout enfant, il rêve de renverser les statues de

Jupiter au Mont-Joux et à Colonne-Joux. Après de
brillantes études, Bernard enseigne la théologie, quand son
père le rappelle pour le marier à Marguerite de Miolans.
Mais la voix de Dieu se fait entendre. La veille de son
mariage, il prie dans sa chambre, lorsque saint Nicolas lui
apparaît et lui ordonne de se rendre à Aoste. Bernard saute

66



-WIT* ^7 -

•"C

1
-

Fig. 1 Requêtes et offrandes présentées à saint Bernard,
archidiacre, accompagnant l'évêque du diocèse d'Aoste. Fresque du
XIVe siècle. Fénis (Vallée d'Aoste, Italie), château.

sans dommage par la fenêtre et s'enfuit. A Aoste, il succède
à l'archidiacre, Pierre de Duin, son parent. Sur les hauts
passages, il terrasse et enchaîne le démon et construit deux
hospices. Il meurt en 1008.

Les textes concordent donc sur les faits que Bernard reçut
la charge d'archidiacre d'Aoste, se distingua par son œuvre
de prédication poursuivie dans les diocèses limitrophes,
parmi lesquels Novare où il mourut.

L'iconographie retiendra la fonction d'archidiacre et
représentera saint Bernard accomplissant cette tâche3 avec
les habits et les insignes de sa charge (fig. 1).

Dans la version «richardine», l'épisode du Mont-Joux
tient une large place avec la description de la statue de
Jupiter Poeninus, habitée par le démon rançonnant pèlerins
et Voyageurs (fig. 2).

La victoire sur le paganisme est l'œuvre maîtresse de
Bernard. Parmi les autres miracles, c'est donc essentiellement

cette image que presque toutes les représentations
retiendront à partir du XVe siècle (fig. 3). Mais l'instant où
le saint enchaîne le démon avec son étole symbolise aussi la
lutte contre toutes les peurs ancrées dans la conscience

populaire. Or, la tradition orale, largement en vigueur, est
fondée sur une mémorisation collective, acritique et
répétitive jusqu'à vider l'image de son sens quelquefois.

La variété des supports, des techniques, des modes, des

expressions savantes ou populaires fait d'autant plus apparaître

la permanence de ce stéréotype: de la lettrine
enluminée d'un bréviaire du XVe siècle conservé à l'hospice du
Grand-Saint-Bernard, aux reliefs sur bois contemporains,
créés par Monsieur le Chanoine Giroud, en passant par les

statues de toutes les époques (baroques ou naïves), images
pieuses, images populaires, reliquaires précieux, bannières
de procession, fixés sous verre, etc.. (fig. 4).

2 Les faits historiques

Les fantaisies de la version «richardine» ont été attribuées à

un hagiographe soucieux de flatter les ambitions savoi-
siennes en utilisant les manques trop tentants du panégyrique

de Novare. Malgré ses inexactitudes, la légende laisse

apparaître les faits historiques en filigrane.

s
ß

V

Fig. 2 Saint Bernard jette son étole sur la statue de Jupiter, sise

au Mont-Joux pour en faire sortir le diable (registre central); à

noter que dans la partie droite du même registre on voit la scène
répétée en contrepoint à Colonne-Joux; l'évêque d'Aoste prie pour
la réussite de sa mission (registre inférieur); la Vierge et l'Enfant
entourés de deux saints (dont saint Christophe) protègent saint
Bernard (registre supérieur). Huile sur toile, XVIe siècle Breia
(diocèse de Novare, Italie), église paroissiale.

67



Sans revenir sur les discussions concernant son origine4
et en résumant d'une manière lapidaire la généalogie
établie par les auteurs cités plus haut, nous pouvons penser
que Bernard est lié à la famille de Rodolphe II de

Bourgogne.

C'est sans doute à ce titre qu'il aurait été archidiacre
d'Aoste et qu'il aurait reçu d'Ermangarde, peut-être sa

tante, les bénéfices de l'abbaye de Saint-Pierre-de-
Montjoux, ruinée par les Sarrazins (l'actuel Bourg-Saint-
Pierre). Il en aurait profité pour élever l'hospice dans un
endroit plus approprié au secours des pèlerins et des

voyageurs, fondant un culte chrétien à l'emplacement d'un
ancien culte païen.

Quant à l'entrevue de Pavie, elle est peut-être réelle. Il est
cependant étonnant qu'aucune représentation n'ait, à ma
connaissance, fait état de l'événement. A moins que le
vitrail de la Chartreuse de Pavie n'en soit un lointain
souvenir.

Le développement du culte

1 Les points de départ

Selon Monsieur l'Abbé Henry5 le culte de saint Bernard se

développe à Aoste peu après sa mort - dès 1087 - à

l'incitation de l'Evêque Arrumptius.
Après la canonisation episcopale, en 1123, le culte se

développe plus largement à travers la Lombardie et le Piémont à

partir de Novare.
Au Mont-Joux (Grand-Saint-Bernard), la nouvelle église

a d'abord été dédiée à saint Nicolas, patron des voyageurs,
guide particulier de Bernard - on sait par ailleurs que le
culte de ce saint se répand largement au XIe siècle. Dès 1149,

saint Bernard devient également titulaire de l'hospice.
A Colonne-Joux (Petit-Saint-Bernard), Bernard a

également fait œuvre d'évangélisation et d'asile, en fondant
une église et un hospice mentionnés sous son vocable dès
1145. Cette fondation, rattachée à la Prévôté de Verres
connaîtra un destin différent. Elle appartient actuellement à

l'ordre des saints Maurice et Lazare.

2 Le rayonnement

Les reliques sont un excellent moteur de diffusion d'un
culte, en même temps qu'elles sont sources de revenus. En
1424, l'abbé de Saint-Laurent à Novare où saint Bernard
était primitivement enterré fait réaliser un reliquaire de son
chef.

Dès le XIIe siècle, les propriétés de la Prévôté du Grand-
Saint-Bernard s'étendent largement dans les diocèses de

Turin, Ivrea, Aoste, Bâle, Genève, Lausanne, Sion, etc.
jusqu'en Angleterre et en Sicile.

Les routes des marchands, des pèlerins, des voyageurs
propagent de toute façon son image au delà de l'aire alpine.

ttutitlrrnmrJ J* Urnth.m i'L,.;-,i„ fin*/,*,- i, I.,,/..,.,, ./;.*.;,/,„ /. i I. ¦,.,:,. f, .'
».¦nhn.VfiW.iVpA/i.i«' 4* K*.ivr Jr firn Jtiti/r i >.•*, •> W,t- ifi+tr/J '...i i .',.«,/,» V«,rt. n

r7%
ts- fim. fr t

*vfiyl~â
VW'ITK llUIWHhl: MIA Will MINIS

fr-^-—»tt--

~\m % Ëë&
:;•¦' * T^fi7ïtfi[-¦*»¦» rjs&it- i\ <* 1 Y> t:- -H -•

-,r"T«k.

--¦ nr¦¦¦;.

T7\Ti m± ^AM

s^a

•/u t, ,,&,*. a., j*

-
t-t--

Hai

Fig. 3 Saint Bernard et ses miracles. Image traditionnelle du
saint, encadrée de vignettes relatant ses actions, surmontée de sa

«biographie» et suivie d'une prière. Gravure de Müller, vers 1800.

Hospice du Grand-Saint-Bernard (Valais, Suisse), archives de
l'hospice.

3 Les points d'ancrage

Au XVe siècle, l'influence du manuscrit de Richard de la Val
d'Isère et de ceux qui en découlent, entre autres, le mystère
de saint Bernard de Menthon, largement représenté, va
rendre cette dévotion particulièrement populaire.6

En 1681, saint Bernard est officiellement inscrit au martyrologe

romain, à la date du 15 juin, anniversaire de son
inhumation, avec le commentaire: «Au Montjou, en Valais, saint
Bernard de Menthon, confesseur.»

Malgré la reconnaissance de l'Eglise, malgré un
rayonnement large, mais finalement sporadique, saint Bernard
reste un saint essentiellement populaire et alpin. De
nombreuses chapelles d'altitude lui sont consacrées. La date du
culte même - le 15 juin - coïncide à plusieurs endroits avec
la date de la montée des troupeaux à l'alpage (la fête de saint
Michel avec leur descente).

Des images modernes et contemporaines prouvent
combien cette dévotion est encore vivante dans ces lieux
alpestres.

68



tii
»

Y

M

Fig. 4 Saint Bernard écrase le diable enchaîné. Il est revêtu des
habits du diacre, soutane, rochet, aumusse, et tient le bourdon et
Pévangéliaire. Statue en bois peint, seconde moitié du XVIIe
siècle. Hospice du Grand-Saint-Bernard (Valais, Suisse), église de
l'hospice.

E&
^ J*
sr

*^r u-vw

s

r^v
U/X

i J

r-' *fc

SUM Kl H\ Viti» IH II \ I I!0\PATRON DES ALPINISTES
*»I« FfiTI! l,U I t HIVr..«.« ^j. J.i»r\wt.:r ..t...... <r«n»rh.f n.n.iltn:njw iii.......-'¦.,.,. .1,. r„,t.,.„,.,..

Fig. 5 Saint Bernard de Menthon, patron des alpinistes. Image
renouvelée du saint après l'extension de son patronage en 1923

par le pape Pie XI. Gravure. Peizey-Nancroix (Savoie, France),
collection privée.

4 L'élargissement du patronage

Le 20 août 1923, le pape Pie XI adresse une lettre à Monseigneur

du Bois de Villerabel, évêque d'Annecy, à l'occasion
des fêtes du millénaire de la naissance de saint Bernard
(date traditionnelle), établissant ce dernier «patron des

montagnards et des alpinistes» (fig. 5). C'est ainsi qu'en
1990, une statue de saint Bernard a été érigée sur une arête
du Cervin.

Il arrive que désormais le chien Saint-Bernard accompagne

le saint sur les représentations, en même temps que
le diable quitte les montagnes pour d'autres lieux ou
d'autres formes de mal.

Quelques pistes de réflexion

La réalisation de cartes où sont notés à la fois les bâtiments
dédiés à ce saint, les lieux où sa fête est encore célébrée, les
représentations avec leur fréquence, permet de situer et
d'évaluer la diffusion du culte.

L'étude des «associations» de saints sur une même
représentation - il s'agit évidemment de peintures, la statuaire ne
se prêtant pas à cet exercice - saints locaux ou universels, en
notant leur rôle particulier pourrait révéler des jeux
d'influence intéressants.

Dans le domaine des influences, se pose le cas particulier
d'un glissement de culte entre saint Bernard de Menthon et
saint Bernard de Clairvaux. Dans les lieux où la fête
patronale est célébrée le 15 juin, saint Bernard revêt
curieusement les traits d'un abbé cistercien, mais il garde son
diable. Ce glissement est sans doute volontaire après le

Concile de Trente en Italie, où, pour appuyer le sérieux de la

Contre-Réforme, l'Eglise a voulu supprimer toute trace de

superstition suspecte. Dans le diocèse de Milan, en tout cas,
saint Charles Borromée s'y est employé.

Une étude comparative pourrait également être menée

sur des saints à l'iconographie très proche, comme saint
Clément à Metz, saint Romain à Rouen, saint Hermentaire
à Draguignan.

La diversité des représentations, en même temps que
celle des pistes de réflexion apparaissent avec la variété des

69



images répertoriées. Dans ce vaste champ historique et
géographique, il faut retrouver des repères politiques, religieux,
artistiques, à la fois généraux et locaux, afin de découvrir

plus justement la signification de chacune de ces images.
Toutes ces nuances restent encore à établir. Le fichier
informatisé sera une aide précieuse pour cette tâche.

NOTES

André Donnet, Saint Bernard et les origines du Mont-Joux,
Saint-Maurice 1942. - Lucien Quaglia, La Maison du Grand-
Saint-Bernard, des origines aux temps actuels, Martigny 1972. -
Lucien Quaglia, Saint Bernard de Montjou. patron des
alpinistes, Aoste 1985.

Si l'on prend en compte une date-point de repère dans
chacune des deux versions, à savoir: dans le manuscrit de
Novare: 1081 ou 1086, année de l'entrevue de Pavie et de la
mort de saint Bernard, dans le mansucrit savoyard : 923, année
de sa naissance, on s'aperçoit que la seconde vita le fait vivre
un siècle trop tôt. C'est cependant ce qui a été admis
traditionnellement.

Les tâches de l'archidiacre étaient celles d'un intendant
général du diocèse, d'un administrateur de plusieurs
paroisses, d'un formateur déjeunes clercs. Bien qu'il ne reçut
pas la prêtrise, l'archidiacre devint souvent un personnage très
- trop - important dans le diocèse. Ses insignes: le bourdon
(long bâton orné), l'évangéliaire. Ses habits: l'aube, longue
tunique blanche en lin, recouverte de la dalmatique aux

manches longues et amples, et l'amict, fin capuchon rejeté en
arrière (cf. reliquaire du Grand-Saint-Bernard datant du début
du XIIIe siècle), furent remplacés au cours des siècles et
suivant les modes par la soutane noire apparue au XVIe siècle,
le rochet ou surplis (blouse ample plus ou moins longue avec
des manches étroites pour le premier, larges pour le second),
l'aumusse, ample pèlerine de laine, fourrée ou non de petit-
gris (cf. fig. 4).
Même si des discussions dont certaines encore récentes au
sujet des origines de saint Bernard poussent certains auteurs à

lui donner des qualificatifs différents: Bernard d'Aoste,
Bernard du Montjou, Bernard des Alpes, je m'en tiendrai à

Bernard de Menthon. Sans préjuger aucunement de son
origine, il est préférable d'en rester à une dénomination
communément admise et entendue.
Abbé Henry, Histoire de la Vallée d'Aoste, Aoste 1929.

Le mystère de Saint Bernard de Menthon, éd. par A. Lecoy de
la Marche, Paris 1888.

CREDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig. 1, 2: Photos auteur. Fig. 3, 5: Photos Y. Deslandes. Fig. 4: Photo B. Gabioud.

RESUME

Le but de cette recherche est d'établir un inventaire, le plus
exhaustif possible, des représentations de saint Bernard de
Menthon (XIe siècle) sans préjuger de critères historiques,
géographiques, esthétiques. Le développement du culte de saint Bernard
a rayonné essentiellement dans l'arc alpin à partir des joints liés à

son histoire (Aoste, les cols du Grand et du Petit-Saint-Bernard,
Novare) ou à sa légende (Savoie). L'image la plus traditionnelle et
la plus courante au cours des siècles est celle du saint enchaînant le
diable avec son étole, le diable, symbole du mal, du paganisme et
plus largement de toutes les peurs des gens qui devaient affronter
la montagne. En 1923, Pie XI nomme saint Bernard patron des
alpinistes. Son rôle de guide, de protecteur est ainsi renouvelé et
élargi.

ZUSAMMENFASSUNG

Ziel der laufenden Untersuchung ist es, ein möglichst vollständiges

Inventar der bildlichen Darstellungen des hl. Bernhard von
Menthon (11. Jh.) zu erstellen, ohne sie einer Wertung nach
historischen, geographischen und ästhetischen Kriterien zu
unterziehen. Ausgehend von bestimmten Örtlichkeiten, die mit seiner
Lebensgeschichte (Aosta, Grosser und Kleiner St. Bernhard,
Novara) oder seiner Legende (Savoyen) verbunden sind, entwik-
kelte sich der Kult des hl. Bernhard vor allem im Alpenraum. Das
traditionellste und im Laufe der Jahrhunderte am bekanntesten
gewordene Bild ist jenes des Heiligen, der den Teufel mit seiner
Stola fesselt, den Teufel als Symbol des Bösen, des Heidentums
und im breitesten Sinn das Bild aller Ängste, denen die Menschen
in der Bergwelt ausgesetzt waren. Im Jahre 1923 ernannte Pius XI.
den hl. Bernhard zum Patron der Alpinisten. Seine Führer- und
Beschützerrolle wird damit bestätigt und erweitert.

RIASSUNTO

La ricerca in corsa intende fornire un inventario, il più completo
possibile, delle raffigurazioni di San Bernardo di Menthon (XI
secolo), a prescindere dai criteri storici, geografici ed estetici. La
diffusione del culto di San Bernardo ha avuto luogo essenzialmente

nell'arco alpino, a partire dalle zone legate alla sua storia
(Aosta, i colli del Gran San Bernardo e del Piccolo San Bernardo,
Novara) o alla sua leggenda (Savoia). L'immagine più tradizionalista

e più diffusa nel corso dei secoli corrisponde a quella del santo
che, con la sua stola, incatena il diavolo, simbolo del male, del
paganesimo e, in senso più ampio, di tutte le paure delle genti in
procinto d'affrontare la montagna. Nel 1923, Pio II, nominò San

Bernardo patrone degli alpinisti. Il suo ruolo di guida, di protettore
venne così rinnovato (la montagna intesa come cammino verso
Dio) ed esteso.

SUMMARY

The goal of the current investigation is to compile as complete an
inventory as possible of the pictorial representations ofSt. Bernard
of Menthon (11th century) independent of historical, geographical
and aesthetic criteria. Starting out certain places associated with
the story of his life (Aosta, the Great and Little St. Bernard Passes,

Novara) or his legend (Savoy), the cult of St. Bernard developed
primarily in the region of the Alps. The most traditional and now
most famous image is that of the saint tying up the devil with his
stole, the devil as the symbol of evil, of heathenism and, in the
broadest sense, the emblem of all the anxieties to which people in
the mountains are subjected. In 1923, Pius XI declared St. Bernard
patron of mountain climbers. His role as leader and protector was
thus reinforced and expanded.

70


	Culte et iconographie des Saint Bernard de Menthon

