Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique

et iconographique

Artikel: Culte et iconographie des Saint Bernard de Menthon
Autor: Perrin, Xaviére
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Culte et Iconographie de Saint Bernard de Menthon

par XAVIERE PERRIN

Lorsque j’acceptai, en 1984, la proposition de Monsieur
Jean-Michel Girard, prieur de I'Hospice du Grand-Saint-
Bernard, de faire I'inventaire iconographique de saint
Bernard de Menthon, fondateur de ce lieu au XI¢ siecle,
J’étais loin de me douter de 'ampleur géographique, histo-
rique, artistique, ethnographique du sujet.

Cing campagnes estivales, d’une quinzaine de jours
chacune, ont permis de collecter a ce jour, 464 représenta-
tions répertoriées sur des fiches, accompagnées d’autant de
photographies en noir et blanc. La nécessité de faire des dia-
positives n’est apparue que dans un second temps. L’abon-
dance du matériel a également montré la nécessité d’infor-
matiser le fichier pour une étude plus systématique et plus
large d’une part, pour une consultation plus facile et plus
rapide d’autre part. Un programme est en cours d’élabo-
ration dans ce double but.

L’aire géographique couverte correspond aux diocéses
d’Aoste, de Come, de Novare en Italie, aux cantons de Fri-
bourg, de Vaud, du Valais et des Grisons en Suisse, aux
départements de la Savoie et de la Haute-Savoie en France.
Ce territoire n’est qu’une partie de celui qui reste a par-
courir: ensemble de I’arc alpin, régions de montagnes,
anciennes possessions de la Maison Saint Bernard. Ces
pages ne veulent donc qu’étre un modeste exposé de I’état
actuel de cette recherche.

La premiere phase du travail est le repérage des images.
Pour trouver les représentations existantes de saint Bernard
de Menthon, diverses sources sont consultées:

- annuaires diocésains, comportant la liste des paroisses et
oratoires avec le nom du saint titulaire,

- inventaires iconographiques réalisés dans les diverses
régions administratives des pays concernés,

- publications historiques et artistiques,

- contacts avec des archivistes, historiens, chercheurs ayant
travaillé ou travaillant sur ou dans les régions concernées,

- contacts systématiques avec les curés dans les paroisses,
occasionnels avec les habitants des villages et des
hameaux concernés (indications «en chaine»).

Des représentations de saint Bernard de Menthon ont pu
étre répertoriées sous des formes variées:

- sculpture: statues - reliefs.

- peinture: fresques, tableaux, peintures sur verre, aqua-
relles.

- orfévrerie: reliquaires, objets liturgiques, médailles.

- sigillographie.

- images pieuses et populaires imprimées.

- mosaique.

66

Aucune limitation esthétique ou historique n’a été intro-
duite dans cet inventaire qui se veut le plus exhaustif pos-
sible.

Les sources et les caractéristiques de l'iconographie
1 Les «vitae»

Le but de cet inventaire n’est pas de rechercher des sources
écrites inconnues de I'iconographie de saint Bernard de
Menthon, pas plus de répertorier et de critiquer celles qui
sont connues. Je m’en remets donc aux auteurs qui ont déja
effectué ce travail, et, plus particuliecrement, a Messieurs
Donnet, Quaglia et Michelet.!

André Donnet recense dix-huit manuscrits ou «vitae» qui
ne sont pas toutes des textes originaux et sont sensiblement
divergentes.

Un premier groupe de manuscrits est inspiré par un texte
qui se trouve a Novare, aux archives capitulaires de Saint-
Gaudens et que I'Institut de Paléographie de Rome a pu
dater des premieres années du XII¢ siecle. Il s’agirait du
panégyrique prononcé a Novare, a I’occasion de la canoni-
sation du saint par Richard, évéque de ce diocese en 1123.

D’apres ce manuscrit, Bernard est d’une famille noble, il
estarchidiacre d’Aoste, il répand les bienfaits de sa parole et
de ses miracles dans les montagnes, il admoneste a Pavie le
roi Henri, allant a Rome attaquer le pape Grégoire (il s’agit
de 'empereur Henri I'V et de Grégoire VII et cette entrevue
a lieu au mois d’avril 1081 ou 1086), il revient a Novare et
meurt quelques semaines plus tard. De nombreux miracles
auront lieu sur sa tombe.

Un deuxieme groupe est sous I’influence d’un manuscrit
du XVe siecle, aujourd’hui disparu, mais publié¢ au XVII¢
siecle par les Bollandistes. Ce texte est signé d’un certain
Richard de la Val d’Isere, en réalit¢ pseudonyme d’un
chanoine Chamoisi, prieur de Séez en Tarentaise, qui aurait
composé son ceuvre vers 1400.

Dans cette version, Bernard, fils de Richard, seigneur de
Menthon et de Bernoline de Duin, descendant d’un comte
du Genevois, est né en 9232 au chateau de Menthon sur le
lac d’Annecy. Tout enfant, il réve de renverser les statues de
Jupiter au Mont-Joux et a Colonne-Joux. Apres de bril-
lantes études, Bernard enseigne la théologie, quand son
pere le rappelle pour le marier a Marguerite de Miolans.
Mais la voix de Dieu se fait entendre. La veille de son
mariage, il prie dans sa chambre, lorsque saint Nicolas lui
apparait et lui ordonne de se rendre a Aoste. Bernard saute



Fig. 1
diacre, accompagnant ’évéque du diocese d’Aoste. Fresque du
XIVe siecle. Fénis (Vallée d’Aoste, Italie), chiteau.

Requétes et offrandes présentées a saint Bernard, archi-

sans dommage par la fenétre et s’enfuit. A Aoste, il succede
al’archidiacre, Pierre de Duin, son parent. Sur les hauts pas-
sages, il terrasse et enchaine le démon et construit deux
hospices. Il meurt en 1008.

Les textes concordent donc sur les faits que Bernard recut
la charge d’archidiacre d’Aoste, se distingua par son ceuvre
de prédication poursuivie dans les diocéses limitrophes,
parmi lesquels Novare ou il mourut.

Liconographie retiendra la fonction d’archidiacre et
représentera saint Bernard accomplissant cette tache?® avec
les habits et les insignes de sa charge (fig. 1).

Dans la version «richardine», 1’épisode du Mont-Joux
tient une large place avec la description de la statue de
Jupiter Poeninus, habitée par le démon ran¢onnant pélerins
et Voyageurs (fig. 2).

La victoire sur le paganisme est ’ocuvre maitresse de
Bernard. Parmi les autres miracles, c¢’est donc essentiel-
lement cette image que presque toutes les représentations
retiendront a partir du XVe siécle (fig. 3). Mais I'instant ou
le saint enchaine le démon avec son étole symbolise aussi la
lutte contre toutes les peurs ancrées dans la conscience

populaire. Or, la tradition orale, largement en vigueur, est
fondée sur une mémorisation collective, acritique et répé-
titive jusqu’a vider I'image de son sens quelquefois.

La variété des supports, des techniques, des modes, des
expressions savantes ou populaires fait d’autant plus appa-
raitre la permanence de ce stéréotype: de la lettrine enlu-
minée d’un bréviaire du XVe¢ si¢cle conservé a I’hospice du
Grand-Saint-Bernard, aux reliefs sur bois contemporains,
créés par Monsieur le Chanoine Giroud, en passant par les
statues de toutes les époques (baroques ou naives), images
pieuses, images populaires, reliquaires précieux, bannieres
de procession, fixés sous verre, etc... (fig. 4).

2 Les faits historiques

Les fantaisies de la version «richardine» ont été attribuées a
un hagiographe soucieux de flatter les ambitions savoi-
siennes en utilisant les manques trop tentants du panégy-
rique de Novare. Malgré ses inexactitudes, la 1égende laisse
apparaitre les faits historiques en filigrane.

Fig. 2 Saint Bernard jette son étole sur la statue de Jupiter, sise
au Mont-Joux pour en faire sortir le diable (registre central); a
noter que dans la partie droite du méme registre on voit la scéne
répétée en contrepoint a Colonne-Joux;1’évéque d’Aoste prie pour
la réussite de sa mission (registre inférieur); la Vierge et I'Enfant
entourés de deux saints (dont saint Christophe) protégent saint
Bernard (registre supérieur). Huile sur toile, XVI¢ si¢cle (?). Breia
(diocese de Novare, Italie), église paroissiale.

67



Sans revenir sur les discussions concernant son origine*
et en résumant d’une maniere lapidaire la généalogie
établie par les auteurs cités plus haut, nous pouvons penser
que Bernard est li¢ a la famille de Rodolphe II de Bour-
gogne.

C’est sans doute a ce titre qu’il aurait été archidiacre
d’Aoste et qu’il aurait requ d’Ermangarde, peut-étre sa
tante, les bénéfices de I'abbaye de Saint-Pierre-de-
Montjoux, ruinée par les Sarrazins (I’actuel Bourg-Saint-
Pierre). Il en aurait profité pour élever I’hospice dans un
endroit plus approprié au secours des pélerins et des voya-
geurs, fondant un culte chrétien a 'emplacement d’un
ancien culte paien.

Quant a ’entrevue de Pavie, elle est peut-étre réelle. Il est
cependant €tonnant qu’aucune représentation n’ait, a ma
connaissance, fait état de I'’événement. A moins que le
vitrail de la Chartreuse de Pavie n’en soit un lointain sou-
venir.

Le développement du culte
1 Les points de départ

Selon Monsieur I’Abbé Henry® le culte de saint Bernard se
développe a Aoste peu apres sa mort - des 1087 - a I'inci-
tation de ’Evéque Arrumptius.

Apres la canonisation épiscopale, en 1123, le culte se déve-
loppe plus largement a travers la Lombardie et le Piémont a
partir de Novare.

Au Mont-Joux (Grand-Saint-Bernard), la nouvelle église
a d’abord été dédiée a saint Nicolas, patron des voyageurs,
guide particulier de Bernard - on sait par ailleurs que le
culte de ce saint se répand largement au X1¢ siécle. Dés 1149,
saint Bernard devient également titulaire de I’hospice.

A Colonne-Joux (Petit-Saint-Bernard), Bernard a éga-
lement fait ceuvre d’évangélisation et d’asile, en fondant
une église et un hospice mentionnés sous son vocable des
1145. Cette fondation, rattachée a la Prévoté de Verres
connaitra un destin différent. Elle appartient actuellement a
I’ordre des saints Maurice et Lazare.

2 Le rayonnement

Les reliques sont un excellent moteur de diffusion d’un
culte, en méme temps qu’elles sont sources de revenus. En
1424, ’abbé de Saint-Laurent a Novare ou saint Bernard
était primitivement enterré fait réaliser un reliquaire de son
chef.

Des le XII¢ siecle, les propriétés de la Prévoté du Grand-
Saint-Bernard s’étendent largement dans les diocéses de
Turin, Ivréa, Aoste, Bile, Genéve, Lausanne, Sion, etc.
jusqu’en Angleterre et en Sicile.

Les routes des marchands, des pélerins, des voyageurs
propagent de toute fagon son image au dela de I’aire alpine.

68

Fig. 3 Saint Bernard et ses miracles. Image traditionnelle du
saint, encadrée de vignettes relatant ses actions, surmontée de sa
«biographie» et suivie d’'une pri¢re. Gravure de Miiller, vers 1800.
Hospice du Grand-Saint-Bernard (Valais, Suisse), archives de
I’hospice.

3 Les points d’ancrage

Au XVesiécle, I'influence du manuscrit de Richard de la Val
d’Isere et de ceux qui en découlent, entre autres, le mystere
de saint Bernard de Menthon, largement représenté, va
rendre cette dévotion particulierement populaire.®

En 1681, saint Bernard est officiellement inscrit au marty-
rologe romain, a la date du 15 juin, anniversaire de son inhu-
mation, avec le commentaire: «Au Montjou, en Valais, saint
Bernard de Menthon, confesseur.»

Malgré la reconnaissance de I’Eglise, malgré un rayon-
nement large, mais finalement sporadique, saint Bernard
reste un saint essentiellement populaire et alpin. De nom-
breuses chapelles d’altitude lui sont consacrées. La date du
culte méme - le 15 juin - coincide a plusieurs endroits avec
la date de la montée des troupeaux a I’alpage (la féte de saint
Michel avec leur descente).

Des images modernes et contemporaines prouvent
combien cette dévotion est encore vivante dans ces lieux
alpestres.



Fig. 4 Saint Bernard écrase le diable enchainé. Il est revétu des
habits du diacre, soutane, rochet, aumusse, et tient le bourdon et
I’évangéliaire. Statue en bois peint, seconde moitié du XVII¢
siecle. Hospice du Grand-Saint-Bernard (Valais, Suisse), église de
I’hospice.

4 L’élargissement du patronage

Le 20 aoGt 1923, le pape Pie XI adresse une lettre a Monsei-
gneur du Bois de Villerabel, évéque d’Annecy, a I’occasion
des fétes du millénaire de la naissance de saint Bernard
(date traditionnelle), établissant ce dernier «patron des
montagnards et des alpinistes» (fig. 5). C’est ainsi qu’en
1990, une statue de saint Bernard a été érigée sur une aréte
du Cervin.

Il arrive que désormais le chien Saint-Bernard accom-
pagne le saint sur les représentations, en méme temps que
le diable quitte les montagnes pour d’autres lieux ou
d’autres formes de mal.

Quelques pistes de réflexion

La réalisation de cartes ou sont notés a la fois les batiments
dédiés a ce saint, les lieux ou sa féte est encore célébrée, les
représentations avec leur fréquence, permet de situer et
d’évaluer la diffusion du culte.

Lis,

SAINT BERNARD DE STIENTHON
PATRON DES ALPINISTES
TE LE 15 JUIN
e rere du Faulk

cnri |FFERVRE libra

Fig. 5 Saint Bernard de Menthon, patron des alpinistes. Image
renouvelée du saint apres I'extension de son patronage en 1923
par le pape Pie XI. Gravure. Peizey-Nancroix (Savoie, France),
collection privée.

[’étude des «associations» de saints sur une méme repre-
sentation - il s’agit évidemment de peintures, la statuaire ne
se prétant pas a cet exercice - saints locaux ou universels, en
notant leur role particulier pourrait révéler des jeux d’in-
fluence intéressants.

Dans le domaine des influences, se pose le cas particulier
d’un glissement de culte entre saint Bernard de Menthon et
saint Bernard de Clairvaux. Dans les lieux ou la féte
patronale est célébrée le 15 juin, saint Bernard revét curieu-
sement les traits d’'un abbé cistercien, mais il garde son
diable. Ce glissement est sans doute volontaire aprés le
Concile de Trente en Italie, ou, pour appuyer le sérieux de la
Contre-Réforme, I’Eglise a voulu supprimer toute trace de
superstition suspecte. Dans le dioceése de Milan, en tout cas,
saint Charles Borromée s’y est employé.

Une étude comparative pourrait également étre menée
sur des saints a I'iconographie trés proche, comme saint
Clément a Metz, saint Romain a Rouen, saint Hermentaire
a Draguignan.

La diversité des représentations, en méme temps que
celle des pistes de réflexion apparaissent avec la variété des

69



images répertoriées. Dans ce vaste champ historique et géo-
graphique, il faut retrouver des repéres politiques, religieux,
artistiques, a la fois généraux et locaux, afin de découvrir

plus justement la signification de chacune de ces images.
Toutes ces nuances restent encore a établir. Le fichier infor-
matisé sera une aide précieuse pour cette tache.

NOTES

ANDRE DONNET, Saint Bernard et les origines du Mont-Joux,
Saint-Maurice 1942. - LuciEN QUAGLIA, La Maison du Grand-
Saint-Bernard, des origines aux temps actuels, Martigny 1972. -
LUCIEN QUAGLIA, Saint Bernard de Montjou, patron des alpi-
nistes, Aoste 1985.

Si 'on prend en compte une date-point de repere dans
chacune des deux versions, a savoir: dans le manuscrit de
Novare: 1081 ou 1086, année de I’entrevue de Pavie et de la
mort de saint Bernard, dans le mansucrit savoyard: 923, année
de sa naissance, on s’aper¢oit que la seconde vita le fait vivre
un siecle trop tot. C’est cependant ce qui a été admis tradition-
nellement.

Les taches de l'archidiacre étaient celles d’un intendant
général du dioceése, d’un administrateur de plusieurs
paroisses, d’'un formateur de jeunes clercs. Bien qu’il ne regut
pas la prétrise, I’archidiacre devint souvent un personnage trés
- trop - important dans le diocese. Ses insignes: le bourdon
(long baton orné), I'évangéliaire. Ses habits: I’aube, longue
tunique blanche en lin, recouverte de la dalmatique aux

manches longues et amples, et I'amict, fin capuchon rejeté en
arriere (cf. reliquaire du Grand-Saint-Bernard datant du début
du XIII¢ siecle), furent remplacés au cours des siecles et
suivant les modes par la soutane noire apparue au XVI¢siécle,
le rochet ou surplis (blouse ample plus ou moins longue avec
des manches étroites pour le premier, larges pour le second),
I’aumusse, ample pélerine de laine, fourrée ou non de petit-
gris (cf. fig. 4).

4 Méme si des discussions dont certaines encore récentes au
sujet des origines de saint Bernard poussent certains auteurs a
lui donner des qualificatifs différents: Bernard d’Aoste,
Bernard du Montjou, Bernard des Alpes, je m’en tiendrai a
Bernard de Menthon. Sans préjuger aucunement de son
origine, il est préférable d’en rester a une dénomination com-
munément admise et entendue.

ABBE HENRY, Histoire de la Vallée d’Aoste, Aoste 1929.

6 Le mystére de Saint Bernard de Menthon, éd. par A. LECOY DE

LA MARCHE, Paris 1888.

CREDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig. 1, 2: Photos auteur.

RESUME

Le but de cette recherche est d’établir un inventaire, le plus
exhaustif possible, des représentations de saint Bernard de
Menthon (XI¢ siecle) sans préjuger de critéres historiques, géogra-
phiques, esthétiques. Le développement du culte de saint Bernard
a rayonné essentiellement dans I’arc alpin a partir des joints liés a
son histoire (Aoste, les cols du Grand et du Petit-Saint-Bernard,
Novare) ou a sa légende (Savoie). L'image la plus traditionnelle et
la plus courante au cours des siecles est celle du saint enchainant le
diable avec son étole, le diable, symbole du mal, du paganisme et
plus largement de toutes les peurs des gens qui devaient affronter
lamontagne. En 1923, Pie XI nomme saint Bernard patron des alpi-
nistes. Son role de guide, de protecteur est ainsi renouvelé et
élargi.

ZUSAMMENFASSUNG

Ziel der laufenden Untersuchung ist es, ein moglichst vollstin-
diges Inventar der bildlichen Darstellungen des hl. Bernhard von
Menthon (11. Jh.) zu erstellen, ohne sie einer Wertung nach histo-
rischen, geographischen und ésthetischen Kriterien zu unter-
ziehen. Ausgehend von bestimmten Ortlichkeiten, die mit seiner
Lebensgeschichte (Aosta, Grosser und Kleiner St. Bernhard,
Novara) oder seiner Legende (Savoyen) verbunden sind, entwik-
kelte sich der Kult des hl. Bernhard vor allem im Alpenraum. Das
traditionellste und im Laufe der Jahrhunderte am bekanntesten
gewordene Bild ist jenes des Heiligen, der den Teufel mit seiner
Stola fesselt, den Teufel als Symbol des Bosen, des Heidentums
und im breitesten Sinn das Bild aller Angste, denen die Menschen
in der Bergwelt ausgesetzt waren. Im Jahre 1923 ernannte Pius XI.
den hl. Bernhard zum Patron der Alpinisten. Seine Fiihrer- und
Beschiitzerrolle wird damit bestitigt und erweitert.

70

Fig. 3, 5: Photos Y. Deslandes.

Fig. 4: Photo B. Gabioud.

RIASSUNTO

La ricerca in corsa intende fornire un inventario, il pit completo
possibile, delle raffigurazioni di San Bernardo di Menthon (XI
secolo), a prescindere dai criteri storici, geografici ed estetici. La
diffusione del culto di San Bernardo ha avuto luogo essenzial-
mente nell’arco alpino, a partire dalle zone legate alla sua storia
(Aosta, i colli del Gran San Bernardo e del Piccolo San Bernardo,
Novara) o alla sua leggenda (Savoia). Limmagine piu tradiziona-
lista e piu diffusa nel corso dei secoli corrisponde a quella del santo
che, con la sua stola, incatena il diavolo, simbolo del male, del
paganesimo e, in senso piu ampio, di tutte le paure delle genti in
procinto d’affrontare la montagna. Nel 1923, Pio II, nomino San
Bernardo patrone degli alpinisti. Il suo ruolo di guida, di protettore
venne cosi rinnovato (la montagna intesa come cammino verso
Dio) ed esteso.

SUMMARY

The goal of the current investigation is to compile as complete an
inventory as possible of the pictorial representations of St. Bernard
of Menthon (11th century) independent of historical, geographical
and aesthetic criteria. Starting out certain places associated with
the story of his life (Aosta, the Great and Little St. Bernard Passes,
Novara) or his legend (Savoy), the cult of St. Bernard developed
primarily in the region of the Alps. The most traditional and now
most famous image is that of the saint tying up the devil with his
stole, the devil as the symbol of evil, of heathenism and, in the
broadest sense, the emblem of all the anxieties to which people in
the mountains are subjected. In 1923, Pius XI declared St. Bernard
patron of mountain climbers. His role as leader and protector was
thus reinforced and expanded.



	Culte et iconographie des Saint Bernard de Menthon

