
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Artikel: Das 10'000-Ritter-Fenster im Berner Münster und seine Auftraggeber :
Überlegungen zu den Schrift- und Bildquellen sowie zum Kult der
Heiligen in Bern

Autor: Kurmann-Schwarz, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das 10 OOO-Ritter-Fenster im Berner Münster und seine
Auftraggeber. Überlegungen zu den Schrift- und Bildquellen sowie

zum Kult der Heiligen in Bern*
von Brigitte Kurmann-Schwarz

?f
.:

lì MB ¦US

'*W& *

Abb. 1 Das erste Verhör vor dem Kaiser (I, ld). 10 OOO-Ritter-Fenster. Bern, Münster.

* Die nachfolgende Abhandlung ging aus den Forschungen zum CVMA-Band Schweiz 4, «Die Glasmalereien des Berner Münsters»
(15. und 16. Jahrhundert) hervor, die vom Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung finanziert
werden.

39



Das 10 OOO-Ritter-Fenster des Berner Münsters, seine
literarischen und ikonographischen Quellen stehen im Mittelpunkt

der folgenden Überlegungen, an die sich die Frage
nach dem Kult der 10000 Ritter in Bern knüpft. Wie kamen
die Heiligen nach Bern und wer waren die Träger ihrer
Verehrung? Die letzte Frage lässt sich im Zusammenhang mit
der Stiftung der Glasmalereien anhand der überlieferten
Quellen, vor allem mit Hilfe des Sankt-Vinzenzen-Schuld-
buchs untersuchen. Dieses wichtige Dokument zur
Entstehung des 10000-Ritter-Fensters ist zwar seit langer Zeit
bekannt, seine Interpretation litt jedoch unter der zu
starken Verengung des Blicks auf die Meisterfrage und
unter der Idealisierung der Verhältnisse im mittelalterlichen

Bern. Die erneute Durchsicht der Einträge im
Schuldbuch, die das 10 000-Ritter-Fenster betreffen, wird
den Kreis der Stifter genauer bestimmen, und das Tellbuch
von 1448 erlaubt es, deren soziale und wirtschaftliche
Stellung innerhalb der Stadt darzulegen. Um die Verehrung
der 10000 Ritter im mittleren 15. Jahrhundert zu beurteilen,
wird man sowohl ihre Entwicklung bis zu diesem Zeitpunkt
als auch ihre weitere Förderung bis ins frühe Io.Jahr¬
hundert berücksichtigen müssen. Diese Fragestellung lässt
sich nicht auf Bern allein beschränken, sondern muss die
Quellen über die 10 000 Ritter-Verehrung der angrenzenden
Regionen miteinbeziehen.

Obwohl das 10 000-Ritter-Fenster im Chor des Berner
Münsters schon weniger als ein Jahrhundert nach seiner
Entstehung einschneidende Verluste erlitt, enthält es noch
in seinem fragmentarischen Zustand den umfangreichsten
erhaltenen Bilderzyklus mit der Legende der 10000 Märtyrer

vom Berg Ararat (decern milium martyrum crucifì-
xorum). Von ursprünglich vierzig Rechteckfeldern, acht
Kopfscheiben und sechs Masswerkfüllungen blieben
lediglich elf Rechtecke und eine dreipassförmige
Kopfscheibe übrig. Die Scheiben-Stiftung der Grafen von Aar-
berg-Valangin aus den 1480er Jahren, die sich ebenfalls in
einem Chorfenster der Südseite befindet (s V), wurde kurz
nach 1520, am wahrscheinlichsten 1522, erweitert und
ergänzt. Die Erneuerung eines Feldes, das zum Wappenzyklus

des späten 15. Jahrhunderts gehörte, deutet darauf
hin, dass diese Glasmalereien wie wahrscheinlich auch die
Scheiben mit der 10000-Ritter-Legende in der Zeit vor 1522

Schäden erlitten haben.1 Es liegt daher nahe, die Zerstörungen

auf das Hagelwetter im Jahre 1520 zurückzuführen,
von dem der Chronist Valerius Anshelm berichtet.2 Sein
Text zählt die Schäden auf, die die Dächer der Bürgerhäuser
in Mitleidenschaft zogen, über Zerstörungen an den
Kirchenfenstern weiss er nichts mitzuteilen. Da jedoch der von
Valerius Anshelm erwähnte Gewittersturm und die
Ergänzung der Scheiben mit den Wappen der Familie von
Aarberg-Valangin zeitlich sehr dicht aufeinander folgten,
dürfte die Zerstörung eines Teils der Münsterverglasung
aus dem 15. Jahrhundert, wie die bisherige Forschung
annahm3, tatsächlich auf das Naturereignis von 1520

zurückgehen. Es bleiben im Zusammenhang mit dem
angenommenen Hagelschaden jedoch Ungereimtheiten, über
die man nicht hinwegsehen darf. Sollte das Gewitter tat¬

sächlich von Süden oder Südwesten aufgezogen sein4,

erstaunt es, dass in der Verglasung des Achsenfensters
besonders Felder der rechten Hälfte beschädigt worden
sind, die eigentlich der benachbarte südliche Strebepfeiler
von den schräg einfallenden Hagelkörnern hätte schützen
sollen.

Elf Felder des umfangreichen Zyklus der 10000-Ritter-
Legende und eine Kopfscheibe mit einem Engel blieben
unversehrt und gelangten wahrscheinlich 1573/1574, als der
Rat Thüring Walther mit der Reparatur der Chorfenster
beauftragte5, als Lückenbüsser in das Achsenfenster des

Sanktuariums. Die Fragmente der 10000-Ritter-Legende,
die ursprünglich das erste Fenster auf der Südseite des
Chores schmückten (s II), zogen schon im letzten
Jahrhundert die Aufmerksamkeit der historisch interessierten
Berner auf sich. Ludwig Stantz äusserte in seinem
Münsterbuch 1865 bereits die Vermutung, die nicht zum
Passionszyklus gehörenden Scheiben im Achsenfenster des
Chores seien Fragmente der zerstörten 10000-Ritter-
Legende aus dem sonnseitigen Chorfenster.6 Er entnahm
den Hinweis auf den Inhalt der Glasmalereien dem von
1448-1454 geführten Sankt-Vinzenzen-Schuldbuch7,
versuchte jedoch nicht, die Ikonographie der einzelnen Felder
zu bestimmen. Er sprach lediglich von Märtyrern, Heiligen
und von Fragmenten eines Martyrologiums. Erst Karl
Howald identifizierte und beschrieb 1885 die erhaltenen
Bildfelder der Legende.8 Er verwendete für seine
Bildbestimmungen das schon 1845 veröffentlichte Legendär des
Hermann von Fritzlar9 und stützte sich zur Interpretation
des Stiftungsvorgangs auf die Angaben des Sankt-Vinzen-
zen-Schuldbuchs. Die Resultate seiner Überlegungen
griffen Hans Robert Hahnloser10 und Luc Mojon" in ihren
Beiträgen zum 10 000-Ritter-Fenster auf.

Das bereits erwähnte Schuldbuch der Fabrik von Sankt
Vinzenz, das heute im Berner Stadtarchiv aufbewahrt wird,
ist die wichtigste Quelle zur Entstehung des 10000-Ritter-
Fensters. Der Kirchenpfleger Thüring von Ringoltingen
begann die Aufzeichnungen über die festen, jedes Jahr
erneut fälligen Einkünfte und die versprochenen, aber noch
ausstehenden Stiftungen an die Fabrik von Sankt Vinzenz
am Dreikönigstag 1448.12 Diese wichtige schriftliche Quelle
enthält Auskünfte zur Verglasung von drei Chorfenstern:
dem 10 000-Ritter-Fenster (s II), dem Wurzel-Jesse-Fenster
(n II)13 und dem Fenster über dem Priesterdreisitz (s III)14,
dessen spätmittelalterliche Glasmalereien wahrscheinlich
dem erwähnten Hagelwetter von 1520 vollständig zum
Opfer fielen. Der Schultheiss Heinrich von Bubenberg und
Rudolf von Ringoltingen, damals Kirchenpfleger, traten
1447 gegenüber Niklaus Glaser, dem Inhaber der einzigen
Berner Glasmalerei-Werkstätte dieser Zeit, als Auftraggeber

für das 10 000-Ritter-Fenster auf.15 Da zu diesem
Zeitpunkt die Finanzierung noch nicht gesichert war, trug
Thüring von Ringoltingen, der seinem Vater Rudolf im
Amt des Kirchenpflegers nachfolgte, 1448 die Übereinkunft
mit dem Glasmaler und die diesem gegenüber
eingegangene finanzielle Verpflichtung der Kirchenfabrik ins
Sankt-Vinzenzen-Schuldbuch ein. Hans Fränkli und die

40



Familie von Scharnachtal versprachen der Fabrica ebenfalls
Geld, das zur Herstellung von Glasmalereien zu verwenden
war.16 Die Stifter von weiteren Verglasungen werden im
Schuldbuch nicht genannt, weil sie wohl direkt mit dem
Glasmaler verhandelten und mit ihm einen Vertrag über die
Bezahlung seiner Werke abschlössen. Ein solcher Vorgang
dürfte wohl im Hinblick auf die Stiftung des Passionsfensters

durch die Stadt17, aber auch auf diejenige des
Dreikönigsfensters durch die Familie von Ringoltingen vermutet
werden.18 Die Finanzierung des Wurzel-Jesse-Fensters
dagegen gestaltete sich komplizierter, weil sich drei Stifter
zusammentaten und zwei von ihnen offensichtlich direkt
an den Glasmaler gelangten, während der bereits erwähnte
Hans Fränkli seinen Beitrag für das Fenster der Kirchenfabrik

zukommen Hess.19 Im Falle des 10000-Ritter-
Fensters trat die Kirchenpflege zusammen mit dem Rat, der
ihr übergeordneten, durch den Schultheissen vertretenen
Behörde, als Auftraggeber auf. Aus diesem Grunde
verzeichnete Thüring von Ringoltingen sowohl die Übereinkunft

mit dem Glasmaler als auch die eingehenden
Stiftungen für die Scheiben und die Zahlungen an Niklaus
Glaser im Schuldbuch. Die beiden Kirchenpfleger, der
bereits erwähnte Thüring von Ringoltingen und Hans
Schütz, führten die Liste der regelmässigen Einkünfte und
derjenigen Gelder, die ausstanden oder welche die Kirchenfabrik

Dritten schuldete, bis 1454 weiter.
Das Schuldbuch zählt 1448/1449 mehrere Berner Bürger

auf, die namhafte Geldbeträge an die Ausführung des
10000-Ritter-Fensters gestiftet hatten. Die Beträge waren
unterschiedlich hoch, und in zwei Fällen handelte es sich
auch um Naturalstiftungen: das Papier für den Entwurf und
vier silberne Schalen. Stellt man die Stiftungen chronologisch

zusammen, ergibt sich folgendes Bild:

Am 6. Januar 1448 gab die Krämerin, Thoman Vischers
Weib, das Papier für die Entwürfe des 10000-Ritter-
Fensters.20

Unter demselben Datum verzeichnet das Schuldbuch die
jährlichen Zinsen der Wiese von Cuno Kasteller in Thun,
die dieser testamentarisch der Münsterfabrik zur
Finanzierung des 10000-Ritter-Fensters vermacht hatte. Diese
Wiese wurde zusammen mit der Verpflichtung, die
Zinsen von jährlich 5 lb an die Münsterfabrik zu
entrichten, von Hans Schütz erworben.21
Am 3. März 1448 stiftete Hans Schütz die Armaturen des
Fensters im Wert von 16 lb 7 ß.22

Am 7. Juli 1448 schenkte die Frau des verstorbenen Götz
der Kirchenfabrik vier silberne Schalen für die
Finanzierung des 10000-Ritter-Fensters.23
Am 25. Juli 1448 gab (Lucia) Balmerra 50 Rheinische
Gulden an das 10 000-Ritter-Fenster.24
Am 27. Juli stiftete Hans Schütz im Namen seines
verstorbenen Vetters Thoman Bräntschi 50 lb an das 10 000-
Ritter-Fenster. Er selber fügte 27 Gulden zugunsten der
Glasmalereien hinzu.25

Am 28. Juli 1448 spendete auch Peter Schopfer der
Jüngere 10 Gulden für das 10 000-Ritter-Fenster.26

Neben diesen grossen Beträgen, die von den aufgezählten
Personen an das 10 000-Ritter-Fenster gestiftet wurden,
verzeichnet das Schuldbuch ein einziges Almosen an die
Glasmalereien, das wohl nicht zufällig die Ringoltingensche
Jungfrau Gret Müllerin von Utzensdorf ausrichtete.27 Fasst

<y

Sl

Jh*
--¦*-* T '

Abb.2 Geisselung (I, 6b). 10000-Ritter-Fenster. Bern, Münster.

man den Stiftungsvorgang zusammen, traten die reiche
Witwe Lucia Balmerra und der Kirchenpfieger Hans Schütz
als die hauptsächlichen Geldgeber zugunsten der Glasmalereien

auf. Weitere namhafte Beiträge gingen von Peter

Schopfer dem Jüngeren, von Thoman Vischers Ehefrau
und von der Witwe des Götz ein. Zählt man die Jungfrau
aus dem Hause Ringoltingen hinzu, machten im ganzen
sechs Personen Zuwendungen an die Finanzierung der
Glasmalereien mit der 10000-Ritter-Legende.

Die hier aufgestellte Statistik der Geldgeber für das
10 000-Ritter-Fenster weicht deutlich von dem Bild ab, das

sich die bisherige Forschung vom Stiftungsvorgang

41



gemacht hat. Seit der Publikation von Karl Howald
interpretierten alle Autoren die Überlieferung des Sankt-
Vinzenzen-Schuldbuches als Reflex einer frommen
Bewegung des ganzen Volkes, in der sich Arm und Reich
zusammentaten und jeder zu Ehren der volkstümlichen
Heiligen sein Scherflein beitrug.28 Diese idealisierende
Sicht der mittelalterlichen Verhältnisse, die in der Stiftung
einen Ausgleich der sozialen Unterschiede annimmt und
noch heute das Bild des Stiftungsvorganges bestimmt, trifft
jedoch nicht zu. Das Tellbuch von 1448, das Verzeichnis
einer ausserordentlichen Steuer, die der Staat seinen
Bürgern auferlegte, wenn er in finanziellen Nöten steckte,
zeigt ausserdem, dass es nicht nur wenige, sondern auch
sehr wohlhabende Berner waren, die für die Finanzierung
des 10000-Ritter-Fensters aufkamen. Ausser Götzin, die
am 7. Juli 1448 vier silberne Schalen an das 10 OOO-Ritter-
Fenster stiftete, sind alle im Sankt-Vinzenzen-Schuldbuch
erwähnten Personen, die Zuwendungen an die Glasmalereien

machten, auch im Tellbuch von 1448 verzeichnet
(Thomann Vischers Wib29, Lucia Balmerra30, Hans
Schütz31, Peter Schopfer der Jüngere32 und Thüring von
Ringoltingen33). Sie gehören ausnahmslos zu jenen 5,25%
der im Teilbuch aufgezählten 1830 Steuerpflichtigen der
Stadt Bern, die ein Vermögen von mehr als 2000 lb
deklarierten.34. Im Lichte des Tellbuchs kann von einer Stiftung,
die vom Volk, wenn man darunter ökonomisch gesehen den
Durchschnitt oder gar die weniger Wohlhabenden meint,
nicht die Rede sein. Im Gegenteil: Das 10000-Ritter-
Fenster wurde zur Hauptsache von Mitgliedern einer
dünnen, wirtschaftlich privilegierten Oberschicht gestiftet,
die es sich leisten konnte und zu deren Selbstverständnis es

gehörte, die Kirche mit prachtvollem Schmuck zu
versehen. Zu derselben sozialen Schicht gehören auch alle
übrigen Stifter von Glasmalereien für den Berner
Münsterchor, nämlich die bereits erwähnten Ringoltingen35 und
Scharnachtal36 sowie der reiche Handelsherr Hans Fränkli.37

Peter Stark, einer der Stifter des Wurzel-Jesse-
Fensters, bildet die einzige Ausnahme. Er versteuerte 1448

ein Vermögen von 930 lb.38 Er gehörte jedoch wie Hans
Fränkli und ein weiterer unbekannter Stifter, dessen
Wappen nicht mehr zu identifizieren ist, der Gesellschaft
zu Mittellöwen an. Diese den Gerbern zugezählte Gesellschaft

wurde hauptsächlich von wohlhabenden «homines
novi» bevorzugt, vor allem Kaufleuten, die in die politische
Führungsschicht der Stadt aufsteigen wollten.39 Nach dem
Gesagten kann die Vorstellung der bisherigen Forschung
nicht mehr aufrecht erhalten werden, die Kirchenpfleger
hätten ein «volkstümliches» Thema für die Glasmalereien
im ersten südlichen Chorfenster gewählt, um die ganze
Bevölkerung der Stadt zu Stiftungen an die Verglasung des
Chores zu bewegen. Berücksichtigt man die überlieferte
Anzahl der Stifter und ihre soziale Stellung, so scheint die
Frage berechtigt, ob die Heiligen zum Zeitpunkt der
Glasmalerei-Stiftung wirklich als «volkstümlich» bezeichnet
werden dürfen.

Bevor wir auf dieses Problem zurückkommen und
versuchen, es in die Überlegungen zur Kultgeschichte zu inte¬

grieren, soll zunächst aufdie Legende eingegangen werden.
Danach wenden wir uns den erhaltenen Glasmalereien zu
und fragen nach ihren möglichen schriftlichen und
bildlichen Quellen. Den verschiedenen Varianten der Legende
zufolge40 zogen die beiden römischen Kaiser Hadrian und
Antoninus mit einem Heer in den Osten des Reiches, um
die aufständischen Völker jenseits des Euphrats zu
bekämpfen. Das römische Heer zählte nur 9000 Mann,
während der Gegner mit einer grossen Übermacht das

Schlachtfeld betrat. Verzagt opferten die römischen
Legionäre ihren Göttern, doch diese Handlung vermehrte
ihre Angst noch zusätzlich. Sie hatten sich schon fast zur
Flucht vor dem Feind entschieden, als ihnen ein Engel
zurief, sich von den heidnischen Göttern abzuwenden und
an Jesus Christus zu glauben. Sie folgten seinen Worten,
und es gelang ihnen, die übermächtigen Feinde in der
Schlacht zu schlagen. Nach dem Sieg bestiegen die
römischen Krieger den Berg Ararat und liessen sich von Engeln
im Glauben an Christus unterrichten. Als die Kaiser
erfuhren, dass ihre Truppen zum Christentum übergetreten
waren, befahlen sie voll Zorn, die Soldaten zu suchen und
sie dazu zu bewegen, den Göttern ein Dankopfer
darzubringen. Die christlichen Legionäre erschienen vor den
Kaisern, lehnten aber den Vollzug des Opfers ab. Zur Strafe
sollten sie gesteinigt werden, doch die Steine trafen nicht
die Opfer, sondern die Schergen. Danach befahlen die
Kaiser, die christlichen Soldaten zu geissein, doch den
Schergen verdorrten die Hände, bevor sie die Christen
peinigen konnten. Von diesem Wunder gerührt, bekehrten
sich 1000 Mann der Truppen eines zu Hilfe gerufenen
Königs ebenfalls zum christlichen Glauben. Um den
Willen der Christen zu brechen, beschlossen die Kaiser und
Könige, sie nackt über ein mit Fussangeln bestreutes Feld
zu treiben. Auch diese Peinigung misslang, denn Engel
schwebten vom Himmel herab und sammelten die scharfen
und spitzen Eisen auf. Schliesslich setzten Schergen den
Heiligen Dornenkronen auf und brachten ihnen eine
Seitenwunde bei. Nach einem weiteren erfolglosen Verhör
überantworteten die Kaiser und Könige die Christen dem
Martyrium am Kreuz. Nach ihrem Tode brachten Engel ihre
Seelen in den Himmelspalast, wo alle Heiligen und die
Engelchöre sie empfingen.

Von den elf erhaltenen Rechteckfeldern der Berner
10000-Ritter-Legenden-Darstellung gehörten ursprünglich
neun Scheiben der unteren Hälfte des Fensters in der
südlichen Schrägseite des Chorpolygons an. Die Masse
erlauben es, die Scheiben genau zu lokalisieren, da die
Panneaus des unteren Abschnitts in allen grossen Chorfenstern
ca. 92 x 62 cm messen, während diejenigen oberhalb der
steinernen Querverstrebung der Fensterpfosten ca. 13 cm
höher sind. Eine Szene der Legende umfasste ursprünglich
jeweils zwei nebeneinander angebrachte Scheiben.
Möglicherweise stand die noch vollständig erhaltene «Schlacht
am Euphrat», wie schon Luc Mojon annahm, am Anfang
der Bilderzählung.41 In der rechten Hälfte der ersten Zeile
vermutete dieser Autor das Erscheinen der Engel auf dem
Berg Ararat, eine Szene, die nicht mehr erhalten ist. Das

42



erste Verhör vor dem Kaiser folgte wohl in den beiden
linken Feldern der zweiten Zeile (Abb. 1). Rechts von dieser
Szene hätte man ursprünglich gemäss der Rekonstruktion
von Luc Mojon die versuchte Steinigung gesehen, von der
ein Feld erhalten ist. Die Scheiben der dritten Zeile stellten
links die erfolglose Geisselung (Abb. 2), rechts den Übertritt

der 1000 Soldaten des zu Hilfe geeilten Königs dar. Die
zweite Szene wurde durch den Hagelsturm von 1520

vollständig zerstört. Die Fussangel-Marter, von der noch beide
Scheiben erhalten sind, dürfte die linke Hälfte der vierten
Zeile gefüllt haben. Daneben muss man sich die Dornenkronung

der Märtyrer vorstellen, die jedoch vollständig
verloren ist. Der Lanzenstich, von dem ein Feld überliefert ist,
sass wohl in der fünften Zeile links, und die letzte
Vorführung der Heiligen vor den Kaisern und den Königen,
bevor sie den Tod erlitten, schloss rechts davon die
Verglasung der unteren Fensterzone ab. Von der zuletzt
erwähnten Szene blieb wiederum nur ein Panneau
erhalten. Unsere vorgeschlagene Anordnung der Felder in
der fünften Zeile weicht von der Rekonstruktion Luc
Mojons ab.42 Als er 1960 seinen Inventarband veröffentlichte,

kannte er nur die Legende nach dem Text des
Hermann von Fritzlar, auf die schon Hans Robert
Hahnloser43 und vor ihm Karl Howald44 zurückgegriffen hatten.
Die Bedeutung dieses früh edierten Legendars wurde
jedoch, wie Werner Williams-Krapp betont, stark
überschätzt, da es lange Zeit zu den wenigen gehörte, die durch
eine Ausgabe allgemein zugänglich waren.45 Ein Exemplar
der «Elsässer Legenda Aurea», deren Normalcorpus und
Sondergut inzwischen vorbildlich ediert sind, dürfte in
Bern eher bekannt gewesen sein.46 Die zu dieser Sammlung
gehörenden Versionen der 10000-Ritter-Legende erzählen,
dass den Heiligen nach der misslungenen Fussangel-Marter
Dornenkronen aufgesetzt und die Seitenwunden
beigebracht wurden.47 Danach erst führte man sie den Kaisern
und Königen zur Aburteilung vor. Da die «Elsässer
Legenda Aurea» nicht nur in klösterlichen Kreisen
Südwestdeutschlands der Tischlesung diente, sondern sich
auch im Besitz von Angehörigen der gebildeten, städtischen

Oberschicht befand, scheint es mir am wahrscheinlichsten,

dass die Berner Legende von diesem Text geprägt
worden sein könnte.48

Die Komposition der ursprünglichen Verglasung in der
oberen Zone des ersten südlichen Chorfensters (s II) lässt
sich nur noch mit Schwierigkeiten rekonstruieren, da von
ursprünglich zwanzig Scheiben lediglich zwei erhalten
sind. Das vollständig verlorene Martyrium muss direkt über
der steinernen Querverstrebung dargestellt gewesen sein
und ein Pendant zum volkreichen Kalvarienberg des
Passionsfensters gebildet haben.49 Darüber dürfte sich wie im
später entstandenen 10 000-Ritter-Fenster der Kathedrale
von Moulins die Entrückung der Märtyrerseelen in den
Himmel abgespielt haben.50 Die Sondergutversion der
«Elsässer Legenda Aurea» beschreibt diese Szene wie folgt:
Nachdem die Märtyrer verschieden waren, habe sich der
Himmel geöffnet und Christus sei in einem himmlischen
Licht, umgeben von den Heiligen und Engeln, erschienen,

¦l v. VM. ' Ei

/y'.mmm^gi SWA/
H

<;

•=rv

%

û
»

/

* "*
¦HÉP

Abb.3 Die heilige Ursula und ihre Jungfrauen (I, 8c). 10000-
Ritter-Fenster. Bern, Münster.

um die Seelen der 10000 Christen zu empfangen.51 In Bern
blieb nur ein Feld mit der heiligen Ursula und ihren 11000

Jungfrauen von den erwähnten Heiligen erhalten, die nach
der Legende mit Christus im offenen Himmel erschienen

(Abb. 3). Die bereits genannte Sondergutversion der
«Elsässer Legenda Aurea» bezeichnet den Ort, an den sich
die Seelen der Märtyrer begaben, als Himmelspalast.52 Die
zweite überlieferte Scheibe der oberen Zone schildert den
Eintritt der Heiligen in diesen Palast.53 Unter den erhaltenen

Feldern der 10000-Ritter-Legende spielt sich nur
diese Szene in einem gemalten, architektonischen Gehäuse
ab. Die Ursula-Scheibe ist in den beiden oberen Ecken

lediglich mit Konsolen versehen, die nur dazu gedient

43



haben können, eine darüber angebrachte Architektur zu
tragen. Die beiden einzigen noch vorhandenen Felder der
oberen Fensterhälfte müssen aus diesem Grunde übereinander

angebracht gewesen sein. Die Folge von rahmenlosen

Einzelszenen in der unteren Zone der südseitigen
Choröffnung wurde nach diesen Beobachtungen
ursprünglich von einer gemalten Architektur gekrönt, die
zugleich den in der Legende erwähnten Himmelspalast als
Aufenthaltsort der Märtyrer darstellte.

Vergleicht man die edierten Texte mit den erhaltenen
Berner Bildern, rückt der fragmentarische Berner
Glasmalereizyklus mit der 10000-Ritter-Legende in die Nähe der
«Elsässer Legenda Aurea». Man ist versucht, die Glasmalereien

ohne weiteres von dieser bestimmten literarischen
Vorlage abzuleiten, und dies um so mehr, als dieser Text,
wie oben bereits gesagt worden ist, tatsächlich das Interesse
der lesekundigen Bürger in den Städten erweckte. Das
Postulat einer Abhängigkeit der Glasmalereien von einem
bestimmten Text in einem ausschliesslichen Sinn stellen
jedoch Bildmotive in Frage, die in keiner der herangezogenen

Legenden vorkommen. So ist beispielsweise in der
schriftlichen Überlieferung nirgends die Rede davon, dass

Engel die Christen zum ersten Verhör vor dem Kaiser
begleitet haben (Abb. I).54 Eine gewisse Inkongruenz von
Bild und Text manifestiert sich besonders auffällig in der
Darstellung des Martyriums. Dieses Problem lässt sich am
Beispiel des Berner Zyklus nicht mehr aufzeigen, da die
Komposition mit dem Tod der Heiligen vollständig verloren
gegangen ist. Der Unterschied zwischen der bildlichen und
der schriftlichen Überlieferung ist jedoch so auffällig, dass
kurz darauf eingegangen werden soll. Die von uns eingesehenen,

edierten Versionen der Legende berichten
übereinstimmend, dass die 10 000 Märtyrer aufdem Berg Ararat das

Martyrium am Kreuz erlitten.55 Die Bilder zeigen jedoch
fast immer eine andere, ebenso grausame Tötungsart: Die
Heiligen werden von einem Felsen in Gestrüpp gestürzt, wo
sie von langen, spitzen Dornen durchbohrt werden. Selbst
in Illustrationen der «Elsässer Legenda Aurea», in der
eindeutig von der Kreuzigung die Rede ist, zeigt die begleitende

Illustration das Sterben der Märtyrer in der Dornenhecke.56

In wenigen Darstellungen mischt sich die voneinander

abweichende Text- und Bildtradition, indem die
Pfählung und die Kreuzigung gemeinsam auftreten oder
kombiniert werden (eine Miniatur aus dem Stundenbuch
der Anne de Bretagne57, das Wiener Bild von Albrecht
Dürer58, Wandmalereien von Aisheim in Rheinhessen59
und Dausenau60 aus dem 14. Jahrhundert). Da diese
kombinierten Bilder oder die Kreuzigung allein61 viel seltener
vorkommen als der Tod der Märtyrer in der Dornenhecke,
dürfte wohl auch der Berner Zyklus letzteren enthalten
haben, denn gerade er war in der Buchmalerei
Südwestdeutschlands besonders verbreitet. Paul Clemen versuchte
diesen offensichtlichen Widerspruch zwischen Text und
Bild mit einem apokryphen Text zu erklären62, der jedoch
nicht zu existieren scheint.63 Er verwies zugleich auf die
Legende eines mit dem Führer der 10000 Ritter, dem
heiligen Achatius, namensgleichen konstantinopolitanischen

Märtyrer, der von seinen Peinigern mit dornigen Zweigen
ausgepeitscht wurde. Louis Réau zieht die Volksetymologie
als Erklärung heran: Das Martyrium in den Dornen hänge
damit zusammen, dass sich der Name Achatius von accacia,
dem stachligen Baum, ableite.64

Während also die erhaltenen Berner Scheiben eine
weitgehende Parallelität von Bild- und Texttradition aufweisen,
klaffen die beiden Überlieferungsstränge bezüglich des

Martyriums auseinander. Wie weit lassen sich aber die
Bilder des 10000-Ritter-Fensters nicht nur mit schriftlichen,

sondern auch mit ikonographischen Vorlagen in
Verbindung bringen? Es sei gleich vorweggenommen, dass

einer dichten schriftlichen Überlieferung eine eher kärgliche

Bildtradition gegenübersteht. Doch scheint es wenig
wahrscheinlich zu sein, dass der Entwerfer der Berner
Scheiben ganz ohne künstlerische Anregungen auskam.
Untersuchungen von Bildzyklen nach Heiligenlegenden -
es sei vor allem auf die Studien von Adam S. Labuda über
den Breslauer Barbara-Altar verwiesen65 - warnen
ausserdem vor dem allzu einseitigen Versuch, die Bilder von
einem bestimmten Text abzuleiten. Bild- und Texttradition
pflegen ineinanderzugreifen und bringen Kompromisse
hervor, aus denen jeweils neue Lösungen entstehen. Das

dem Berner Fenster vorangehende Bildmaterial zur 10000-

Ritter-Legende enthält vor allem Szenen, die in den hier
besprochenen Glasmalereien fehlen: das Martyrium, das

Begräbnis der Märtyrer und ihre Aufnahme im Himmel.
Die Gewölbemalereien der Severi-Kirche in Boppard aus
der Zeit um 130066 und die Wandmalereien in der
Dominikanerkirche zu Maastricht von 133767 geben die Gegenüberstellung

der Heiligen mit dem Kaiser beziehungsweise der
Kaiser und der Könige aus dem Orient wieder. Die beiden
Kompositionen kennen jedoch den in Bern auftretenden
Schutzengel nicht. Eine direkte Verbindung zwischen
diesen Wandmalereien und dem Berner Zyklus lässt sich
daher nicht herstellen. In einem Falle könnte der Entwerfer
der Berner Glasmalereien indessen auf eine Komposition
zurückgegriffen haben, die in Süddeutschland verbreitet
war. Die zur Geisselung an einen Baum gefesselten Märtyrer

erscheinen in sehr ähnlicher Form wie in unserer
entsprechenden Scheibe auch im berühmten Holzschnitt
Albrecht Dürers von 1495/1497 (Abb. 4).68 Entweder griff
der in Bern tätige Künstler auf ein allgemein bekanntes
Vorbild zurück, oder er schuf eine neue Komposition, von
der sich auch Dürer noch anregen liess.

Der Entwerfer des 10000-Ritter-Fensters muss nicht
unbedingt über eine vollständig illustrierte Bildfolge dieses
Themas verfügt haben. Die Imitatio Christi, die den
Grundzug der Legende bildet - die Märtyrer erlitten
weitgehend dieselben Qualen, die auch Christus zu erdulden
hatte -, dürfte dem Künstler nicht entgangen sein. Die
Orientierung an Bildern der Passion Christi liegt daher nahe.
Besonders die Vorführung der Heiligen vor den Kaisern
und Königen und die Geisselung deuten auf diese Quelle
hin. In der Szene, welche die Geisselung der 10000 Ritter
wiedergibt, fällt vor allem der hochgebundene eine Arm
des linken Märtyrers auf, ein Motiv, das im zweiten Viertel

44



des 15. Jahrhunderts häufig in der Geisselung Christi
vorkommt (u. a. die Geisselung des Berner Passionsfensters69,
ein anonymer Holzschnitt der Bibliothèque nationale in
Paris70, ein Kupferstich vom Meister des Kalvarienbergs in
London71). Die Vorführung der Heiligen vor den Kaisern
und Königen (Abb. 5) stimmt weitgehend mit den
gleichzeitigen Kompositionen überein, die Christus vor Pilatus
zeigen. Vergleichbare Szenen waren durch Einzelblatt-
Holzschnitte72 und Kupferstiche stark verbreitet und
können leicht als Vorbild für die Wiedergabe von vergleichbaren

Szenen in einem Heiligenleben zur Verfügung
gestanden haben. Die Darstellung eines Heiligen, der wie
Christus von groben Schergen dem Richter vorgeführt
wird, gehört ausserdem zu den immer wiederkehrenden
Topoi der Heiligenlegenden und kann aus irgendeiner
Heiligenvita übernommen worden sein (Abb. 6).73 Die Überlieferung

erlaubt es nicht, die Berner Glasmalereien auf eine
bestimmte themenbezogene Bildtradition zurückzuführen.

Die Glasmaler orientierten sich jedoch eindeutig
an der Komposition von inhaltlich verwandten Szenen aus
der Passion Christi und aus anderen Heiligenlegenden.

Diese Ausführungen zum Berner 10 OOO-Ritter-Fenster
sollen mit einigen kultgeschichtlichen Überlegungen
abschliessen. Die kunsthistorische Literatur führt im
allgemeinen die besondere Verehrung, welche die 10000
Märtyrer vom Berg Ararat in Bern genossen, auf den Ausgang
der Schlacht bei Laupen zurück, die am Vorabend des

10000-Ritter-Tags geschlagen wurde und bekanntlich für
die Berner siegreich endete (21. Juni 1339).74 Die Krieger
jedoch, die damals zur Schlacht auszogen, empfahlen sich
nach den Schilderungen in der Berner Chronik des Conrad
Justinger nicht den 10000 Märtyrern, sondern Maria und
dem heiligen Vinzenz, was im übrigen noch die entsprechende

Miniatur der Spiezer Schilling-Chronik festhält
(1484/1485 abgeschlossen).75 Als die Sieger zurückkehrten,
beschloss der Rat, dass der 10 000-Ritter-Tag in Zukunft mit
einer Prozession der Reliquien und mit Almosenspen-
dungen begangen werden sollte. Ähnliche Verfügungen
gab es jedoch völlig unabhängig vom kirchlichen
Feiertag nach jeder glücklich ausgegangenen Schlacht.76
Schliesslich wird ein Zusammenhang zwischen der
Reliquienschenkung von 18 oberrheinischen Klöstern an das
Berner Münster im Jahre 1343, die der Kaplan des Bischofs
von Strassburg und Deutschordensbruder Konrad von
Gugsberg veranlasste, und der Förderung des 10 000-Ritter-
Kultes in Bern hergestellt.77 Unter den zahlreichen damals
nach Bern gelangten Reliquien befanden sich jedoch nur
gerade drei Partikel der 10000 Märtyrer. Wir schliessen uns
daher der Meinung von Heinrich Türler an, nach
welcher der Leutpriester und Deutschordensbruder Diebold
Baselwind weniger den Kult der 10 000 Ritter im Auge hatte,
als vielmehr bestrebt war, das Ansehen der Berner
Pfarrkirche allgemein zu heben.78 Die Laupenschlacht hatte
sicher einen Einfluss aufdie Art und Weise, wie das Fest der
10 000 Ritter ab 1339 gefeiert wurde, doch unterstrich bereits
Friedrich Fiala, dass der 22. Juni, an dem der Passio der
10 000 Ritter gedacht wurde, in Bern schon vorher ein wich-

-«n

rs

»¦•>

==>

e
XI

Abb.4 Das Martyrium der 10000 Märtyrer vom Berg Ararat,
von Albrecht Dürer, um 1496. Holzschnitt (Ausschnitt).

tiger Festtag war.79 Das 1325 neu geschriebene Jahrzeitbuch
des Vinzenzenmünsters, das bis ins 15. Jahrhundert
weitergeführt wurde und im Kern ein älteres Verzeichnis
überliefert, verzeichnet den 22. Juni unter den festa duplicia
(totum duplex im Jahrzeitbuch selber, duplex in der
Zusammenstellung der Feste am Anfang des Buches).80 Die
unterschiedlichen Eintragungen können auf eine Unsicherheit
des Schreibers Ulricus Phunt hindeuten, weil die
Aufwertung des Festes möglicherweise nicht lange zurücklag.
Wahrscheinlicher enthielt aber das ältere Jahrzeitbuch, das

dem Schreiber als Vorlage diente, an dieser Stelle eine
Korrektur. Wenn also nicht die Laupenschlacht der Anlass zur
besonderen Verehrung der 10000 Ritter in Bern war,
welches andere Ereignis oder welche Personen bewirkten,
dass diesen Heiligen schon früh eine wichtige Stellung im
bernischen Festkalender eingeräumt wurde? Friedrich
Fiala vermutete einen Zusammenhang zwischen dem
Deutschen Orden, dem Patronatsherrn der Berner
Pfarrkirche, und der Verehrung der 10000 Ritter.81 König
Heinrich VII. übergab 1226 dem Orden das Patronatsrecht

45



der Kirche von Köniz und ihrer Filiale in Bern, die bisher
einer Kongregation von Augustiner-Chorherren
unterstanden. Das Patronatsrecht verblieb beim Deutschen
Orden, als 1276 die Leutkirche von Bern zur Pfarrkirche
erhoben wurde. Kurz danach ging man daran, anstelle einer
einfachen romanischen Kapelle den Vorgängerbau des
spätgotischen Münsters zu errichten82, dessen Altarpatro-
zinien das Jahrzeitbuch von 1325 überliefert.83 Die 10000

Märtyrer wurden am Kreuzaltar zusammen mit Johannes
dem Täufer sowie mit den Heiligen Jodocus und Eligius
verehrt. Wann die 10000 Ritter Nebenpatrone des Kreuzaltars

wurden, lässt sich nicht mehr feststellen. Sie können
in Bern nicht schon zur Zeit der Stadtgründung und des
ersten Kirchenbaus verehrt worden sein, weil die Legende
wahrscheinlich erst nach 1200 entstanden und lateinisch
abgefasst worden ist.84

Da das Patrozinium aus diesen Gründen nicht von
Anfang an in der Berner Leutkirche vorhanden gewesen
sein kann, liegt die Vermutung von Friedrich Fiala nahe,
die Verehrung der Heiligen sei in Bern durch den Deutschen

Orden eingeführt worden, der sich erst geraume Zeit
nach der Stadtgründung in Köniz niederliess. Die postulierte

Beziehung zwischen der Verehrung der 10000 Ritter
und den Deutschherren ist jedoch nicht so leicht nachzuweisen.

Die Kalender der ältesten erhaltenen
Handschriften mit den Statuten des Ordens geben als Tagesheiligen

des 22. Juni den heiligen Paulinus episcopus et
confessor an. Erst im spätem 15. und anfangs des 16. Jahrhunderts

erscheinen in Breviarien und Missalien des Ordens
neben diesem Heiligen auch die 10000 Märtyrer.85 Darin
stimmen die Statuten mit den Kaiendarien und Martyro-
logien der schweizerischen Bistümer überein, die vor dem
13. Jahrhundert abgefasst worden sind.86 Das Jahrzeitbuch
der Kommende Hitzkirch von 1433 verzeichnet dagegen am
22. Juni wie dasjenige von Bern die 10000 Ritter, der
Schreiber jedoch hebt das Fest nicht durch Rubrizierung als
besonders wichtigen Feiertag hervor.87 Das Fehlen des
Festes in den Kalendern der frühen Statuten-Handschriften,

sein Vorkommen dagegen in zwei Jahrzeitbüchern

des 14. und 15. Jahrhunderts von Deutschordensniederlassungen

auf dem Gebiete der heutigen Schweiz
deuten darauf hin, dass die Deutschherren in dieser
Gegend den Kult der 10000 Ritter erst geraume Zeit nach
ihrem Eintreffen im süddeutsch-schweizerischen Raum
aufgegriffen haben. Dafür spricht auch, dass die Altarpatro-
zinien dieser Heiligen in Kirchen auf dem Gebiete der
Deutschordens-Ballei Elsass-Burgund, zu der die
Niederlassungen auf dem Boden der heutigen Schweiz administrativ

gehörten, sich frühestens in Urkunden des 14.

Jahrhunderts nachweisen lassen.88 Die Bailei konstituierte sich
nach der jüngsten Forschung schon vor der Mitte des
O.Jahrhunderts.89 Nach der Überlieferung zur Verehrung
der 10000 Ritter in der Region Südwestdeutschland-
Schweiz scheint es wenig wahrscheinlich, dass die Deutschherren

diese Heiligen schon zu diesem Zeitpunkt von ihrem
früheren Aufenthaltsort in die damals neugegründeten
Niederlassungen mitbrachten.

Bisher gibt es keine zusammenfassende Untersuchung
über den Kult der 10 000 Märtyrer und seine Verbreitung. Es

ist nicht einmal sicher, wo und wann die Legende
entstanden ist. Ihr Verfasser behauptet in der Einleitung, der
Text sei von Anastasius Bibliothecarius aus dem Griechischen

übersetzt worden.90 Da jedoch die Hagiographie des

griechisch-byzantinischen Ostens die Passio der 10 000
Märtyrer nicht kennt, äusserten die Bollandisten die
Vermutung, diese sei in der ehemals griechischen Stadt
Squillace (Kalabrien) entstanden, in der bis ins 11.

Jahrhundert die griechische Sprache gesprochen und der
griechische Ritus gepflegt worden ist. Erst im 13. Jahrhundert
habe ein Betrüger (impostor) unter dem Namen des
Anastasius Bibliothecarius die Heiligenakten ins Lateinische
übersetzt.91 Die Wege, auf denen die Heiligen und ihre
Passio das schweizerisch-oberrheinische Gebiet erreichten,
wurden bisher nicht erforscht. Ihre Aufnahme jedoch
könnte durch eine ältere, ähnlich zahlreiche Heiligengruppe,

die 11000 Jungfrauen, gefördert worden sein. Die
Verehrung dieser grossen Heiligenschar verbreitete sich seit
dem 12. Jahrhundert von Köln aus entlang der Handelsstrassen,

die von Kaufieuten aus dieser Stadt begangen
wurden. Nach Süden folgten sie dem Lauf des Rheins und
brachten die Passio der Heiligen auf diesem Weg auch
an den Fuss der Alpen und nach Bern, wo die 11000
Gefährtinnen der heiligen Ursula am Elisabeth-Altar der
Leutkirche zusammen mit der heiligen Katharina verehrt
wurden.92 Die Heiligen wurden jedoch nicht nur in der
Leutkirche verehrt, sondern auch in der Kirche des Berner
Franziskanerklosters93 und in derjenigen des Insel-Klosters
(Dominikanerinnen).94 Spätestens im ersten Viertel des
14. Jahrhunderts, unter Umständen auch kurz vorher,
etablierten sich die 10000 Ritter, das jüngere männliche
Pendant zu den 11000 Jungfrauen, als Copatrone der
Heiligen Johannes Baptist, Jodocus und Eligius am Kreuzaltar
der Berner Leutkirche. Erst seit 1426 wurden die Kriegerheiligen

auch an einem Altar in der Kirche des Heiliggeist-
Spitals verehrt.95 Matthias Zender, der die Verbreitung des
Kults der wichtigsten Kölner Heiligen untersuchte, konnte
zeigen, dass im Spätmittelalter häufig Altäre den 10000

Märtyrern und den 11000 Jungfrauen gemeinsam geweiht
wurden, in einigen Fällen trat sogar noch die Thebäische
Legion hinzu. Die Durchsicht seiner Liste der Doppel-
patrozinien ergab, dass sich diese auf dem Gebiete der
heutigen Schweiz von den Urkantonen bis hinüber nach
Graubünden oft begegnen.96 Eine solche Häufung hängt
wahrscheinlich mit dem Verlauf wichtiger europäischer
Handelsstrassen durch dieses Gebiet zusammen, die über
die Alpenpässe der Zentral- und Ostschweiz nach Italien
führen. In dieser Gegend dürften sich die
Überlieferungswege der 11000 Jungfrauen, die seit dem 12.

Jahrhundert vom Rhein her in diese Region gebracht wurden,
mit denjenigen der 10000 Ritter gekreuzt haben, deren
Passio nach der Meinung der Bollandisten von Süden her in
den Norden eindrang. Der rege Austausch zwischen dem
Reich und Süditalien in der Regierungszeit Kaiser Friedrichs

II. bot günstige Voraussetzungen für den Transport

46



eines hagiographischen Textes von Italien in die Gebiete
nördlich der Alpen. Die Häufigkeit der Altarweihen zu
Ehren der 10000 Märtyrer im 14. Jahrhundert deutet darauf
hin, dass einige Zeit verstrich, bis sich die Verehrung der
zunächst unbekannten Heiligen entwickelte.97 Angesichts
der häufigen Doppelpatrozinien haben die 10000 Ritter
wahrscheinlich von den bereits bekannten 11000
Jungfrauen profitiert. Die ähnliche Zahl der beiden Heiligengruppen

machte die 10000 Märtyrer zum idealen männlichen

Pendant der älteren weiblichen Heiligenschar, und
somit haben die heiligen Krieger den Zugang zu den
Altären leichter gefunden. Dies dürfte sich auch in Bern so
abgespielt haben, denn vermutlich gab es hier ebenfalls
einen 11000-Jungfrauen-Kult, bevor die 10000 Ritter Copaxone

bei einem der Altäre im Münster wurden. Allerdings
sagt diese Überlegung nichts über die Zeit aus, in der die
10 000 Märtyrer in Bern in den Kreis der am Kreuzaltar
verehrten Heiligen aufgenommen wurden. Ruft man sich die
andernorts bekannten Daten von Altarweihen zu Ehren der
10000 Ritter in Erinnerung, dürfte das letzte Viertel des
B.Jahrhunderts als frühester Zeitpunkt für den Beginn
ihrer Verehrung in Bern in Frage kommen.

Nachdem zumindest hypothetisch die Zeitspanne
festgelegt worden ist, in der die Verehrung der 10000 Märtyrer
in Bern eingeführt wurde, soll abschliessend nach den
Ereignissen und Personen gefragt werden, die hinter
diesem Vorgang standen. Obwohl sich zwischen dem
Deutschen Orden und der 10 000-Ritter-Verehrung in der Zeit vor
dem späten 15. Jahrhundert keine eindeutige Beziehung
herstellen lässt, gibt es Gründe, warum die Heiligen schon
viel früher, nämlich im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts,
an Deutschordenskirchen verehrt worden sein könnten.
1291 ging Akkon verloren, die letzte christliche Stadt in
Palästina und damit auch der letzte Stützpunkt des Ordens
im Heiligen Land. Obwohl die Deutschherren den Schwerpunkt

ihres Wirkens seit der ersten Hälfte des O.Jahrhun¬
derts auf die Eroberung und auf die Christianisierung
Preussens verlegt hatten, blieb die Wiedergewinnung
Palästinas und die Befreiung Jerusalems vom Joch der Ungläubigen

noch lange eine wichtige Option. Der Standort des
Hochmeistersitzes setzt dafür ein deutliches Zeichen,
wurde dieser doch erst 1308 vom Mittelmeerraum
(Venedig) auf die Marienburg verlegt.98 Die Verehrung von
Heiligen, die als christliche Legionäre siegreich wilde
Völker aus dem Osten bekämpften, fügte sich
ausgezeichnet in dieses gedankliche Konzept ein. Nach dem Fall
von Akkon dürfte man sich der Hilfe dieser Heiligen
besonders versichert haben, auch wenn ihre Verehrung
innerhalb des Ordens wohl vorerst auf den südwestdeutschen

Raum beschränkt blieb.
Wir kommen nun abschliessend aufdie eingangs in Frage

gestellte «Volkstümlichkeit» der Heiligen zurück, von der
die kunstgeschichtliche Forschung im Zusammenhang mit
dem Berner Fenster so gerne zu sprechen pflegte. Die
Bedeutung, die dem 10 000-Ritter-Tag in Bern seit spätestens

1325 zukam, nahm nach den Burgunderkriegen (1474
bis 1477) nicht nur in der Aarestadt, sondern auch auf dem

*
H,

ï
»

fi¬

rn

m**x.
.•-r* ¦:,':,

Abb. 5 Das zweite Verhör vor den Kaisern und den Königen
(I, 7c). 10 000-Ritter-Fenster. Bern, Münster.

Gebiete der Eidgenossenschaft allgemein zu, da die
Schlacht bei Murten mit Absicht am 22. Juni, am Fest der
10000 Ritter, geschlagen wurde. Damals entstand die
Legende, der Himmel habe sich aufgetan, und die Heiligen
seien den Eidgenossen zu Hilfe geeilt (Bericht des Basler
Kaplans Johannes Knebel).99 Gibt es in der Folge dieser
Ereignisse eindeutige Anzeichen für eine Popularität der
Heiligen und nach Laupen sichtbare Bemühungen, die
Verehrung der 10000 Ritter auch dem breiteren Volk nahezubringen

(Austeilung von Almosen am Festtag, Stiftung von
Kunstwerken), lässt sich diese Situation nicht ohne weiteres
aufden Anfang des 14. oder aufdas späte 13. Jahrhundert, ja
nicht einmal auf die Entstehungszeit der Glasmalereien
zurückprojizieren. Betrachtet man die Bildüberlieferung,
die erst Ende des 15. Jahrhunderts auf schweizerischem
Gebiet vor allem in der Form von Altargemälden dichter
wird100, erweist sich eine besondere Beliebtheit dieser
Heiligen innerhalb breiter Bevölkerungsschichten vor dieser

4^



Zeit als wenig wahrscheinlich. Die Entwicklung der 10 000-

Ritter-Verehrung in Bern, die bruchstückhaft verfolgt
werden konnte, spiegelt jedoch einen Vorgang, den
Matthias Zender als Voraussetzung für die Volkstümlichkeit
von Heiligen beschrieb: Heilige, die eine volkstümliche
Verehrung genossen, waren zunächst von der kirchlichen
und weltlichen Oberschicht bevorzugt worden. Das Volk
wählte für seine Devotion unter den Heiligen, die ihm von
oben nahegebracht worden waren.101 Die kirchliche
Obrigkeit dürfte in Bern vorangegangen sein, indem sie die

ifm

JC

«

A '

Abb. 6 Die heilige Agnes wird dem Richter vorgeführt. Agnes-
Fenster. Schlettstadt (Sélestat), St. Georg.

heiligen Krieger um Hilfe für den Heidenkampf des
Deutschen Ordens anrief und dafür sorgte, dass die Heiligen an
einem Altar der Pfarrkirche verehrt wurden. Zusammen
mit den weltlichen Behörden arbeiteten die Repräsentanten

der Kirche 1339 das Zeremoniell des Festes aus, in
dem die Armen der Stadt und die Insassen des Spitals mit
besonderen Zuwendungen bedacht wurden. Auch die
Stiftungen von Bildwerken, die wiederum, wie im Falle des
10000-Ritter-Fensters festgestellt werden konnte, von der
Oberschicht ausgingen -jetzt handelt es sich um weltliche

Mitglieder dieser führenden Schicht -, trugen dazu bei,
gewisse Heilige breiteren Schichten der Bevölkerung
nahezubringen. So gesehen, dürfte die Stiftung der Glasmalereien

mit der 10 000-Ritter-Legende in den Chor des
spätgotischen Münsters eine wichtige Etappe auf dem Weg zur
Popularität der Heiligen darstellen. Dafür spricht auch,
dass der Chor nach Abschluss der Verglasung und nach dem
Abbruch des alten Langhauses für einige Zeit nicht nur
Aufenthaltsort des Klerus, sondern zugleich auch Gemeinderaum

gewesen sein muss.102

Wenn in Bern die Seelsorger der Leutkirche, die
Deutschordensbrüder, wohl die treibende Kraft für eine frühe
Verehrung der 10000 Märtyrer waren, musste das nicht für die
übrigen Gebiete der Eidgenossenschaft massgebend

gewesen sein. Matthias Zender zeigte, dass die Gläubigen
des späten Mittelalters sich der Fürsprache von möglichst
vielen Heiligen versichern wollten.103 Heiligengruppen
wurden daher mit Vorliebe verehrt. Neben den bereits
erwähnten 11000 Jungfrauen dürften die Thebäer zu den
ältesten dieser bevorzugten Heiligengruppen gehört haben.
Wie die Auffindung der Genossen von Sankt Ursus und
Viktor in Solothurn (1473) zeigt, hat ihre Zahl im späten
Mittelalter sogar zugenommen.104 Achatius, der Anführer
der 10000 Märtyrer, wird ausserdem zu den Vierzehn
Nothelfern gezählt, eine ebenfalls weithin verehrte Gruppe von
Heiligen, die seit dem späten 14. Jahrhundert überliefert
ist.105 Es dürfte auch kein Zufall sein, dass die Soldatenheiligen

gerade in der alten Eidgenossenschaft bevorzugt
verehrt worden sind. Das kriegerische Element spielte im
Bund seit der Schlacht bei Morgarten (1315) eine hervorragende

Rolle und trat im Laufe des 15. Jahrhunderts immer
mehr in den Vordergrund. Erst jedoch die für die
Eidgenossen erfolgreiche Schlacht bei Murten am 10 000-Ritter-
Tag von 1476 dürfte für die Kriegerheiligen eine wirkliche
Popularität gebracht haben. Der 22. Juni erhielt zwar nicht,
wie schon gesagt wurde106, generell die Bedeutung eines
eidgenössischen Schlachtengedenktags, denn jeder Ort der
alten Eidgenossenschaft behielt sich für die Wahl des

Datums seine eigene Entscheidung vor. In Uri, Obwalden
und Luzern galt der 22. Juni seit der Zeit um 1500, in Nid-
walden schon seit 1453 tatsächlich über längere Zeit als

Gedenktag für die gefallenen eidgenössischen Krieger der

vergangenen und künftigen Schlachten.107 Das Gedenken
an die während der Schlachten und Kriegszüge Gefallenen
dürfte alle Bevölkerungsschichten gleichermassen betroffen

und den Festtag der Heiligen tatsächlich populär
gemacht haben.

4N



ANMERKUNGEN

1 Wolfgang Friedrich von Mülinen, Vitraux des comtes d'Ar-
berg-Valangin et de Challant à la cathédrale de Berne, in: Musée
neuchâtelois N. S. 3, 1916, S. 39-46. - Wolfgang Friedrich
von Mülinen, Die Glasgemäldestiftung der Grafen von Aar-
berg-Valangin und Challant, in: Münsterausbau in Bern,
Jahresbericht 29,1916, S. 3-11. - Luc Mojon, Das Berner Münster.
Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern 4, 1960, S. 324-326,
Abb. 310-315. Die bisherige Forschung betrachtete das Feld
2a, ein Engel mit dem Wappen der Stadt Neuenburg in
Burgund (Luc Mojon, Abb. 310), als stark restaurierte
Scheibe des 15. Jahrhunderts. Die Untersuchung der Scheibe
in der Werkstatt Martin Halter in Bern ergab jedoch, dass es
sich um ein einheitliches Werk der Zeit um 1520 handelt und
wohl 1522 zusammen mit der Wappenscheibe des Grafen
René de Challant (Luc Mojon, Abb. 315) in einer Niklaus
Manuel nahestehenden Berner Werkstatt entstand.

2 Die Berner Chronik des Valerius Anshelm, Hrsg. Historischer
Verein des Kantons Bern, 5 Bde., Bern 1886-1896. Zum Hagelwetter

von 1520 Bd. 4,1893, S. 385-386: «Diss jars ufden 10. tag
Ougst, was Fritag Laurentii, z'aben um fiere, kam vom Gur-
nigel haruber uf ein stat Bern ein so grosser, ruher hagel, dass
dessen glichen nie gedacht. Der tat besunder an dachung so
grossen schaden,...». Von Schäden an Fenstern ist im Eintrag
des Chronisten nicht die Rede. In Bd. 2,1886, S. 363, berichtet
der Chronist vom Hagelwetter im Jahr 1502. Nachdem er den
Durchzug des Hagelsturms von Genf zum Bodensee
beschrieb und die Schäden aufzählte, die die eiergrossen
Hagelkörner anrichteten, erwähnt er auch die Bauschäden: «Tat
ouch grossen schaden an fenstern und dachern.» Da die
Wappenscheiben des Langhausobergadens erst in den Jahren
1500-1510 entstanden, kann dieses Hagelwetter noch nicht
dieverheerende Zerstörung an den Glasmalereien des Münsters

gebracht haben.
3 Ludwig Stantz, Münsterbuch eine artistisch-historische Be¬

schreibung des Sankt Vinzenzen Münsters in Bern, Bern 1865,
S. 100, Anm.*, erwähnt, dass möglicherweise der von
Anshelm 1502 überlieferte Hagelsturm die Fenster zerstört
habe. Diese Vermutung von Ludwig Stantz wird bei Hans
Lehmann, Zur Geschichte der Glasmalerei in der Schweiz,
in: Mitteilungen der antiquarischen Gesellschaft in Zürich
1907, S. 235 und 238, zur Gewissheit. Er fügt auch den Bericht
des Valerius Anshelm von 1520 hinzu (auf S. 238 irrtümlich
1517).

4 Luc Mojon (vgl.Anm. 1), S. 234.
Bern, Staatsarchiv, Ratsmanual von 1573, Eintrag vom 24.11.
und ein Eintrag in den Kirchmeier-Rechnungen, der von
Samuel Rudolf Steck, Topographie, Bern, Burgerbibliothek,

Ms. Hist. Helv. XI 48 (5), überliefert wird. Zuletzt Luc
Mojon (vgl.Anm. 1), S. 234.

6 Ludwig Stantz (vgl. Anm. 3), S. 102-103.
Ludwig Stantz (vgl. Anm. 3), S. 252-255, kannte die Quelle
offensichtlich nur in Auszügen.

8 Karl Howald, Der Zehntausend Ritter-Tag und das Zehn¬
tausend Ritter-Fenster im Berner Münster, in: Berner
Taschenbuch 1885, S. 98-137.

9 Franz Pfeiffer (Hrsg.), Deutsche Mystiker des vierzehnten
Jahrhunderts I. Hermann von Fritzlar, Nikolaus von Strassburg,
David von Augsburg, Leipzig 1945, S. 137-141.

10 Hans Robert Hahnloser, Chorfenster und Altäre des Berner
Münsters, Bern 1950, S. 18-21.

11 Luc Mojon (vgl. Anm. 1), S. 259-269.
12 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, p. lc. An dieser Stelle möchte

ich Frau Dr. Kathrin Utz Tremp für ihre Hilfe bei der Tran¬

skription und die Auflösung der Zeitangaben des Schuldbuches

ganz herzlich danken. Ich danke ihr auch für die
Durchsicht dieses Aufsatzes und ihre kritischen Hinweise zu
den hier dargelegten historischen Überlegungen. - Da es
bisher keine codicologische Beschreibung des Schuldbuchs
gibt, sei dies hier kurz nachgeholt: Es handelt sich um eine
Papierhandschrift, die aus sieben Lagen zu je zwölf Bögen
besteht. Die Heftung der einzelnen Lagen ist jeweils durch
einen Pergamentstreifen verstärkt. Der Einband besteht aus
Pergament, dessen vordere Hälfte auf der Innenseite eine
Liste der Sonntage in der Fastenzeit und derjenigen von
Ostern bis Pfingsten enthält. Die innere Seite des hinteren
Einbanddeckels ist mit Notizen zum Jahr 1448 beschrieben.
Der Text füllt nur die ersten fünf Lagen der Handschrift, die
beiden letzten dagegen enthalten lediglich eine Paginierung.
Lediglich die abschliessende Versoseite ist mit einem Text
versehen. Die Bogen zeigen durchwegs ein Schaufelrad als
Wasserzeichen. Die Paginierung beginnt erst mit dem dritten
Blatt.

13 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 39r (19. Januar 1451). Die
bisherige Literatur bezeichnet diesen Glasmalereizyklus
entweder als Bibelfenster oder seit Luc Mojon (vgl.Anm. 1),

S. 280, als Typologisches Fenster. Da jedoch die Wurzel Jesse

deutlich als die übergeordnete Thematik hervortritt, ziehen
wir diese Bezeichnung vor.

14 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 30v und 31r(6. Januar 1450

und 3. August 1451).
15 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 51v (Sommer 1447): «Item

min herr von Bubenberg [Heinrich von Bubenberg] der Schultheis

und min vatter [Rudolfvon Ringoltingen] hand verdinget
Niclawsen dem glaser im summer anno xlvij° der x tusent
ritter glassfenster im kor (unleserliches Wort) sunnenhalb ze
machen,...».

16 Vgl. oben Anm. 13 und 14.
17 Laut Seckelmeister-Rechnungen wurde der Ulmer Glasmaler

1441 für die Ausführung, den Transport und die Montage des
Passionsfensters von der Stadt bezahlt: Friedrich Emil
Welti, Die Stadtrechnungen von Bern aus den Jahren 1430 bis
1452. Bern 1904, S. 141.

18 Zur Datierung dieses Fensters zuletzt Luc Mojon
(vgl. Anm. 1), S. 286-302. - Zu Künstler und Werkstatt zuletzt
Ellen Judith Beer, Die Glasmalereien der Schweiz aus dem 14.

und 15. Jahrhundert (ohne Königsfelden und Berner
Münsterchor), Corpus Vitrearum Medü Aevi, Schweiz 3, Basel
1965, S. 130-132.

19 Zu den Stiftern zuletzt Luc Mojon (vgl.Anm. 1), S. 270.
20 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch (vgl. Anm. 12), fol. lOv.
21 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, p. lc und fol. 48r (am

28. Dezember 1449 rechnet Hans Schütz über diese Schuld
mit der Kirchenfabrik ab. Die Schuld belief sich damals auf
15 lb).

22 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 48r.
23 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 41v.
24 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 46.v.
25 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 17v und 18r.
26 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 47r.
27 Bern, Stadtarchiv, Schuldbuch, fol. 69v.
28 Karl Howald (vgl.Anm. 8), S. 121-125. - Hans Robert

Hahnloser (vgl.Anm. 10), S. 18. - Luc Mojon (vgl.Anm. 1),

S. 236, 259-260.
29 Friedrich Emil Welti, Das Tellbuch der Stadt Bern aus dem

Jahre 1448, in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons
Bern 33,1936, S. 361 (46-47): «Thoman Vischer, Angness sin

49



ewürtin, Benedik sin stieffsun» versteuern 1500 Gulden, was
ungefähr 2700 lb entspricht.

30 Friedrich Emil Welti (vgl. Anm. 29), S. 355 (14-15): «Lucya
Balmeri» versteuert ein Vermögen von 11400 Gulden (ca.
20520 1b).

31 Friedrich Emil Welti (vgl. Anm. 29), S. 369 (98-99): «Hanns
Schütz, Metzi sin ewirti» versteuern ein Vermögen von
5800 lb.

32 Friedrich Emil Welti (vgl. Anm. 29), S. 355 (12-13): «Peter
Schoppfer der jung, Benedicta sin ewürti» versteuern ein
Vermögen von 4170 Gulden (ca. 7506 lb).

33 Friedrich Emil Welti (vgl. Anm. 29), S. 353 (4-5): «Rudolf
von Ringgolttingen, Margaretha von Duyn, sin ewürtin,
Heinrich, sin sun, Thüring, sin sun und Verena von Hunwil,
sin ewürtin» (die Frau von Thüring) versteuern gemeinsam
ein Vermögen von 31000 Gulden (ca. 55 800 lb).

34 Friedrich Emil Welti (vgl. Anm. 29), S. 447, Tabelle Stadt
Bern 1448:96 Steuerpflichtige geben ein Vermögen von mehr
als 2000 lb an.

35 Vgl. oben Anm. 33.
36 Friedrich Emil Welti (vgl.Anm. 29), S. 431 (440-441):

«Caspar von Schamatal für sich und sinen bruder» (Niklaus)
versteuert 20000 Gulden (ca. 36000 lb).

37 Friedrich Emil Welti (vgl. Anm. 29), S. 358 (28-29): «Hans
Frenkli der jung, sin ewürtin» versteuern 3700 Gulden (ca.
6660 lb).

38 Friedrich Emil Welti (vgl.Anm. 29), S. 394 (254-255):
«Peter Starcho, Angness sin ewirti».

39 Urs Martin Zahnd, Die Berner Zunft zum Mittellöwen im
Spätmittelalter, Bern 1984, S. 94-105 (Mittellöwen als Zunft der
neuen Geschlechter).

40 Unter dem Stichwort Accacius primicerius et socii 10 000 cru-
cifixi in monte Ararath, sub Hadriano - Iun. 22, zählt die
Bibliotheca Hagiographica Latina I, 1889, sechs Versionen der
lateinischen Legende auf. Die Version 1 veröffentlichten die
Bollandisten in den Acta Sanctorum, Iunii 4, 1707, S. 183-187.
Eher als die Kenntnis eines lateinischen Textes dürften die
Berner Auftraggeber über eine deutsche Legende verfügt
haben. Folgende deutsche Legendare waren uns in Ausgaben
zugänglich: Das Legendär des Hermann von Fritzlar,
herausgegeben durch Franz Pfeiffer (vgl. Anm. 9), S. 137-141. -
Der Heiligen Leben: Severin Ruettgers, Der Heiligen Leben
und Leiden anders genannt das Passional 2. Leipzig 1913,
S. 154-160. - Normalcorpus und Sondergut der Elsässer
Legenda Aurea: Die «Elsässische Legenda Aurea», Bd. 1, Das
Normalcorpus, herausgegeben von Ulla Williams/Werner
Williams-Krapp, Tübingen 1980, S. 378-385. - Die Elsässische
«Legenda aurea», Bd. 2, Das Sondergut, herausgegeben von
Konrad Kunze, Tübingen 1983, S. 260-267. - Die bairische
Verslegende: Leopold Zatocil, Die Legende von den 10000
Rittern nach altdeutschen und mittelniederländischen Texten
nebst einer alltschechischen Versbearbeitung und dem lateinischen

Original, in: Germanistische Studien und Texte 1.

Beiträge zur deutschen und niederländischen Philologie des
Spätmittelalters, Brno 1968, S. 167-186. Ich danke Frau
Christiane Saumweber (Berlin) für die Hilfe, diese schwer zugängliche

Publikation zu beschaffen.
41 Luc Mojon (vgl.Anm. 1), S. 264 (zur Rekonstruktion und

Komposition), Abb. 263.
42 Luc Mojon (vgl.Anm. 1), Abb. 267.
43 Hans Robert Hahnloser (vgl.Anm. 10), S. 18, schrieb die

Legende noch Giselher von Slatheim zu.
44 Karl Howald (vgl.Anm. 8), S. 110-112.
45 Werner Williams-Krapp, Die deutschen und niederländi¬

schen Legendare des Mittelalters, Tübingen 1986, S. 17.

Hermann von Fritzlar war ein reicher Laie, der sich von einem
Hagiographen ein Kompendium von Heiligenleben
zusammenstellen liess: vgl. dazu auch: Hermann von Fritzlar, in:
Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon 3,

Berlin/New York 1981, Sp. 1055-1061. Da der vollständige Text des

Legendars nur in einer einzigen hessischen Handschrift des
14. Jahrhunderts überliefert ist, dürfte seine Verbreitung nicht
besonders gross gewesen sein (Heidelberg cpg 113/114). An
dieser Stelle möchte ich Herrn Professor Werner Williams
(Augsburg) und Herrn Professor Volker Honemann
(Göttingen) für die brieflichen Auskünfte zur 10000-Ritter-
Legende in den deutschen Legendaren bestens danken.

46 Die «Elsässische Legende Aurea», Bd. 1, Das Normalcorpus
(vgl.Anm. 40), S. XIV-XV. - Werner Williams-Krapp
(vgl. Anm. 45), S. 48-52. Die deutsche Übersetzung entstand
in Strassburg und war das im südwestdeutschen Raum am
meisten verbreitete Legendär des Spätmittelalters.

47 Die «Elsässische Legenda Aurea», Bd. 1, Das Normalcorpus
(vgl.Anm. 40), S. 382. - Die Elsässische «Legenda aurea»,
Bd. 2, Das Sondergut (vgl. Anm. 40), S. 264.

48 Werner Williams-Krapp (vgl. Anm. 45), S. 48-49.
49 Von der Kreuzigungsdarstellung sind nur noch drei Felder

erhalten, die sich unserer Meinung nach an ihrem ursprünglichen

Standort befinden. Dagegen Luc Mojon (vgl. Anm. 1),

S. 248-252, Rekonstruktion, Abb. 258.
50 In diesem Fenster sind alle Masswerkfüllungen der Himmels¬

szene vorbehalten. Vgl. Brigitte Kurmann-Schwarz, Les

vitraux de la cathédrale de Moulins, in: Congrès archéologique
de France, Allier, 1988 (erscheint voraussichtlich 1992).

51 Die Elsässische «Legenda aurea». Bd.2, Das Sondergut
(vgl. Anm. 40), S. 266-267.

52 Vgl. oben Anm. 51.
53 Luc Mojon (vgl. Anm. 1), Abb. 266.
54 Luc Mojon (vgl. Anm. 1), Abb. 265b, Feld Id.

Die «Elsässische Legenda Aurea», Bd. 1, Das Normalcorpus
(vgl.Anm. 40), S. 384. - Die Elsässische «Legenda aurea»,
Bd. 2, Das Sondergut (vgl. Anm. 40), S. 265. - Bairische Verslegende:

Leopold Zatocil (vgl. Anm. 40), S. 178. - Severin
Ruettgers (vgl.Anm. 40), S. 159. - Franz Pfeiffer
(vgl.Anm. 9), S. 140.

56 Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cgm 144, fol. 397r (Werk¬
statt von 1418). - Berlin, Staatsbibliothek, Ms. Germ. fol. 495,
fol. 221v. Ich danke Frau Dr. Lieselotte Saurma-Jeltsch
(Frankfurt) für die Angaben und das Bildmaterial zu den
erwähnten Buchmalereien.
Lexikon der christlichen Ikonographie 5, Rom/Freiburg/Basel/
Wien 1973, Sp. 19, Abb. 1. In der Legende wird die Miniatur
irrtümlich ins frühe 15. Jahrhundert datiert, sie entstand
jedoch am Anfang des 16. Jahrhunderts. Ein Wald von
Kreuzen bildet den Hintergrund, während die Märtyrer im
Vordergrund von zugespitzten Zweigen durchbohrt sind.

58 Wilhelm Waetzold, Dürer und seine Zeit, Wien 1935,

Abb. 103. Im Vordergrund links stehen die Kreuze, während
eine grosse Zahl von Märtyrern im Hintergrund von einem
Felsen in die Dornen gestürzt werden.

59 Paul Clemen, Die gotischen Monumentalmalereien der Rhein¬
lande, Text- und Tafelband, Düsseldorf 1930, S. 117, Fig. 150.

Die Märtyrer hängen in der Dornenhecke, werden aber von
Schergen an die Zweige genagelt.

60 Paul Clemen (vgl. Anm. 59), S. 112 und 117, Fig. 147 und 148.

Die Schergen durchbohren die Heiligen mit Spiessen und
nageln sie an den Zweigen fest. Diese Darstellung des Martyriums

erinnert an die bairische Verslegende, die von Leopold
Zatocil (vgl.Anm. 40), S. 178 veröffentlicht worden ist: «1er
fuezz und auch ier hende/in wuerden genagelt vest/an die

50



stam und an die est». Obwohl in diesem Text von Stämmen
und Ästen die Rede ist, spricht auch er eindeutig von der
Kreuzigung der 10000 Ritter: «auf dem perch Ararath man/
chreutsascht dise marterer.»

61 Bisher kann allein auf das 10 000-Ritter-Fenster in der Kathe¬
drale von Moulins hingewiesen werden. Abgebildet in:
Brigitte Kurmann-Schwarz (vgl.Anm. 50).

62 Paul Clemen (vgl. Anm. 59), S. 118.
63 Ich danke Herrn Prof. Werner Williams (Augsburg) für ent¬

sprechende Auskünfte.
64 Louis Réau, Iconographie des Saints l. Paris 1958, S. 13-15. Mit

dem Problem der Diskrepanz zwischen den literarischen und
den bildlichen Darstellungen des Martyriums hat sich auch
Franz Untergasser, Über die gepfählten Märtyrer, in: Der
Kunstfreund, NF 4,1888, Nr. 11, S. 81-84 und Nr. 12 S. 89-92
befasst, aber auch dieser Autor findet keine überzeugende
Erklärung. Ich danke Frau Christiane Saumweber (Berlin) für
die Beschaffung dieses Beitrags, der nur mit viel Mühe
gefunden werden konnte.

65 Adam S. Labuda, Wrociawski oharz sw. Barbary ijego twórcy.
Studium o malarstwie slaskim poiowy XV wieku. Posnari 1984. -
Adam S. Labuda, Wort und Bild im späten Mittelalter am
Beispiel des Breslauer Barbara-Altars (1447), in: artibus et
historiae. Rivista internazionale di arti visive e cinema 9,1984,
S. 23-57.

66 Paul Clemen, Romanische Wandmalerei der Rheinlande. Düs¬
seldorf 1905, T. 35. - Paul Clemen, Die romanische Monumentalmalerei

in den Rheinlanden, Düsseldorf 1916, S. 490-499,
Fig. 350.

67 Paul Clemen, 1930 (vgl. Anm. 59), S. 36-37, Fig. 42.
68 Wolfgang Hütt, Albrecht Dürer 1471-1528, Das gesamte

Werk, 2. Druckgraphik, München 1971 (5. Aufl.), S. 1688.
69 Luc Mojon (vgl. Anm. 1), Abb. 253.
70 The Illustrated Bartsch (Supplement) 161, Anonymous Artists,

ed. by Richard S. Field. German Single Leaf Woodcuts before
1500, New York 1987, Abb. 16101.291.

71 Max Lehrs, Geschichte und kritischer Katalog des deutschen,
niederländischen und französischen Kupferstichs im 15.

Jahrhundert I, Wien 1908, T. 36, Abb. 91.
72 Z.B. The Illustrated Bartsch (Supplement) 161 (vgl.Anm. 70),

Abb. 16101. 022. 16101. 022-1. - Kupferstich des Meisters der
Nürnberger Passion: vgl. Max Lehrs (vgl.Anm. 71), T. 24,
Abb. 67. - Ein Blatt des Meisters der Weibermacht in
Dresden: vgl. Max Geisberg, Die Anfänge des Kupferstichs,
Leipzig 1935, T. 18.

73 Es sei auf die Glasmalereien mit der Agneslegende in der
Georgskirche von Schlettstadt (Fenster auf der Südseite des
Chores) der Zeit um 1460 verwiesen. Ein anderes eindrückliches

Beispiel, dessen Komposition mit Bern eng
übereingeht, findet sich auf dem Barbara-Altar von Meister
Francke: vgl. Meister Francke und die Kunst um 1400,
Ausstellung zur Jahrhundert-Feier der Hamburger Kunsthalle,
Hamburg 1969, T. 5.

74 Karl Howald (vgl.Anm. 6), S. 113. - Hans Robert Hahn¬
loser (vgl. Anm. 10), S. 18. - Luc Mojon (vgl. Anm. 1), S. 236.

75 Conrad Justinger, Die Berner-Chronik, hrsg. von Gottlieb
Ludwig Studer, Bern 1871, S. 87: «Und alsus in dem namen
gottes, siner lieben muter, sant marien, und des heiligen uber-
winders sant vincencyen, zugen die von berne us mitiren
panern ...». - Die Schweiz im Mittelalter in Diebold Schillings
Spiezer Bilderchronik, hrsg. von Hans Häberli und
Christoph von Steiger, Luzem 1991, Abb. S. 262 (auch Farbabb.).
Die Miniatur zeigt den Hauptmann Rudolf von Erlach mit
seinen Kriegern vor einem Altar knien, auf dem Standbilder
der Muttergottes und des heiligen Vinzenz stehen. Nach dem

Conflictus apud Loupon inter Bernernses et Friburgenses folgten
die Krieger dem allerheiligsten Sakrament, das der
Leutpriester Diebold Baselwind den Truppen vorantrug:

Conflictus Laupensis, in: Conrad Justinger (vgl.Anm. 75), S.

308-309, auch Franz Moser, Der Laupenkrieg 1339, in: Archiv
des historischen Vereins des Kantons Bern 35, 1939, S. 133

(Übersetzung des lateinischen Textes). - Nur Petermann
Etterlin, Kronica von der loblichen Eydtgnoschaft, jr har-
kommen und sust seltzam strittenn und geschichten. Hrsg.
Eugen Gruber, Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen

Eidgenossenschaft, Abt. 3, Chroniken und Dichtung,
Aarau 1965, S. 119, erwähnt die Kerze, welche die Berner seit
der Zeit vor der Schlacht dem heiligen Ursus nach Solothurn
schickten.

76 Zur Feier des 10000-Ritter-Tags: Conrad Justinger
(vgl.Anm. 75), S. 93. - Zu früheren Bestimmungen, die das

Gedenken an eine Schlacht betreffen: Karl Howald
(vgl.Anm. 6), S. 117 (erwähnt Büren, Nidau und
Fraubrunnen).

77 Hans Robert Hahnloser (vgl. Anm. 10), S. 18. - Zur Reli¬

quienschenkung von 1343 vgl. Ernst Alfred Stückelberg,
Geschichte der Reliquien in der Schweiz, Zürich 1902, S. 47-52.

78 Heinrich Türler, Die Kapellen und Altäre des Münsters vor
der Reformation, in: Festschrift zur 500jährigen Feier der
Grundsteinlegung des Berner Münsters 1421/1921, Bern 1921,

S.59.
79 Friedrich Fiala, Der Zehntausend-Rittertag als Schlacht¬

feiertag, in: Anzeiger für Schweizerische Geschichte 7,1876,
S. 202.

80 Albert Samuel Gatschet, Das Jahrzeitbuch des Sankt Vin-
centiusmünsters in Bern, in: Archiv des historischen Vereins
des Kantons Bern 4,1867, S. 410 (22. Juni, Decern milia
martyrum: totum duplex), 488 (Aufzählung der Festa duplicia).
Bruder Uolricus legte 1325 das Jahrzeitbuch neu an, indem er
ein älteres Exemplar abschrieb («Anno domini MCCCXXV
Frater uolricus dictus phunt tunc custos Ecclesie bernensis
procuravit conscribi hunc librum»). Zum Jahrzeitbuch
allgemein jetzt auch: Marlis Stähli, «Cronica de Berno»: Daten
unter der Lupe, in: Der kleine Bund 143, Nr. 32,8.2.1992, S. 1-2.

81 Friedrich Fiala (vgl.Anm. 79), S. 202.
82 Luc Mojon (vgl. Anm. 1), S. 11-12. Zum Deutschen Orden in

Bern: Friedrich Stettler, Versuch einer Geschichte des Deutschen

Ritterordens im Kanton Bern, Ein Beitrag zur Geschichte
der Stadt und des Kantons Bern, Bern 1842. - Klaus Militzer,
Die Entstehung der Deutschordensballeien im Deutschen Reich,
Bonn Godesberg 1970 (Quellen und Studien zur Geschichte
des Deutschen Ordens 16), S. 80-81.

83 Albert Samuel Gatschet (vgl. Anm. 80), S. 484-485.
84 Acta Sanctorum, Iunii 4 (vgl. Anm. 40), S. 179. Im Kommentar

zur Legende der Acta Sanctorum halten die Bollandisten fest,
dass die Passio der 10000 Ritter im Osten unbekannt war. Es

gab also keine ältere griechische Fassung des lateinischen
Textes. Die Kreuzfahrer können daher die Legende nicht aus
dem Osten mit nach Europa gebracht haben, wie Berthe
Widmer, Der Ursus- und Victorkult in Solothurn, in: Solothurn.
Beiträge zur Entwicklung der Stadt im Mittelalter, Kolloquium
1987 in Solothurn, Zürich 1990, S. 56, behauptet.

85 Max Perlbach, Die Statuten des Deutschen Ordens nach den
ältesten Handschriften. Hildesheim, New York 1975 (Reprint
der Ausgabe von 1890), S. 6. - Josef Link, Ein interessantes
Kalendarium des Deutschen Ritlerordens aus dem XIII.
Jahrhundert, in: Zeitschrift für bayrische Kirchengeschichte 13,

1938, S. 57-68 (S. 64-65 die Feste des Juni). - Erika Tidick,
Beiträge zur Geschichte der Kirchen-Patrozinien im
Deutschordenslande Preussen, in: Zeitschrift für die Geschichte und

51



Altertumskunde Ermslands 22, 1926, S. 343-464, nennt kein
einziges 10000-Ritter-Patrozinium in Preussen. - Dagegen
erwähnt Jerzy Domaslowski, Die gotische Malerei im Dienste
des Deutschen Ordens, in: Die Rolle der Ritterorden in der
mittelalterlichen Kultur, Hrsg. Zenon H. Nowak, Universitas
Nicolai Copernici, Ordines militares. Colloquia Torunensia
Historica 3, Toruri 1985, S. 176, eine Wandmalerei mit dem
Martyrium der 10000 Ritter in der Schlosskapelle von
Neidenburg. - Hermann Grotefend, Zeitrechnung des Deutschen
Mittelalters und der Neuzeit 2,2, Ordenskalender, Heiligenverzeichnis,

Hannover 1892, S. 28 (Monat Juni im Kalender des
Deutschen Ordens). Vgl. zu den 10000 Märtyrern auch S. 85

(Heiligenverzeichnis, Schlagwort «Decern milium militum
crucifixorum»). Nach dem Heiligenverzeichnis wurden die
10000 Märtyrer in allen schweizerischen Diözesen, ausser im
Bistum Sitten, verehrt. Dem widerspricht die Gründung einer
Kapelle in der Kathedrale von Sitten durch den BischofWalter
von Supersaxo im Jahr 1471, die den 10000 Rittern und der
heiligen Barbara geweiht wurde. Vgl. dazu François-Olivier
Dubuis/Antoine Lugon, La cathédrale Notre-Dame de Sion.
Le contexte historique des vestiges découverts en 1985 et 1988. in :

Vallesia 1989, S. 94. Ich danke Herrn Dr. Gaétan Cassina (Sion)
für den Hinweis aufdiese Publikation. - In einem Antiphonar
der Deutschordenskommende Andlau im Elsass (Molsheim,
Musée «La Chartreuse») ist das Fest von einer späteren
Handschrift nachgetragen: vgl. Kreuz und Schwert. Der Deutsche
Orden in Südwestdeutschland, in der Schweiz und im Elsass,
Katalog der Ausstellung Schloss Mainau, Mainau 1991, S. 95

und Abb. S. 96. - Für wertvolle Hinweise zum Kult der 10000
Ritter danke ich ausserdem Herrn Philippe George (Lüttich).

86 Friedrich Fiala (vgl. Anm. 79), S. 202.
87 Gottfried Boesch, Das Jahrzeitbuch der Deutschordenskom¬

mende Hitzkirch aus dem Jahre 1432/1433 mit dem Fragment A

von 1399, Bonn Godesberg 1972 (Quellen und Studien zur
Geschichte des Deutschen Ordens 31), S. 139.

88 Die Altarpatrozinien des Elsass sind sehr gut aufgearbeitet:
Médard Barth, Handbuch der elsässischen Kirchen im Mittelalter,

in: Archives de l'église d'Alsace 27,1960-29,1962-1963,
S. 54 (Alt-Pfirt, Nebenpatrone der Kirche Sankt Andreas), 69
(1325 wird der Pfarrkirche Sankt Fabian unter anderem für das
Fest der 10 000 Ritter ein Ablass erteilt, auch für dasjenige der
11000 Jungfrauen), 203 (nach der Neuweihe der Kapelle von
Buchs im Jahre 1507 wird der zweite Seitenaltar u.a. den
10000 Märtyrern geweiht), 218-219 (in der Kirche von Burn-
kirch wird 1303 eine Pfründe auf dem Marienaltar mit den
10000 Rittern als Kopatrone gestiftet), 254 (in der Kirche von
Dammerkirch ist der Hauptaltar seit 1446 dem heiligen
Leonhard, Maria und den 10000 Rittern geweiht), 351

(Kapelle bei Erbenheim mit 10000 Märtyrer als Sonderfest,
1490), (Hagenau, Wilhelmitenkloster, erhält 1488 unter
anderem Reliquien der 10000 Ritter und der 11000
Jungfrauen), 867 (1355 erhält die Stephanskirche in Mühlhausen
einen Ablass für den 10 000-Ritter-Tag), 1369 (Strassburg,
Sankt Agnes-Kloster, Altar von 1335), 1383 (Strassburg, Sankt
Margareten-Kloster, Altar von 1371, der auch 1445 erwähnt
wird), 1386 (Strassburg, Sankt Marx, Altar des heiligen Lukas
und der 10000 Ritter, 1396), 1445 (Strassburg, Münster, Altar
1372 bezeugt), 1490 und 1492 (Strassburg, Sankt Stephan,
Altar von 1304 und Ablass am Weihetag, 1310, da es einen
solchen Ablass schon 1299 gab, muss der Altar schon vor 1304

existiert haben), 1570 (Thann, Sankt Theobald, 1346 Weihe
der Altäre u.a. 10000 Ritter und 11000 Jungfrauen).

89 Klaus Militzer (vgl.Anm. 82), S. 79-86.
90 Acta Sanctorum, Iunii 4 (vgl. Anm. 40), S. 183, Kapitel 1 der

Legende.

91 Acta Sanctorum. Iunii 4(\%\. Anm. 40), S. 179, Abschnitt 18. Ich
danke Herrn Bruno Boerner und Frau Chantal Bucher für ihre
Hilfe beim Übersetzen dieses wichtigen Textes. Die Stadt
wurde am Ende des 11. Jahrhunderts unter Papst Urban II.
relatinisiert, vgl. Lexikon für Theologie und Kirche 9, 1964,

Sp. 991. - Oft wird auch behauptet, die 10000-Märtyrer-
Legende sei nach der Passio der Thebäischen Legion gestaltet
worden (Lexikon der christlichen Ikonographie 5 (vgl. Anm. 57,

Sp. 17). Diese Beziehung musste jedoch näher untersucht und
belegt werden. - Anastasius Bibliothecarius lebte 817-877 und
war seit 861/862 Bibliothecarius Romanae Ecclesiae (Kanzler
und Archivar des Papstes). Er war ausserdem ein bedeutender
Übersetzer griechischer Heiligenleben. Vgl. dazu Lexikon des

Mittelalters I, 1980, Sp. 573-574.
92 Albert Samuel Gatschet (vgl. Anm. 80), S. 485. Die Rolle

von Basel für die Verbreitung der 11000 Jungfrauen darf nicht
vergessen werden, denn der Bischof dieser Stadt spielt in der
Passio eine wichtige Rolle: vgl. W. Levison, Das Werden der
Ursula-Legende, in: Bonner Jahrbücher 132, 1927, S. 1-164.

93 Heinrich Türler, Das Franziskanerkloster, in: Friedrich
Haag, Die hohen Schulen zu Bern in ihrer geschichtlichen
Entwicklung von 1528-1834 mit einer Einleitung über das Franziskanerkloster.

Bern 1903, S. 7.
94 Gottlieb Ludwig Studer, Zur Geschichte des Insel-Klosters.

Das Sankt Michaels- oder Inselkloster, in: Archiv des historischen

Vereins des Kantons Bern 4, 1859, S. 2. G. G. Meers-
semann O. P, Zur Geschichte des Berner Dominikanerinnenklosters

im 15. Jahrhundert, in: Archivum Fratrum Praedicatorum
45, 1975, S. 201-211.

95 Andres Moser, Die Patrozinien der bernischen Kirchen im Mit¬
telalter, in: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte
52, 1958, S. 30.

96 Matthias Zender, Räume und Schichten mittelalterlicher Hei¬

ligenverehrung in ihrer Bedeutung für die Volkskunde. Die
Heiligen des mittleren Masslandes und der Rheinlande in
Kultgeschichte und Kultverbreitung, Köln 1973, S. 206. Folgende
Kirchen auf schweizerischem Gebiet besitzen Altäre mit dem
Doppelpatrozinium: Almens (GR), Alpnach, Altendorf bei
Rapperswil, Gisikon (LU), Kappel bei Baar, Kleinbasel -
St. Nikolaus, Lens am Albula, Lumbrein (GR), Luzern -
St. Leodegar (1345 geweiht), Oetenbach (1332 geweiht), Stans
(1300 geweiht), Vaduz - Burgkapelle, Wettingen (geweiht
1274). S. 201, Anm. 86, stellt der Autor die Altäre mit den
dreifachen Patrozinien zusammen.

97 Der Altar der 10000 Ritter und der 11000 Jungfrauen im
Speyrer Dom, der kurz vor 1272 geweiht worden ist, dürfte
wohl zu den ältesten gehören. Matthias Zender (vgl. Anm.
96), S. 206.

98 Udo Arnold, Mittelmeerraum und Deutsches Reich bis 1525,

in: 800 Jahre Deutscher Orden, Katalog der Ausstellung des

Germanischen Nationalmuseums Nürnberg, Gütersloh/
München 1990, S. 4.

99 Friedrich Fiala (vgl.Anm. 79), S. 205.
100 Luzern, Kunstmuseum, Altarflügel aus der Sankt Niklaus-

Kapelle von Gisikon von 1517. - Bern Kunstmuseum, Altarflügel

von Niklaus Manuel, 1516/1517. Vgl. dazu Niklaus
Manuel Deutsch, Maler, Dichter und Staatsmann, Katalog der
Ausstellung im Kunstmuseum Bern, Bern 1979, S. 218,226 bis
229. Der Altar aus Gisikon zeigt im übrigen die 10000 Ritter
und die 11000 Jungfrauen. Ähnliche Beispiele sind auch aus
Köln und Augsburg erhalten. Vgl. dazu Irmgard Hiller/
H. Vey/Tilman Falk, Katalog der deutschen und niederländischen

Gemälde bis 1550 (mit Ausnahme der Kölner Malerei) im
Wallraf-Richartz-Museum und im Kunstgewerbemuseum der
Stadt Köln, Kataloge des Wallraf-Richartz-Museums 5, Köln

52



1969, S. 55-56, Abb. 48-51. - Jan Lauts, Staatliche Kunsthalle m Berthe Widmer (vgl. Anm. 84), S. 57.
Karlsruhe. Katalog Alte Meister bis 1800, Karlsruhe 1966, l05 Lexikon der christlichen Ikonographie 3, 1976 (vgl. Anm. 57),
Textband, S. 35; Tafelband, Abb. S. 13. Sp. 546-550.

101 Matthias Zender (vgl. Anm. 96), S. 223. 106 Friedrich Fiala (vgl. Anm. 79), S. 207.
102 1450 wird das Langhaus des Vorgängerbaus abgerissen, und 107 Rudolf Henggeler (Hg.), Das Schlachtenjahrzeit der Eidge-

vor 1457 vollendet man die monumentale Chorverglasung. nossen, Quellen zur Schweizer Geschichte II, 3, Basel 1904,

Vgl. Luc Mojon (vgl. Anm. 1), S. 25 (Abriss des Langhauses), S. 5-6 (Uri), 150 (Obwalden), 196-197 (Nidwaiden), 242

304, Anm. 4 (das 1457 datierte Achsenfenster im Chor der (Luzern). - Vgl. auch Friedrich Fiala (vgl.Anm. 79), S. 204
Bieler Stadtkirche setzt einen gewissen terminus ante für die (Uri), 205-206 (Luzern). - Catherine Santschi, La mémoire
Entstehung des Hostienmühlefensters, das als letztes der des suisses. Histoire des fêtes nationales du XIIP au XXe siècle,

Chorverglasung hergestellt wurde). Erst um 1500 wird der Genève 1991, S. 24, bestätigt die unterschiedliche Fixierung
Chor durch einen Lettner vom Langhaus, dem eigentlichen der Gedenkdaten. Obwohl gerade der Morgarten-Schlacht
Gemeinderaum, abgetrennt. Vgl. dazu Luc Mojon (vgl. auch am 22. Juni gedacht worden ist, macht die Autorin
Anm. 1), S. 117-122. deutlich, dass der Beschluss zu einer allgemeinen Schlachten-

103 Matthias Zender (vgl. Anm. 96), S. 201, weist an dieser Stelle Jahrzeit von den einzelnen Orten erst im Laufe des letzten
im übrigen auch daraufhin, dass der Kult der 10 000 Ritter bis Viertels des 15. Jahrhunderts gefasst worden ist. Davon ist nur
ins späte Mittelalter fast unbekannt war. Nidwaiden ausgenommen.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb.l: Gerhard Howald, Kirchlindach.
Abb.2, 3, 5: Kunstdenkmäler, Bern (Photo Martin Hesse).
Abb.4: Repro nach Wilhelm Waetzold, Dürer und seine Zeit,
Wien 1935.

Abb. 6: Corpus Vitrearum Medü Aevi, Deutschland, Freiburg i. Br.

ZUSAMMENFASSUNG

Die vorliegenden Überlegungen befassen sich mit dem Inhalt, den
literarischen und den bildlichen Quellen der 1448-1450 geschaffenen

Glasmalereien im Berner Münster, in denen Szenen aus der
Legende der 10000 Ritter dargestellt sind. Elf Rechteckscheiben
des umfangreichen Zyklus, der ursprünglich das erste südliche
Chorfenster schmückte, sind heute im Achsenfenster eingelassen.
Die Berner und ihre Verbündeten vertrauten diesen Heiligen 1476

so sehr, dass sie die Schlacht bei Murten bewusst am Festtag der
10000 Ritter, am 22. Juni, schlugen. Der 10000 Ritterkult in Bern
wird erstmals 1325 im neu angelegten Jahrzeitbuch des Vinzenzen-
Münsters erwähnt. Alles deutet daraufhin, dass die heilige
Kriegerschar nördlich der Alpen als jüngeres männliches Pendant zu
den 11000 Jungfrauen unter die Altarpatrone aufgenommen
wurde. Die Legende von den christlichen Rittern, die im Osten des
Reiches wilde Völker bekämpften, dürfte besonders den
Deutschen Orden angesprochen haben, der seit 1226 mit der Seelsorge
an der Berner Stadtpfarrkirche betraut war. Für die Finanzierung
des 10000-Ritter-Fensters kamen einige wenige, sehr wohlhabende

Berner Stifter auf.

RESUME

L'article porte sur les sources littéraires et iconographiques de la
verrière représentant des scènes de la légende des 10000 martyrs
exécutée entre 1448 et 1450 et destinée au chœur de l'ancienne
collégiale de Berne. Onze panneaux rectangulaires du grand cycle qui
ornait autrefois la première fenêtre sud du sanctuaire ont été
réemployés comme complément dans la verrière centrale. En 1476, les
Bernois et leurs alliés avaient une si grande confiance en ces saints

53



qu'ils livrèrent la bataille de Morat intentionnellement le 22 juin,
jour de la fête des 10 000 martyrs. Le culte bernois de ces saints est
mentionné pour la première fois en 1325 dans le nouveau registre
des anniversaires de l'ancienne collégiale Saint-Vincent. Tout
porte à croire qu'au nord des Alpes la vénération des saints guerriers

fut acceptée comme pendant plus récent à celle des 11000

vierges. La légende des chevaliers chrétiens qui luttaient à l'est de

l'empire romain contre des populations sauvages aura tout
particulièrement intéressé l'Ordre teutonique, chargé depuis 1226 du pas-
torat de l'église paroissiale de la ville de Berne. La donation du
vitrail des 10 000 martyrs a été assurée par un petit groupe de donateurs

bernois très riches.

RIASSUNTO

Le riflessioni seguenti si occupano del contenuto, delle fonti letterarie

e iconografiche delle vetrate alla cattedrale di Berna create
negli anni 1448-1450 e raffiguranti scene della leggenda dei 10000
cavalieri. Undici vetrate rettangolari relative all'ampio ciclo, che
all'origine ornava la prima finestra a sud del coro, sono oggi
collocate nella vetrata assiale della chiesa. I bernesi e i loro alleati
riponevano tale fiducia in questi santi da scegliere il 22 giugno, il

giorno della ricorrenza dei 10000 cavalieri, quale data per la
battaglia di Morat. A Berna, il culto dei 10000 cavalieri venne
nominato per la prima volta al 1325 nella prima edizione del libro dei
defunti della collegiata di San Vincenzo. Tutto indica che a nord
delle alpi, il santo esercito venne incluso fra i patroni dell'altare,
quale giovane pendant maschile delle 11000 vergini. La leggenda
dei cavalieri cristiani, che combattevano i popoli selvaggi nell'est
dell'impero, dovrebbe avere colto in modo particolare soprattutto
l'attenzione dell'Ordine Teutonico, che dal 1226 in poi curava Patin

uà pastorale nelhi chiesa parrocchiale bernese. Al lìnan/ui-
mento delle vetrate dei 10000 cavalieri provvidero alcuni cittadini
bernesi molto facoltosi.

SUMMARY

The present paper investigates the content, and the literary and
pictorial sources of the stained glass windows of 1448-1450 in the
cathedral of Bern, which show scenes from the legend of the Ten
Thousand Knights. Of the extensive cycle that originally adorned
the southern choir-window, eleven rectangular panes are today set
into the axial window. The Bernese and their allies put so much
faith in these saints in 1476 that they deliberately set the date of the
Battle of Murten on the 22nd of June, the feastday of the Ten
Thousand Knights. The first known mention of the cult of the Ten
Thousand Knights is recorded in the newly kept anniversary book
begun in 1325 at St. Vincent Collegiate church. All known data
indicate that the holy band of warriors north of the Alps was
included as the younger male counterpart of the eleven thousand
virgins under the altar-patrocinium. The legend of Christian
knights waging war against savage peoples in the eastern part of the
empire probably appealed especially to the Teutonic Order,
entrusted since 1226 with the spiritual welfare of the Bernese
parish. The window of the Ten Thousand Knights was financed by
a few very wealthy Bernese patrons.

54


	Das 10'000-Ritter-Fenster im Berner Münster und seine Auftraggeber : Überlegungen zu den Schrift- und Bildquellen sowie zum Kult der Heiligen in Bern

