
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 4

Artikel: Bernhard von Clairvaux und Zillis

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard von Clairvaux und Zillis
von Huldrych Blanke

Die Zilliser Bilderdecke ist keine naive Bilderzählung, die
die evangelischen Ereignisse von A-Z bebildert. Wie schon
die biblischen Evangelien selber eine je eigene, zum Teil
profilierte theologische Sicht vertreten, so hat auch das
Zilliser Evangelium sein ganz eigenes theologisches Profil.
Zwei Themenkreise sind es vor allem, die ihm das Gepräge
geben: Krippe und Kreuz, während von Ostern, Pfingsten
und Himmelfahrt nicht die Rede ist. In der Annahme, dass
dieses eigenwillige - oft als befremdlich empfundene -
Konzept nicht von ungefähr sein kann, wird hier versucht,
den geistesgeschichtlichen Hintergrund der Zilliser Decke
etwas aufzuhellen. Es ist die Gestalt des grossen Kirchen-
und Klosterreformers Bernhard von Clairvaux (1090-1153),
die dieser Nachfrage in erster Linie entgegenkommt.

Bernhard von Clairvaux

Bernhard, 1090 auf Burg Fontaines bei Dijon geboren, war
der Sohn eines Vasallen des Herzogs von Burgund und
einer aus dem burgundischen Adel stammenden Mutter,
die frühe klösterliche Neigung durch ein intensives
Glaubensleben zu entgelten suchte. Mit ihrem Tod 1107, der
Bernhard grosses Leid bereitet, beginnt seine «langsame
Bekehrung».1 Er leistet Widerstand, wenn seine Brüder und
Gefährten ihn zu ihren Vergnügungen überreden wollen.

Auch von seinen Studien (bei den Kanonikern von
Châtillon), die ihm eine kirchliche oder höfische Laufbahn
eröffnen sollen, will er nichts mehr wissen. Er fasst den
Entschluss, in das junge und strenge benediktinische Reformkloster

von Cîteaux einzutreten, dessen grosse Wälder im
Osten die Felder von Fontaines begrenzen. 1113 wird er
zusammen mit 30 Gefährten, Brüdern und Freunden,
aufgenommen. Er unterwirft sich harten Bussübungen,
wodurch er sich lebenslange körperliche Beschwerden -
Blutarmut und ein Magenleiden - zuzieht, und vertieft sich
in die Heilige Schrift. Schon zwei Jahre später, mit 25

Jahren, wird er von seinem Abt mit 12 Begleitern
ausgeschickt, im Wermutstal an der Aube ein neues Kloster zu
gründen. Unter Strapazen verwandeln sie den sumpfigen
Urwald in ein «lichtes Tal», Clairvaux, wo Bernhard bis zu
seinem Tod 1153 das Amt des Abts bekleidet.

Zwei Pole bestimmen Bernhards Leben: contemplatio et
actio. Immer wieder sieht er sich «gezwungen», seine
Klosterzelle, den Ort der Beschauung, zu verlassen, um sich
mit Rat und Tat in die Händel von Kirche und Welt zu
mischen. Die Fragwürdigkeit vieler dieser Einsätze (zum
Beispiel als Kreuzzugsprediger und Gegner Abaelards) ist
bekannt.

An dieser Stelle soll ein Blick auf Bernhards inneres
Leben geworfen werden, wie er es vor allem in seinen
Klosterpredigten eröffnete.2 Gewiss ist auch hier nicht selten

¦"^vw^'.'r^¦¦¦..,»¦ « -¦
t*

:•¦ /7's2£5£^V%,;r..>sfis'fi, ~~ AtfeKrw 7-

Sl » P*F
%ififi K

».

pl^or.
k.

Onoii

tr)-m~-

"Cm* ifc<i>v,ii.»jj>pj«;i:i*)7Mum »Aft*»!*«
Abb. 1 Geburt in Bethlehem. Neben dem Kind in der kistenartigen Krippe die königlich thronenden Eltern: Maria im Wochenbett,
Josef mit dem Beschneidungsmesser wie seine davidischen Vorfahren (vgl. Abb. 3). Zillis, Kirche St. Martin, Tafeln 60-62.

321



n m.^?rr <</,

JJM >mm ¦m & zx 12 r^s
32
S Ûï>K:
3̂ fi7
7>

1^V* i^-

r
f? .u

wmsw^70
££>erga;

Abb. 2 Der Kindermord von Bethlehem. Seine zweifache Darstellung will nachdrücklich betonen, dass das Leben des Christuskindes
von Anfang an bedroht und durch das Kreuz bestimmt ist. Aufdem dritten Bild zwei Mütter, von denen eine sich in Trauer und Entsetzen
die Haare rauft. Zillis, Kirche St. Martin, Tafeln 87-89.

Befremdliches zu finden, vieles aber auch, das durch die
Befremdung hilfreiche Anstösse vermittelt.

Zunächst sei darauf hingewiesen, dass Bernhard als ein
Vordenker seiner Zeit eine Theologie sehr besonderer und
neuer Art vertritt: keine Theologie des Dogmas, sondern
der Erfahrung.^

Bernhards Zeit, das Hochmittelalter, war alles andere als
«finsteres Mittelalter». Sie war eine Zeit des Aufbruchs und
der Rückfrage. Die beharrliche Repetition der Väter-Sätze
war vielen nicht mehr genug. Das Verlangen war auf
Höheres resp. Tieferes gerichtet, die Wahrheit selber. Zwei
Wege wurden dabei beschritten: von der aufkommenden
Scholastik der Weg der Vernunft, der spekulativ oder analytisch

zur Erkenntnis vorzudringen hoffte; von Bernhard der
Weg des Herzens, der die «Gleichzeitigkeit» mit dem
ursprünglichen, evangelischen Christus wiederherzustellen

suchte. Bernhard war nicht allein auf diesem Weg -
auch die Humiliaten, etwas später die Waldenser und
Franziskaner haben ihn neben vielen Einzelgängern
beschritten -, aber er hat ihn in seinen Predigten besonders
einleuchtend ins Wort gefasst und hat so ins Bewusstsein
gehoben - und kirchlich legitimiert -, was viele damals
empfanden. Er ist damit zum Begründer einer Theologie
geworden, die in der Regel mystische Theologie genannt
wird, die hier als Theologie der Erfahrung bezeichnet wird.

Es sei versucht, das Eigentümliche und Bleibende von
Bernhards Erfahrungstheologie in fünf Punkten
zusammenzufassen.

1. Das Evangelium. - Was dem reformierten Bernhard-
Leser mit Erstaunen als erstes auffällt, ist, dass dieser
mittelalterliche Ordensmann vom gleichen Anliegen geleitet
ist wie 400 Jahre später die Reformation. Auch seine Losung
ist: Zurück zu den Ursprüngen - zum Evangelium; neu
hören und genau, was hier gesagt ist als Gottes
Offenbarung.

2. Die Menschwerdung. - Dass Gott ein Mensch
geworden ist, ist nach Bernhard die zentrale Botschaft des

Evangeliums. Wenn aber das «ewige Wort» im Fleisch
erschienen ist, folgert Bernhard, dann genügt es nicht, Gott
nur mit Wörtern und Sätzen zu erfassen; dann will die
ewige Wahrheit auf andere Weise zu uns kommen: durch
eine Begegnung, von Mensch zu Mensch.

3. Der Knecht als König. - Wer aber ist es, der im
Evangelium als göttlicher Mensch begegnet? Es ist ein Knecht -
kein verklärter, gar triumphierender Christus, sondern ein
armer Menschensohn, dessen Leben Hingabe ist, Liebe
von A-O. Schon in seiner Geburt zeigte sich das. In Armut
wird er geboren: bei den Hirten, in einem Stall, in einer
Futterkrippe. Und dabei bleibt es, sein ganzes kurzes Leben
lang. Es gehört den Armen, den Verstossenen, Verachteten,
den Kranken an Leib und Seele; ja, schliesslich gibt er sein
Leben hin aus Liebe. In einer Gestalt des Paradoxes also

will Gott erkannt sein. Nur wer den Christus als Knecht
erkennt, erkennt ihn richtig.

4. Mysterium. - Es ist nun auf eine sehr besondere Weise,
dass die Begegnung mit Christus für den Menschen zum
Heilsereignis wird. Es geschieht nicht durch Anstrengung
und gute Werke, auch nicht durch Dogmen und
Sakramente; es geschieht «von selber» - durch die Betrachtung
seines Lebens und Sterbens. Jean Leclerq OSB, der
führende Bernhard-Forscher heute, verwendet hier das alte
Wort Mysterium.4 Im kontemplativen Umgang mit dem
Gottesknecht erfährt sich der Mensch auf tiefe Weise als

angesprochen. Das «Wort im Fleisch» verbindet sich mit
dem «innern Wort», das in ihm ist, aber verschüttet, unter
dem Schutt des «Hochmuts» (superbia) begraben, und
geheimnisvoll offenbart sich ihm im Geheimnis Christi
sein eigenes Geheimnis. Er erkennt sich selber, sein wahres
Wesen, und tief ergriffen, ja mitgezogen wird ihm in
wachsender Klarheit bewusst, dass dieser «der Weg, die
Wahrheit und das Leben» ist.

5. Ostern. - Wenn Gott dem Menschen im Fleisch
entgegengekommen ist, dann muss sich dieser - solange das
fleischliche Leben dauert - mit dem «Wort im Fleisch»

322



Vm m m TIre era f^T^TT7 ©S) É sa jy ffiasaü^//A^t SAi ^ri U% E°-c

I
5) r^iyiWW»

Si

O..-:, is'fj
-

^W~I«-

a
*s

&SZ
S)i

Abb. 3 Anfang des Zilliser Jesuszyklus: die königlichen Vorfahren Christi respektive des Josef, wahrscheinlich David, Salomon,
Rehabeam. Der dritte König mit dem Turm zur Rechten dürfte als Turm- und Tempelbauer Salomon an die zweite Stelle gehören,
wodurch sich eine Beziehung zwischen den drei Figuren ergäbe. Die beiden mit Stangen verbundenen «Schilde» zu seiner Linken sind
noch nicht schlüssig gedeutet. Zillis, Kirche St. Martin, Tafeln 49-51.

begnügen. Erst wenn er sich mit diesem ganz verbunden hat

- mit seinem Leben und mit seinem Sterben -, wird sich -
zunächst um einen Spalt - das Tor zu den Erfahrungen des

Auferstehungslebens öffnen. Um einen Spalt! Diese
Erfahrungen sind der eschatalogischen Dimension des Lebens
vorbehalten, das heisst dem Leben nach dem Tod und vor
allem im zukünftigen Reich Gottes. Im irdischen Leben
bleiben sie Ausnahmen, und sie sind kurz - «Der Besuch
des Bräutigams ist kurz» - und noch nicht Erfahrungen der
Schau. Es sind Erfahrungen der Nähe, was bedeutet: ahnen,
ja fühlen dürfen, dass Er «vor der Türe steht». So wie das

Licht der Sonne bei ihrem Aufgang vorausgeht, so geht ihm
sein Licht voraus als eine grosse «Süsse», die ins Herz
einzieht.

Diese österlichen Erfahrungen sind nun nach Bernhard
als eine Arkandisziplin zu behandeln, das heisst: es darfnur
bei den «sapientes», den im Glauben Erprobten - den
Mönchen also - von ihnen die Rede sein, und auch hier nur
in knappen Andeutungen! Bei den «insipientes», den «noch
Unweisen», ist davon zu schweigen. Warum? Aus pädagogischen

Gründen! Sie könnten ablenken von dem, was hier
und jetzt die eigentliche Aufgabe des Christen ist: dem
armen, irdischen Christus zu folgen. «Mitherrschen
möchten alle gern, doch nicht mitleiden.» Der Mensch
macht es sich gern bequem. Er möchte die Ernte ohne die
Arbeit. Aber so einfach geht es nicht. «Zuerst kommt die
Muttermilch, dann erst die feste Nahrung... Zuerst kommt
Lea, dann Rahel..., zuerst Martha, dann Maria.»

«Das öffentliche Leben des Herrn wird in einer für die
romanische Kunst sehr ungewöhnlichen Ausführlichkeit
behandelt», sagt Erwin Poeschel in seiner unübertroffenen
Monographie zur Zilliser Decke von 1941.6 Diese
Beobachtung weist ohne Zweifel auf etwas Grundlegendes und
Typisches des Zilliser Werks. Es ist im wesentlichen - mit
eigentümlichen Charakteristika - als eine Nacherzählung
des Evangeliums zu verstehen. Und dieser ausgeprägte
biblische Bezug manifestiert sich nicht nur im grossen
ganzen, er geht, wie sich eingehender Betrachtung zeigt, bis
in die Details der einzelnen Bilder. Man könnte in Zillis fast

von «sola scriptura» oder gar Christozentrismus reden. Der
einzige Heilige, der erscheint, Martin, hat keine
eigenständige Bedeutung, sondern bekommt diese erst von
seinem Herrn her (siehe unten).

Schon das ist Geist vom Geiste Bernhards, des grossen
Biblizisten im 12. Jahrhundert. Erst recht deutlich aber ist
dieser Einfluss zu erkennen, wenn man einen Blick auf die
thematischen Schwerpunkte wirft, die dem Zilliser
Evangelium gegeben sind.

Dass die Geschichte der Menschwerdung in Zillis einen
besondern Stellenwert einnimmt, ist offensichtlich. 42 der
98 Evangelienbilder sind ihr gewidmet! Aber auch die
Bedeutung des Kreuzes ist nicht zu übersehen.7 Geheimnisvoll

ist es - durch die doppelten Ornamentleisten der
Achsenbilderreihen - der Jesusgeschichte eingewoben
(Abb. 5) und ist vorzeichenhaft immer wieder im Einzelnen
zu finden. Auffallend ist dann vor allem, dass das österliche

Ereignis in Zillis offensichtlich verschwiegen wird.

Bernhard und Zillis

Dass das Zilliser Bildwerk als eine bildliche Darstellung von
Bernhards Erfahrungstheologie zu verstehen ist, ist das

Postulat, das nun in seinen wesentlichen Zügen begründet
werden soll.5

Krippe

Unübersehbar ist der Zilliser Weihnachtsgeschichte ein

ganz eigenes inhaltliches Gepräge gegeben. Das ist die

Betonung des Paradoxes in der Erscheinung Christi. Er

323



?gg^^^£^ ^^TW«WWr^ 0ïfer

:3-
si m

M ii«-v

h*i¥
>

S

ry» ^
É^MMgfco'

H8 n i "-<uy^kfta^a^
Abb. 4 Die Drei Könige aus dem Morgenland huldigen dem königlich im Schosse seiner Mutter thronenden Kind. Josef hält den
Mandelzweig, der (nach dem Evangelium de nativitate Mariae) aus seinem dürren Stock hervorgegangen ist (vgl. Abb. 1) und ihn als den zum
Gatten der Maria erwählten Davididen bezeichnet. Zillis, Kirche St. Martin, Tafeln 71-73.

erscheint in Niedrigkeit, zugleich in Hohheit; als Knecht,
zugleich als König.

Zunächst ist hier das berühmte Zilliser Krippenbild etwas
näher zu betrachten (Abb 1). Es ist ein tiefes, vielsagendes
Bild: Über dem neugeborenen Kind der helle Himmel mit
dem Stern, dem Gotteslicht - die Gotteswelt, aus der es

kommt; unter ihm die Erde... In diesem Kind, verkündet
das Bild, erscheint das Ewige in dieser irdischen Welt: eine
Liebe, die allumfassend ist, die auch die sprachlose Kreatur
in ihr Licht hineinzieht. Das Bild weiss von dieser Liebe
aber noch Tieferes zu sagen: Sie gibt ihr Leben hin. Gleicht
diese Krippe, die eher eine Kiste ist, nicht einem Sarg? Ist es
Zufall (nur zufällige Korrespondenz der Bildtraditionen),
dass Lazarus in seiner Kiste (Tafel Nr. 115) ganz ähnlich
gewickelt ist wie das Kind? Erinnert das Schwarz der Krippe
nicht an das Grabesdunkel? Ja, scheint es nicht, als dringe
die Krippe in die Erde ein, verbinde sich mit ihr? Es dürfte
offensichtlich sein, dass hier ein Vorzeichen gegeben
werden soll: diesem Kind ist es bestimmt, die Liebe Gottes
mit letzter Konsequenz zu verwirklichen.

Besonders deutlich ist Christi Niedrigkeit in der
Erzählung von Flucht und Kindermord (Abb. 2) zur
Darstellung gebracht, der 11 Bilder gewidmet sind. Kaum ist er
auf Erden, ist er verfolgt und vom Tod bedroht, will gesagt
sein. Augenfällig weist die «heilige Familie» (Tafel Nr. 84)
auf das grausame Mordgeschehen, das zweimal - also mit
Nachdruck - dargestellt ist: Noch ist «seine Stunde» nicht
gekommen, doch dies ist das Geschick, das ihm bestimmt
ist.

Im Elend ist das Jesuskind geboren, verkündet das
Zilliser Weihnachtsevangelium; zugleich proklamiert es

paradox dieses arme Kind als König.
Dies geschieht zunächst durch die Einleitung seiner

Geschichte, den Prolog. Hier erscheinen (nach Mt.1,1-17)
die alttestamentlichen Könige David, Salomon, Rehabeam
(Abb. 3), denen etwas später, thronend und das Beschnei-
dungsmesser haltend wie sie, Josef, der Adoptivvater Jesu,

zugeordnet wird (Abb. I)8. Das heisst: Der, der da kommt,
ist aus königlichem Geschlecht.

Auffallend ist dann vor allem die - in ihrer Ausführlichkeit

erst- und einmalige - Darstellung der Dreikönigsgeschichte

(Abb. 4). In 15 Bildern wird gezeigt, wie Könige
aus weiter Ferne kommen, um dem Kind in Bethlehem zu
huldigen. Damit aber ist dieses Kind als König über allen
Königen ausgezeichnet, dessen Herrschaft universalen
Charakter hat.9

Ein Kind, ein armes Kind, ist unser König, verkündet die
Zilliser Weihnachtsgeschichte - ganz im Geiste Bernhards.
Gewiss könnte man auch sagen: ganz im Geist des Neuen
Testaments, des Lukasevangeliums; doch Bernhard, der
grosse Bibelleser, war es, der diese Botschaft wiederentdeckte

und in seinen Predigten neu formulierte und
akzentuierte - die Theologie des Paradoxes in der biblischen
Weihnachtsgeschichte.

Kreuz

Hier ist zunächst daraufhinzuweisen, dass die Darstellung
von Christi Erdenwirken durch leitende Koordinaten
definiert wird. Die beiden Bilderreihen, die die Längs- und
Querachse der Decke bilden, sind durch doppelte
Ornamentleisten begrenzt, was geheimnisvoll und deutlich
zugleich das Zeichen des Kreuzes ergibt (Abb. 5). Damit
will gesagt sein: Unter diesem Zeichen - dem Zeichen der
Hingabe bis in den Tod - steht Christi Wirken von Anfang
an.

Es dürfte ferner kein Zufall sein, dass am Anfang, in der
Mitte und am Schluss der Zilliser Jesus-Erzählung
ausdrücklich von Jesu Königtum die Rede ist. Die drei Bilder
am Anfang (David, Salomon, Rehabeam; Abb. 3)
verkünden: Der, der da kommt, ist König - der verheissene
Friedensfürst aus Davids Geschlecht. Die drei Bilder in der
Mitte - besonders deutlich das dritte, die dritte Versu-

324



fi
•^VT ^w; *w W*

¦MW
/CTT»

P:

\t

WAWAWt^

Abb. 5 Die dritte Versuchung im Schnittpunkt des Zilliser Kreuzes. Satan bietet Christus
«alle Herrlichkeiten der Welt» dar: Geld, Genuss (die Pokale), Macht (Burgen und Türme);
Christus weist die Versuchung mit Entschiedenheit zurück: Sein Königtum steht unter dem
Zeichen des Kreuzes. Zillis, Kirche St. Martin, Tafel 101.

chung, das im Schnittpunkt des Zilliser Kreuzes steht
(Abb. 5)10 - erklären, wie dieser König verstanden werden
soll. Er ist kein König wie die Könige dieser Welt, die mit
Macht und Pracht über die «Reiche der Welt und ihre
Herrlichkeit» (Mt.4,8) regieren. Seine Herrschaft steht unter
dem Zeichen des Kreuzes. Die drei Bilder am Schluss
(Prozess, Verspottung, Dornenkronung; Abb. 6) bringen
die Botschaft dieses paradoxen Königs auf ihren
Höhepunkt. Auf allen drei Bildern ist Christus frontal dargestellt
(auf dem ersten ist er eben im Begriff, sich in diese Stellung
zu begeben), während er bisher nur im Dreiviertelprofil zu
sehen war (ausser in der Verklärungsszene). Frontale
Darstellung aber bedeutet in der Bildersprache des Mittelalters
Majestät. Ein geschundener Knecht wird also als Majestät
des Erdkreises proklamiert.11

Dass mit diesem Abschluss der evangelischen
Geschichte der Gedanke des paradoxen Königs in einer
abschliessend-demonstrativen Weise formuliert ist, wird
noch deutlicher, wenn man die zugehörigen evangelischen
Vorlagen etwas genauer betrachtet. In allen dreien ist
ausdrücklich von Jesus als König die Rede: 1. Jesus wird Pilatus
vorgeführt, der mit dem Finger auf ihn zeigt und fragt: «Bist

du der König der Juden?» (Mt.27,11-14); 2. Jesus wird von
den römischen Soldaten verspottet und geplagt. Einer der
Schergen hebt die Hand zum Gruss: «Heil dir, König der
Juden» (Mt.27,27-31); 3. Jesus wird mit Dornen gekrönt
und mit dem Schilfrohr als Zepter «geehrt». «Da seht euren
König», sagt Pilatus (Joh.19,1-16). Dabei geht es in allen
diesen Texten gerade darum zu zeigen, dass dieser - eben
gerade dieser zutiefst Erniedrigte, Gedemütigte - wirklich
der König ist. Darum bewahrt er in allem Leiden deutlich
spürbar etwas Würdevolles, ganz besonders im
Johannesevangelium.

Diese Szenen sind nun in Zillis aufgenommen und an
den Schluss gestellt, damit nachdrücklich akzentuiert. Der
verheissene König aus Davids Geschlecht ist dieser, will
gesagt sein. Seine Herrlichkeit ist Niedrigkeit und Armut.
Als König, der das Kreuz im Banner hat, sucht er sein
Gefolge. - Es ist, als hätte Bernhard hier den Pinsel selbst
geführt.

Warum erscheint die Kreuzigung nicht in Zillis?, ist eine
Frage, die sich hier stellt. Dazu ist zu sagen, dass das Kreuz
in Zillis ja schon über allem steht und in allem da ist - nach
Bernhards Postulat, dass das ganze Leben Christi - von

325



çyM m
¥.

rU£ B 3
S»

-:

C£V3L 'TV-
SXr^

m 'Î4TÏ sas'^y WWK—-> *">^*-i v v-<¦- -¦-¦-¦¦

Abb. 6 Die Dornenkronung, Abschluss der Jesusgeschichte. Immer höher erheben sich die Hände des Pilatus und der Schergen: von
der Frage über den Gruss zur Krönung, was - fast filmisch - eine Steigerung der Aussage ergibt. Ein Hinweis auf die Hoheit des Erniedrigten?

- wie seine En-face-Erscheinung, das Schilfzepter, der Segensgestus und die Tunika, die sich bauscht wie bisher nur das Kleid der
Engel. Zillis, Kirche St. Martin, Tafeln 144-146.

Anfang an - unter dem Zeichen des Kreuzes steht (weshalb
er dem Kreuzestod kaum je Bedeutung an sich zumisst).12
Vor allem: Die Zilliser Bilderdecke ist keine naive
Bildererzählung, die das Evangelium vollständig bebildert. Sie
hat, wie die andern grossen Bild- und Skulpturwerke des

Hochmittelalters, einen Grundgedanken, und dies ist der
Gedanke des Paradoxes Christi: der Knecht als König.
Diesen Gedanken deutlich und pointiert zum Ausdruck zu
bringen, eignete sich in besonderer Weise die Szene der
Dornenkronung. Darum steht sie am Schluss der
Jesusgeschichte, als ihre Quintessenz gewissermassen.

Martin statt Ostern

Im Sinne von Bernhards Erfahrungstheologie wird nun in
Zillis auch die österliche Erfahrung behandelt. Sie wird
verschwiegen! An Stelle des Auferstandenen erscheint Martin
im Bild. In vier Szenen (sieben Bildern) wird am Beispiel
dieses «Ritters Christi» dem Volke der ecclesia plebeia
vorgeführt, worin das Christenleben im irdischen Leben vor
allem andern besteht: in der Liebe zu den Armen (Mantelteilung);

in der Demut (Weihe zum Akolythen, das heisst
Kerzenträger - ein höheres Amt hat Martin verweigert; vgl.
Bernhards unermüdliche Mahnung zur Demut!; Abb. 7); in
dienstbaren Charismen, die die Nähe Christi schenkt
(Krankenheilung); in der Treue zum leidenden König
(Martin entlarvt den falschen, in königlicher Pracht erscheinenden

Christus; Abb. 8).13

Noch in manch andern Themen, die hier nicht ausgeführt
werden können, wäre Bernhard in Zillis wiederzufinden: in
der Textur des Werkes nicht zuletzt, die ein von Bernhard
für das Kloster Clairvaux verwendetes Bild aufnimmt: die
Welt als eine von den Dämonen umlagerte und bedrohte
Festung; in der einmaligen und grossen Rolle, die Josef,
dem «zweiten David», in Zillis zugewiesen ist; in der

Anklage des kirchlichen Reichtums, wie sie die Szene der
Tempelreinigung - der nach Mk.11,15-19 die beiden
Hohepriester respektive Kleriker (Bild 130) zugehören - zum
Ausdruck bringt (vgl. hierzu besonders Bernhards an Eugen
III. gerichtetes Traktat «Über die Besinnung.. ,»14).

Ein Werk der Bischöfe

Abschliessend stellen sich zwei Fragen. 1. Hat Bernhard
nicht die Bilder in den Kirchen streng verurteilt,
insbesondere die «vielen lächerlichen Ungeheuer», die sich da

«tummeln»? 2. Wie konnten Bernhards Gedanken den Weg
nach Zillis finden, «in eine kleine Land- und Bergkirche»?

Zum ersten ist zu bemerken, dass Bernhards Apologie, die
seine Ansicht über die Bilder enthält, genau zu lesen ist.15

Bernhard spricht hier von den Mönchen. In Klosterkirchen
und Klostergebäuden sind Bilder überflüssig. Ob sie dem
Heiligen dienen wollen oder nicht, der Mönch ist zum
geistlichen Gottesdienst fortgeschritten und braucht deshalb
keine Bilder mehr. «Anders verhält sich die Sache bei den
Bischöfen...» sagt Bernhard ausdrücklich. «Denn wir
wissen, dass jene Weisen und Unweisen gleichermassen
verpflichtet sind und daher die fleischliche Andacht des
Volkes durch figürlichen Schmuck zu wecken suchen.»

Zur zweiten Frage: St. Martin in Zillis war keineswegs
unbedeutend. Als Talkirche16 des Schams und äussern
Rheinwald (so weit es besiedelt war, das heisst bis Splügen)
war sie das älteste und wichtigste Gotteshaus am hintern
Hinterrhein und diente als solches Einheimischen und
Fremden. An der Nordflanke zweier vielbegangener Pässe

gelegen (Splügen und Mons Avium/Vogelberg, heute San

Bernardino), war sie das geistliche Zentrum auch der
Vorüberziehenden, der Kreuzpilger und -ritter nicht zuletzt,
die im Hochmittelalter mit Vorliebe über den Vogelberg
ihrem fernen Ziel entgegengezogen. Sie stand also den
Gedanken offen, die damals die Zeit bewegten.17

326



¦ •- ¦llM"-t- i- - ' .i.i.i

^^>> *Ifi

y.
^ ß

•*-.

H%M Vw* //-:-
ÄV *">?

tf(«i

»A i-
W -_. "¦¦.'^-*^ **^if£ VÄ Ü3 :'«

4

Abb. 7 Martin, der vom Pferde abgestiegen ist, geht hin zum Bettler, um mit ihm den Mantel zu teilen. - Martin, der ein höheres kirchliches

Amt verweigerte, empfängt in Demutshaltung den Segen und die Kerze des Akolythen (des Kerzenträgers in der Messe). Zillis,
Kirche St. Martin, Tafeln 147-149.

Erst recht verständlich aber wird Bernhards Einfluss im
Hinblick darauf, dass St. Martin (seit Ottos I. Schenkung
940) eine bischöfliche Eigenkirche war. Damit ist jene
besondere Rolle zu beachten, die die Bischöfe in der
kirchlichen Kunst des Mittelalters spielten.18 Sie waren, wenn
nicht selbst Auftraggeber, so doch zumeist die geistigen
Väter der Werke, die in ihren Kirchen geschaffen wurden.
Dies dürfte auch in Zillis nicht anders gewesen sein. Es ist
deshalb ein Blick auf die Churer Bischofsliste im 12.

Jahrhundert zu werfen, vor allem in jenem Zeitabschnitt, in
dem sich Bernhards Gedanken machtvoll entfalteten und
ausbreiteten (1120-1160, das sogenannte «Bernhardinische
Zeitalter»).

Es sind zwei Bischöfe, die hier als Bernhards Vermittler in
Frage kommen: Konrad I. von Biberegg, 1122-1145, und
Adalgott von Clairvaux, 1150-1160.19

Konrad I. von Biberegg (bei Ulm in Schwaben) war
Domherr von Augsburg, Chur und Konstanz. Er wurde
1122, nach dem Hinschied seines Vorgängers Wido, vom
Domkapitel Chur zum Bischofgewählt und 1123 vom Erzbischof

von Mainz (der für Chur zuständig war) konsakriert.
Er soll ein bedeutender Bischof gewesen sein, «eine wahre
Leuchte auf dem bischöflichen Stuhl». So ist er in der
Umgebung der Kaiser Heinrich IV, dann Lothar
anzutreffen, der oft auch von Bernhard begleitet ist. Er war ein
Reformbischof und hatte enge Beziehungen zu den den
Zisterziensern verwandten und eng befreundeten Prämon-
stratensern Norberts von Xanten. Nachdem sein Bruder
Berthold das Prämonstratenserkloster Rottenburg gestiftet
hatte, verschaffte auch er den Mönchen Norberts - im
Kloster St. Luzi in Chur - einen Ort des Wirkens. Er war
auch in eigener Person dem klösterlichen Leben zugetan
und zog sich öfters für längere Zeit zu den Benediktinern
ins Kloster Peterhausen nach Konstanz zurück. Mit
Sicherheit darf angenommen werden, dass er hier in

Beziehung stand mit Hermann, dem Bischofvon Konstanz,
und Frowin, dem Abt des Zisterzienserklosters Salem, die
beide zu Bernhards Vertrauten gehörten.20

Noch naheliegender als spiritus rector in Zillis ist
Adalgott, der andere grosse Churer Bischof des 12.

Jahrhunderts, der noch persönlicher Schüler Bernhards in
Clairvaux war und nun sein Amt mit Tatkraft in des Meisters

Sinn und Geist verwaltet.21 Erstes Anliegen ist ihm,
«zum Nutzen der Klöster und zur Pflege der Armen» zu
wirken. Mit starker Hand stellt er in den Frauenklöstern
Cazis, Müstair und Schanis die vernachlässigte klösterliche
Ordnung wieder her und verfügt die endgültige Aufhebung
des Stiftes in Mistail. Er kümmert sich ideell und materiell
um das junge Benediktinerkloster Marienberg. Vor allem
stehen ihm die strengen Prämonstratenser von St. Luzi in
Chur nahe. Ihnen anvertraut er die Armenpflege der Stadt,
wozu er sie mit Gütern ausstattet. Aber auch «die Herde»
der Laien liegt ihm am Herzen. Adalgott ist es, der den
Grundstein zum dritten Bau der Churer Kathedrale legt
und ihren Plan entwirft.

Hier ist die erstauliche Themenverwandtschaft zwischen
den Churer Chorkapitellen und dem Zilliser Bildprogramm
zu beachten. Auch in Chur nimmt - an den Kapitellen des

kleinen Chorbogens, dem Eingang zum Marienaltar - die
Geschichte der Menschwerdung breiten Raum ein. Auch
hier ist die Bedeutung des Kreuzes nicht zu übersehen.
Einer der vier Eckengel, die - vorläufig noch - das Weltgewölbe

tragen (vgl. jene in Zillis, die nach Off.7,1 die endzeitlichen

Winde zurückhalten), hält ein Kreuz an seine Brust
und weist damit in letzter Stunde aufden Weg des Heils. Als
exemplum erscheint an Martins Statt der Ritter, der zum
Schwert greift und nach oben zeigt. Auch in Chur sollte von
Anfang an - im Kreuzaltar des Schiffes - das Kreuz im
Zentrum stehen.22 - Wie in Chur dürfte also in Zillis
bernhardscher - Adalgotts? - Geist am Werk gewesen sein.

327



^^ WsN^1«

•\
<I

rl

I
Abb. 8 Ein prachtvoller König, der vorgibt, der wiedergekommene Christus zu sein, will Martin in seine Dienste nehmen und reich
belohnen. Doch Martin entlarvt den Versucher mit den Worten: «Mein König trägt die Male des Kreuzes an seinem Leibe.» Zillis,
Kirche St. Martin, Tafeln 151-153.

ANMERKUNGEN

So berichtet die Vita prima, die bei aller Nähe zum
Ur-Bernhard allerdings nicht frei ist von verklärenden
Tendenzen; Das Leben des heiligen Bernhard von Clairvaux (Vita
prima), hrsg., eingeleitet und übersetzt von Paul Sinz,
Düsseldorf 1962.

Die Schriften des «Honigfliessenden Lehrers» Bernhard von
Clairvaux, übertragen von M. Agnes Wolters S. O. OST.,
hrsg. von P. Eberhard Friedrich S. O. OST., 6 Bände (von 11

geplanten), Wittlich 1932-37. Wir beziehen uns im folgenden
vor allem auf Bernhards frühe Predigten zum Kirchenjahr
(Bände I—III), die er seit 1115 in seiner klösterlichen Gemeinschaft

hielt und anschliessend zum Teil in zahlreichen Kopien
veröffentlichte.
Vgl. Ulrich Koepf, Religiöse Erfahrung in der Theologie
Bernhards von Clairvaux, Tübingen 1980.

Bernhard von Clairvaux, Die Botschaft der Freude, Texte über
Askese, Gebet und Liebe, ausgewählt und eingeleitet von
P. Jean Leclercq OSB, Einsiedeln/Zürich/Köln 1953. - Das
Büchlein, kürzlich neu aufgelegt, ist als ausgezeichnete erste
Einführung in Bernhards Theologie der Erfahrung zu
bezeichnen.
Auch Christoph und Dorothée Eggenberger erkennen in
Zillis «bernhardinische Ideale», Malerei des Mittelalters

Ars Helvetica Bd. V), Disentis 1989, S. 129.

Erwin Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis,
Zürich 1941, S. 27.
Markus Jenny hat 1967 in seinem Aufsatz Unter dem
Siegeszeichen des Kreuzes erstmals darauf hingewiesen (in: Neue
Zürcher Zeitung vom 26. März 1967).
Eine neue Deutung sieht in diesen drei Feldern die Magier vor
ihrem Aufbruch (s. Susanne Brugger-Koch, Die romanische
Bilderdecke von St. Martin Zillis. Stil und Ikonographie, Diss.
Basel 1981, S. 49-50). Gute Gründe sprechen aber für die auch
hier vertretene Interpretation (s. Huldrych Blanke,
Kreuzestheologie und Kaisermythos. Zur geistigen Herkunft der Zilliser
Bilderdecke, in: Bündner Monatsblatt, 1/1990, S. 20-21).

Die Dreikönigsgeschichte spielt in diesem Sinne bei Bernhard
eine wichtige Rolle. Dass sie in Zillis in der Zeit Friedrich
Barbarossas - nach Mailands Fall 1162 und Überführung der Drei-
königsreliquien nach Köln - Ergänzung und Ausgestaltung
erfuhr, ist nicht unwahrscheinlich. Der Mäander mit den
Sibyllen an den Wänden unterhalb der Decke weist jedenfalls
eindeutig in diese Zeit. Vgl. Huldrych Blanke (vgl. Anm. 8),
S. 19-45.
Aus thematisch-chronologischen Gründen lässt sich mit
Sicherheit sagen, dass alle Bilder in der ersten Hälfte des
Decken-Mittelfelds «an ihrem Platz» sind. Kein einziges
könnte in seinen zweiten Teil übertragen werden. Es darf
deshalb angenommen werden, dass die dritte Versuchung von
Anfang an in der Mitte der Decke stand.
Vgl. Susanne Brugger-Koch (vgl. Anm. 8), S. 78, die diesen
Darstellungen «eine eigentümliche Strenge und
Feierlichkeit» zuspricht.
Wie der Leidensgedanke in Zillis als cantus firmus durch das
Ganze geht und auch im Einzelnen immer wieder zu
entdecken ist (in den Szenen der Verkündigung, der
Darbringung, der Taufe, der Hochzeit zu Kana und so fort), sucht
eine gelegentliche Buchveröffentlichung aufzuzeigen.
Vgl. Sulpicius Severus, Leben des HL. Martin, eingeleitet von
Ludwig A. Winterswyl, übertragen von Wolfgang Rüttenauer,
Freiburg i. Br. 1940.

Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lateinisch/
deutsch Bd. I, herausgegeben von Gerhard B. Winkler,
Innsbruck 1990, S. 611-840. «Wenn du ein Jünger Christi bist,
muss dein Zorn entbrennen und sich deine Autorität gegen
diese Unverschämtheit und die allgemeine Verderbnis
erheben! Schau auf deinen Meister... Er bereitet nicht sein
Ohr zum Hören, sondern die Peitsche zum Zuschlagen! Er
macht keine Worte sondern setzt zur Züchtigung an. Doch
verschweigt er nicht den Grund: Sie hätten aus dem Hause
des Gebetes eine Markthalle gemacht. Handle auch du
genauso!», S.659-661.

328



Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lateinisch/ 19 Johann Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Band 1,

deutsch Bd. II, herausgegeben von Gerhard B. Winkler, Stans 1907, S. 203-213.
Innsbruck 1992, S. 107-204; siehe besonders S. 193-197. - Von 20 Sie waren seine Begleiter auf seiner Kreuzzugs-Propaganda-
dieser lateinisch/deutschen Bernhard-Gesamtausgabe sind reise durch die alemannischen Gebiete (Basel - Konstanz -
bisher zwei Bände (Traktate und Briefe 1-180) erschienen. Zürich - Basel) im Dezember 1146. Vgl. «Vita Prima» (vgl.
Vgl. Heinrich Büttner/Iso Müller, Frühes Christentum im Anm. 1), S. 258-259.
schweizerischen Alpenraum, Einsiedeln 1967, S. 41-74. 21 Iso Müller, St. Adalgott (f 1160), ein Schüler des hl. Bernhard
Giacomo C. Bascapé, Le vie dei pellegrinaggi attraverso le Alpi und Reformbischofvon Chur, in: Analecta Sacri Ordinis Cister-
centrali e la pianura lombarda, in: Archivio storico della ciensis XVI, Rom 1960, S. 92-119.
Svizzera Italiana 11, Milano 1936. 22 Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1: Chur und
Vgl. Salvatore Settis, Ikonographie der italienischen Kunst Kreis der fünf Dörfer, von Erwin Poeschel, Basel 1948, S.36
1100-1500: eine Linie, in: Italienische Kunst, eine neue Sicht bis 99. - Guido Vasella, Die Kathedrale von Chur, in: Kleine
auf ihre Geschichte, Berlin 1987, S. 21-22; 35-36; 39. Kunstführer, München 1982.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-8: Photos: Peter Jesse, Basel.

ZUSAMMENFASSUNG

Die Zilliser Bilderdecke ist keine naive Bildererzählung, die das

Evangelium vollständig bebildert. Sie hat wie die andern grossen
Kunstzyklen des Hochmittelalters ihre deutlichen thematischen
Schwerpunkte, Krippe und Kreuz vor allem. 42 der 98 Evangelienbilder

sind Geburt und Kindheit des Erlösers gewidmet. Geheimnisvoll

ist das Kreuz - durch die doppelten Ornamentleisten der
Achsen-Bilderreihen - dem Jesusleben eingewoben. Auffallend ist

ganz besonders, wie dieses schliesst: mit drei Bildern, die den
Leidenden und Dorngekrönten als König verkünden, worauf statt
Ostern, Pfingsten und Himmelfahrt die Geschichte des Kirchenpatrons

Martin folgt. Die Begründung dieses eigenwilligen - oft als
befremdlich empfundenen - Bildprogramms ist in der mystischen
Theologie Bernhards von Clairvaux (1090-1153) zu finden, die die
Menschwerdung und das paradoxe Königtum Christi betont, die
österlichen Erfahrungen hingegen bei den «insipientes» zu
verschweigen empfiehlt. Zwei Churer Reformbischöfe könnten als

Mittler Bernhards in der Zilliser Tal- und Bischofskirche in Frage
kommen: Konrad I. von Biberegg, 1122-1145, und Adalgott,
1150-1160, der noch persönlicher Schüler Bernhards in Clairvaux
war.

RESUME

Le plafond en images peintes de Zillis ne constitue pas un conte
naïf faisant le récit intégral de l'Evangile. Il a - comme les autres
grands cycles d'art du Moyen Age - ses propres thèmes précis, la
crèche et la croix en particulier. 42 des 98 images de l'Evangile sont
dédiées à la naissance et à l'enfance du Sauveur. La vie de Jésus est
accompagnée par la croix mystérieusement cachée dans la double
bourdure d'ornements des séries d'images situées dans l'axe. Elle
se termine de façon surprenante : trois images montrent Jésus souffrant

et couronné d'épines comme Christ-Roi. Aux places que
devraient occuper la Pâques, la Pentecôte et l'Ascension, nous
voyons des représentations de la biographie de St-Martin, patron
de l'église. Les raisons de cet étrange programme résident dans

329



la théologie mystique de St-Bernard de Clairvaux (1090-1153) qui
insiste sur l'incarnation et le royaume paradoxal du Christ et
recommande de cacher aux «insipientes» les expériences de la
Résurrection. Deux évêques réformateurs de Coire entrent en
considération comme étant les médiateurs de St-Bernard dans
l'église de Zillis: Konrad I de Biberegg, 1122-1145, et Adalgott,
1150-1160, qui a été un disciple du saint.

RIASSUNTO

Il soffitto a dipinti della chiesa di Zillis non è una semplice, completa

illustrazione del vangelo. Come tutti i grandi cicli d'arte alto
medioevale pone accenti tematici alquanto evidenti, in particolare
il presepe e la croce. 42 dei 98 dipinti del vangelo sono dedicati alla
nascita e all'infanzia del redentore. Attraverso le doppie cornici
ornamentali dei dipinti assiali, la croce viene misteriosamente
intrecciata nella vita di Gesù, la quale, fatto particolarmente
curioso, termina con tre dipinti che proclamano re il sofferente con
la corona di spine. Invece che con pasqua, pentecoste e ascensione,
il ciclo continua con la narrazione della storia di S. Martino,
patrono della chiesa. La spiegazione di tale scelta singolare, spesso
accolta con stupore, va cercata nella teologia mistica di Bernardo di
Clairvaux (1090-1153), che evidenzia sì l'incarnazione e il
paradossale regno di Cristo, ma raccomanda di tacere l'esperienza
pasquale agli «insipientes». Mediatori di Bernardo presso la chiesa
vescovile di Zillis potrebbero essere stati due vescovi riformatori di
Coirà: Corrado I di Biberegg, 1122-1145, e Adalgott, 1150-1160,
scolaro di Bernardo a Clairvaux.

SUMMARY

The paneled ceiling of the church in Zillis is not a naive picture
story that exhaustively illustrates the Scriptures. Like other great
art cycles of the High Middle Ages, it focuses on specific themes,
above all the manger and the cross. 42 of the 98 panels devoted to
the Gospels show the birth and childhood of the Savior. The
double ornamental molding along the axial rows ofpictures
mysteriously interweaves the cross with the Life of Christ. Of special
interest is the end of the sequence with three pictures in which the
sufferer with His crown of thorns is pronounced king, followed not
by Easter, Pentecost and the Ascension but rather by the story of
the church patron, St. Martin. This disconcertingly unconventional

pictorial program goes back to the mystical theology of
Bernard of Clairvaux (1090-1153), which stresses the incarnation
and the paradoxical kingdom of Christ but recommends keeping
the Easter events concealed from the insipientes (the common
people). In particular, there are two reform bishops of Chur who
might have advanced St. Bernard's teachings in the church of
Zillis: Conrad I of Biberegg, 1122-1145, and Adalgott, 1150-1160,
who had been Bernard of Clairvaux's personal pupil.

330


	Bernhard von Clairvaux und Zillis

