
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Artikel: Der hl. Ursus von Solothurn : Beobachtungen zum Kult und zur
Ikonographie seit dem Hochmittelalter : der Stellenwert eines lokalen
Märtyrers im Leben einer Stadt

Autor: Schubiger, Benno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Ursus von Solothurn: Beobachtungen zum Kult und
zur Ikonographie seit dem Hochmittelalter

Der Stellenwert eines lokalen Märtyrers im Leben einer Stadt

von Benno Schubiger

Auslöser der vorstehenden Arbeit über den Solothurner
Stadtheiligen ist kulturgeschichtliches Interesse. Die Figur
des Thebäerlegionärs soll unter dem Gesichtspunkt der
solothurnischen Standesikonographie und Frömmigkeitsgeschichte

befragt werden. Auf die genauere Darstellung
der hagiographischen Aspekte von der Spätantike bis zur
Neuzeit kann hier verzichtet werden, nachdem im
Anschluss an frühere Autoren Berthe Widmer kürzlich in
einem umfangreichen Aufsatz der Frage der Historizität
des heiligen Ursus und seines Gefährten Victor nachgegangen

ist und dabei die Passionsüberlieferungen sowie
den Kult bis ins Spätmittelalter verfolgt hat.1 In ihrer Arbeit
verweist Widmer auch auf die gemeinsamen Wurzeln der
Solothurner Passionsschilderung mit jener der Zürcher
Heiligen Felix und Regula und lehnt schliesslich das
Martyrium der beiden Solothurner Heiligen in den durch die
Legende suggerierten Formen und Zusammenhängen als
in die Zeit kurz vor 300 datierbares geschichtliches Faktum
ab. Immerhin schliesst die Autorin ihren Aufsatz mit
versöhnlicheren Worten: «Selbst wenn die Legende der
Thebäer im historischen Sinn nicht der Wirklichkeit
entspräche - wie man annehmen muss -, so wäre doch
möglich, dass der Name Ursus einen unbekannten Märtyrer

meinte, der in Solothurn gelitten haben mag; und auf
jeden Fall steht er für heldenhafte Glaubensüberzeugung,
die stets Hochachtung verdient, und für den Helferwillen
einer höhern Macht, auf welche die Menschheit
angewiesen bleibt.»2

Die Überlieferung

Die wichtigste historische Quelle ist die Nennung der
beiden Solothurner Heiligen in der Schilderung von
Eucherius, des Bischofs von Lyon (um 450), der im 7.
Jahrhundert die Chronik Fredegars und eine ältere Victor- und
Ursus-Passion folgen. Eine noch etwas ausgeschmücktere
Vitendarstellung (wie die vorgenannte Passion ebenfalls in
der Stiftsbibliothek St. Gallen) entstammt dem 9. Jahrhundert.3

Zwecks besserem Verständnis soll hier in aller Kürze die
Passion von Ursus und Victor resümiert werden: Die
beiden flohen, um der drohenden Dezimierung der thebäischen

Legion in Acaunum auf Befehl des Kaisers Maximian
zu entgehen, ins Castrum Salodurum an der Aare. Dort
wurden die Soldaten durch den Gerichtsvollzieher Hirtacus

bedrängt; weil die beiden Christen das Götzenopfer verweigerten,

wurden sie in Fesseln gelegt, worauf ein himmlisches

Licht die Schergen zu Boden fallen und die Fesseln
aufspringen liess. Als Hirtacus Ursus und Victor auf dem
Scheiterhaufen verbrennen lassen wollte, wurde das Feuer
durch einen plötzlichen Regenguss gelöscht. Darauf ent-
schloss sich Hirtacus zur Hinrichtung durch das Schwert.
Gemäss einer jüngeren Überlieferung wurden die beiden
samt 66 Gefährten aus der thebäischen Legion auf der
Brücke oberhalb Solothurn geköpft, worauf die Märtyrer -
ihr Haupt in den Händen - die Aare hinunterschwammen
und etwas unterhalb des Castrums begraben wurden.

Als Begräbnisstätte kommt der römische Friedhoföstlich
des römischen Vicus und des spätrömischen Glockenkastells

in Frage. Nach neuester, sehr einleuchtender Theorie
von Hans Rudolf Sennhauser entwickelte sich der Kult an
zwei verschiedenen Stellen innerhalb dieses Gräberfeldes4:
einerseits um eine frühchristliche Grabmemorie unter der
heutigen St. Peterskapelle nahe der Aare, welche als Grabstelle

des hl. Victor gedeutet werden kann. Da seine
Gebeine um 500 nach Genf transferiert wurden, fehlte
dieser Victors-Grab-Kapelle in der Folge der Impuls für
eine grössere Entwicklung; als St. Peters-Kapelle übertraf
diese Gedenkstätte auf dem Thebäerfriedhof nie das

Ausmass einer Kleinkirche. Weit bedeutender war andererseits

die Entwicklung des Kultes um den hl. Ursus. Dessen
Memorie lokalisiert Sennhauser in glaubwürdiger Hypothese

unter der (archäologisch niemals ergrabenen)
heutigen St. Ursen-Kirche, welche in der Zeit vor 1000 quellen-
mässig leider nur sehr schlecht fassbar wird. St. Ursen ist
aber das unbestrittene Kultzentrum für den in Solothurn
verbliebenen Thebäerheiligen. 870 wird das «Monasterium
Sancti Ursi in Saloduro» erstmals erwähnt. Ins 10.

Jahrhundert wird die legendäre Auffindung von 17 Leibern aus
der Thebäerlegion durch die Königin Bertha situiert. Im
mittleren Drittel des 11. Jahrhunderts dürfte nach
Sennhauser das alte St. Ursen-Münster errichtet worden sein,
welches trotz zahlreicher Umbauten bis zum frühklassizistischen

Neubau von Gaetano Matteo Pisoni von 1763-1773

im Kern und in Teilen erhalten geblieben war.

Der Umgang mit den Reliquien

St. Peter und St. Ursen waren während Jahrhunderten
Schauplatz eines recht ausgeprägten und starken Wechseln

19



unterworfenen Reliquien-Kultes. Im Spätmittelalter wird
sodann auch die vermutete Stelle des legendären Martyriums,

die Dreibeinskreuzkapelle nahe der postulierten
Römerbrücke oberhalb der Stadt, Bestandteil des lokalen
Thebäerkults. Rechnet man diesem auch die
Verenaschlucht mit der Verenakapelle im Norden der Stadt
Solothurn zu, so formiert sich vor unseren Augen eine
regelrechte thebäische Sakrallandschaft (Abb. 1) mit
entsprechenden Auswirkungen aufs Kirchenjahr, aber auch
zahlreichen Spuren in architektonischer, künstlerischer und
frömmigkeitsgeschichtlicher Hinsicht.

TyT, Vetera

Abb. 1 «Chorographia Veteris Solodori» von 1765 aus den Acta
Sanctorum (vgl. Anm. 1), nach S. 261. Kartographische Darstellung
des spätantiken Solothurn, basierend auf Ideen von Stiftskantor
Franz Jacob Hermann und Franz Carl Bernhard Wallier von
Wendelstorf. Die in unserem Zusammenhang wichtigsten Legenden
seien hier erläutert: a. Begräbnisort der Märtyrer und nachfolgend
St. Peterskapelle, b. Dreibeinskreuz-Kapelle zur Erinnerung an
das Maryrium von Ursus und Victor erbaut, c. Stiftskirche St.

Ursen, e. Castrums-Mauer, h. Hermesbühl, Standort eines Mars-
und Merkurtempels, i. Aarebrücke, Schauplatz des Martyriums,
m. Laurentiuskapelle, wo die Heiligen verbrannt werden sollten,
n. Verenaschlucht.

Die St. Ursen-Stiftskirche war das Herz der Heiligenverehrung,

doch fehlen auffälligerweise dingliche Zeugnisse
aus der Zeit vor 1000 für diesen Kult. Das älteste Element ist
eine silberne Lamina mit der Funktion einer Reliquien-
authentik und mit einer Inschrift aus dem frühen 11.

Jahrhundert («CONDITVR HOC SANCTVS TVMVLO
THEBAIDVS VRSVS»), welche einem kleinen Reliquienschrein

entstammen musste.5 Im Jahre 1519, anlässlich
eines Hochaltarumbaues zu St. Ursen, wurde diese Lamina
neu aufgefunden, allerdings nicht mehr in ursprünglichem
Zusammenhang, sondern bereits in Sekundärverwendung
innerhalb eines römischen Kindersarkophages an einem

Schädelknochen, der somit als Haupt des hl. Ursus
gedeutet wurde; ein weiterer Schädelknochen ohne
entzifferbare Authentik wurde freimütig als Reliquie des hl.
Victor interpretiert. Der Solothurner Zeichner Urs Graf
und der Stecher Adam Petri haben Fundumstände und
Fundgegenstände in einem Holzschnitt aus dem Jahre 1519

dargestellt (Abb.2).6 Die oben rechts wiedergegebene
silberne Inschrift und der übergross dargestellte Sarkophag
haben sich in Solothurn erhalten. Der Sarkophag der Flavia
Severiana hat ihren Platz im Historischen Museum
Blumenstein in Solothurn gefunden, nachdem er seit dem
Abbruch der alten St. Ursen-Kirche verschollen war. Die
Lamina und die mit ihr entdeckten Schädelknochen - das

sogenannte «Heiltum» - fanden erst hundert Jahre nach
ihrer Wiederentdeckung ihren festen Platz, und zwar am
Hochaltar der St. Ursen-Kirche im sogenannten «Sarg»,
einem steinernen Behältnis des Solothurner Bildhauers
Gregor Bienckher von 16237, und innerhalb dieser
Wandöffnung in einer silbernen Area des Zürcher Goldschmieds
Felix Werder von 1627.8 Als die St. Ursen-Stiftskirche
neugebaut wurde, wurden 1769 «Sarg» und «Area» in den
neuen Hochaltar hinübergerettet. Für das Fenestella-
Gitterchen mussten zwei Schlüssel angefertigt werden, da

nicht nur der Stiftsprobst, sondern auch der Schultheiss
Zugang zu den Reliquien haben wollte. Erst um 1950 entzog
man dieses «Heiltum» der Verehrung auf dem Hochaltar
durch seine Verlegung in den Domschatz der St. Ursen-
Kathedrale, wo es sich in der Prozessionsaufstellung mit
Untersatz und Bekrönung heute noch befindet (Abb. 3,4).9

Im Anschluss an diese «arca» als Hauptreliquiar wurden
innert weniger Jahre - in fast überbordender Ostentations-
freude - weitere Reliquienbehältnisse mit vermuteten
Gebeinen der Hauptheiligen Ursus und Victor (ergänzt
durch jene ihrer socii) gestiftet oder durch das Kapitel
angeschafft. Viele davon können immer noch im Domschatz
besichtigt werden, nämlich zwei Heiltumstafeln (1631), vier
Säulenreliquiare (1637/1642), ein Globusreliquiar (1639)
und ein Kopfreliquiar des Hl. Victor (1644).10 Dieser
ausserordentliche Reliquieneifer kann durch Gebeinfunde erklärt
werden, welche 1633 und 1634 anlässlich von Umbauarbeiten

am St. Margarithen- und St. Ursen-Altar getätigt
wurden.11 Die Grundlage mag aber auch die geistige Blüte
gebildet haben, welche das St. Ursen-Stift im frühen
17. Jahrhundert erlebte. Darüber hinaus offenbarte sich in
hagiographischen Abhandlungen allgemein ein
Aufschwung des Thebäerkultes, der eine Grundströmung der

Heiligenverehrung und religiösen Lebens innerhalb der
katholischen Schweiz ausdrückte.12

Vermutlich ebenfalls von einem Reliquiar stammen vier
in die Zeit um 1700 datierbare Silberreliefs im Museum
Blumenstein. Die qualitätvollen Arbeiten von Johann Peter
Staffelbach in Sursee und vermutlich Johann Heinrich
Bieler in Solothurn sind nicht nur kunstgeschichtlich,
sondern auch ikonographisch von besonderem Interesse,
da sie einen der seltenen Vitenzyklen der Solothurner
Patrone darstellen. Und zwar handelt es sich um die Szenen
«Ursus und Victor verweigern das Götzenopfer» (Abb. 5), «Die

20



—¦

GONDITVR* H005AN6VS
m TVMVIs^TiEBAIDVS^VRSVS^

.•fr71 w$
A ^

TVFvNrsoio
J Si

^rr*-

nd Mp:
FL SEVERIANAEn N«£>

es«r* s3fci-'Y^/JWfi
i5E»

sa lfln örm iar als man fait nartj ctjriftf tinffro tyn? orburt tuffnt
5«iifÇiinb<rt vnb rTutije#cnj/(?ac eô firff Segc&en vutrf? gotte*oibniig^46 tin tVPlirtf Capirci'ober
vcrfainlfuig ver j£r«nrbigen Rctien CgorÇcnen ver (tifft ©olotÇurn /vein almectfrigtn (JVrt /f«'«
nrîtrbigen nuìrccr vem gnabrûtfen niarrerec vn titrer faut T>rfen mit fampr finer gfclfrffaffr /C u(i?

vem gärten Kmwlfrtfcn Çer 511 Cot» vnö ere /t?en Jronaltar fn vé CÇot aPCar t'aijcn "örertfen vrfadf
Âefler gfÜRicPUPeir em nuiren je "ömvrn/i(i gefiinbc mirtcn in vem 2lurar verinurct ein grati nactf m
jrugiing ^ifer figur mie 'Ifncm flâmercn arci ffcnrarwt /Çan& fie erwiirbtgen vos genâren f>cr:en v«
gciftlutfen /vie faifl vurrffvlifjig voigetraitftung ven jrômen veffen furfutftigen vnb vrifen Çenen

©rÇulrÇeffcn vnb statten vet fìat ©olotÇiirn angrarfre cnrlùffcn ve* graß ertiti? v|f tfton vff ven ferfforcn rag ve* 2lpprellc
"Jn Sy wefen erlirtìcr ver CapiccE Çer:en/OiK6_ve* 3t4c|> var jft vttoibncr/vann gefüllten (OcmftfllirÇer ^aeSrnii^ vnamf
jenb 15<in jweier cJrpcC m emem ftbnen ^Çûi* 3n ^e,n anen Çonpt (ÄßteC ein filteren vüen gcfralagnen jebet/ an irelrSetn

ge(l»mpft iff ein vetfs m Carin at* Çie o& vetjeirÇnct ifl Cut ji CÇùcfdJ 2U|» in bifem grag ift verfcV.gcn ver rjetJig "Or£ v|5

OeÇea 9*r nac^ £ac mAn 3oct ^cin *lnuefitigcn anbcctftig eanc?cr mie veni Uff gefang -fcc Retini Caiibamii* /j£in ampr.
gefungen/von fan wolncrbientcn Qtrcngcn îtirter CÇriftr fane vrfen /vnb finergfelfctfafft/iKltffen nur Rieten ein fûrfpceSer

je fin ÇJet f:Smen fratt QMototn vnb aller ir jii gcÇcSrb/Çer; Z~ " ¦"- ;' -T'3ar 3Ü gmeine jCibgncfrffaft Je 6a\cFii

uijen vnb Bflftrmcn v«r lllen iren fïenben / vnb jantractje ^ncn vernü(fc vnb <ri|r?cic "Ocrlitffenbe m allem irem régiment
»c|fcrûg fe» Cu?» vn fer fêle X>nb nacg vifem ecSen allen Cl;ri|tgl»uKigê m4n|rÇê 6eÇiI(flieÇ je fin jn ver ewigen |eligfe«.

(tïort fig CeP vnb vancf ver fo trilnberParlirf? ijl
311 fuKtn Çct'gcu vnb ^clig m allen fmé werefen

Abb.2 «Die Auffindung des heiligen Ursus.» Typographischer Einblattdruck mit
Holzschnitt von Adam Petri nach Entwurf von Urs Graf, Basel 1519. Zürich, Graphische
Sammlung der Zentralbibliothek.

Enthauptung der Thebäer aufder Aarebrücke» (Abb. 6), «Die
enthaupteten Thebäer entsteigen der Aare und begeben sich
zum Begräbnisplatz» (Abb. 7), «Die Heiligen Ursus, Victor
und Mauritius in der Glorie» (Abb. 8).13

Neben vermuteten Reliquien des Kirchenpatrons
verfügte die alte St. Ursen-Stiftskirche noch über eine grosse
Anzahl weiterer Thebäerreliquien - Gebeine, die man den
Gefährten von Ursus und Victor zuschrieb. Anlässlich des
Kirchenneubaus durch Pisoni harrten diese im Kapitelhaus
ihrer Neuaufstellung. Erst lange nach Bauabschluss, im
Jahre 1789, wurde mit der Gestaltung einer von Bernini
inspirierten Apsisgloriole mit einem Thebäersarkophag in
ihrem Zentrum eine neue Expositionsmöglichkeit
geschaffen (Entwurf von Paolo Antonio Pisoni und
Ausführung durch Carlo Luca Pozzi). Sie offenbart augenfällig
den höchsten Stellenwert, welche die Thebäerverehrung in
Solothurn noch im Jahr der französischen Revolution
besass (Abb.9).14

Solothurner Kirchen im Dienste des Thebäerkultes

St. Ursen-Stiftskirche

Auch die ikonographische Ausschmückung des Kirchenneubaus

hatte wesentliche Akzente in dieser Zielrichtung
gesetzt. Alle drei Fresken an den Gewölben der
Dreikonchenanlage haben Thebäerbezug; bemerkenswerterweise
stellen sie keine Passionsszenen dar, sondern - mit einer
historiographischen und legitimierenden Komponente -
Etappen des mittelalterlichen Thebäerkults: Die eher
kleinformatigen Bilder des Augsburgers Gottfried Bernhard

Göz aus dem Jahre 1769 zeigen in den Querschiffen die
«Verehrung der Grabstätte der heiligen Urs und Victor durch
die heilige Verena und die ersten Christen in Solothurn»,
sodann die «Auffindung von siebzehn heiligen Leibern durch
die Königin Bertha». Auch das Gemälde im Chorarm,
«Herzog Leopold übergibt den Solothurnern seine Fahne»

21



& y»--'**:,

mmm.

vfifi..

'/*

y:MMWW 'J- >'«v.

'*'f^l ¦ÙA*l,dl !ît<ai,» ^\-*;*¦. * Ito \ i*
AêmOa

t$. tf. M ^H7J%t£<y YrsiLf L'tì7tTi>r ctmi rfâ. Socy.i ttréùr Jîr/tn/t*/\*N+e frvtve,
teres, t&nJrrtn suo*Jttrta*-a MWtrsttù nimtfru* • t>/i>ri<itt tl :' £,*.*.

%>
* mßeai. y ~ %*ì^r(rrn»n* «w oiyrw ràitt» &imtr*n' fm-rü Hr qdmtfur.ri.if T"ri-iHnt(t' tt'wei- ^y.

i^lorfirrrr \rlï Vïi-toin imt ttrw I»riëffMl. Mmi* «w Citrct) ihr* rhf irrt yurinit
rtlßrrt vm ttUtn, ^BmHnmmtAfftJm* t-r\ttÀqti «nP incipri««* wfrp*« liwrcli >tïl)ri*

Abb. 3 Grosse silberne Arca. Der Schrein (1627) des Zürcher
Goldschmieds Felix Werder enthält Reliquien von Ursus und
Victor, ebenso die silberne Lamina aus dem frühen 11.

Jahrhundert. Der Volutensockel kam erst 1747 als Stiftung der
Solothurner Ratsherren hinzu (Arbeit von Johann Wirz in Solothurn).
Die Goldkronen (1640/42) entstammen einer 1798 eingeschmolzenen

Marienfigur. Solothurn, Domschatz der St. Ursen-Kathe-
drale.

(Abb. 10), welches an die erfolglose Stadtbelagerung im
Jahre 1318 durch den Habsburger erinnert, hat eminenten
Bezug zum Kirchenpatron.15 Die Szene mit Blick in die
mittelalterliche St. Ursen-Kirche sollte nämlich nicht nur an
die Grossherzigkeit der Solothurner im frühen 14.

Jahrhundert erinnern. Sondern jeder einheimische
Bildbetrachter wusste, dass mit diesem Gemälde auch der
erfolgreichen Fürbitte des Lokalheiligen gedacht wurde, welcher
der Legende zufolge den Abbruch der zehnwöchigen
Belagerung erwirkt hatte. Und sinngemäss dominiert über den
Hauptakteuren auf hohem Podest der bronzeschimmernde
Thebäerlegionär Ursus und städtische Schutzpatron als

gemalte Skulptur.16

Abb.4 Apotheose der heiligen Ursus und Victor und ihrer
Gefährten. Kupferstich um 1760, sicher nach 1747. Die beiden
Putti tragen die Reliquienarca von 1627, welche bereits auf dem
Sockel von 1747 ruht. Das barocke Solothurn wird nochmals zum
Schauplatz des Martyriums. Die szenische Darstellung des Martyriums

in seinen verschiedenen Etappen in einem Bild ist häufiges
Motiv der Ursus- und Victor-Ikonographie. Der Stich scheint eine
Weiterbearbeitung und Bereicherung einer Illustration in den
Acta Sanctorum (vgl. Anm. 1, nach S. 261) zu sein und ist
möglicherweise in der gleichen Werkstatt entstanden. Solothurn,
Museum Blumenstein.

Noch ausgeprägter ist die thebäische Ausrichtung der
Kirchenfassade, wo bereits die grosse Dedikationsinschrift
von 1769 auf die heiligen Ursus und Victor sowie deren
Gefährten Bezug nimmt.17 In einem ikonographischen
Programm, das die beiden Stiftschorherren Urs Viktor Anton
Joseph von Glutz-Ruchti und Franz Philipp Joseph Gugger
ausgearbeitet hatten, wird die Thematik vertieft. Von den
zehn Heiligenfiguren über der Attika - Arbeiten von
Johann Baptist Babel aus dem Jahre 1773 - entstammen

22



«
y

rC

fi fi
f #-

Abb. 5 «Ursus und Victor verweigern das Götzenopfer.» Silbergetriebenes Relief um 1700 von Johann Peter Staffelbach (1657-1736) in
Sursee. Es ist wie die Silberreliefs in Abb. 6-8 um 1700 datierbar und stammt möglicherweise von einem Reliquiar. Solothurn, Museum
Blumenstein.

I "s

/KÖ

Abb. 6 «Die Enthauptung der Thebäer auf der Aarebrücke.» Silberrelief von Johann Peter Staffelbach. Solothurn, Museum Blumenstein.

23



?'.

%

Abb. 7 «Die enthaupteten Thebäer entsteigen der Aare und begeben sich zum Begräbnisplatz.» Silberrelief von Johann Peter
Staffelbach. Solothurn, Museum Blumenstein.

¦V
'

¦y$7fi'-

3

Abb. 8 «Die Heiligen Ursus, Victor und Mauritius in der Glorie.» Silberrelief von Joseph Heinrich Bieler (1647-1733). Solothurn,
Museum Blumenstein.

24



^ŝ
.

is.

,J»1.Ml, I I»r "w/ <'w YJ /<p> /•.II.!»

Ìfcffm7'::'*% 111 'ìk

A* \ 1
AJfJft -

-f

/Y
wv

i h
.-¦n r- j ».*

fc

% ,r

/ y
*

r

fcyv^^sv

SX s

tfjÊÊrfy ' ?*
K

\r̂*
/ iI î î

Ah ....¦ 'Yr.. SB- '
¦ ¦

' '' <W

b\ |*f&

||
L-rrt '¦

K&W
MLi

."¦•¦.-;

Abb. 9 Blick in den Altarraum der ehem. St. Ursen-Stiftskirche in Solothurn, Der «Sarg» für das «Heiltum» befindet sich aufder Rückseite

der Altarmensa. Über dem Tabernakelaufbau bildet die Gloriole von 1789 mit dem Reliquiensarkophag den Blickfang. Die Figuren
in den begleitenden Blindfenstern sind Arbeiten von Peier & Wipplinger in Einsiedeln aus dem Jahr 1919.

nicht weniger als sechs der Thebäertradition; diese nehmen
zudem mit ihrer Blickrichtung auf die Monumentaltreppe
eine Sonderstellung ein (Abb. 11). Es handelt sich um die
heiligen Ursus, Verena und Mauritius (von der Mitte aus
nach links betrachtet), sowie die heiligen Victor, Regula
und Felix (von der Mitte aus nach rechts gesehen).18 In den
zwei Steinreliefs über den Seiteneingängen der Stiftskirche
hat Babel schliesslich 1775 noch zwei Szenen aus der
Solothurner Thebäerlegende dargestellt, nämlich die «Verweigerung

des Götzenopfers durch Ursus und Victor» (rechts;
Abb. 13) und die «Enthauptung der Thebäer auf der
Aarebrücke» (links; Abb. 12).19

Der Thebäerlegende und ihren Heiligen wurde im Innern
und am Äusseren der (formal wie ikonographisch sonst
recht nüchternen) Stifts- und Pfarrkirche sehr viel Platz
eingeräumt. Stadtstaat und Kollegiatstift haben an ihrem
gemeinsam verantworteten Kirchenbau in einer auf
Lokaltradition fussenden und Legimitation erheischenden Sache

zu Propagandamitteln gegriffen, denen wir in ähnlicher
staatskirchlicher Stossrichtung nur noch an mittelalterlichen

Sakralbauten begegnen. Aus dieser historisierenden
Komponente mit Bezugnahme auf die Schweizer Heiligenschaft

spricht durchaus das keimende Nationalgefühl des

im Umbruch befindlichen Zeitgeistes.

25



^a &

f,\
w

'

ir

ïO

'
*

^«T
ir

K

Z Û flr
5*ibs.-¦77

&* vWr
tf/

.ITCIM&IslMlSSjf
HOC TEMPLUM REST. A.D. MCMXVIII

Abb. 10 St. Ursen-Stiftskirche in Solothurn. «Herzog Leopold übergibt den Solothurnern seine Fahne.» Fresko von 1769 am
Chorgewölbe von Gottfried Bernhard Göz (1708-1774).

St. Peterskapelle

Einen besonderen Stellenwert in der lokalen Thebäerver-
ehrung nimmt die St. Peterskapelle ein, die ja gemeinhin als
Begräbnisort des hl. Ursus betrachtet wird und als

ursprüngliche Lokalität des jungen St. Ursen-Stiftes gilt
(oder bis zu Sennhausers Hypothese gegolten hat). Die
Sternstunde der erst 1299 erwähnten «Capella Sancti Petri»
schlug im Jahre 1473. Bei Bauarbeiten kamen vor der

Kapelle nicht weniger als 37 Skelette zum Vorschein, die
man liebend gern mit den 66 Gefährten der Stadtpatrone in
Verbindung brachte, zumal sie sich für eine Reliquienvermarktung

gigantischen Ausmasses verwenden liessen.20

Denn im folgenden Jahr wurde im Rahmen einer
Translationsfeier mit dem Charakter eines Massenanlasses
tatsächlich der Neuaufschwung des St. Ursen-Kultes in die
Wege geleitet, dessen künstlerische Niederschläge in
kürzester Zeit nachfolgten.

26



¦I

iK
M^-:"!v

HB'
•:.. :

¦

N-MDl LX \
l*
W

z y.

fc< > L»
* ¦-iijjjj-jl-!!!

^
N&~ä:

_J
D

Hit,
* ' ' '-IBb^

m

Abb. 11 Fassade der ehem. St. Ursen-Stiftskirche in Solothurn. Der Figuren- und Reliefschmuck stammt von Johann Baptist Babel
(1716-1799) und nimmt auf die Thebäische Legion und das Martyrium von Ursus und Victor Bezug.

VS--.
lr\*V, *&t

,A-%
"

/JAV> atf

f.Vi
.-.

'«-•.

î^
*> yos?"

r-r-r ¦-¦:¦

*mà

Abb. 12 «Enthauptung der Thebäer auf der Aarebrücke.»
Bozzetto aus dem Jahre 1775 von Johann Baptist Babel. Solothurn,
Museum Blumenstein.

Abb. 13 «Verweigerung des Götzenopfers durch Ursus und
Victor.» Bozzetto aus dem Jahre 1775 von Johann Baptist Babel.
Solothurn, Museum Blumenstein.

27



Die St. Peterskapelle selbst birgt auch eines der ausgeklügeltsten

Kunstwerke innerhalb des lokalen Thebäerkults:
anlässlich des Kapellenneubaus von 1651-1653 war eine
Felderdecke geschaffen worden, die einen der frühesten
Zyklen sakraler Emblematik in unserem Lande darstellt.
Die Decke, welche anlässlich der letzten Restaurierung
1969-1974 in sehr fragmentarischem Zustand entdeckt und
rekonstruiert worden ist, nimmt in den Bildfeldern und den
Lemmafeldern ganz auf die thebäischen Legionäre Bezug,
von denen acht dargestellt sind (Abb. 14). Ursus und Victor
sind natürlich an wichtigster Stelle und flankieren das
zentrale Feld, welches in seinem Lemma nach Ezechiel
(Kap. 17, Vers 8: Super aquas multas piantata est, ut faciat
frondes et portet fructum - An wasserreicher Stelle war er
gepflanzt, wo er Zweige treiben und Früchte bringen
konnte) auf den Märtyrertod der Stadtpatrone anspielt.
Ergänzt wird diese Decke durch zehn Grisaillekartuschen
am Chorgewölbe mit Bezugnahme auf Ursus und Victor.21

Die Dreibeinskreuz-Kapelle

Wenige Jahrzehnte nach der St. Peterskapelle wurde auch
die Kapelle Dreibeinskreuz südwestlich der Vorstadt
neuerbaut. Sie befindet sich an der Stelle jener legendären
Aarebrücke, welche gemäss einer spätmittelalterlichen
Tradition der Ort des Märtyrertodes von Ursus und Victor
sowie ihrer Gefährten gewesen sein soll. 1362 wurde
erstmals urkundlich ein Kreuz erwähnt. 1440 muss es sich
schon um ein «Oratorium crucis» gehandelt haben, und 1501

wurde eine Kapelle errichtet, die in einem Ablassbrief des
Jahres 1504 als «Capella Sancti Ursi ad Tribuscrux», im
Französischen später als «Petit St. Ours» bezeichnet
wurde.22

Der Neubau der Jahre 1691-1693, welcher sich samt seiner
Ausstattung erhalten hat, bot die Möglichkeit für die
barocke Zurschaustellung der Wertschätzung, die man
Ursus und seinen Gefährten entgegenbrachte.23
Tatsächlich birgt die Kapelle aus der Bauzeit drei Altargemälde
unbekannter Maler, welche die Darstellung der Thebäer-
Passion zum Inhalt haben und somit für unsere Verhältnisse

eine besonders reiche Ikonographie bilden. Das eine
Seitenaltargemälde illustriert in barocker Inszenierung das

Misslingen der Verbrennung der Thebäer aufdem Scheiterhaufen

(Abb. 15); die Enthauptung der Legionäre auf der
Aarebrücke ist im Hochaltarbild (Abb. 16) dargestellt,
während das andere Seitenaltarbild die Grablegung der
Kopfträger (Abb. 17) zeigt. Das Ensemble zu Dreibeinskreuz

wird komplettiert durch ein viertes Gemälde mit dem
verweigerten Götzenopfer, welches durch erläuternde
Schrifttafeln mit der Passion ergänzt wird und den
Wallfahrtsortcharakter dieser Kapelle antönt. Tatsächlich hatte
in der Dreibeinskreuz-Kapelle der Thebäerkult seinen
festen Platz im Solothurner Kirchenjahr und der
Solothurner Volksfrömmigkeit, ebenso wie natürlich in der St.
Ursen-Kirche und der St. Peterskapelle. Dreibeinskreuz
stand besonders am 5. März im Mittelpunkt, der als

«Kleiner St. Ursentag» gefeiert wurde, zur Erinnerung an
die Auffindung der 17 Thebäer durch das Gebet der Königin
Bertha. (Die Solothurner Bruderschaften haben neuerdings
begonnen, die zwischenhinein verlorene Tradition wieder
neu zu beleben.) Eine besondere Bedeutung besass auch
der 6. April als Tag der Wiederauffindung des St. Ursen-
Hauptes im Jahre 1519. Das Hochfest war selbstverständlich
der St. Ursentag am 30. September, welcher in der Stadt
Solothurn immer noch kirchlich (und als Feiertag)
begangen wird. Noch 1803 finden sich in einem Bruder-
schafts-Andachtsbuch besondere Gebete auf die drei
Gotteshäuser und die drei Gedenktage abgedruckt.24

Von der Volksfrömmigkeit zum Staatskult - und umgekehrt

Die Existenz von gar zwei solchen Bruderschaften mag als

Indiz gewertet werden, dass die Thebäerverehrung auch
einen beträchtlichen Stellenwert innerhalb des täglichen
Lebens einnehmen gönnte, welche sowohl durch das Stift
wie durch den Rat gefordert wurde. Tatsächlich kam in
Solothurn der Thebäerikonographie im profanen Bereich
fast eine gleich grosse Bedeutung zu wie im sakralen. Jan
Straub spricht mit Recht von einem «Staatskult»; dabei
können die profane und die sakrale Komponente gar nicht
immer scharf getrennt werden.25

Die Gestalt des hl. Ursus fand im frühen 13. Jahrhundert
Eingang in die Rechtssymbolik von Solothurn, zuerst bei
den Siegeln und dann bei den Münzen. Aus dem Jahre 1208

stammt das älteste nachweisbare Siegel des St. Ursenstiftes
und aus dem Jahre 1230 das älteste Siegel der städtischen
Bürgerschaft. Es handelt sich hierbei meines Wissens um
die frühesten Darstellungen des Solothurner Patrons
überhaupt. Dass Stift und Stadt den hl. Ursus gleichzeitig in
ihrem Siegelbild führen, ist vor dem stadtpolitischen
Hintergrund nicht unbedingt verwunderlich, der durch die
Auseinandersetzungen zwischen dem Stift und der Bürgerschaft

geprägt ist. Fast scheint es, die beiden
Körperschaften machten sich ihren Stadtheiligen streitig, und -
nicht ohne innere Logik - zeigen sie ihn zeitweilig auf ihren
Siegeln in ganz unterschiedlicher Darstellungsweise: Im
stiftischen Siegel erscheint der Patron als enthaupteter Märtyrer

und im städtischen Siegel als wehrhafter Krieger.26
Gegen Ende des 13. Jahrhunderts taucht das Haupt des

hl. Ursus auch auf den Solothurner Brakteaten auf, an
Münzen des späten 15. Jahrhunderts sodann in voller
Kriegsmontur. Seinen Platz auf dem Münzbild kann der
heilige Krieger - mit Unterbrüchen - bis zur letzten
Solothurner Prägung im Jahre 1813 behaupten.27

Abb. 14 Frühbarocke Felderdecke von 1653 mit Bildern von
Heiligen der Thebäischen Legion und Emblemdarstellungen, die auf
das Martyrium von Ursus und Victor und ihrer Gefährten Bezug
nehmen. Die Decke in ihrer heutigen Form ist in weiten Teilen
eine Rekonstruktion von 1975. Solothurn, St. Peterskapelle. >

28



¦Ty%ifiMi
"v.-

V*r.-

¦KS

m i
kW s* VINM

"-
«\~""

r/f ya

Sv

Ta ^Bi'|#Ì

j^ ¦'
'A

mv*

fi
3 lï«3f^W

1 ¦ F

%s&>-

1*7*



vr-

Mi
^

11-*"?

,V. «K J.
rr!f

I
4T

*w¦^ m

*i
,- - -

Abb. 15 «Versuchte Verbrennung von Ursus und Victor auf dem Scheiterhaufen.» Linkes Seiten-
altargemälde um 1693 von unbekanntem Maler. Solothurn, Dreibeinskreuz-Kapelle.

30



»-..

&%3s/^*3^.^ia&*»!ÄaM " "

A WÄt»". ^'-7 '

A.

^-

y

In

tf
3>f

V.

'ir3? S*« 2tì »-c*-»¦>*-.«r Shé

Abb. 16 «Enthauptung von Ursus und Victor auf der Aarebrücke.» Hochaltargemälde um 1693 von
unbekanntem Maler. Solothurn, Dreibeinskreuz-Kapelle.

31



"%^Sfi:':W ' MfVV:

Abb. 17 «Die enthaupteten Thebäer begeben sich zum Begräbnisplatz.» Rechtes Seitenaltar-
gemälde um 1693 von unbekanntem Maler. Solothurn, Dreibeinskreuz-Kapelle.

In seiner Funktion als Krieger bemächtigen sich die Stadt
und der werdende Stadtstaat Solothurn des heiligen Ursus
vollends seit dem späten 15. Jahrhundert, offensichtlich
angeregt durch die Reliquienfunde von 1473 und dann 1519.

Sehr gut darlegen lässt sich diese Tendenz am Beispiel der

spätgotischen St. Ursus-Silberbüste im Domschatz, welche
vermutlich 1486 von dem aus Nürnberg stammenden
Goldschmied Hans Gessner angefertigt wurde. Die Prozessionsfigur

erhielt nämlich die aus der Burgunderbeute
stammende sog. «Halskette der Michelle de France» (heute im

32



•>'
fi

*wK. '*

..." •A-

tf »v

¦

Abb. 18 Silberbüste des hl. Ursus, vermutlich 1486 von Hans
Gessner geschaffen. Abbildung in der Aufstellung mit der sog.
«Halskette der Michelle de France» aus der Burgunderbeute, aber
ohne den barocken Sockel. Solothurn, Domschatz der St. Ursen-
Kathedrale (Büste) und Solothurn, Museum Altes Zeughaus
(Kette).

Museum Altes Zeughaus) umgehängt, offensichtlich als
ostentative Dankabstattung der Stadt und der Bürger für
erfahrenes Kriegsglück (Abb. 18).28

Seine Stärke verkündete der Patron den Besuchern
alsbald an den verschiedensten Stellen der Stadt, indem die
Figur des gerüsteten und fahnentragenden Kriegers an der
Fassade des neuen Rathauses von 1474-1483 (Abb. 19)29

auftauchte, dann sukzessive an den drei Stadttoren30 (Abb. 20)
und schliesslich auf dem Brunnenstock am Marktplatz.31

Damit hat der hl. Ursus um 1500 den rein sakralen
Symbolbereich endgültig verlassen und ist zum festen Be-

- :;:

.r

•¦il

/

-M

vS
mmf......... v

:

Abb. 19 «Der hl. Ursus als Krieger.» Sandsteinfigur ehemals an
der Fassadennische des spätgotischen Rathauses. Vermutlich
handelt es sich um eine Arbeit um 1470 von Hans Tussmann.
Solothurn, in der Wendeltreppe des Rathauses.

standteil der Solothurner Staatsikonographie geworden,
die sich nun in der breiten Palette vom Ratswappenkalender
bis zu den Scheibenstiftungen vollständig des Thebäerhei-
ligen bemächtigt und im 19. Jahrhundert auch den
Trivialbereich erreicht. Die Skulptur über dem Stadttor ist zur
Chiffre für das wehrhafte und abwehrbereite Solothurn

33



.r;,r

¦ '**•fififi^,,.y.^s

¦

¦V
:.

U 1

~r -..i. «r V

7 r

7^7-
% f

Abb. 20 «Der hl. Ursus als Krieger.» Kalksteinfigur an der
Aussenseite des Bieltorturms über dem Tordurchgang. Das Original
von Gregor Bienckher aus dem Jahre 1623 ist 1953 durch eine Kopie
ersetzt worden.

geworden, das sich glücklich unter den Schutz eines hl.
Kriegers stellen kann, dessen Grab und dessen Reliquien es
sein Eigen nennen kann.

Nicht jede Stadt konnte hierzulande solches von sich
behaupten, und dieser dissuasive Aspekt wurde gar so stark
betont, dass die Stadtwächter sich 1704/05 in einer neuen
St. Ursen-Bruderschaft mit Namen «Die christliche Wache»
(auch «Wächterbruderschaft» genannt) zusammenfanden,
die sich in der Folge vehement gegen eine Vereinigung mit
der 1586 gegründeten älteren St. Ursen-Bruderschaft
wehrte.32 Der Zusammenhang dieser Wächterbruderschaft

mit dem Wirken der Thebäerheiligen ist unzweideutig.
Ihnen glaubte man ja die Abwendung einer der grössten
Bedrohungen für Solothurn zu verdanken, nämlich die
Rettung der Stadt in der Belagerung durch ein Heer des

Herzogs Leopold von Österreich im Jahre 1318.33

Den hohen religiösen und staatspolitischen Rang, den
Ursus und Victor als sog. «Stadt- und Landespatrone» in
Solothurn einnahmen, lässt der umfangreiche Vitenzyklus
erahnen, den der Freiburger Maler Peter Vuilleret 1624-
1626 im Rathaus-Saal gemalt hatte.34 Leider wurde bereits
1756 diese 17- oder 18teilige Folge von gut 6 Fuss hohen
Leinwandbildern entfernt, und 1779 verliert sich endgültig
die Spur dieser Gemälde «von St. Ursen Leben» - wie
Franz Haffner sich ausdrückt. Wenn man sich bewusst wird,
dass wir keine Passionszyklen mit mehr als vier Darstellungen

kennen, so erstaunt der Umfang von Wuillerets
Bilderfolge. Verena Villiger vermutet wohl zu Recht, dass

die Texte von Petrus Canisius und Johann Philipp
Lautenschlager, die der Maler von Freiburg kennen musste, oder
dann Hanns Wagners St. Ursenspiel die Programmgrundlagen

gebildet haben mochten.35 Jedenfalls kann man sich
kein deutlicheres Dokument für die Verwischung von
religiösem Glauben und staatlichem Selbstverständnis als
diesen «St. Ursensaal» vorstellen. Die Idee ist - zumindest
antiquarisch - erhalten geblieben, nachdem im Vorzimmer
des Regierungsratssaals immer noch eine Martyriumsdarstellung

des Solothurner Malers Wolfgang Aeby aus dem
Jahre 1686 hängt.

St. Ursus auf der Bühne

Im Leben einer Stadt kann das Theater nicht fehlen; in
Solothurn machte es auch vor den Thebäern nicht Halt,
welche den Bürgern auch ausserhalb der Kirchen ins
Herzen und ins Gewissen reden sollten. Es bestehen
Anhaltspunkte dafür, dass schon zu Beginn des 16.

Jahrhunderts in Solothurn eine St. Ursenspiel-Tradition mit
Aufführungen in den Jahren 1502 und 1521 bestand. Ein
Dramentext hat sich allerdings erst für das sogenannte
«Ältere St. Ursenspiel» erhalten, welches 1539 aufgeführt
worden war.36 Am 27. und 28. August 1581, aus Anlass der
hundertjährigen Zugehörigkeit von Solothurn zur
Eidgenossenschaft, wurde auf dem Kronenplatz vor der
Stiftskirche von Hanns Wagner ein gross angelegtes Doppeldrama

«Sant Mauritzen Tragoedia» und «Sant Ursen Spil»
aufgeführt.37 Im Jahre 1772 inszenierte schliesslich auch das

Solothurner Jesuitenkollegium ein Stück mit dem Titel
«Urs und Victor oder die Thebeer, ein Christliches Trauerspiel

in fünf Aufzügen.» Dabei handelte es sich um die
Bearbeitung eines Stückes aus der Feder von Schultheiss
Carl Stephan Glutz durch den Jesuitenpater Joseph Ignaz
Zimmermann.38

Es mag überraschen, dass auch noch im 20. Jahrhundert
die St. Ursenspiel-Tradition wachgeblieben ist und die
Solothurner Stadtpatrone Gegenstand eines Mysterienspiels

mit Musik geworden sind. Verfasser war der deutsch-

34



sprachige Exiltscheche Peter Lotar (1910-1986), der «den
lieben Solothurnern aus dem Gefühle herzlicher
Dankbarkeit und Verbundenheit» (so die Widmung im
Originalmanuskript) das Stück «St. Urs und St. Victor - Ein
Solothurner Mysterienspiel» während des Zweiten Weltkrieges
schrieb. Lotars Nachwort vom August 1944 entnehmen wir
eine unerwartete Aktualisierung des Thebäerthemas. «Es
ist vielleicht das wichtigste und entscheidendste Symptom
der gegenwärtigen kulturgeschichtlichen Epoche, dass
nach dem katastrophalen Zusammenbruch aller menschlichen

Werte und Errungenschaften während den beiden
Weltkriegen in den breitesten Massen eine ungeheure
Sehnsucht nach einem wahren, unverrückbaren Glauben
erwacht ist.. .»39 Der Solothurner Komponist Richard
Flury (1896-1967) hatte 1944/45 die Musik zu Peter Lotars
Spiel geschrieben. Aus Furcht vor einem finanziellen
Fiasko unterblieb jedoch eine geplante Freilichtaufführung
auf der St. Ursen-Bastion.40

Das dramatisch dankbare Thema der unglücklichen The-
bäerlegionäre beschäftigte in unserem Jahrhundert aber
noch einen weiteren Solothurner Musiker. Alban Roetschi

(*1922) komponierte 1954 eine «St. Ursen-Kantate», wozu
er selber den Text verfasst hatte. Der junge Musiklehrer an
der Kantonsschule erreichte mit dieser Komposition und
seinen Aufführungen nicht nur eine wesentliche Verbesserung

des Musikunterrichtes für seine Schülerchöre,
sondern vermochte - sicherlich durch das Lokalkolorit
seines Themas unterstützt - sich den Respekt für
ungewohnt neuartige Lehrmethoden zu gewinnen.41

Die Möglichkeit, dass in Solothurn eine alte St.

Ursenspiel-Tradition belebt wird, ist gegeben. Wenn einstweilen
ein Projekt der Solothurner Bruderschaften zur
Wiederaufführung des St. Ursenspiels von 1539 im Jahre 1986

verworfen worden ist42, wäre doch zu hoffen, dass Peter
Lotars Mysterienspiel im Jahre 1996, aus Anlass des 100.

Geburtstages des Komponisten Richard Flury, seine

geplante Uraufführung erleben wird.43 Einer inneren Logik
würde solches entsprechen, denn für sehr viele Solothurner

ist «Ursus» bis auf den heutigen Tag im
Bewusstsein geblieben: als heimatstiftende Identifikationsfigur

für die einen, als Bestandteil religiöser Verehrung für
die anderen.44

ANMERKUNGEN

1 Berthe Widmer, Der Ursus- und Victorkult In Solothurn, in:
Solothurn, Beiträge zur Entwicklung der Stadt im Mittelalter

Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege an der
Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich, Bd. 9),
Zürich 1990, S. 33-81 (mit ausführlichen Literaturangaben
und mit Passioedition). - Wegen der Materialfülle und des
Bezugs zum Kult wichtig ist: Jakob Amiet, Das St. Ursus-
Pfarrstift der Stadt Solothurn seit seiner Gründung bis zur
staatlichen Aufhebung im Jahre 1874 nach den urkundlichen Quellen,
Solothurn 1878. - Eine frühe historische Abhandlung
basierend auf Grundlagen des Solothurner Stiftskantors
Franz Jacob Hermann, in: Acta Sanctorum, Septembris
tomus octavus, Paris/Rom 1765, S. 261-293.

2 Berthe Widmer (vgl.Anm. 1), S. 71.
3 Beide Passiones in Codex 569, p. 224-231, 233-239.
4 Hans Rudolf Sennhauser, St. Ursen - St. Stephan - St. Peter,

Die Kirchen von Solothurn im Mittelalter, Beiträge zur Kenntnis
des frühen Kirchenbaus In der Schweiz, in: Solothurn, Beiträge
zur Entwicklung der Stadt im Mittelalter Veröffentlichungen

des Instituts für Denkmalpflege an der Eidgenössischen

Technischen Hochschule Zürich, Bd. 9), Zürich 1990,
S. 83-219.

5 Dazu ausführlich Hans Rudolf Sennhauser (vgl. Anm. 4),
S. 126-129.

6 Erstpublikation des typographischen Einblattdrucks mit
Holzschnitt in der Graphischen Sammlung der Zentralbibliothek

Zürich (PAS II25/7) durch: Bruno Weber, «Dte
Auffindung des heiligen Ursus», Ein unbekannt gebliebener
Holzschnitt von Urs Graf (1519), in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte, 34, 1977, S. 261-279.

7 Markus Hochstrasser, Gregor Bienckher, ein Solothurner
Steinmetz des frühen 17. Jahrhunderts, in: Jurablätter, 51,1989,
S. 22-24.

8 Eva-Maria Lösel, Zürcher Goldschmìedekunst vom 13. bis zum
19. Jahrhundert, Zürich 1983, Kat. Nr. 617a, Tafel 8.

9 Dazu : Jan Straub, Die Heiligengräber der Schweiz, Ihre Gestalt
und ihr Brauchtum, Ein Beitrag zur Geschichte der Schweizerischen

Heiligenverehrung, o. O. 1987, S. 96-97 und Anhang-
Katalog Ursus und Victor.

10 Mane Hering-Mitgau, Domschatz St.-Ursen-Kathedrale in
Solothurn (Schweizerische Kunstführer), Basel 1972, Nr. 18,

19, 11-14, 15, 2.
11 Erwähnung bei: Johann Wilhelm Gotthard, Catholisch-

Solothurnisches Magnificat, Freiburg i.Ue. 1644, S. 89-92.
12 Wichtige Werke aus der Gegenreformationszeit, welche für

die Verbreitung des Thebäerkultes sorgten, sind: Petrus
Canisius, Warhafte Christliche Histori in drei Büecher abge-
tailet Von Sanct Moritzen des Kaisers Maximiant Oberstem
Feldhauptmann und seiner Thebäischen Legion so im Walliserland
wegen Christliches Glaubens Ihr Marter bestendiglich vollendet.
Auch in sonderhalt Von Sanct Urso dem löblichen Hauptmann
und von anderen Thebäischen Christi Bluetzeugen die in der
alten Statt Soloturn gelitten und noch daselbst ruhen, Freiburg
i.Ue. 1594. (Das Buch ist im Vorwort dem Solothurner
Schultheissen Stephan Schwaller gewidmet. Das Exemplar aus dem
Besitz von Franz Haffher und dem Jesuitenkollegium
befindet sich in der Zentralbibliothek Solothurn unter Signatur
R 420.) - Johann Fridolin Lautenschlager, Warhaffte
Christliche Histori Vonn S. Mauritio/Urso und Vtctore/dess
Heidnischen Tyrannischen Keysers Maximiant Obersten
Feldhauptleuten sampt derselbigen ganzen H. Thebäischen
Legion Freiburg i.Ue. 1608. (Es handelt sich um eine
Kurzfassung in Reimen nach Petrus Canisius.) - Johann Wilhelm
Gotthard, Catholisch-Solothurnisches Magnificat, Freiburg
i.Ue. 1644. - Gerade dieser Chorherr Gothardus war es, der
wesentlich zur Blüte des Stiftes beitrug; nicht zuletzt durch
seine Erneuerung der Schulordnung (1616/17) und der
Stiftsstatuten (1623). - Die «Popularität» der Thebäerheiligen im
frühen 17. Jh. mag auch ein dreissigstrophiges Lied auf die
heiligen Mauritius, Ursus und Victor dokumentieren, das

35



1635 in Luzerner Druck erschien. Das Schlusslob aufdie Stadt
Solothurn lässt eine hiesige Entstehung vermuten
(Kantonsbibliothek Aarau, Sign. Rar 1, Nr. 22; Edition: Ernst
Baumann, Ein Lied von den solothurnischen Landespatronen aus
dem 17. Jahrhundert, in: St. Ursen-Kalender 1941, S. 89-90).

13 Die vier Reliefs mit der Thebäerpassion werden komplettiert
durch zwei Reliefs mit dem Hl. Karl Borromäus. Die sekundär
auf Holztäfelchen montierten Silberreliefs (Durchschnittsmasse

ca. 11,5 x 22,5 cm) befinden sich im Museum Blumenstein

Solothurn (Inv. Nr. 1990.176-181). Das Relief mit der
«Apotheose der Thebäerheiligen Ursus, Victor und
Mauritius» stammt als einziges vom Solothurner Goldschmied. -
Die Werke figurieren nicht bei: Georg Staffelbach / Dora
F. Rittmeyer, Hans Peter Staffelbach, Goldschmied In Sursee,
1657-1736, Luzern 1936.

14 Friedrich Schwendimann, St. Ursen, Kathedrale des Bis¬

tums Basel und Pfarrkirche von Solothurn, Solothurn 1928,
S. 219-220. - Ferner: Hans-Rudolf Heyer, Gaetano Matteo
Pisoni Basler Studien zur Kunstgeschichte N.F. Bd. VIII),
Bern 1967. - Rudolf Walz, St. Ursen in Solothurn (Schweizerische

Kunstführer), Basel 1969. Der vergriffene Führer wird
gegenwärtig in einer vollständigen Überarbeitung durch
Georg Carlen neu aufgelegt.

15 Eduard Isphording, Die Fresken des Gottfried Bernhard Göz
in der Kathedral- und Pfarrkirche St. Ursen zu Solothurn, in:
Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, 56,1983, S. 123-145.

16 Der Solothurner Chronist des 17. Jh., Franz Haffher, hat die
Legende folgendermassen überliefert: «An. 1318. Herzog
Lupoid von Österreich belagert die Statt Solothurn zehen
ganzer Wochen lang, in wehrender zeit als die Brück oberhalb
der Statt gebrochen, und die Österreicher ins Wasser gefallen,
hulffen die Burger ihren Feinden selbs auss der Noth, wegen
diser erzeigten Wohlthat, und dass er Hertzog
augenscheinlich in Persohn wargenommen wie diese Statt durch
den heyligen Ursum und dessen Thebeische Gesellschaft
starck verwachet und bewahrt ware, macht er mit den
Burgeren einen Friden, hebt die Belagerung auff, ehret in dem
Münster der H. Märtyrer Reliquien, und hencket daselbst sein
Haupt-Panner auff, so annoch verhanden, und an hohen
Festtagen gezeigt wird.» (Franz Haffner, Der kleine Solothurner
Schaw-Platz..., Solothurn 1666, S. 128.) - Chorherr Johann
Wilhelm Gotthard berichtet über das Ereignis von 1318, der
Stadtschreiber hätte damals selbst gesehen «dass diese Statt
von Sanct Ursen unnd seiner Heiligen Thebeischen Ritterlichen

Gesellschaft wunderbarlich beschützt unnd bewahret
wird. Besagte Heilige Märtyrer hat er gesaehen auff den
mauwren unnd pollwerck der Statt gleich als himmlische
Schiltwaechter herum spacieren mit schönen unnd sehr glant-
zenden Harnisten angethan, unterweichen einer viel scheinbarer

(ohne zweiffei der Heilige VRSVS) als die andere an der
brüst des Harnists mit einem uberauss schönen unnd glant-
zenden Creutz gezieret als ein Hauptman der uberigen auffg-
zogen. Nach welchem gesicht der Oesterreichische Feldt-
Herr oder Hertzog (als er nichts an dieser Statt aussrichten
mögen) die belägerung auffzuheben bezwungen worden.»
(Johann Wilhelm Gotthard [vgl.Anm. 11] S. 104). - Zur
Historizität der Belagerung: Hans Sigrist, Die Belagerung von
Solothurn im Herbst 1319, in: Jurablätter 31, Heft 1, Januar 1969,
S. 1-20.

17 Sie lautet: «DEO EXERCITUUM IN SS. MIL. URSO
VICTORE ET SOC. REST. S.P.Q.S. AN. MDCCLXIX», und
in der Übersetzung: «Dem Gott der Heerscharen in seinen
heiligen Urs und Victor und ihren Gefährten erbauten diesen
Tempel neu Rat und Bürgerschaft von Solothurn im Jahre
1769».

18 Die übrigen Figuren sind der hl. Karl Borromäus und der hl.
Stephan (Patron der ersten Leutkirche von Solothurn) (linke
Seite) sowie der hl. Beat und der hl. Niklaus von Flüe (in
Solothurn verehrt wegen seiner Vermittlung zugunsten des
Standes Solothurn 1481) (rechte Seite). Zu den Attikafiguren:
Gottlieb Loertscher, Die Tätigkeit Johann Baptist Babels in
Solothurn, in: Corolla Heremitana, Festschrift Linus Birchler,
Olten 1964, S. 348-357. - Peter Felder, Johann Baptist Babel
1716-1799, Ein Meister der schweizerischen Barockplastik, Basel
1970, S. 64-68, Werkkatalog Nr. 85.

19 Gottlieb Loertscher (vgl. Anm. 18), S. 349, 357. - Peter
Felder (vgl. Anm. 18), Werkkatalog Nr. 90. - Wir bilden hier
die beiden verschollen geglaubten Bozzetti (1775) von Johann
Baptist Babel zu seinen Fassadenreliefs ab, die kürzlich im
Museum Blumenstein in Solothurn (Inv. Nr. 1989.17a,c)
aufgefunden worden sind. Es handelt sich um virtuos gearbeitete
Entwürfe in grauem Lehm (25 X 43 cm). Der Entwurf für die
Darstellung «Schlüsselübergabe an Petrus» über dem Mittelportal

hat sich ebenfalls erhalten. - Dazu: Ruth
Vuilleumier-Kirschbaum, Die Modelle für die Fassadenreliefs an der
St. Ursenkirche, in: Historisches Museum Blumenstein
Solothurn, Bericht für das Jahr 1988.

20 Berthe Widmer (vgl.Anm. 1), S. 59-67, hat die Zusammen¬
hänge herausgearbeitet.

21 Fritz Graf, Emblemata Helvetica, Zu einer Sammlung ange¬
wandter Embleme der deutschsprachigen Schweizer Kantone, in :

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte,

31, 1974, S. 151, 166 (Nr. 60). - Rudolf Walz, St.

Peterskapelle in Solothurn (Schweizerische Kunstführer),
Basel 1975, S. 10-11. - Gottlieb Loertscher, Bericht der
Altertümer-Kommission über die Jahre 1971-1976, in: Jahrbuch für
Solothurnische Geschichte, Bd. 51, 1978, S. 344.

22 Jakob Amiet (vgl.Anm. 1), S. 22, 276-281. - Die Kapelle zu
Dreibeinskreuz, in: St. Ursen-Kalender 1893, S. 38-39. -
Othmar Noser, Rodel der Steuern an den Bau zu Dreibeinskreuz,

in: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, Bd. 41,

1968, S. 386-395. - Einer Notiz im Ratsmanuale (3. Juli 1549,
Bd. 47, S. 277 im Staatsarchiv Solothurn) ist zu entnehmen,
dass schon 1549 eine Steuer zugunsten einer gemalten St.

Ursen-Legende für Dreibeinskreuz erhoben wurde. -
Hundert Jahre später erfahren wir, dass beidseits des (Tri-
umph?-)Bogens die heiligen Ursus und Victor gemalt waren
(Ratsmanuale 31. Okt, 1648, Bd. 152, S. 842).

23 Zum Neubau von 1691-1693: Ratsmanuale 1691, Bd. 195,
S. 382, 658, 755; 1692, Bd. 196, S. 68, 97. - Jakob Amiet
(vgl. Anm. 1), S. 276-281. - Die Kapelle zu Dreibeinskreuz, in:
St. Ursen-Kalender 1893, S. 38-39.

24 Andachtsübungen zum Gebrauche der Brüder und Schwe¬

stern der Bruderschaft die unter dem Schutze des bittern
Leidens und Sterbens Jesu, der schmerzhaften Mutter Gottes
Mariae, der Hhl. Blutzeugen Urs, Viktor und ihrer Gesellen
unter dem Namen Die christliche Wache errichtet ist,
Solothurn 1803, S. 71-76.

25 Jan Straub (vgl. Anm. 9), Katalog-Anhang Ursus und Victor.
26 Abbildungen bei Berthe Widmer (vgl. Anm. 1), Abb. 1, 2.
27 Schweizerische Münzkataloge, Heft VII: Solothurn, Bern 1972.
28 Mane Hering-Mitgau (vgl. Anm. 10), Nr. 1.

29 Gottlieb Loertscher vermutet, dass es sich bei dieser um
1470 datierbaren Sandsteinarbeit (heute am Fuss der Rathaus-
Wendeltreppe) um eine Arbeit von Hans Tussmann handelt,
die ursprünglich als Brunnenfigur den St. Ursen-Brunnen auf
dem Marktplatz zierte. Gottlieb Loertscher, Der Bildhauer
und Maler Hans Tussmann in Solothurn, Eine Würdigung setner

vor 500 Jahren entstandenen Hauptwerke, in: Jurablätter, Bd.
23, 1961, S. 82.

36



31

32

33

34

35

36

Franz Haffner (vgl. Anm. 16), S. 228, fand es für wert zu
berichten, dass anno 1544 «S. Vrsus von Stein wie auch das
Reich oder Stattwappen vor allen Porten ward auffgericht».
Bei den erhaltenen Figuren der ehemals drei Stadttore
handelt es sich um folgende Stücke: 1. St. Ursen-Figur aus
Holz vom abgebrochenen Berntor, 1487 von Hans Tussmann
(im Hist. Museum Blumenstein Solothurn). - 2. St. Ursen-
Figur aus Kalkstein am Bieltor, 1623, von Gregor Bienckher
(An Ort Replikat, Original im Steinmuseum Kreuzen
Solothurn). - 3. St. Ursen-Figur aus Kalkstein am Baseltor, 1739,
von J. G. Rachuel.
Die Brunnenfigur von 1587 ist das Werk von Jakob Perro.
Zur Geschichte der «Wächterbruderschaft»: Andachtsübungen

zum Gebrauche der Brüder und Schwestern der
Bruderschaft die unter dem Schutze des bittern Leidens und
Sterbens Jesu, der schmerzhaften Mutter Gottes Mariae, der
Hhl. Blutzeugen Urs, Viktor und ihrer Gesellen unter dem
Namen Die christliche Wache errichtet ist, Solothurn 1803,
S. 3-5. - Jakob Amiet (vgl. Anm. 1), S. 287, 295. - Die Bruderschaft

hätte jährlich zwei Ämter in der Dreibeinskreuzkapelle
abzuhalten.
Vgl. die diesbezüglichen Angaben unter Anm. 16.

Verena Villiger, Freiburg, danke ich für das freundliche
Zurverfügungstellen ihres Dissertationsmanuskriptes Der
Maler Peter Wuilleret (Freiburg im Üechtland, um 1580 - nach
1644).
Zu den möglichen Programmvorlagen von Petrus Canisius
und Johann Philipp Lautenschlager (vgl. Anm. 12). - Die
Publikation des letzteren kannte Wuilleret mit Sicherheit, da
er im Hinblick auf diesen Druck den Entwurf zu einem
Kupferstich mit den Heiligen Ursus, Mauritius und Victor
geschaffen hatte.
Neuere Forschungen machen eine Autorschaft Johannes Aals
eher unwahrscheinlich: Elisabeth Kully, Das ältere St.
Ursenspiel, herausgegeben und kommentiert von Elisabeth
Kully, in: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte, Bd. 55,
1982, S. 7-107. bes. S. 17-24.

38

39

43

Johannes Wagner, Solothurner St. Mauritius- und St. Ursenspiel,

herausgegeben von Heinrich Biermann Schweizer
Texte Band 5), Bern/Stuttgart 1980. - Hans Wagner alias
«Ioanns Carpentarius», Sämtliche Werke herausgegeben und
erläutert von Rolf Max Kully, Bd. I, Bern/Frankfurt a. M.
1982. - Rolf Max Kully, Hanns Wagner und das Solothurner
»Festspiel» vom Jahre 1581, in: Jahrbuch für Solothurnische
Geschichte, Bd. 55, 1982, S. 109-128.
Die gedruckte Perioche befindet sich in der Zentralbibliothek
Solothurn.
Zitat aus Peter Lotars Originaltyposkript in der
Zentralbibliothek Solothurn, Anhang, S. VIII.
Freundliche Mitteilung vom Sohn des Komponisten, Urs
Joseph Flury in Biberist.
Alban Roetschi danke ich für seine freundlichen Informationen

und die Tonbandwiedergabe seiner «St. Ursen-
Kantate».
Dazu: Rolf Max Kully, Die Vorbereitungen einer

Neuaufführung des anonymen Solothurner St. Ursenspiels von 1539, in:
Momentum dramaticum, Festschrift for Eckehard Catholy,
edited by Linda Dietrick/David G. John, Waterloo (Can)
1990, S. 105-119.

Mitteilung des Musikers und Komponisten Urs Joseph Flury,
der sich dieses Vorhabens annimmt.
Dass in bezug auf letzteres leicht Empfindlichkeiten zutage
treten können, zeigte sich in der Diskussionsphase für eine
Neuaufführung des St. Ursenspiels von 1539, als ablehnende
Stimmen wegen möglicherweise drohender «Blasphemie»
geäussert wurden. Dazu: Rolf Max Kully (vgl. Anm. 42),
S. 114. - In vergleichsweiser Art ist dem Schreibenden
Ungehaltenheit zugetragen worden, nachdem in letzter Zeit in
wissenschaftlichen Arbeiten Zweifel an der Historizität von
«Ursus» und «Victor» als fassbare Personen der suggerierten
Art geäussert worden waren.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb.l, 2: Zentralbibliothek, Zürich.
Abb. 3, 10, 15,17: Denkmalpflege Solothurn (Photos: Ernst Räss,
Solothurn).
Abb.4: Denkmalpflege Solothurn (Photo: Heri, Solothurn).
Abb. 5-8, 12, 13, 16: Jürg Stauffer, Solothurn.
Abb.9: Denkmalpflege Solothurn (Photo: Arnold Faisst,
Solothurn).

Abb. 11: Pascal Hegner, Solothurn.
Abb. 14: Bernisches Historisches Museum, Bern.
Abb. 18, 19: Alain Stouder, Solothurn.
Abb. 20: Markus Hochstrasser, Solothurn.

ZUSAMMENFASSUNG

In Solothurn als Ort des legendären Martyriums von Ursus und
Victor aus der Thebäerlegion haben sich erst vergleichsweise spät
Zeugnisse einer Heiligenverehrung erhalten. Dafür erhält diese
seit dem Spätmittelalter die Züge eines eigentlichen Staatskultes,
der in diesem Facettenreichtum hierzulande selten ist. In seiner
religiösen Komponente ist der Thebäerkult eingebettet in eine
ausgeprägte städtische Sakrallandschaft; die Vereinnahmung
durch den Stadtstaat bürgerlich-patrizischer Prägung auf der
anderen Seite lässt sich heute noch im Stadtbild von Solothurn an
Hand von Denkmälern gut nachvollziehen. Eine systematische

37



Ikonographie von Ursus fehlt, und sie konnte hier auch nicht
ansatzweise versucht werden; die vorgetragenen Beispiele und die
Illustrationen können nur Schlaglichter werfen. Da der St.
Ursenkult vor allem Stadt- und kantonsbezogen war, ist keine
besondere Typenvielfalt zu beobachten; vor allem vermisst man
grösser angelegte Vitenzyklen.

RESUME

A Soleure, où selon la légende, Ours et Victor de la légion
Thébaine ont subi leur martyre, les documents témoignant de la
vénération de ces saints ne se sont conservés que relativement tard. A
partir du Bas Moyen Age par contre, cette vénération revêt les traits
d'un véritable culte d'Etat dont la richesse est rare dans notre pays.
Pour ce qui est de l'élément religieux, le culte des Thébains se situe
dans un véritable «paysage sacré» urbain; l'utilisation des saints
par les autorités de la ville comme issues de la bourgeoisie noble à

des fins politiques est aujourd'hui encore visible dans les monuments

historiques qui marquent l'image de la ville de Soleure. Une
iconographie systématique de St-Ours fait défaut et l'auteur du
texte n'est pas sensé la fournir; les exemples cités et les illustrations

n'y figurent qu'à titre d'éclaircissements. Etant donné que le
culte de St-Ours se pratiquait dans la ville et le canton surtout, ses
formes ne varient pas beaucoup; on ne découvre en outre aucun
cycle étendu de la biographie des deux saints.

RIASSUNTO

A Soletta, luogo del leggendario martirio di Ursus e Victor, soldati
della Legione tebana, si trovano piuttosto tardi testimonianze
della venerazione dei due santi. A partire dal tardo medioevo il
culto assunse tuttavia l'entità di un vero e proprio culto di stato,
manifestandosi in una varietà di forme raramente riscontrabili nel
nostro Paese. Per quanto riguarda la sua componente religiosa, i
tebei venivano venerati all'interno di un territorio sacro della città;
sul piano politico l'approvazione da parte della città-stato di
stampo borghese-patrizio, trovò conferma attraverso la costruzione

di vari monumenti ancor oggi esistenti a Soletta. Manca
un'iconografia sistematica riguardante Ursus, e anche questo
saggio non può proporne una; gli esempi menzionati e le illustrazioni

serviranno unicamente a far luce su questo fenomeno.
Essendo Ursus venerato particolarmente nella città e nel cantone
di Soletta, non si può osservare una gran varietà di tipi
iconografici, e soprattutto non possediamo cicli raffiguranti scene della
vita del santo.

SUMMARY

In Solothurn, the site of the legendary martyrdom of Ursus and
Victor of the Theban Legion, evidence of the adoration of these
saints is a comparatively late phenomenon. But since the Middle
Ages, it has acquired the character of a state cult that is unequaled
in this country. In devotional terms, the Theban cult is embedded
in a distinctly urban religious context; on the other hand, the
monuments that still exist in the city of Solothurn testify to its
appropriation through a city-state dominated by a patrician
bourgeoisie. There is no systematic iconography ofUrsus, nor does the
present paper attempt to compile one; the examples and illustrations

discussed are merely highlights. Since the St. Ursus cult was
primarily concentrated in the city and the canton, its variety is

limited; above all, there are no major cycles presenting the vitae of
these saints.

38


	Der hl. Ursus von Solothurn : Beobachtungen zum Kult und zur Ikonographie seit dem Hochmittelalter : der Stellenwert eines lokalen Märtyrers im Leben einer Stadt

