
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Artikel: Culte et iconographie de saint Maurice d'Agaune : bilan jusqu'au XIIIe
siècle

Autor: Thurre, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Culte et iconographie de saint Maurice d'Agaune:
bilan jusqu'au XIIIe siècle

par Daniel Thurre

Introduction

L'iconographie de saint Maurice a déjà fait l'objet d'études
ponctuelles. Jean Devisse et Gude Suckale se sont intér-
ressés à l'image du saint Maurice noir qui va connaître un
développement important dans les milieux germaniques à

partir de 1240, avec la statue de Magdebourg (fig. I).1 Si la
période ottonienne a connu l'intérêt de la recherche par
rapport aux implications politiques du martyr thébain et de
la célèbre Sainte Lance2, aucune synthèse n'a été proposée

pour la longue période s'étendant du Haut Moyen Age au
XIIIe siècle. C'est ce que nous nous proposons de faire.

Avant d'aborder le sujet proprement dit, il est judicieux de

rappeler quelques faits:
La Passio Acaunensium martyrum, rédigée vers le milieu

du Ve siècle par Eucher, évêque de Lyon, est le seul récit
connu, avec la Passion anonyme, des événements relatifs
au martyre de la légion thébaine. Soixante-trois manuscrits

différents de ce récit ont été répertoriés jusqu'au
XVIe siècle.3 Ce nombre impressionnant de textes dévoile à

lui seul la fortune du récit et l'impact du culte voué à saint
Maurice.

A la fin du IIIe siècle, ou vers le début du IVe siècle, une
légion de soldats nommés «Thébains» s'arrête sur le

plateau de Vérolliez, à deux kilomètres d'Agaune. On
ignore si cette légion venait d'Afrique; peut-être avait-elle

reçu ce nom simplement parce qu'elle avait pris part à

l'occupation militaire de Haute-Egypte. Il est intéressant de

relever que le nom même de Maurice («Mauron» en grec),
signifie «le noir», alors que celui de l'autre officier supérieur,

Candide («Candidus» en latin), signifie «le blanc».
D'après Eucher, ce corps expéditionnaire comptait 6600

soldats. L'empereur Maximien se trouvait à Octodurus, et
de là, aurait ordonné de sacrifier aux idoles païennes, ce que
les Thébains refusèrent. La Passion anonyme présente des
faits différents et rapporte que la légion refusa de persécuter
une peuplade chrétienne insoumise du nom de «Bagaude».
Ayant appris que les soldats n'obéissaient pas à ses ordres,
l'empereur ordonna que la legion fût décimée, espérant que
les survivants céderaient à la crainte. Maximien prescrivit
que le reste des Thébains poursuive sa mission. Un
nouveau refus fit enrager l'empereur qui ordonna alors le
massacre total de la troupe: c'est ainsi que les soldats
passèrent tous au fil de l'épée.

C'est cet épisode que relate - par exemple - la peinture
murale d'Essen-Werden, de la fin du Xe siècle, qui déve-

w\^
M-

—

fi

,-'%'"y

Fig. 1 Saint Maurice de Magdebourg, vers 1240.



loppe sur trois registres la narration du sacrifice aux idoles,
la comparution de la légion rebelle devant l'empereur et les
âmes des martyrs emportés aux cieux par des anges.4

On ne connaît que les noms des chefs de la légion: à part
Maurice (primicerius), il y avait Exuper (campidoctor) et
Candide (senator militum). Un chrétien de passage, le
vétéran Victor, s'indigna de l'acharnement des bourreaux et
fut également massacré; il est vénéré à Soleure, avec saint
Ours, qui aurait appartenu à la même légion (à distinguer de
saint Ours d'Aoste et saint Victor de Xanten, qui ne font pas
partie de la légion agaunoise).5 Les grades de Maurice et de
Candide appartiennent à la hiérarchie des vexilliations de
cavaliers, alors qu'une légion est composée d'une troupe
d'infanterie, ce qui constitue, pour l'historien Denis van
Berchem, une incompatibilité impardonnable.6 L'icono¬

graphie adoptera indifféremment les deux types: fantassin
et cavalier.

Le récit de la Passio n'a pourtant aucune prétention
historique: Eucher lui-même le souligne dans la Lettre à Salvius:
comme certains offrent aux saints martyrs des objets d'or
ou d'argent, il veut offrir en leur honneur un ouvrage
littéraire. Il veut donc louer les faits (et non pas relater
l'événement même).7 Cette Legenda a fait couler beaucoup
d'encre depuis le XVIIIe siècle: nombreuses furent les

polémiques autour de la véracité du récit d'Eucher, s'écartant
souvent d'une approche neutre ou objective des événements

étudiés.8
Les corps des martyrs furent certainement enterrés sur

place, dans une fosse commune, où ils furent exhumés
quatre-vingt-dix ans plus tard par l'évêque Théodore. Les

O: LIEU DE CULTE

A: PRODUCTION D'IMAGE(S)

VJbCi <3
XDy^} tjDATE

^
O ANovqorci

mt?

/ ] -^~ -ustoirmen s ^r.

\J/^ fxi]MuQstef / X
<^7CCC?\ OA oWlildesheim ZONE V \
""y û A A Xanten | XII | \

\ I Xlll 0 A_AÀ Magdebourg

ZONE IV °1fr*ÎS? ° S j

S3«a»

<?
OAHuyV» A A A Siegöourg A Halberstadt: Quedlinburg

,eto^OvI|ÌD / \ LID Halte /A Prurrw M MayenceX^ ^SDD GüT ^-
O A Amiens

Trêves
CfTtioley 0 A A tuttgart

XII

O A Vendôme O A A Stràsbourg —
1 XII- XIII | «v^

ZONE II OSI Gall
O Einsiedeln

/^/XO Lucerne{/7/ /UEngelberg

HD. VAuxerre
\0 Angers

\ZONEOA Noirmoutiers \ yO A Poitiers

un /, nt-Maurice'
fïïï-! ^ \—' O A Cuveglio

Année XII-XIII
O A Le Puyi Le rum 7O A Limoqes

lu I \^_^>^ OMilanlxT]
\ Vienne V/JVercelli AEinsiede]^
/[jx] ¦ v nn/r zone m fi^y

s

A
Fig. 2 Carte de la répartition des lieux de culte et des représentations de saint Maurice, du IXe au XIIIe siècle.



reliques furent déposées dans un sanctuaire au pied de la

falaise, où ils demeurèrent jusqu'en 1225, date de la nouvelle

translatio, pour être présentées aux fidèles dans la
châsse de l'abbé Nantelme, conçue expressément à cet
effet.9 La relevatio théodorienne se trouva très tôt renforcée

par deux miracles mentionnés dans la Passio: la conversion
d'un artisan païen et la guérison d'une paralytique.

Au XIIIe siècle, Jacques de Voragine, dans sa Legenda
Aurea, reprendra le récit du martyre de saint Maurice et de
ses compagnons, s'inspirant de la version anonyme. Des
hymnes à Maurice et ses compagnons ont vu le jour dès
le VIe siècle.10 Mentionnons le poème de Venance Fortunat

(t 601); vers 855, Adon de Vienne a inséré dans son
Martyrologe des extraits en prose de la Passio; le texte de
la Passion a été versifié au XIe siècle par Marbode de Rennes

(Carmen Marbodi de Sanctis Agaunensibus). Pour le
XIIe siècle, nous retiendrons le pèlerinage de saint Martin à

Agaune, en vers, par Péan Gatineau, et le Carmen Godfridi
Viterbensis de Lancea Sancti Mauricii, en vers léonins.

Bernhard Opfermann a montré les transformations du
culte mauricien en fournissant d'intéressantes informations
sur les lieux d'implantation et de diffusion de ce culte:
jusqu'à l'époque carolingienne, il se situe entre Massif
central et Meuse; l'essaimage vers l'est aura lieu à partir du
Xe siècle seulement (fig. 2).11

Reliques et culte de saint Maurice: développement local et

rayonnement

Le monastère, fondé en 515 et situé à un passage stratégique,

s'imposa comme lieu de pèlerinage. Agaune était
parmi les rares privilégiés à posséder d'importantes et
nombreuses reliques au nord des Alpes. Quelques personnalités
de haut rang vinrent rendre hommage aux martyrs thébains,
comme en témoignent trois objets précieux conservés au
monastère: le vase de sardonyx, du Ier siècle avant notre ère,
monté sur des émaux cloisonnés au VIIe siècle; le coffret
mérovingien de Teudéric, ainsi que l'aiguière carolingienne
dite «de Charlemagne».12

Au cours du Moyen Age, l'Abbaye de Saint-Maurice
distribua de nombreuses reliques, ce qui explique que l'on en
retrouve dans des endroits aussi épars que Sion (dès le
IVe siècle), Saint-Gall (613), Pfäfers, Einsiedeln (952), Bâle
(1019), Petershausen (1030), Hirsau (1091), Amsoldingen
(Xe), Appenzell (XIe), Constance, Schaffhouse ou Muri.
Son patronage se retrouve à Reichenau, à Engelberg, à

Rheinau, au Grossmünster de Zurich et à Lucerne (840).
Thoune a également une église dédiée à saint Maurice.13

Il serait vain de dresser une liste des lieux suisses
possédant des reliques de saint Maurice et de ses compagnons;
cependant, il est possible de constater que le réseau
relationnel se tisse indéniablement en direction du nord en
priorité et, à partir du Xe siècle, plus précisément vers le
nord-est. Ce phénomène se ressent également à l'échelle
européenne, où l'on distingue nettement cinq zones de

répartition, les plus anciennes se situant en Gaule (fig. 2).14

Du lieu du martyre, le culte de saint Maurice rayonna
donc en France, en Allemagne et en Italie.15 Il culminera à

la fin du XIe siècle, lorsque le saint acquiert le titre de

patronus regni.
En Gaule, il était surtout honoré dans la vallée du Rhône:

La cathédrale de Vienne-en-Dauphiné possédait son chef
et son bouclier (715).16 Les églises mauritiennes sont
particulièrement nombreuses dans les Etats savoyards dont
Maurice devint le patron.17 La cathédrale d'Angers est
également placée sous son vocable, suite au don que saint
Martin fit d'une fiole du sang des martyrs de la légion
thébaine. La cathédrale de Tours lui était dédiée avant de

passer sous le vocable de saint Gratien.
Le Saint Empire germanique l'avait accueilli dès le

VIIe siècle à Tholey. Au Xe siècle on retrouve un culte
mauricien à Magdebourg18, à Trêves, Bamberg, Augsbourg,
Halberstadt, Ingolstadt, Zwiefalten, Münster19, et à Halle, en
Saxe. Cette expansion vers le nord découle très
certainement du rôle joué par saint Maurice dans l'annexion de la

Bourgogne rodolphienne à l'Empire. Dès le XIIIe siècle,
saint Maurice deviendra le symbole de l'offensive germanique

contre les Slaves et, dans l'ensemble, il se présentera
plus comme un compagnon du pouvoir que comme un saint

populaire. C'est dans ce contexte que Maurice prend des

traits négroïdes, et cela uniquement sur territoire germanique.

Cette modification serait due essentiellement à une
politique entreprise par Frédéric II, qui désirait faire

triompher son droit souverain sur les lointaines terres
de la Méditerranée orientale, accréditant du même coup
l'origine ethnique de Maurice. L'empereur était conscient
du prestige que peut apporter la protection d'un saint
oriental.

Que des martyrs, en Italie, soient rattachés à la légion
thébaine s'expliquerait par le fait que Maximien, après

l'épisode agaunois, aurait poursuivi sa route vers l'Italie
septentrionale. Il aurait décidé de contraindre le solde de la

légion, absent lors du carnage, à sacrifier aux idoles, en vue
d'anéantir ainsi tous les soldats chrétiens rebelles.

Au Xe siècle, un clerc de Cologne rassemble en un seul
récit diverses traditions. Maximien aurait envoyé un
détachement de la légion thébaine sur le Rhin. Après le

massacre d'Agaune, il ordonna de rattraper ces soldats.
L'arrière-garde fut rejointe à Bonn, où Cassius, Florentius et

sept autres furent martyrisés. A Cologne, Géréon et 318

thébain furent jetés dans un puits. A Birten, près de Xanten,
Victor, Mallusius et 330 soldats furent tués.20 L'étude de

Adalbert-Joseph Herzberg montre combien le culte de saint
Maurice est répandu en Allemagne: entre 900 et 1300, il
dénombre plus de septante-cinq patronages pour la région
Meuse-Rhin, et cent neuf pour la configuration Danube-
Main.21

Une église lui était consacrée à Cologne, où il est généralement

associé à saint Géréon.22 Siegbourg conserve
l'armature d'une châsse de 1185 qui porte encore les tituli qui
lui valent sa dénomination actuelle: «châsse des Saints

Innocents et Maurice»; s'y trouve également un autel
portatif dit «de Saint Maurice», datant de 1160.



a '¦-—

f
m•7\ ^Jti\ fei

v
•y*

¦.*:

^
^P|P%

#

ri>

;
V n7\UUu^/

m
&

m

y

Fig. 3 Antiphonaire de Prüm, fin du Xe siècle.

Une relique fort précieuse, la Sainte Lance, va jouer un
rôle important en Germanie, dès le Xe siècle. Les seigneurs
italiens offrirent en 922 la couronne royale à Rodolphe II,
accompagnée d'une lance-reliquaire dans le fer de laquelle
se trouvait enchâssé un clou de la vraie croix. Cette lance fut
très vite assimilée à celle de Longin, le soldat qui avait trans¬

percé le côté du Christ. En 926, Rodolphe II dut remettre au
roi de Germanie Henri Ier la Sainte Lance qui, par la suite,
devint Lancea sancti Mauricii et compta, dès la fin du
Xe siècle, au nombre des insignes de l'Empire remis au roi
lors de son investiture, comme on peut le voir sur une page
enluminée du Sacramentaire d'Henri II, produit à

Ratisbonne entre 1002 et 1014.23 Otton III, pour s'allier le duc de

Pologne Boleslaw, lui remit une copie de la lance de saint
Maurice.24 Dans ce même pays, Cracovie prétendait
posséder sa hache. A Riga en Lettonie, il était, à cause de la
couleur de sa peau, le patron de la Maison corporative des
Têtes noires.25

Du Saint Empire Germanique, le culte se répandit dans la

région mosane et dans le diocèse de Liège. La châsse de
Saint Mengold de l'ancienne collégiale de Huy, datant de

1190, a pour programme iconographique des saints
militaires et martyrs, dont Maurice, Candide et Exuper.26

En Italie, il devint le patron du Piémont. Son culte
s'étendit au nord, de Turin jusqu'à Milan, et plus particulièrement

à Vercelli et Mantoue, qui dédièrent une église à San
Maurizio.

De nombreuses fonctions lui furent attribuées; la forme
la plus archaïsante était celle du combattant courageux
ayant défendu sa foi jusque dans le martyre. Dans le cadre
de la medicine populaire, on l'invoquait pour les enfants
malades des oreilles ou possédés, ainsi que pour les rhumatismes

et la goutte.27

Iconographie de saint Maurice des premiers exemples
conservés jusqu'au milieu du XIIIe siècle

Il est impossible de proposer ici le catalogue complet des

représentations de saint Maurice jusqu'au XIIIe siècle. En
voici un aperçu.28

La première représentation connue de saint Maurice
remonte aux années 820: il s'agit de la figure se trouvant sur
\eflabellum de Tournus, oeuvre provenant de la petite île de

Noirmoutiers, proche de Nantes.29 Le chef de la légion
thébaine est nimbé et revêtu d'une armure; de petite taille il
prend appui sur son bouclier rond et sur sa lance. La
formule du saint Maurice guerrier va s'imposer partout dès
le début du XIe siècle.

Nous savons par l'épitaphe de Boson, roi de Provence
(879-887)30, que celui-ci fit exécuter un chef-reliquaire,
revêtu d'or, couronné et orné de perles, en l'honneur de
saint Maurice, patron de la cathédrale de Vienne-en-
Dauphiné, où la tête de saint Maurice avait été miraculeusement

transférée.31 Le dessin de ce chef figura sur les

sceaux de la cathédrale et sur les armes des archevêques,
ainsi que sur les armes de la ville jusqu'à la fin du
XIIIe siècle, date à laquelle Vienne obtint une charte de
franchise et prit des armoiries indépendantes. Onze deniers
genevois de la première moitié du XIIe siècle sont à l'effigie
de saint Maurice, d'après le modèle de la tête dauphinoise.32

Cette pièce d'orfèvrerie, disparue au XVIIe siècle, est

connue par deux croquis sommaires et une description de

10



Nicolas-Claude Fabri de Peiresc qui a vu le reliquaire en
1612, dans un état déjà fragmentaire.33 Le chef-reliquaire de

Rheinau, de la fin du XIIe siècle, conservé au Musée
national Suisse à Zurich a sans doute été inspiré par celui de
Vienne.34 Ce chef de Saint Maurice, en argent travaillé au
repoussé, est fortement stylisé. Le visage ne dénote guère
une intention réaliste quant au rendu des traits. La barbe,
dorée, est représentée par des mèches en volutes, lesquelles
se superposent; le bord du collier, ainsi que la base de la
moustache sont traités au pointillé. Sur la bouche et les

pupilles subsistent des traces de nielle. Les sources laissées

par Udalrico Coquo Wilano Turg, en 1606, révèlent que le
chef était surmonté d'une couronne: ein vergüldtes houpt,
da oben uffm Deckel ein chtystallin Knopf im gewaltthätig
eröffnen müessen zerspringen; la mention de clous et de

pierres précieuses laisse supposer que le sommet de la tête
en tous cas devait avoir un noyau en bois: vil Negelin
jnnwendig ringswys undern Edelgstein verborgen?5

A l'époque ottonienne, saint Maurice devient le
protecteur impérial par excellence. C'est grâce à son titulus
qu'il est possible de l'identifier sur l'ivoire de Milan (dernier
tiers du Xe siècle), car il porte une longue barbe pointue et
n'a aucun attribut particulier. On le trouve en compagnie de
la Vierge; tous deux encadrent le Christ trônant, aux pieds
duquel s'agenouillent Otton II, la reine Théophano et leur
fils de trois ans. La famille impériale s'est rendue en Italie
en 983, et cette plaquette d'ivoire commémore cet
événement. On ignore si le travail est germanique (Reichenau
ou Einsiedeln?) ou s'il provient d'un atelier milanais.36 Une
autre plaque d'ivoire ayant appartenu à un antependium à

Magdebourg et représentant une scène de dédicace laisse

supposer, parmi les protagonistes, la présence de saint
Maurice, introduisant auprès du Christ le fondateur de

l'édifice, Otton Ier (troisième quart du Xe siècle; conservé à

New York, The MMA).37
Une lettrine du Lectionnaire de Limoges (fin Xe - début

XIe siècle) regroupe saint Maurice et quatre de ses
compagnons.38 Les personnages, représentés à mi-corps et en
civil, sont placés dans le D de Diocletianus, formé par un
dragon se repliant sur lui-même; tous adoptent le même
type physique (Dioclétien est l'empereur qui régna conjointement

à Maximien). Saint Maurice est au premier plan,
nimbé. Il exécute, dans un acte de foi, un geste d'acceptation

qu'il adresse à la main de Dieu bénissant, sortant en
haut du cadre.

Très tôt, on trouve le chef de la légion thébaine confronté
à l'empereur romain. En plus de l'exemple d'Essen-Werden,
il faut citer un folio de l'Antiphonaire de Prüm (fin du
Xe siècle), où Maurice est représenté alors qu'il reçoit
l'ordre de Maximien, ainsi que dans la scène du martyre
(fig. 3). Maximien, dans l'enluminure de gauche, muni d'un
sceptre fleurdelisé, est assis devant une tente; il charge le
bourreau d'exécuter saint Maurice et ses compagnons.
Dans l'autre scène à droite, le même bourreau, mais vêtu
différemment, arrive devant le chef de la légion et ses

compagnons, la main sur le pommeau de son épée. Dans le
registre inférieur, il saisit un soldat par les cheveux. Les

armes sont à terre, et les futurs martyrs s'inclinent en signe
de soumission.39 A la cathédrale du Puy, dans une peinture
murale du milieu du XIe siècle, il est en soldat devant
l'empereur qui ordonne le martyre.40

ru

g

SY

hM
r-*J

r

Fig. 4 Plat ciselé du codex mosan-rhénan de Mayence, fin du
Xe siècle.

Dès le début du XIe siècle, saint Maurice est, dans la

plupart des cas, en tenue militaire: Dans un relief de 1060 à

Münster, au nord de l'Allemagne, saint Maurice est représenté

en militaire, de face, campé sous une arcade. Vêtu
d'une broigne courte et d'un bliaud, le saint tient un bouclier

en amande dans sa main gauche et une courte lance à

étendard terminé par trois banderoles.41 Le plat ciselé du
codex mosan-rhénan de Mayence (fin XIe siècle) montre
saint Maurice, patron du Diocèse campé comme un fier
guerrier; il s'appuie élégamment sur sa lance et son bouclier
(fig. 4).42 Sur l'autel portatif de la collection Le Roy de

production germanique (fin XIe siècle), on le retrouve en

guerrier, en compagnie de saint Christophore.43 Cette
iconographie se trouve conjointement au sud à la même

époque, comme le montre l'exemple du saint Maurice
guerrier en pied de la peinture murale de Cuveglio, en Italie
du nord (1080).44

Au XIIe siècle, on vit dans les martyrs thébains les

modèles des chevaliers partant aux croisades à la conquête
de la Terre Sainte; le pèlerinage connut un renouveau qui ne
fut pas sans implications économiques pour l'abbaye. Selon
Hans Horstmann, la croix tréflée de saint Maurice dériverait

11



de l'emblème des croisés.45 Le trésor de Saint-Maurice
conserve, sur le petit côté de la châsse des Enfants de saint
Sigismond de la deuxième moitié du XIIe siècle, une image
emblématique de saint Maurice à cheval. Il s'agit
certainement d'un hommage rendu à Amédée III, comte de
Savoie et bienfaiteur du monastère mort aux croisades. Le
militaire, conformément à la réalité, se tient debout sur le
cheval, s'appuyant sur les étriers et la selle. Nimbé, il est
coiffé d'un heaume conique reposant sur une cotte de
mailles. Le chef de la légion thébaine tient un bouclier en
amande, orné en son centre d'une croix latine légèrement
épatée. Dans sa main droite, il serre une lance, au bout de

laquelle flotte une petite bannière à trois banderoles. De
l'ensemble de la composition, d'une qualité et d'une
minutie peu communes, se dégagent une dignité et une
noblesse dédiées à la gloire du martyr (fig. 5).

La fresque du mur sud du baptistère de Saint-Jean, à

Poitiers, s'inscrit dans un encadrement en forme de pignon
(1100). Le saint, figure monumentale en pied, est en
guerrier, de face; il porte un écu et un gonfanon à trois
banderoles. A sa droite, de haut en bas, court son titulusfi6 Sa

présence à Poitiers s'explique, puisque son culte était très

répandu dans la région et que l'autel de la chapelleSaint-Sixt.
à la cathédrale contenait une plaque de plomb faisant état d\

reliques de la légion thébaine.41
Saint Maurice est figuré à cheval dans le Passionnaire de

Stuttgart (1130).48 Cette représentation a prévalu pour
l'artiste, au détriment de la décollation des membres de la

légion thébaine, ce qui pourrait s'expliquer par le fait que
les scènes de martyre sont déjà nombreuses dans le Passionnaire.

Inséré dans la lettrine D, initiale de celui qui ordonna
son exécution, il déborde largement le cadre pour se diriger
vers la droite. Vêtu d'une broigne à écailles de métal qui ne
laisse à découvert que les poignets et les jambes à partir du

genou, le saint est coiffé d'un casque conique à nasal;
étonnamment, il n'est pas nimbé. De sa main gauche, il tient un
bouclier en forme d'amande alors que, de la main droite, il
dirige vers l'avant une longue lance faisant également office
d'étendard.

Sur les portes en bronze de Novgorod, dites aussi «de

Magdebourg», se trouve, sur un des panneaux, un groupe
de soldats - auquel se juxtapose le massacre des Saints
Innocents - que la littérature rattache avec raison à saint
Maurice. Cette porte a été commandée par les évêques
Wichmann et Alexandre à Magdebourg, entre 1152 et 1154,

et aurait été amenée à Novgorod lors des invasions tartares
de 1241.49 Les trois personnages, en haut relief, sont
représentés de profil, de face et de trois-quarts, comme
suspendus en l'air, les pieds au-dessus d'un monstre marin. Les

personnages sont vêtus d'un bliaud surmonté d'un haubert
s'arrêtant au-dessus des genoux; tous trois ont un écu
triangulaire agrémenté d'une décoration. Saint Maurice est
représenté au centre, nimbé, sans casque, encadré de deux
autres soldats; le bourreau de droite est en train de dégainer
son épée.

Le saint tenant la palme du martyr est une variante
iconographique pour cette deuxième moitié du XIIe siècle50,

comme c'est le cas dans un médaillon de l'autel portatif de

Saint Victor à Xanten (1160)51 ou sur le plat postérieur du
codex de Mayence (fin XIIe siècle)52, où il est associé à

d'autres compagnons de la légion thébaine (Candide,
Victor et Exuper).

Sur l'autel portatif de Saint Grégoire provenant de

Cologne et conservé à Siegbourg (après 1160), saint Maurice
fait face à saint Géréon dans un réseau de rinceaux qui se

développe sur le pourtour du plateau de l'autel. Les
protagonistes sont représentés en pied, vêtus d'une chlamyde.
Nimbés, ils portent la palme des martyrs et ont une
gestuelle maniérée.53

On retrouve le type d'image emblématique du martyr
guerrier en buste, nimbé et tenant ses armes, sur un
médaillon émaillé à la base du reliquaire d'Henri II (1168)

provenant de Hildesheim. Saint Géréon et saint Cassius lui
font écho; dans le quadrilobe, saint Sigismond, le fondateur
de l'Abbaye de Saint-Maurice, est avec saint Hugues et saint
Oswald, roi de Northumbrie.

Le martyr d'Agaune est représenté barbu sur le coffret-
reliquaire ovale de Xanten, pièce d'orfèvrerie du troisième
quart du XIIe siècle provenant de Rhénanie. Sur le pourtour
de la boîte, le Christ est accompagné de sept saints de la

légion thébaine, représentés à mi-corps: les saints Victor et
Géréon encadrent le Christ, alors que Maurice est entouré
de Florentius et Candide à sa droite, Mallustus et Cassius à sa

gauche. Maurice est représenté à mi-corps et nimbé. Il est
vêtu d'une cotte de mailles recouverte d'une chlamyde à

deux pans; il porte un gonfanon à trois bandes, et sa main
gauche tient une épée dans le fourreau.54

La Bible de Pampelune, conservée à Amiens, présente de

manière tout à fait anonyme le martyre de saint Maurice et
d'un de ses compagnons devant l'empereur qui assiste au

massacre (1197).55 Le bourreau est armé d'un long couteau,
et les deux corps sans tête vacillent.

Saint Maurice est en position de dialogue avec saint
Oswald dans un des ornements de cadre carré se trouvant
sur la chasuble de Saint-Paul-im-Lavanttal à Kärnten
(milieu-fin du XIIe siècle). Les deux saints portent une
coiffe semi-circulaire se détachant devant le nimbe; une
barbe-collier cerne les deux visages.56

Conjointement aux deux dernières scènes entrevues,
c'est la représentation du soldat en pied qui semble primer
sur les autres types iconographiques à l'extrême fin du
XIIe siècle, comme le montrent les exemples suivants:

Aux angles du reliquaire en ivoire provenant de Cologne
et affectant la forme d'une église (—1200), se trouvent
quatre soldats qu'Adolf Goldschmidt présente comme les
saints protecteurs de Cologne: Cassius, Victor, Géréon et

Maurice, ce qui est confirmé par les tituli sur le bord des

boucliers. Saint Maurice porte un casque conique sans
nasal et un écu qui le recouvre presque entièrement; dans sa

main droite, il tient une épée dressée.57

Sur une vignette d'un Lectionnaire provenant
vraisemblablement d'Engelberg et produit vers les années 1180 se

trouve un saint Maurice en armure, non nimbé, et coiffé
d'un heaume en pot-de-fer qui entre déjà dans le répertoire

12



3$

7fi

À

n 7\
fi.

X.

Win

fi

Fig. 5 Saint Maurice équestre, châsse des Enfants de saint Sigismond, vers 1160. Saint-

Maurice, trésor de l'Abbaye.

militaire du XIIIe siècle; il est armé d'un écu et d'une
lance.58 Vers 1200, il figure sur un vitrail au croisillon sud du

transept de la cathédrale de Strasbourg, où il est associé à

saint Candide et saint Victor. Les trois militaires sont en
pied, un écu et une arme dans chaque main.59

Bien que non encore personnalisée, la physionomie de
saint Maurice commence a se différencier vers le tournant
du XIIe siècle, comme nous l'avons vu avec l'exemple de la
châsse de Saint Mengold de Godefroy de Huy, ou encore
avec le chef-reliquaire de Rheinau. Ce phénomène est avant
tout lié à des composantes stylistiques: à cette époque, on
va au-delà du module de base anonyme qui servait de visage

pour les personnages; cet élan novateur est sans conteste lié
au «style 1200», lequel a recours aussi bien à l'Antiquité
qu'aux sources byzantines et tend vers l'individualisation

des traits et l'expression des sentiments. Dans le cas de la

châsse mosane, Maurice a des traits qui ne sont pas sans

évoquer saint Paul: sa calvitie est accusée et ses cheveux

sont mi-longs; par contre, il porte une barbe courte. C'est à

partir de cette époque qu'apparaît dans l'iconographie le

type du saint Maurice barbu, qui connaîtra une certaine

prospérité, comme l'a relevé Johann-Joseph Morper.60

Cependant, aucune formule ne sera adoptée
définitivement, comme l'a démontré la restauration du buste-

reliquaire de Bagnes. Entre le milieu du XVe siècle et le

XIXe siècle, Maurice apparaît tour à tour moustachu, barbu

ou glabre.61
La sigillographie nous propose quelques exemples. A part

les sceaux du Chapitre de l'abbaye au XIIIe siècle et de la
ville de Vienne-en-Dauphiné (1293) déjà mentionnés, il

13



faut relever l'existence de sceaux sur territoire germanique:
le couvent Sankt Mauritz de Münster possède un sceau de
la fin du XIIe siècle sur lequel saint Maurice est représenté
en martyr, la palme à la main; un autre sceau de 1226 adopte
la formule équestre.62 A la fin du XIIe siècle, saint Maurice
est représenté en guerrier, tel un croisé, avec gonfanon et
écu armorié sur le sceau de l'abbaye augustinienne de
Naumburg-an-der-Saale.63 La cathédrale de Magdebourg
adopte saint Maurice sur son sceau, vers 1200: il est en
guerrier, de face, avec un gonfanon et un bouclier sur lequel
se développe une croix épatée; l'inscription est la suivante:
SCS MAVRICIVS. DVX.GLORIOSVS. L'Abbaye de

Tholey choisit la formule équestre au début du XIIIe siècle.
A Magdebourg apparaissent, entre 1124 et 1192, de
nombreux «Moritzpfennige», sur lesquels l'image du saint
apparaît avec des types de représentations variés.64

Aucun cycle d'enluminure ou de peinture murale ayant
illustré la Passio n'a survécu jusqu'au XIIIe siècle. On peut
supposer qu'il devait en exister, tout au moins à l'abbaye
même (dans le cloître peint de «Saint-Catherine», de la fin
du XIIe siècle?).65 Le premier cycle important connu se
trouve à Tours, à la cathédrale Saint-Gratien, où trois
lancettes ont été offertes par Geoffroy Freslon, évêque du
Mans, entre 1258 et 1270, qui se développe sur six registres.66

A partir de la deuxième moitié du XIIIe siècle, l'iconographie

de saint Maurice va se répandre, et les représentations

se multiplier. Voici un choix d'exemples:
En 1225, deux scènes lui sont consacrées sur la châsse

ciselée de l'abbé Nantelme; vers 1230, à Chartres (porche
sud, portail de gauche, ébrasement de gauche) un
personnage en armure et surcot a été identifié parfois comme
saint Maurice, parfois comme saint Théodore.67 On le
retrouve sur un vitrail, associé à saint Georges, à la cathédrale

de Heimersheim-an-der-Ahr (milieu du XIIIe siècle).
Trois statues lui sont érigées à Magdebourg (grand choeur,
chœur et croisillon nord) (1220-1240, 1350). Uantependium
de Thoune, du XIIIe siècle, le montre dans la même posture
classique que celle du XIe siècle. Les types iconographiques
étudiés vont perdurer au XIIIe siècle et au-delà: par

exemple, saint Maurice tenant la palme du martyr se trouve
dans la Bible moralisée de la Haye de la première moitié du
XIIIe siècle68; le type du soldat en pied continue à faire
fortune, comme le prouve la sculpture monumentale de

Niederaltaich, vers 1250. La décollation est présente dans

un manuscrit rhénan de la deuxième moitié du XIIIe siècle:
le Legendarium d'Oxford69; une peinture murale du XIVe
siècle à Biasca, dans le Tessin, reprend le portrait équestre.

Conclusion

Il est facile de constater, à l'issue de cette étude, que le
dossier iconographique de saint Maurice s'est constitué
essentiellement au nord de l'Europe, ce qui s'explique par la
propagation du culte au nord et par la diffusion des reliques
(fig. 2).

Si l'on dresse un bilan iconographique de saint Maurice
d'après les exemples conservés jusqu'en 1200, on constate
qu'il est sans attributs, comme intercesseur dans deux cas;
on le trouve dans une représentation isolée, en soldat (seul
ou avec ses principaux compagnons), dans une quinzaine
de cas; deux fois à cheval; quatre fois devant Maximien
(dont une fois dans la scène du sacrifice aux idoles); à trois
ou quatre reprises avec la légion thébaine; en martyr avec la
palme dans huit exemples, et la décollation se trouve dans
deux représentations. Tout comme saint Sigismond, on le
retrouve en relation avec saint Oswald, ou alors avec saint
Géréon et saint Cassius de Cologne, ou encore associé à

saint Georges. La sigillographie montre qu'à la fin du
XIIe siècle, on adopte indifféremment le portrait équestre
ou le guerrier en pied.

Sceaux, monnaies, vitraux, enluminures, peintures
murales, vêtements liturgiques, pièces d'orfèvrerie, sculptures
monumentales: nombreuses sont les oeuvres à chanter la
gloire de saint Maurice d'Agaune, dont les représentations
connaîtront un développement exponentiel à partir de

l'époque gothique.

NOTES

Abbreviations: 2

LCI Lexikon der Christlichen Ikonographie, 2 séries de 4 Vol.,
Bâle 1968-1972 et 1973-1976.

MGH Monumenta Germaniae Historica (Bruno Krusch 3

éditeur, publié à Hanovre): rer. Merov: Scriptores rerum
Merovingicarum.

4

1 Jean Dévisse, L'Image du noir dans l'art occidental. Fribourg
1979. - Gude Suckale-Redlefsen, Mauritius: Der heilige 5

Mohr, Munich, Zurich 1987. - Pour une orientation iconographique:

Jean-Bernard de Montmélian, Saint Maurice et la
Légion thébéenne. Vol. II, Paris 1888, pp. 230-249. - Louis
Reau, Iconographie de l'art chrétien III-3, Paris 1959, p. 938. -
Joseph Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der 6

deutschen Kunst, Stuttgart 1943, col. 528-531. - F. Reusch,
Mauritius von Agaunum, dans: Lexikon der Christlichen
Ikonographie 7, 1974, col. 610-613. 7

David Allen Warner, The Culte ofSt. Maurice: Ritual, Politics

and Political Symbolism in Ottoman Germany, Los Angeles
(UCLA) 1989.

Bruno Krusch, dans: Monumenta Germaniae Historica
Scriptores rerum Merovingicarum III. pp. 22-31; voir aussi
MGH rer. Merov. VII, pp. 799-800.
Paul Clemen, Die romanische Monumentalmalerei in den
Rheinlanden, Düsseldorf 1916, Vol. II, PI. VII.
LCI, Bd. 7 (cf. note 1), col. 558-559. - Louis Reau (cf. note 1),

III-2, pp. 1017-1018. - Berthe Widmer, Der Ursus- und
Victorkult in Solothurn, dans: Solothurn, Beiträge zur
Entwicklung der Stadt im Mittelalter, Kolloquium vom
13.-14. November 1987, Zurich 1990, pp. 33-81.
Denis van Berchem, Le Martyre de la légion thébéenne, essai
sur la formation d'une légende, dans: Schweizerische Beiträge
zur Altertumswissenschaft, Heft 8, Bâle 1956, pp. 32-33.
Lettre à Salvius, dans: MGH III (cf. note 3), p. 40.

14



8 Par exemple: Denis van Berchem (cf. note 6). - Heinrich
Büttner, Zur Diskussion des Martyriums der thebäischen
Legion, dans: Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte IV,
1961, pp. 265-274. - Henri de Riedmatten, L'historicité du

martyre de la Légion Thébaine, dans: Annales valaisannes 37,
1962, pp. 331-348. - Louis Dupraz, Les Passions de saint
Maurice d'Agaune, Fribourg 1961. - Maurice Zufferey, Le
dossier hagiographique de saint Maurice, dans: Revue d'histoire

ecclésiastique suisse, fase. I-IV, 1983, pp. 3-46. - Samir
Fawzy Girgis, Die koptische Herkunft der thebäischen Legion,
Zürich/Wien 1990.

9 Daniel Thurre, La châsse de l'abbé Nantelme, dans: Annales
valaisannes, 1987, pp. 161-227.

10 Voir la littérature mauritienne publiée chez Jean-Bernard de
Montmélian (cf. note 1), pp. 340-357 et, en priorité:
Bernhard Opfermann, Das Messformular vom Fest des
heiligen Mauritius, dans: Beiträge zur Geschichte des Erzbistums
Magdeburg, Leipzig 1968, pp. 192-213. - Pour la fortune littéraire

du martyr au Moyen Age tardif: Henri-G. Butz, Les

martyrs thébains dans l'art et la littérature de Suisse alterna-
nique, dans: Annales valaisannes XXVIII, 1953, pp. 413-420. -
Victor Saxer, L'usage de la Bible dans les Passions des martyrs
d'Agaune, dans: Echos de Saint-Maurice 21, 1991, pp. 80-115.

11 Bernhard Opfermann (cf. note 10), pp. 192-213.
12 Daniel Thurre, Richesses des «parents pauvres». Remarques

bibliographiques à propos du Trésor de Saint-Maurice, dans:
Nos monuments d'art et d'histoire 3, 1987, pp. 414-430.

13 Pour les sources, voir: Jean-Bernard de Montmélian
(cf. note 1), pp. 366-367. - Ernst Alfred Stückelberg,
Geschichte der Reliquien in der Schweiz, Zurich 1902. - Eugen
Gruber, Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter,
Fribourg 1932, pp. 143-149.

14 Lieux suisses possédant des reliques de saint Maurice : Ernst
Alfred Stückelberg, Die schweizerischen Heiligen des Mittelalters,

ein Hand- und Nachschlagebuch für Forscher, Künstler
und Laien, Zurich 1903, p. 79. - Rayonnement de saint
Maurice, avant 754: Dario Gamboni, La géographie artistique

Ars Helvetica I), Disentis 1987, p.55. - Culte de saint
Maurice (vocable) dans le bassin supérieur du Rhône (période
mérovingienne et au-delà); carte de J. Bernardin, dans:
Revue périodique de vulgarisation de Sciences Naturelles et
Historiques de «La Physiophile», n° 62, 1965, p. 70. - Autre
carte, dans: LCI 7, 1974 (cf. note 1), col. 431.

15 Jean-Bernard de Montmélian (cf. note 1), Vol. I, 1888,

pp. 275-424. - Adalbert-Joseph Herzberg, Der heilige
Mauritius. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen
Mauritiusverehrung, Düsseldorf 1936. - Albert Brackmann, Die
politische Bedeutung der Mauritius-Verehrung im Mittelalter,
Berlin 1937, pp. 279-305. - Jean Dévisse (cf. note 1). - Voir
aussi Christian Köhler, Mauritiuskirchen in deutschen
Landen, Hannover 1986. - Gude Suckale-Redlefsen
(cf. note 1).

16 Ado de Vienne, Chronique, dans: MGH Scriptores II, p. 318

(saint Maurice y est vénéré depuis 715-740). - Pour le chef-
reliquaire: René Poupardin, Le reliquaire de Saint-Maurice de
Vienne, dans: Le royaume de Provence, Paris 1901, pp. 356-
368. - Eva KovÂcs, Le chef de saint Maurice à la cathédrale de

Vienne, dans: Cahiers de Civilisation Médiévale 1, 1964,

pp. 19-26.
17 Carte de Mariotte, dans: Atlas historique de Haute Savoie,

Pl. XIV (églises sous le vocable de saint Maurice et des saints
d'Agaune), Annecy 1990.

18 En 937, Otton 1er fit ériger à Magdebourg un couvent qu'il
plaça sous la protection de saint Maurice (les reliques furent
reçues en 960). Au début du XIe siècle, les hommes d'armes,

vassaux de Magdebourg, sont nommé milites mauriciani. -
Adalbert-Joseph Herzberg (cf. note 15), pp. 73-86.

19 Ernst Alfred Stückelberg (cf. note 13), Reg. 74 (Hil¬
desheim), 100 (Hirsau), 103, 125 et 126 (Petershausen), 114 et
117 (Bamberg). - Helmut Lahrkamp, Das Maurittus-Patro-
zinium, dans: St. Mauritz, Münster Westfalen 1970, pp. XXIV-
XXV. - Werner Dobelmann, Münster St. Mauritz, dans:
St. Mauritz, Münster Westfalen 1970, pp. 1-14.

20 Voir la contribution (orale) de Philippe George, qui aurait dû
paraître dans ce même numéro.

21 Adalbert-Joseph Herzberg (cf. note 15), pp. 140-153.
22 Adalbert-Joseph Herzberg (cf. note 15) - Gottfried Ken-

tenich, Der Kult der Thebäer am Niederrhein, dans:
Rheinische Vierteljahrsblätter I, 1931, pp. 339-350. - A Cologne
existait déjà depuis le VIe siècle un autel dédié à saint
Maurice. Annon s'était frauduleusement procuré des reliques
de saint Innocent et la tête de saint Vital à l'Abbaye de Saint-
Maurice en 1070.

23 Munich, Bayerische Staatsbibl. Cim. 4456, fol. Uro.
24 La lance est conservée au trésor des Habsbourg, au palais de la

Hofburg, à Vienne. - René Poupardin, Le royaume de

Bourgogne, 800-1038, Paris 1907, pp. 38-58 et 375-383. - Albert
Bühler, Die heilige Lanze. Ein ikonographischer Beitrag zur
Geschichte der deutschen Reichskleinodien, dans: Das Münster
H. 3/4,1963, pp. 85-116. - Jean Dévisse (cf. note 1), pp. 153-154.

25 Jean Dévisse (cf. note 1), pp. 176-177. - Teresa Dunin-
Wasowicz, Santi romani nella Polonia altomedievale. Il culto di
san Maurizio e della legione tebana, dans: Quaderni medievali
VII, 1979, pp. 43-56. - Voir aussi: Helmut Beumann,
Laurentius und Mauritius. Zu den missionspolitischen Folgen des

Ungarnsieges Ottos des Grossen, dans: Festschrift W. Schlesinger

II, Cologne, Vienne 1973, pp. 238-275.
26 Joseph de Borchgrave d'Altena, Les châsses de Saint

Domitien et de Saint Mengold de la collégiale Notre-Dame, à

Huy, dans: Bulletin de la Société d'Art et d'Histoire du
Diocèse de Liège XLI, 1959, pp. 24-42. - Philippe George,
Miracles de saint Mengold, dans: Bulletin de la Commission
Royale d'Histoire CLII, 1986, pp. 25-48; p. 40, note 66, il
évoque saint Maurice, précisant que les Zähringen furent les

propagateurs du culte de la légion thébaine; il rappelle
également que «le troisième prieur de Neufmoustier, Arnould
(1164-1173) organisa en 1169 la translation à Neufmoustier des

corps de deux martyrs de la légion thébaine que conservait
jusqu'alors la collégiale de Bonn».

27 Maurice Zufferey, Der Mauritiuskult im Früh- und Hochmit¬

telalter, dans: Historisches Jahrbuch 1986, p.52, établit une
liste des patronats du saint et des dévotions particulières.

28 Pour la publication de l'ensemble répertorié, voir la thèse de

l'auteur: L'atelier roman d'orfèvrerie de l'Abbaye de Saint-
Maurice, Sierre 1992.

29 E. A. Eitner, The Flabellum ofTournus. New York 1944 (The
Art Bulletin, dans: Supplement I). - Cette oeuvre du début du
IXe siècle a été amenée à Tournus en 875 par les moines de

Noirmoutiers (actuellement à Florence, Museo Nazionale del
Bargello). Le support de l'éventail est en vélin (56 pouces de

long sur 8 de large); saint Maurice se trouve dans la 26e section
verticale, au centre (verso); il est en compagnie d'autres
saints: Martin, Hilaire, Philibert et Denis.

30 Epitaphe chez René Poupardin (cf. note 16), p. 139, Appendix
X, p. 362.

31 Voir le texte cité par Louis Dupraz (cf. note 8), p. 152. - Voir
l'étude de J.-A. Gal, Mémoire sur le véritable chef de Saint
Maurice, publié chez Claude-Antoine Ducis, Saint Maurice
et la légion thébéenne, Annecy 1887, pp. 210-218. - Eva Kovàcs,
1964 (cf. note 16), pp. 19-26.

15



32 A. Lade, Le trésor du Pas-de-l'Echelle, dans: Revue suisse de

numismatique 1893-94. - Eugene Demole, Numismatique de
l'évêché de Genève aux XIe et XIIe siècles, dans: Mémoires et
documents publiés par la Société d'histoire et d'archéologie
de Genève, Tome XXXI, Genève 1908.

33 Peiresc voit le chef en 1612, après qu'il eût été enfoui pour
échapper aux huguenots (dessins et texte original conservés à

Paris, Bibliothèque Nationale, lat. 17558, fol. 28 ro: Peiresc.
Miscellanea).

34 Zurich, Musée National, dépôt 494a; monté sur un ensemble
de 1668 par un orfèvre baroque de Rapperswil (hauteur:
17,5 cm). - Johann-rudolf Rahn, Eine romanische Reliquienbüste

aus dem Stifte Rheinau, dans: Indicateur des Antiquités
Suisses 1897, pp. 56-59. - Catalogue d'exposition Zeit der
Staufer l, Stuttgart 1977, pp. 468-469.

35 Udalrico Coquo Wilano Turg, 1610, texte édité par E. Rothen¬
häusler, dans: Indicateur des Antiquités Suisses 1899, p. 87.

36 L'ivoire (10 X 14 cm) a peut-être été donné à l'abbaye Saint
Maurice de Milan. - Adolf Goldschmidt, Die
Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der karolingischen und sächsischen
Kaiser, Bd. 2, Berlin 1918, PI. II, 2; pp. 15-16. - Danielle Gabo-
rit-Chopin, Ivoires du Moyen Age, Fribourg 1978, p. 82: «Bien
qu'entaché d'une certaine mollesse, le style de cette plaque
reste très proche de celui du «groupe de Magdebourg».
Cependant, le caractère adouci des formes et des attitudes
évoque d'autres ivoires, sculptés à Milan, et marqués par une
très forte influence byzantine».

37 Adolf Goldschmidt Bd.2, 1918 (cf.note 36), PI. VI-16;
pp. 19-20. - Danielle Gaborit-Chopin (cf. note 36), n° 101,

p. 192. - Percy Ernst Schramm, Denkmale der deutschen
Könige und Kaiser, Vol. 1: Ein Beitrag zur Herrschergeschichte
von Karl dem Grossen bis Friedrich II, 768-1250, Munich 1962,
fig. 68.

38 Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. 5301, fol. 204. - Catalogue
d'exposition Les manuscrits à peintures en France du VIIe au
XIIe siècle, Paris 1954, p. 109. - Danielle Gaborit-Chopin, La
décoration des manuscrits à Saint-Martial de Limoges et en
Limousin du IXe au XIIe siècle, Paris 1969, pp. 78-85, p. 206.

39 Philippe Lauer, Les enluminures romanes des manuscrits de la
Bibliothèque Nationale, Paris 1927, pp. 116-121. - Paris,
Bibliothèque Nationale, Ms. lat. 9448, fol. 69 vo et 70 ro (32,5 x
16 cm).

40 Le Puy, cathédrale, tribune nord, scène de martyre, deuxième
moitié XIe s.; Paul Deschamps, La peinture murale en France,
Paris 1951, fig. 15, p. 57.

41 Christian Köhler, 1986 (cf. note 15), p. 132 (conservé au Lan¬
desmuseum Kunst und Geschichte, Münster).

42 Mayence, Stadtbibliothek; Ms. II, 3 (27 X 22 cm). Personnage
identifié par un titulus: SMAVRITIVS. - Frauke Steenbock,
Der kirchliche Prachteinband im frühen Mittelalter von den
Anfängen bis zum Beginn der Gotik, Berlin 1965, Nr. 70, pp. 162-
163; PI. 97. - Autre exemple non attesté de saint Maurice
guerrier: Hanns Swarzenski, Monuments ofRomanesque Art,
London 1954, p. 52; Pl. 78, fig. 182: dessin provenant de
Magdebourg ou Stavelot, début XIe s. (Bruxelles, Ms. 1814, fol. 23)

43 Jean-Jacques Marquet de Vasselot, Catalogue raisonné de la
Collection Martin Le Roy I, Paris 1906, PL 1.

44 Inédite ; hauteur: environ 2 mètres; conservée à la Sala Consi¬
gliare del Comune di Cuveglio (Varese-Italia). Titulus vertical,
interrompu et décalé sur la droite: CS MAVRIT[i]VS. - Autre
peinture murale inédite: à Le Liget (deuxième moitié du
XIIe siècle).

45 Hans Horstmann, Zur Ikonographie des hl. Mauritius und des

St.-Mauritz-Stiftes in Münster, dans: Münster Westfalen, neun
Jahrhunderte, Münster 1970, pp. 226-235.

46 Jean Hubert, Le baptistère de Poitiers et l'emplacement du

premier groupe episcopal, dans: Mémoires et Documents
publiés par la Société de l'Ecole des Chartes XXIX, Genève
1985, pp. 161-169. - Yvonne Labande-Mailfert, Les peintures
du baptistère Saint-Jean de Poitiers, dans: Etudes d'iconographie

romane, Poitiers 1982, pp. 254-255.
47 E. R. Labande, Corpus des inscriptions de la France médiévale,

Tome 1-1 (Poitou-Charentes), Paris 1974, p. 11; l'auteur
mentionne encore qu'un Sanctoral de l'Eglise de Poitiers porte
une célébration de saint Maurice et de ses compagnons à la
date du 27 septembre.

48 Appelé aussi Passionnaire de Hirsau; provenant de Hirsau ou
de Zwiefalten (Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek,

Cod. bibl. 2056), Albert Bœckler, Das Stuttgarter
Passionale, Augsburg 1923, n° 89; Bibl. fol. 105 ro.

49 Vantail de droite, rangée inférieure, panneau de gauche, n° 45

de l'ouvrage de Ursula Mende, Die Bronzetüren des Mittelalters,

Munich 1983 et Pl. 116.
50 La palme, attribut du martyr, a pour origine les évangiles

apocryphes: Ev. Nativ, Mariae et Infant. Salvai, chap. XX-XXI
(épisode de la fuite en Egypte). - Voir aussi Apocalypse 7, 9.

51 Otto von Falke, Deutsche Schmelzarbeiten des Mittelalters,
Frankfurt-am-Main 1904, pp. 28-32; 126; Pl. 29.

52 Karl Hermann Usener, Ein Mainzer Reliquiar im Bayerischen
Nationalmuseum, dans: Münchner Jahrbuch der bildenden
Kunst VIII, 1957, pp. 57-64; fig. 7 (27 x 22 cm). - En fait le
médaillon de saint Maurice a disparu, mais son nom se trouve
sous l'ange, à droite.

53 Otto von Falke (cf. note 51), pp. 26-27; 41-44; 126; Pl. 27. -
Joseph Braun, Der Christliche Altar I, Munich 1924, PI. 82.

54 Marie-Madeleine Gauthier, Les Routes de la Foi, Fribourg
1983, p. 23. - Catalogue d'exposition Ornamenta Ecclesiae III,
Cologne 1985, pp. 100-101.

55 Amiens, Bibl. municipale, Ms. 108, Fol. 222 ro, sous 22 sep¬
tembre. - F. Bûcher, The Pamplona Bibles II, New Haven 1970,

p. 271.
56 Joseph Braun, Die liturgische Gewandung im Occident und

Orient, Fribourg 1907, fig. 106, p. 231. - Adolf Reinle, Die
Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter, Darmstadt 1988,

pp. 165-166, fig. 54.
57 Anciennement à l'Altertumsmuseum, aujourd'hui à

Darmstadt (33 x 53 x 26 cm). - Adolf Goldschmidt, Bd. Ill,
1918 (cf. note 36), n° 52, p. 27; Pl. XXVIII, 80b. - Ornamenta
Ecclesiae II, 1985, pp. 416-417.

58 Sarnen, Lib. Kollegium Ms. 6, fol. 213 ro. - Albert
Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica VII, Schreibschulen
der Diözese Konstanz (Aargau), Genève 1955, PI. XXIVf; p. 80.

59 Louis Grodecki, Le vitrail roman, Fribourg 1977, fig. 152, cata¬

logue n° 98, texte p. 293. - Corpus Vitrearum, FrancelX-l, Paris
1986, fig. 84 (3,2 m x 1,2 m).

60 Johann-Joseph Morper, Ein Mauritiuskopf vom Bamberger
Dom, dans: Pantheon XIX, 1937, p. 19, avec les exemples des
vitraux de Strasbourg et d'Heimersheim, de la tête de

Bamberg et de la statue de Munich.
61 Bagnes, buste-reliquaire gothique en bois, première moitié du

XVe siècle (hauteur: 43,5 cm). Gaétan Cassina, Le buste-

reliquaire gothique de saint Maurice à Bagnes, dans: Vallesia
XXXIII, 1978, pp. 255-269 & Pl. 1.

62 Hans Horstmann (cf. note 45), p. 230. - L'auteur mentionne
encore, pour Münster, deux sceaux avec un saint Maurice
équestre pour la fin du XIIIe siècle: en 1293 et 1295.

63 Hans Horstmann (cf. note 45), p. 227.
64 Jean Dévisse (cf. note 1), p. 157 et 247, note 124.
65 Comme l'ont relevé Francis Wormald, Somme Illustrated

Lives of the Saints, dans: Bulletin of the John Rylands Library,

16



1952, p. 248, et Beat Brenk, Le texte et l'image dans la «vie des 67 Y. Delaporte, Saint Maurice et sa statue à la cathédrale de

saints» au Moyen Age, dans : Texte et image, Actes du Colloque Chartres, dans : Mémoires de la Société archéologique d'Eure-
de Chantilly 1982, Paris 1984, p. 32, la grande période pour l'il- et-Loire 20, 1957, pp. 75-81.
lustration de la vie des saints se situe aux XIe et XIIe siècles. 68 Bibl. Royale, cod. A. A. 261, fol. 35 vo: A. De Laborde, La

66 Verrière de Saint Maurice; restaurée. Corpus Vitrearum, Les Bible moralisée conservé à Oxford, Paris et Londres, Tome IV,
vitraux du centre et des pays de la Loire, CNRS, Paris 1981, Paris 1921, Pl. 792.

p. 126; baie 201. - J.-J. Bourasse, Verrières de l'église metropoli- 69 Oxford, Lib. Keble College; fol. 209 vo.
taine de Tours, Paris-Tours, 1849, Pl. IX.

CRÉDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig. 1: Photo: Ph. Hirmer, Munich. Fig. 4: Rheinisches Bildarchiv, Cologne.
Fig. 2: Par l'auteur. Fig. 5: Photo: G. Zimmermann, Genève.
Fig.3: Bibliothèque Nationale, Paris.

RESUME

La répartition des lieux mauriciens sur une carte montre cinq
zones principales liées au culte de saint Maurice, avec son développement

iconographique, entre les VIIIe et XIIIe siècles:
l'expansion se fit, dans un premier temps, en Gaule et sur le territoire
helvétique actuel, pour se répandre au nord de l'Italie, et, conjointement

au culte de saint Géréon de Cologne, le long de l'axe
rhénan. L'abbaye de Saint-Maurice, dès le Haut Moyen Age, fut
une des rares communautés à posséder d'importantes reliques au
nord des Alpes. L'iconographie de saint Maurice est variée: représenté

en militaire, on le voit en fantassin ou en cavalier, dans les
scènes de la décollation ou du refus de sacrifier aux idoles, et
encore comme intercesseur auprès des empereurs ottoniens. Dans
ce contexte géopolitique, la Sainte Lance, ou «lance de saint
Maurice» va jouer un rôle considérable. Au XIIe siècle, on vit dans
les martyrs thébains les modèles des chevaliers partant aux
croisades à la conquête de la Terre de la foi. Vers 1250, avec la célèbre
statue de Magdebourg, il prend, dans les milieux germaniques, les
traits d'un noir. Avec sa lippe épaisse, son nez épaté et sa chevelure
frisée, il deviendra le symbole de l'offensive germanique contre les
Slaves. En définitive, saint Maurice se présente plus comme un
compagnon du pouvoir que comme un saint populaire. Sceaux,
monnaies, vitraux, enluminures, peintures murales, pièces d'orfèvrerie,

sculptures monumentales: nombreuses sont les œuvres à

chanter la gloire de saint Maurice d'Agaune, dont les représentations

connaîtront un développement exponentiel à partir de
l'époque gothique.

ZUSAMMENFASSUNG

Die kartographische Zusammenstellung der Orte, an denen der hl.
Mauritius verehrt wird, ergibt fünf Hauptgebiete, in denen sich
seine Ikonographie zwischen dem 8. und dem 13. Jahrhundert
entwickelte: Zunächst wird sie in Frankreich und im Raum der
heutigen Schweiz greifbar, dann dehnte sie sich nach Norditalien und,
zusammen mit dem Kult des hl. Gereon von Köln, entlang dem
Rhein aus. Die Abtei von St-Maurice war seit dem Hochmittelalter
einer der wenigen Orte nördlich der Alpen, wo wichtige Reliquien
des Heiligen aufbewahrt wurden. Die Ikonographie des hl. Mauritius

ist sehr vielfältig: Man sieht ihn als Fussoldaten oder Reiter,
in den Szenen der Enthauptung oder der Weigerung, den heidnischen

Göttern zu opfern, aber auch als Fürbitter bei den ottonischen

Kaisern. In diesem geopolitischen Zusammenhang spielt
die Heilige Lanze oder «die Lanze des hl. Mauritius» eine wichtige
Rolle. Im 12. Jahrhundert sieht man in den Märtyrern der Thebäi-

17



sehen Legion die Vorbilder der Kreuzzugsritter. Um 1250, mit der
berühmten Statue von Magdeburg, nimmt der hl. Mauritius im
deutschen Gebiet die Züge eines Schwarzen an und wird zur
Symbolfigur der germanischen Offensive gegen die Slawen.
Schliesslich wird aus ihm eher ein Mitkämpfer der Mächtigen als
ein volkstümlicher Heiliger. Siegel, Münzen, Miniaturen,
Wandmalereien, Goldschmuck, grosse Skulpturen - zahlreich sind die
Werke, die der Ehre des hl. Mauritius von Agaunum gewidmet
sind, dessen Darstellungen sich seit der Zeit der Gotik stark
vermehren.

RIASSUNTO

La ripartizione topografica dei luoghi di culto mauriziani
evidenzia cinque zone principali legate al culto die San Maurizio, e

alla sua diffusione iconografica tra l'VIII e il XIII secolo. La prima
diffusione avenne, in un primo tempo, in Gallia e nel territorio
elvetico attuale, per poi espandersi nell'Italia settentrionale e,
congiuntamente al culto di San Gerone di Colonia, lungo l'asse
renana. L'abbazia di San Maurizio, dall'alto medioevo in poi, fu
una delle poche comunità a possedere delle importanti reliquie a

nord delle alpi. L'iconografia di San Maurizio è molto variegata:
raffigurato come militare, il Santo viene anche presentato come
fante o cavaliere, nelle scene della decollazione o del suo rifiuto di
sacrificare agli idoli e, ancora, come interceditore presso gli imperatori

ottomani. In questo contesto geopolitico, la «Santa Lancia»
o «Lancia di San Maurizio» svolge un ruolo considerevole. Nel XI
secolo, il martire tebano viene visto come il modello di cavaliere in
partenza per le crociate, alla conquista della Terra della fede.
Attorno al 1250, assume negli ambienti germanici, attraverso la
celebre statua die Magdeburgo, i tratti somatici di un nero. Con le
sue labbra pronunciate, il suo naso schiacciato, i suoi capelli ricci
diverrà il simbolo dell'offensiva germanica contro gli slavi. In
ultima analisi, San Maurizio si presenta piuttosto come un
fiancheggiatore del potere che non come santo popolare. Sigilli,
monete, vetrate, miniature dipinte a mano, dipinti murali, oggetti
d'oreficeria, sculture monumentali: sono numerose le opere che
inneggiano alla gloria di San Maurizio d'Agaune, la cui raffigurazione

conoscerà una notevole diffusione a partire dal periodo
gotico.

SUMMARY

The cartographic study of the places where St. Mauritius was
worshiped reveals five main regions in which his iconography
developed between the 8th and the 13th centuries. It first emerged
in France and the area of present-day Switzerland, then spread to
northern Italy and finally along the Rhine, together with the cult of
St. Gereon of Cologne. The Abbey of St. Maurice was one of the
few places north of the Alps where important relics of the saint had
been preserved since the high Middle Ages. The iconography of
St. Mauritius is varied. He is shown as a foot soldier or on
horseback, in scenes of beheading or refusal to make sacrifice to

pagan gods, but also as intercessor with the Ottonian emperors. In
this geopolitical context, the Holy Lance or «the Lance of St.
Mauritius» plays an important role. In the 12th century, the martyrs of
the Theban legion were seen as models for the crusaders. Around
1250, in the famous statue of Magdeburg, St. Mauritius had
adopted the features of a black man in the German empire and
become the symbol of the Germanic offensive against the Slavs.

Finally, he became more of a comrade-in-arms of the mighty
rather than a popular saint. Seals, coins, miniatures, murals,
gold jewelry, large sculptures - numerous are the works that
honor St. Mauritius ofAgaunum, whose representations increased
substantially in the Gothic period.

18


	Culte et iconographie de saint Maurice d'Agaune : bilan jusqu'au XIIIe siècle

