Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique

et iconographique

Artikel: Culte et iconographie de saint Maurice d'Agaune : bilan jusqu'au Xllle
siecle

Autor: Thurre, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169193

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Culte et iconographie de saint Maurice d’Agaune:
bilan jusqu’au XIII®¢ siecle

par DANIEL THURRE

Introduction

L’iconographie de saint Maurice a déja fait ’objet d’études
ponctuelles. Jean Devisse et Gude Suckale se sont intér-
ressés a I'image du saint Maurice noir qui va connaitre un
développement important dans les milieux germaniques a
partir de 1240, avec la statue de Magdebourg (fig. 1).! Si la
période ottonienne a connu l’intérét de la recherche par
rapport aux implications politiques du martyr thébain et de
la célébre Sainte Lance?, aucune synthése n’a été proposée
pour la longue période s’étendant du Haut Moyen Age au
XIII¢ siecle. C’est ce que nous nous proposons de faire.

Avant d’aborder le sujet proprement dit, il est judicieux de
rappeler quelques faits:

La Passio Acaunensium martyrum, rédigée vers le milieu
du Ve siécle par Eucher, évéque de Lyon, est le seul récit
connu, avec la Passion anonyme, des événements relatifs
au martyre de la légion thébaine. Soixante-trois manus-
crits différents de ce récit ont été répertoriés jusqu’au
XVIe siecle.? Ce nombre impressionnant de textes dévoile a
lui seul la fortune du récit et 'impact du culte voué a saint
Maurice.

A la fin du III® siecle, ou vers le début du IVe siécle, une
légion de soldats nommés «Thébains» s’arréte sur le
plateau de Vérolliez, a deux kilomeétres d’Agaune. On
ignore si cette 1égion venait d’Afrique; peut-étre avait-elle
regu ce nom simplement parce qu’elle avait pris part a I’oc-
cupation militaire de Haute-Egypte. Il est intéressant de
relever que le nom méme de Maurice («Mauron» en grec),
signifie «le noir», alors que celui de Pautre officier supé-
rieur, Candide («Candidus» en latin), signifie «le blanc».

D’apres Eucher, ce corps expéditionnaire comptait 6600
soldats. Uempereur Maximien se trouvait a Octodurus, et
de la, aurait ordonné de sacrifier aux idoles paiennes, ce que
les Thébains refuserent. La Passion anonyme présente des
faits différents et rapporte que la 1égion refusa de persécuter
une peuplade chrétienne insoumise du nom de «Bagaude».
Ayant appris que les soldats n’obéissaient pas a ses ordres,
I’empereur ordonna que la legion fiit décimée, espérant que
les survivants céderaient a la crainte. Maximien prescrivit
que le reste des Thébains poursuive sa mission. Un
nouveau refus fit enrager ’empereur qui ordonna alors le
massacre total de la troupe: c’est ainsi que les soldats pas-
serent tous au fil de ’épée.

C’est cet épisode que relate - par exemple - la peinture
murale d’Essen-Werden, de la fin du X siecle, qui déve-

Fig. 1

Saint Maurice de Magdebourg, vers 1240.



loppe sur trois registres la narration du sacrifice aux idoles,
la comparution de la 1égion rebelle devant ’empereur et les
ames des martyrs emportés aux cieux par des anges.*

On ne connait que les noms des chefs de la Iégion: a part
Maurice (primicerius), il y avait Exuper (campidoctor) et
Candide (senator militum). Un chrétien de passage, le
vétéran Victor, s’indigna de ’acharnement des bourreaux et
fut également massacré; il est vénéré a Soleure, avec saint
QOurs, qui aurait appartenu a laméme légion (a distinguer de
saint Ours d’Aoste et saint Victor de Xanten, qui ne font pas
partie de la 1égion agaunoise).’ Les grades de Maurice et de
Candide appartiennent a la hiérarchie des vexilliations de
cavaliers, alors qu’une légion est composée d’une troupe
d’infanterie, ce qui constitue, pour I’historien Denis van
Berchem, une incompatibilité impardonnable.® L’icono-

O: LIEU DE CULTE
A: PRODUCTION D'IMAGE(S)

DATE

z

0O A Vendbéme,

O Angers Q,Tours

G

0A Noirmoutiers

ZONE |

oA Pomers

‘,

T

O A Amiens

Auxerre
\

0 \
OALumoges Aﬁ

graphie adoptera indifféremment les deux types: fantassin
et cavalier.

Le récit de la Passio n’a pourtant aucune prétention histo-
rique: Eucher lui-méme le souligne dans la Lettre a Sa/vius:
comme certains offrent aux saints martyrs des objets d’or
ou d’argent, il veut offrir en leur honneur un ouvrage litté-
raire. Il veut donc louer les faits (et non pas relater 1’évé-
nement méme).” Cette Legenda a fait couler beaucoup
d’encre depuis le X VIII¢ siecle: nombreuses furent les polé-
miques autour de la véracité du récit d’Eucher, s’écartant
souvent d’une approche neutre ou objective des événe-
ments étudiés.®

Les corps des martyrs furent certainement enterrés sur
place, dans une fosse commune, ou ils furent exhumés qua-
tre-vingt-dix ans plus tard par I’évéque Théodore. Les

=
0a Novgord

Osttarmen
Miigster
T
oa A\ idesheim ZONE V
O A A Xanten

[xi] (FYY Ma debo
oA Essen Werden O xm ’ urg

ZONE IV
OAHu \Q A A A& SiegBourg A "Halberstadt: Quedlmburg
@Yl ik
Stavelot
A Prim
O-Treves

O AAStH sbourg

Xll- Xl
ZONE Il ostgal
O Einsiedeln

O Lucerne
Q Engelberg
0/ A S int- Maurlc

Q Annecy [x1- XIli

/

)

2\

\ 2

oa Cuvegho

(0] Mnan-

ercelli p Einsiedeins

ZONE il

OA Vienne

Fig.2 Carte de la répartition des lieux de culte et des représentations de saint Maurice, du IX®¢ au XIII® siecle.

8



reliques furent déposées dans un sanctuaire au pied de la
falaise, ou ils demeurérent jusqu’en 1225, date de la nou-
velle translatio, pour étre présentées aux fidéles dans la
chasse de I’abbé Nantelme, congue expressément a cet
effet.? La relevatio théodorienne se trouva trés tot renforcée
par deux miracles mentionnés dans la Passio: la conversion
d’un artisan paien et la guérison d’une paralytique.

Au XIII® siecle, Jacques de Voragine, dans sa Legenda
Aurea, reprendra le récit du martyre de saint Maurice et de
ses compagnons, s’inspirant de la version anonyme. Des
hymnes a Maurice et ses compagnons ont vu le jour dés
le VIe siécle.!Y Mentionnons le poéme de Venance Fortu-
nat (1601); vers 855, Adon de Vienne a inséré dans son
Martyrologe des extraits en prose de la Passio; le texte de
la Passion a été versifié au XI¢ siécle par Marbode de Ren-
nes (Carmen Marbodi de Sanctis Agaunensibus). Pour le
XII¢ siecle, nous retiendrons le pelerinage de saint Martin a
Agaune, en vers, par Péan Gatineau, et le Carmen Godfridi
Viterbensis de Lancea Sancti Mauricii, en vers léonins.

Bernhard Opfermann a montré les transformations du
culte mauricien en fournissant d’intéressantes informations
sur les lieux d’implantation et de diffusion de ce culte:
jusqu’a I’époque carolingienne, il se situe entre Massif
central et Meuse; I’essaimage vers I’est aura lieu a partir du
Xe siécle seulement (fig.2).!

Reliques et culte de saint Maurice: développement local et
rayonnement

Le monastere, fondé en 515 et situé a un passage straté-
gique, s’imposa comme lieu de pélerinage. Agaune était
parmi les rares privilégiés a posséder d’importantes et nom-
breuses reliques au nord des Alpes. Quelques personnalités
de haut rang vinrent rendre hommage aux martyrs thébains,
comme en témoignent trois objets précieux conservés au
monasteére: le vase de sardonyx, du I¢f siecle avant notre ére,
monté sur des émaux cloisonnés au VIIe siecle; le coffret
mérovingien de Teudéric, ainsi que I’aiguiére carolingienne
dite «de Charlemagne».1?

Au cours du Moyen Age, I’Abbaye de Saint-Maurice dis-
tribua de nombreuses reliques, ce qui explique que ’on en
retrouve dans des endroits aussi épars que Sion (des le
I'Vesiécle), Saint-Gall (613), Pfifers, Einsiedeln (952), Bile
(1019), Petershausen (1030), Hirsau (1091), Amsoldingen
(X¢), Appenzell (XI¢), Constance, Schaffhouse ou Muri.
Son patronage se retrouve a Reichenau, a Engelberg, a
Rheinau, au Grossmiinster de Zurich et a Lucerne (840).
Thoune a également une église dédiée a saint Maurice.?

Il serait vain de dresser une liste des lieux suisses pos-
sédant des reliques de saint Maurice et de ses compagnons;
cependant, il est possible de constater que le réseau rela-
tionnel se tisse indéniablement en direction du nord en
priorité et, a partir du X¢ sie¢cle, plus précis€ément vers le
nord-est. Ce phénomeéne se ressent également a 1’échelle
européenne, ou ’on distingue nettement cing zones de
répartition, les plus anciennes se situant en Gaule (fig. 2).1

Du lieu du martyre, le culte de saint Maurice rayonna
donc en France, en Allemagne et en Italie.” Il culminera a
la fin du XI¢ siécle, lorsque le saint acquiert le titre de
patronus regni.

En Gaule, il était surtout honoré dans la vallée du Rhone:
La cathédrale de Vienne-en-Dauphiné possédait son chef
et son bouclier (715).16 Les églises mauritiennes sont parti-
culierement nombreuses dans les Etats savoyards dont
Maurice devint le patron.!” La cathédrale d’Angers est éga-
lement placée sous son vocable, suite au don que saint
Martin fit d’une fiole du sang des martyrs de la 1égion thé-
baine. La cathédrale de Tours lui était dédiée avant de
passer sous le vocable de saint Gratien.

Le Saint Empire germanique Pavait accueilli deés le
VIIe siecle a Tholey. Au X siécle on retrouve un culte mau-
ricien 2 Magdebourg'8, & Treves, Bamberg, Augsbourg, Hal-
berstadt, Ingolstadt, Zwiefalten, Miinster', et a Halle, en
Saxe. Cette expansion vers le nord découle trés certai-
nement du role joué par saint Maurice dans ’annexion de la
Bourgogne rodolphienne & Empire. Des le XIII® siecle,
saint Maurice deviendra le symbole de I'offensive germa-
nique contre les Slaves et, dans I’ensemble, il se présentera
plus comme un compagnon du pouvoir que comme un saint
populaire. C’est dans ce contexte que Maurice prend des
traits négroides, et cela uniquement sur territoire germa-
nique. Cette modification serait diie essentiellement a une
politique entreprise par Frédéric II, qui désirait faire
triompher son droit souverain sur les lointaines terres
de la Méditerranée orientale, accréditant du méme coup
Porigine ethnique de Maurice. Pempereur était conscient
du prestige que peut apporter la protection d’un saint
oriental.

Que des martyrs, en Italie, soient rattachés a lalégion thé-
baine s’expliquerait par le fait que Maximien, apres
I’épisode agaunois, aurait poursuivi sa route vers I'Italie
septentrionale. I1 aurait décidé de contraindre le solde de la
1égion, absent lors du carnage, a sacrifier aux idoles, en vue
d’anéantir ainsi tous les soldats chrétiens rebelles.

Au Xe siécle, un clerc de Cologne rassemble en un seul
récit diverses traditions. Maximien aurait envoyé un déta-
chement de la 1égion thébaine sur le Rhin. Aprés le mas-
sacre d’Agaune, il ordonna de rattraper ces soldats. L’ar-
riere-garde fut rejointe a Bonn, ou Cassius, Florentius et
sept autres furent martyrisés. A Cologne, Géréon et 318
thébain furent jetés dans un puits. A Birten, prés de Xanten,
Victor, Mallusius et 330 soldats furent tués.?’ L’étude de
Adalbert-Joseph Herzberg montre combien le culte de saint
Maurice est répandu en Allemagne: entre 900 et 1300, il
dénombre plus de septante-cing patronages pour la région
Meuse-Rhin, et cent neuf pour la configuration Danube-
Main.2!

Une église lui était consacrée a Cologne, ou il est généra-
lement associé 4 saint Géréon.2? Siegbourg conserve l’ar-
mature d’une chisse de 1185 qui porte encore les tituli qui
lui valent sa dénomination actuelle: «chasse des Saints
Innocents et Maurice»; s’y trouve également un autel por-
tatif dit «de Saint Maurice», datant de 1160.



Fig.3 Antiphonaire de Priim, fin du X¢ siécle.

Une relique fort précieuse, la Sainte Lance, va jouer un
role important en Germanie, des le X siécle. Les seigneurs
italiens offrirent en 922 la couronne royale 4 Rodolphe 1I,
accompagnée d’une lance-reliquaire dans le fer de laquelle
se trouvait enchassé un clou de la vraie croix. Cette lance fut
tres vite assimilée a celle de Longin, le soldat qui avait trans-

10

percé le coté du Christ. En 926, Rodolphe II dut remettre au
roi de Germanie Henri I¢" la Sainte Lance qui, par la suite,
devint Lancea sancti Mauricii et compta, dés la fin du
Xe¢ siécle, au nombre des insignes de ’Empire remis au roi
lors de son investiture, comme on peut le voir sur une page
enluminée du Sacramentaire d’Henri II, produit a Ratis-
bonne entre 1002 et 1014.23 Otton III, pour s’allier le duc de
Pologne Boleslaw, lui remit une copie de la lance de saint
Maurice.2* Dans ce méme pays, Cracovie prétendait pos-
séder sa hache. A Riga en Lettonie, il était, a cause de la
couleur de sa peau, le patron de la Maison corporative des
Tétes noires.2

Du Saint Empire Germanique, le culte se répandit dans la
région mosane et dans le diocése de Liege. La chasse de
Saint Mengold de ’ancienne collégiale de Huy, datant de
1190, a pour programme iconographique des saints mili-
taires et martyrs, dont Maurice, Candide et Exuper.2¢

En Italie, il devint le patron du Piémont. Son culte
s’étendit au nord, de Turin jusqu’a Milan, et plus particuliée-
rement a Vercelli et Mantoue, qui dédiérent une église a San
Maurizio.

De nombreuses fonctions lui furent attribuées; la forme
la plus archaisante était celle du combattant courageux
ayant défendu sa foi jusque dans le martyre. Dans le cadre
de la médicine populaire, on I'invoquait pour les enfants
malades des oreilles ou possédés, ainsi que pour les rhuma-
tismes et la goutte.?’

Iconographie de saint Maurice des premiers exemples
conserves jusqu au milieu du XIII¢ siecle

Il est impossible de proposer ici le catalogue complet des
représentations de saint Maurice jusqu’au XIII¢ siecle. En
voici un apergu.28

La premiere représentation connue de saint Maurice
remonte aux années 820: il s’agit de la figure se trouvant sur
le flabellum de Tournus, ceuvre provenant de la petite le de
Noirmoutiers, proche de Nantes.?’ Le chef de la Iégion thé-
baine est nimbé et revétu d’une armure; de petite taille il
prend appui sur son bouclier rond et sur sa lance. La
formule du saint Maurice guerrier va s’imposer partout deés
le début du XIe siecle.

Nous savons par I’épitaphe de Boson, roi de Provence
(879-887)3°, que celui-ci fit exécuter un chef-reliquaire,
revétu d’or, couronné et orné de perles, en ’honneur de
saint Maurice, patron de la cathédrale de Vienne-en-
Dauphiné, ou la téte de saint Maurice avait été miraculeu-
sement transférée.?! Le dessin de ce chef figura sur les
sceaux de la cathédrale et sur les armes des archevéques,
ainsi que sur les armes de la ville jusqu’a la fin du
XIII¢ siecle, date a laquelle Vienne obtint une charte de
franchise et prit des armoiries indépendantes. Onze deniers
genevois de la premiere moitié du XII¢ si¢cle sont a I’effigie
de saint Maurice, d’aprés le modeéle de la téte dauphinoise .32

Cette piece d’orfevrerie, disparue au XVII¢ siecle, est
connue par deux croquis sommaires et une description de



Nicolas-Claude Fabri de Peiresc qui a vu le reliquaire en
1612, dans un état déja fragmentaire.?? Le chef-reliquaire de
Rheinau, de la fin du XII¢ siécle, conservé au Musée
national Suisse a Zurich a sans doute €té inspiré par celui de
Vienne.?* Ce chef de Saint Maurice, en argent travaillé au
repoussé, est fortement stylisé. Le visage ne dénote guere
une intention réaliste quant au rendu des traits. La barbe,
dorée, est représentée par des meches en volutes, lesquelles
se superposent; le bord du collier, ainsi que la base de la
moustache sont traités au pointillé. Sur la bouche et les
pupilles subsistent des traces de nielle. Les sources laissées
par Udalrico Coquo Wilano Turg, en 1606, révélent que le
chef était surmonté d’une couronne: ein vergiildtes houpt,
da oben uffm Deckel ein chrystallin Knopf (...) im gewaltthdtig
eroffnen muessen zerspringen; la mention de clous et de
pierres précieuses laisse supposer que le sommet de la téte
en tous cas devait avoir un noyau en bois: (...) vil Negelin
jnnwendig ringswys undern Edelgstein verborgen.’s

A T’époque ottonienne, saint Maurice devient le pro-
tecteur impérial par excellence. C’est grace a son titulus
qu’il est possible de I’identifier sur ’ivoire de Milan (dernier
tiers du X¢ siecle), car il porte une longue barbe pointue et
n’a aucun attribut particulier. On le trouve en compagnie de
la Vierge; tous deux encadrent le Christ tronant, aux pieds
duquel s’agenouillent Otton II, 1a reine Théophano et leur
fils de trois ans. La famille impériale s’est rendue en Italie
en 983, et cette plaquette d’ivoire commémore cet éve-
nement. On ignore si le travail est germanique (Reichenau
ou Einsiedeln?) ou §’il provient d’un atelier milanais.?® Une
autre plaque d’ivoire ayant appartenu a un antependium a
Magdebourg et représentant une scéne de dédicace laisse
supposer, parmi les protagonistes, la présence de saint
Maurice, introduisant auprés du Christ le fondateur de
I’édifice, Otton I¢r (troisieme quart du X°¢ siecle; conservé a
New York, The MMA).37

Une lettrine du Lectionnaire de Limoges (fin X® - début
XIe siecle) regroupe saint Maurice et quatre de ses compa-
gnons.’® Les personnages, représentés a mi-corps et en
civil, sont placés dans le D de Diocletianus, formé par un
dragon se repliant sur lui-méme; tous adoptent le méme
type physique (Dioclétien est ’empereur qui régna conjoin-
tement & Maximien). Saint Maurice est au premier plan,
nimbé. Il exécute, dans un acte de foi, un geste d’accep-
tation qu’il adresse a la main de Dieu bénissant, sortant en
haut du cadre.

Tres tot, on trouve le chef de la 1égion thébaine confronté
al’empereur romain. En plus de I’exemple d’Essen-Werden,
il faut citer un folio de I’Antiphonaire de Priim (fin du
Xe siécle), ou Maurice est représenté alors qu’il recoit
I’ordre de Maximien, ainsi que dans la scéne du martyre
(fig. 3). Maximien, dans ’enluminure de gauche, muni d’un
sceptre fleurdelisé, est assis devant une tente; il charge le
bourreau d’exécuter saint Maurice et ses compagnons.
Dans l'autre scéne a droite, le méme bourreau, mais vétu
différemment, arrive devant le chef de la 1égion et ses com-
pagnons, la main sur le pommeau de son épée. Dans le
registre inférieur, il saisit un soldat par les cheveux. Les

armes sont a terre, et les futurs martyrs s’inclinent en signe
de soumission.?® A la cathédrale du Puy, dans une peinture
murale du milieu du XI¢ siécle, il est en soldat devant I'em-
pereur qui ordonne le martyre.*

.‘a;:,«»-,-m, e
@)
O\ A

e

O

Fig.4 Plat ciselé du codex mosan-rhénan de Mayence, fin du
Xe siecle.

Des le début du XI¢ siécle, saint Maurice est, dans la
plupart des cas, en tenue militaire: Dans un relief de 1060 a
Miinster, au nord de I’Allemagne, saint Maurice est repré-
senté en militaire, de face, campé sous une arcade. Vétu
d’une broigne courte et d’un bliaud, le saint tient un bou-
clier en amande dans sa main gauche et une courte lance a
étendard terminé par trois banderoles.*! Le plat ciselé du
codex mosan-rhénan de Mayence (fin XI¢ siécle) montre
saint Maurice, patron du Diocése campé comme un fier
guerrier; il s’appuie élégamment sur sa lance et son bouclier
(fig. 4).42 Sur I’autel portatif de la collection Le Roy de pro-
duction germanique (fin XI¢ siécle), on le retrouve en
guerrier, en compagnie de saint Christophore.** Cette ico-
nographie se trouve conjointement au sud a la méme
époque, comme le montre ’exemple du saint Maurice
guerrier en pied de la peinture murale de Cuveglio, en Italie
du nord (1080).%4

Au XII¢ siécle, on vit dans les martyrs thébains les
modeles des chevaliers partant aux croisades a la conquéte
de la Terre Sainte; le peélerinage connut un renouveau quine
fut pas sans implications économiques pour I’abbaye. Selon
Hans Horstmann, la croix tréflée de saint Maurice dériverait

11



de ’embléme des croisés.*s Le trésor de Saint-Maurice
conserve, sur le petit c6té de la chasse des Enfants de saint
Sigismond de la deuxieme moitié du XII¢ siecle, une image
emblématique de saint Maurice a cheval. Il s’agit certai-
nement d’un hommage rendu a Amédée III, comte de
Savoie et bienfaiteur du monastére mort aux croisades. Le
militaire, conformément a la réalité, se tient debout sur le
cheval, s’appuyant sur les étriers et la selle. Nimbé, il est
coiffé d’un heaume conique reposant sur une cotte de
mailles. Le chef de la I1égion thébaine tient un bouclier en
amande, orné en son centre d’une croix latine légérement
épatée. Dans sa main droite, il serre une lance, au bout de
laquelle flotte une petite banniére a trois banderoles. De
I’ensemble de la composition, d’une qualité et d’une
minutie peu communes, se dégagent une dignité et une
noblesse dédiées a la gloire du martyr (fig.5).

La fresque du mur sud du baptistére de Saint-Jean, a Poi-
tiers, s’inscrit dans un encadrement en forme de pignon
(1100). Le saint, figure monumentale en pied, est en
guerrier, de face; il porte un écu et un gonfanon a trois ban-
deroles. A sa droite, de haut en bas, court son titulus.*® Sa
présence a Poitiers s’explique, puisque son culte était tres
repandu dans la région et que l'autel de la chapelle Saint-Sixt
a la cathédrale contenait une plaque de plomb faisant état d|
reliques de la légion thébaine.* ‘

Saint Maurice est figuré a cheval dans le Passionnaire de
Stuttgart (1130).48 Cette représentation a prévalu pour ’ar-
tiste, au détriment de la décollation des membres de la
1égion thébaine, ce qui pourrait s’expliquer par le fait que
les sceénes de martyre sont déja nombreuses dans le Passion-
naire. Inséré dans la lettrine D, initiale de celui qui ordonna
son exécution, il déborde largement le cadre pour se diriger
vers la droite. Vétu d’une broigne a écailles de métal qui ne
laisse a découvert que les poignets et les jambes a partir du
genou, le saint est coiffé d’un casque conique a nasal; éton-
namment, il n’est pas nimbé. De sa main gauche, il tient un
bouclier en forme d’amande alors que, de la main droite, il
dirige vers I’avant une longue lance faisant également office
d’étendard.

Sur les portes en bronze de Novgorod, dites aussi «de
Magdebourg», se trouve, sur un des panneaux, un groupe
de soldats - auquel se juxtapose le massacre des Saints
Innocents - que la littérature rattache avec raison a saint
Maurice. Cette porte a été commandée par les évéques
Wichmann et Alexandre a Magdebourg, entre 1152 et 1154,
et aurait été amenée a Novgorod lors des invasions tartares
de 1241.%° Les trois personnages, en haut relief, sont repré-
sentés de profil, de face et de trois-quarts, comme sus-
pendus en I’air, les pieds au-dessus d’'un monstre marin. Les
personnages sont vétus d’un bliaud surmonté d’un haubert
s’arrétant au-dessus des genoux; tous trois ont un écu trian-
gulaire agrémenté d’une décoration. Saint Maurice est
représenté au centre, nimbé, sans casque, encadré de deux
autres soldats; le bourreau de droite est en train de dégainer
son épée.

Le saint tenant la palme du martyr est une variante icono-
graphique pour cette deuxiéme moitié du XII¢ siecle’?,

12

comme c’est le cas dans un médaillon de ’autel portatif de
Saint Victor a Xanten (1160)%! ou sur le plat postérieur du
codex de Mayence (fin XII¢ siécle)2, ou il est associé a
d’autres compagnons de la 1égion thébaine (Candide,
Victor et Exuper).

Sur l’autel portatif de Saint Grégoire provenant de
Cologne et conservé a Siegbourg (apres 1160), saint Maurice
fait face a saint Géréon dans un réseau de rinceaux qui se
développe sur le pourtour du plateau de ’autel. Les prota-
gonistes sont représentés en pied, vétus d’une chlamyde.
Nimbés, ils portent la palme des martyrs et ont une ges-
tuelle maniérée.>

On retrouve le type d’image emblématique du martyr
guerrier en buste, nimbé et tenant ses armes, sur un
médaillon émaillé a la base du reliquaire d’Henri II (1168)
provenant de Hildesheim. Saint Géréon et saint Cassius lui
font écho; dans le quadrilobe, saint Sigismond, le fondateur
de I’Abbaye de Saint-Maurice, est avec saint Hugues et saint
Oswald, roi de Northumbrie.

Le martyr d’Agaune est représenté barbu sur le coffret-
reliquaire ovale de Xanten, piece d’orfevrerie du troisieme
quart du XIIe¢ siecle provenant de Rhénanie. Sur le pourtour
de la bofite, le Christ est accompagné de sept saints de la
légion thébaine, représentés a mi-corps: les saints Victor et
Géréon encadrent le Christ, alors que Maurice est entouré
de Florentius et Candide a sa droite, Mallusius et Cassius a sa
gauche. Maurice est représenté a mi-corps et nimbé. Il est
vétu d’une cotte de mailles recouverte d’une chlamyde a
deux pans; il porte un gonfanon a trois bandes, et sa main
gauche tient une épée dans le fourreau.>

La Bible de Pampelune, conservée a Amiens, présente de
maniére tout a fait anonyme le martyre de saint Maurice et
d’un de ses compagnons devant ’empereur qui assiste au
massacre (1197).35 Le bourreau est armé d’un long couteau,
et les deux corps sans téte vacillent.

Saint Maurice est en position de dialogue avec saint
Oswald dans un des ornements de cadre carré se trouvant
sur la chasuble de Saint-Paul-im-Lavanttal a Karnten
(milieu-fin du XII¢ siecle). Les deux saints portent une
coiffe semi-circulaire se détachant devant le nimbe; une
barbe-collier cerne les deux visages.’®

Conjointement aux deux dernieéres scenes entrevues,
c’est la représentation du soldat en pied qui semble primer
sur les autres types iconographiques a 'extréme fin du
XII¢ siecle, comme le montrent les exemples suivants:

Aux angles du reliquaire en ivoire provenant de Cologne
et affectant la forme d’une église (~1200), se trouvent
quatre soldats qu’Adolf Goldschmidt présente comme les
saints protecteurs de Cologne: Cassius, Victor, Géréon et
Maurice, ce qui est confirmé par les tituli sur le bord des
boucliers. Saint Maurice porte un casque conique sans
nasal et un écu qui le recouvre presque entierement; dans sa
main droite, il tient une épée dressée.’’

Sur une vignette d’un Lectionnaire provenant vraisem-
blablement d’Engelberg et produit vers les années 1180 se
trouve un saint Maurice en armure, non nimbég, et coiffé
d’un heaume en pot-de-fer qui entre déja dans le répertoire



Fig.5
Maurice, trésor de I’Abbaye.

militaire du XIII¢ siécle; il est armé d’un écu et d’une
lance.58 Vers 1200, il figure sur un vitrail au croisillon sud du
transept de la cathédrale de Strasbourg, ou il est associé a
saint Candide et saint Victor. Les trois militaires sont en
pied, un écu et une arme dans chaque main.’?

Bien que non encore personnalisée, la physionomie de
saint Maurice commence a se différencier vers le tournant
du XII¢ siecle, comme nous I’avons vu avec I’exemple de la
chésse de Saint Mengold de Godefroy de Huy, ou encore
avec le chef-reliquaire de Rheinau. Ce phénomeéne est avant
tout lié a des composantes stylistiques: a cette époque, on
va au-dela du module de base anonyme qui servait de visage
pour les personnages; cet élan novateur est sans conteste lié
au «style 1200», lequel a recours aussi bien a ’Antiquité
qu’aux sources byzantines et tend vers I’individualisation

Saint Maurice équestre, chisse des Enfants de saint Sigismond, vers 1160. Saint-

des traits et Pexpression des sentiments. Dans le cas de la
chasse mosane, Maurice a des traits qui ne sont pas sans
évoquer saint Paul: sa calvitie est accusée et ses cheveux
sont mi-longs; par contre, il porte une barbe courte. C’est a
partir de cette époque qu’apparait dans I’iconographie le
type du saint Maurice barbu, qui connaitra une certaine
prospérité, comme I’a relevé Johann-Joseph Morper.5
Cependant, aucune formule ne sera adoptée définiti-
vement, comme 1’a démontré la restauration du buste-
reliquaire de Bagnes. Entre le milieu du XVe siecle et le
XIXe siecle, Maurice apparait tour a tour moustachu, barbu
ou glabre.®!

Lasigillographie nous propose quelques exemples. A part
les sceaux du Chapitre de ’abbaye au XIII¢ siecle et de la
ville de Vienne-en-Dauphiné (1293) déja mentionnés, il

13



faut relever I’existence de sceaux sur territoire germanique:
le couvent Sankt Mauritz de Miinster posséde un sceau de
la fin du XIIe siecle sur lequel saint Maurice est représenté
en martyr, la palme a la main; un autre sceau de 1226 adopte
la formule équestre.®? A la fin du XII¢ siecle, saint Maurice
est représenté en guerrier, tel un croisé, avec gonfanon et
écu armorié sur le sceau de I’abbaye augustinienne de
Naumburg-an-der-Saale.®® La cathédrale de Magdebourg
adopte saint Maurice sur son sceau, vers 1200: il est en
guerrier, de face, avec un gonfanon et un bouclier sur lequel
se développe une croix épatée; inscription est la suivante:
SCS MAVRICIVS. DVX.GLORIOSVS. L’Abbaye de
Tholey choisit la formule équestre au début du XIII¢ siecle.
A Magdebourg apparaissent, entre 1124 et 1192, de nom-
breux «Moritzpfennige», sur lesquels I'image du saint
apparait avec des types de représentations variés.

Aucun cycle d’enluminure ou de peinture murale ayant
illustré la Passio n’a survécu jusqu’au XIII¢ siecle. On peut
supposer qu’il devait en exister, tout au moins a ’abbaye
méme (dans le cloitre peint de «Saint-Catherine», de la fin
du XII¢ siecle?).95 Le premier cycle important connu se
trouve a Tours, a la cathédrale Saint-Gratien, ou trois lan-
cettes ont été offertes par Geoffroy Freslon, évéque du
Mans, entre 1258 et 1270, qui se développe sur six registres. 60

A partir de la deuxieme moitié du XIII¢ siécle, ’icono-
graphie de saint Maurice va se répandre, et les représenta-
tions se multiplier. Voici un choix d’exemples:

En 1225, deux sceénes lui sont consacrées sur la chésse
ciselée de I’abbé Nantelme; vers 1230, a Chartres (porche
sud, portail de gauche, ébrasement de gauche) un per-
sonnage en armure et surcot a été identifi¢ parfois comme
saint Maurice, parfois comme saint Théodore.®” On le
retrouve sur un vitrail, associ¢ a saint Georges, a la cathé-
drale de Heimersheim-an-der-Ahr (milieu du XIII¢ siecle).
Trois statues lui sont érigées a Magdebourg (grand cheeur,
cheeur et croisillon nord) (1220-1240, 1350). L’antependium
de Thoune, du XIII¢ siecle, le montre dans la méme posture
classique que celle du XI¢ siécle. Les types iconographiques
étudiés vont perdurer au XIII® siécle et au-dela: par

exemple, saint Maurice tenant la palme du martyr se trouve
dans la Bible moralisée de la Haye de la premiére moitié du
XIII¢ siécle®; le type du soldat en pied continue a faire
fortune, comme le prouve la sculpture monumentale de
Niederaltaich, vers 1250. La décollation est présente dans
un manuscrit rhénan de la deuxie¢me moitié¢ du XIII¢ siecle:
le Legendarium d’Oxford®®; une peinture murale du XIVe
siecle a Biasca, dans le Tessin, reprend le portrait équestre.

Conclusion

Il est facile de constater, a I’issue de cette étude, que le
dossier iconographique de saint Maurice s’est constitué
essentiellement au nord de I’Europe, ce qui s’explique par la
propagation du culte au nord et par la diffusion des reliques
(fig. 2).

Si ’on dresse un bilan iconographique de saint Maurice
d’apres les exemples conservés jusqu’en 1200, on constate
qu’il est sans attributs, comme intercesseur dans deux cas;
on le trouve dans une représentation isolée, en soldat (seul
ou avec ses principaux compagnons), dans une quinzaine
de cas; deux fois a cheval; quatre fois devant Maximien
(dont une fois dans la scéne du sacrifice aux idoles); a trois
ou quatre reprises avec la 1égion thébaine; en martyr avec la
palme dans huit exemples, et la décollation se trouve dans
deux représentations. Tout comme saint Sigismond, on le
retrouve en relation avec saint Oswald, ou alors avec saint
Géréon et saint Cassius de Cologne, ou encore associ¢ a
saint Georges. La sigillographie montre qu’a la fin du
XII¢ siecle, on adopte indifféremment le portrait équestre
ou le guerrier en pied.

Sceaux, monnaies, vitraux, enluminures, peintures mu-
rales, vétements liturgiques, pieces d’orfevrerie, sculptures
monumentales: nombreuses sont les ceuvres a chanter la
gloire de saint Maurice d’Agaune, dont les représentations
connaitront un développement exponentiel a partir de
I’époque gothique.

NOTES

Abbréviations:

LCI Lexikon der Christlichen Ikonographie, 2 séries de 4 Vol.,
Bale 1968-1972 et 1973-1976.
MGH Monumenta Germaniae Historica (BRUNO KRUSCH

éditeur, publi¢ a Hanovre): rer. Merov: Scriptores rerum
Merovingicarum.

JEAN DEVISSE, L'image du noir dans l'art occidental, Fribourg
1979. - GUDE SUCKALE-REDLEFSEN, Mauritius: Der heilige
Mohr, Munich, Zurich 1987. - Pour une orientation iconogra-
phique: JEAN-BERNARD DE MONTMELIAN, Saint Maurice et la
Légion thébéenne, Vol.Il, Paris 1888, pp.230-249. - Louis
REAU, Iconographie de l'art chrétien 111-3, Paris 1959, p.938. -
JosepH BRAUN, Tracht und Attribute der Heiligen in der
deutschen Kunst, Stuttgart 1943, col. 528-531. - F. REUSCH,
Mauritius von Agaunum, dans: Lexikon der Christlichen Iko-
nographie 7, 1974, col. 610-613.

14

2 DavID ALLEN WARNER, The Culte of St. Maurice: Ritual, Poli-
tics and Political Symbolism in Ottonian Germany, Los Angeles
(UCLA) 1989.

3 Bruno KRruscH, dans: Monumenta Germaniae Historica
Scriptores rerum Merovingicarum III, pp.22-31; voir aussi
MGH rer. Merov. VII, pp.799-800.

4 PauL CLEMEN, Die romanische Monumentalmalerei in den
Rheinlanden, Dusseldorf 1916, Vol. 11, P1. VIL.

5 LCI, Bd.7 (cf. note 1), col. 558-559. - Lours REaU (cf. note 1),
I1I-2, pp.1017-1018. - BERTHE WIDMER, Der Ursus- und Vic-
torkult in Solothurn, dans: Solothurn, Beitrige zur Ent-
wicklung der Stadt im Mittelalter, Kolloquium vom
13.-14. November 1987, Zurich 1990, pp.33-81.

6 DENIS VAN BERCHEM, Le Martyre de la légion thébéenne, essai
sur la formation d’une légende, dans: Schweizerische Beitrige
zur Altertumswissenschaft, Heft 8, Bale 1956, pp.32-33.

7 Lettre a Salvius, dans: MGH III (cf. note 3), p.40.



17

18

Par exemple: DENIS VAN BERCHEM (cf.note 6). - HEINRICH
BUTTNER, Zur Diskussion des Martyriums der thebdischen
Legion, dans: Zeitschrift fiir schweiz. Kirchengeschichte IV,
1961, pp.265-274. - HENRI DE RIEDMATTEN, L'historicité du
martyre de la Légion Thébaine, dans: Annales valaisannes 37,
1962, pp.331-348. - Louis DUPRAZ, Les Passions de saint
Maurice d’Agaune, Fribourg 1961. - MAURICE ZUFFEREY, Le
dossier hagiographique de saint Maurice, dans: Revue d’his-
toire ecclésiastique suisse, fasc. I-1V, 1983, pp.3-46. - SAMIR
Fawzy GIRrGIS, Die koptische Herkunft der thebdischen Legion,
Zurich/Wien 1990.

DANIEL THURRE, La chdsse de I'abbé Nantelme, dans: Annales
valaisannes, 1987, pp.161-227.

Voir la littérature mauritienne publiée chez JEAN-BERNARD DE
MoNTMELIAN (cf. note 1), pp. 340-357 et, en priorité:
BERNHARD OPFERMANN, Das Messformular vom Fest des hei-
ligen Mauritius, dans: Beitrage zur Geschichte des Erzbistums
Magdeburg, Leipzig 1968, pp.192-213. - Pour la fortune litté-
raire du martyr au Moyen Age tardif: HENRI-G. Butz, Les
martyrs thébains dans lart et la littérature de Suisse alléma-
nique, dans: Annales valaisannes XXVIII, 1953, pp. 413-420. -
VICTOR SAXER, L'usage de la Bible dans les Passions des martyrs
d’Agaune, dans: Echos de Saint-Maurice 21, 1991, pp. 80-115.
BERNHARD OPFERMANN (cf. note 10), pp.192-213.

DANIEL THURRE, Richesses des «parents pauvres». Remarques
bibliographiques a propos du Trésor de Saint-Maurice, dans:
Nos monuments d’art et d’histoire 3, 1987, pp. 414-430.
Pour les sources, voir: JEAN-BERNARD DE MONTMELIAN
(cf.note 1), pp.366-367. - ERNST ALFRED STUCKELBERG, Ge-
schichte der Reliquien in der Schweiz, Zurich 1902. - EUGEN
GRUBER, Die Stiftungsheiligen der Diozese Sitten im Mittelalter,
Fribourg 1932, pp. 143-149.

Lieux suisses possédant des reliques de saint Maurice: ERNST
ALFRED STUCKELBERG, Die schweizerischen Heiligen des Mittel-
alters, ein Hand- und Nachschlagebuch fiir Forscher, Kiinstler
und Laien, Zurich 1903, p.79. - Rayonnement de saint
Maurice, avant 754: DARIO GAMBONI, La géographie artistique
(= Ars Helvetica I), Disentis 1987, p.55. - Culte de saint
Maurice (vocable) dans le bassin supérieur du Rhone (période
mérovingienne et au-dela); carte de J. BERNARDIN, dans:
Revue périodique de vulgarisation de Sciences Naturelles et
Historiques de «La Physiophile», n° 62, 1965, p.70. - Autre
carte, dans: LCI 7, 1974 (cf. note 1), col. 431.
JEAN-BERNARD DE MONTMELIAN (cf. note 1), Vol. I, 1888,
pp.275-424. - ADALBERT-JOSEPH HERZBERG, Der heilige
Mauritius. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Mauri-
tiusverehrung, Diisseldorf 1936. - ALBERT BRACKMANN, Die
politische Bedeutung der Mauritius-Verehrung im Mittelalter,
Berlin 1937, pp.279-305. - JEAN DEVISSE (cf. note 1). - Voir
aussi CHRISTIAN KOHLER, Mauritiuskirchen in deutschen
Landen, Hannover 1986. - GUDE SUCKALE-REDLEFSEN
(cf. note 1).

ADO DE VIENNE, Chronique, dans: MGH Scriptores II, p. 318
(saint Maurice y est vénéré depuis 715-740). - Pour le chef-
reliquaire: RENE POUPARDIN, Le reliquaire de Saint-Maurice de
Vienne, dans: Le royaume de Provence, Paris 1901, pp.356-
368. - Eva KovAcs, Le chef de saint Maurice a la cathédrale de
Vienne, dans: Cahiers de Civilisation Médiévale 1, 1964,
pp. 19-26.

Carte de MARIOTTE, dans: Atlas historique de Haute Savoie,
P1. XTIV (églises sous le vocable de saint Maurice et des saints
d’Agaune), Annecy 1990.

En 937, Otton 1° fit ériger a Magdebourg un couvent qu’il
plaga sous la protection de saint Maurice (les reliques furent
recues en 960). Au début du XI¢ siécle, les hommes d’armes,

19

20

21
22

23
24

25

26

27

28

29

30

31

vassaux de Magdebourg, sont nommé milites mauriciani. -
ADALBERT-JosEPH HERZBERG (cf. note 15), pp. 73-86.

ERNST ALFRED STUCKELBERG (cf. note 13), Reg. 74 (Hil-
desheim), 100 (Hirsau), 103, 125 et 126 (Petershausen), 114 et
117 (Bamberg). - HeLmuT LAHRKAMP, Das Mauritius-Patro-
zinium, dans: St. Mauritz, Miinster Westfalen 1970, pp. XXIV-
XXV. - WERNER DOBELMANN, Miinster St. Mauritz, dans:
St. Mauritz, Miinster Westfalen 1970, pp.1-14.

Voir la contribution (orale) de PHILIPPE GEORGE, qui aurait dQ
paraitre dans ce méme numéro.

ADALBERT-JosEPH HERZBERG (cf. note 15), pp. 140-153.
ADALBERT-JosEPH HERZBERG (cf. note 15) - GOTTFRIED KEN-
TENICH, Der Kult der Thebder am Niederrhein, dans: Rhei-
nische Vierteljahrsblitter I, 1931, pp.339-350. - A Cologne
existait déja depuis le VI¢ siécle un autel dédié a saint
Maurice. Annon s’était frauduleusement procuré des reliques
de saint Innocent et la téte de saint Vital a I’Abbaye de Saint-
Maurice en 1070.

Munich, Bayerische Staatsbibl. Clm. 4456, fol. 11 ro.
Lalance est conservée au trésor des Habsbourg, au palais de la
Hofburg, 4 Vienne. - RENE POUPARDIN, Le royaume de Bour-
gogne, 800-1038, Paris 1907, pp.38-58 et 375-383. - ALBERT
BUHLER, Die heilige Lanze. Ein ikonographischer Beitrag zur
Geschichte der deutschen Reichskleinodien, dans: Das Miinster
H.3/4,1963, pp. 85-116. - JEAN DEVISSE (cf. note 1), pp. 153-154.
JEAN Devissg (cf.note 1), pp.176-177. - TERESA DUNIN-
Wasowicz, Santi romani nella Polonia altomedievale. Il culto di
san Maurizio e della legione tebana, dans: Quaderni medievali
VII, 1979, pp.43-56. - Voir aussi: HELMUT BEUMANN, Lau-
rentius und Mauritius. Zu den missionspolitischen Folgen des
Ungarnsieges Ottos des Grossen, dans: Festschrift W. Schle-
singer 1I, Cologne, Vienne 1973, pp. 238-275.

JOSEPH DE BORCHGRAVE D’ALTENA, Les chdsses de Saint
Domitien et de Saint Mengold de la collégiale Notre-Dame, a
Huy, dans: Bulletin de la Société d’Art et d’Histoire du
Diocése de Liege XLI, 1959, pp.24-42. - PHILIPPE GEORGE,
Miracles de saint Mengold, dans: Bulletin de la Commission
Royale d’Histoire CLII, 1986, pp.25-48; p.40, note 66, il
évoque saint Maurice, précisant que les Zdhringen furent les
propagateurs du culte de la légion thébaine; il rappelle éga-
lement que «le troisieme prieur de Neufmoustier, Arnould
(1164-1173) organisa en 1169 la translation a Neufmoustier des
corps de deux martyrs de la 1égion thébaine que conservait
jusqu’alors la collégiale de Bonn».

MAURICE ZUFFEREY, Der Mauritiuskult im Friih- und Hochmit-
telalter, dans: Historisches Jahrbuch 1986, p.52, établit une
liste des patronats du saint et des dévotions particulieres.
Pour la publication de ’ensemble répertorié, voir la thése de
Pauteur: Latelier roman d'orfévrerie de I’Abbaye de Saint-
Maurice, Sierre 1992.

E. A. EITNER, The Flabellum of Tournus. New York 1944 (The
Art Bulletin, dans: Supplement I). - Cette ceuvre du début du
IXe© siecle a été amenée a Tournus en 875 par les moines de
Noirmoutiers (actuellement a Florence, Museo Nazionale del
Bargello). Le support de I’éventail est en vélin (56 pouces de
long sur 8 de large); saint Maurice se trouve dans la 26° section
verticale, au centre (verso); il est en compagnie d’autres
saints: Martin, Hilaire, Philibert et Denis.

Epitaphe chez RENE PoUPARDIN (cf. note 16), p. 139, Appendix
X, p.362.

Voir le texte cité par Louis Dupraz (cf. note 8), p.152. - Voir
I’étude de J.-A. GAL, Mémoire sur le véritable chef de Saint
Maurice, publié chez CLAUDE-ANTOINE Ducis, Saint Maurice
et la légion thébéenne, Annecy 1887, pp.210-218. - Eva KovAcs,
1964 (cf. note 16), pp.19-26.

15



32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

16

A. LADE, Le trésor du Pas-de-I’Echelle, dans: Revue suisse de
numismatique 1893-94. - EUGENE DEMOLE, Numismatique de
I'évéché de Geneve aux XI¢ et XII¢ siécles, dans: Mémoires et
documents publiés par la Société d’histoire et d’archéologie
de Geneve, Tome XXXI, Geneéve 1908.

Peiresc voit le chef en 1612, aprés qu’il et été enfoui pour
échapper aux huguenots (dessins et texte original conservés a
Paris, Bibliotheque Nationale, lat. 17558, fol. 28 ro: Peiresc.
Miscellanea).

Zurich, Musée National, dép6t 494a; monté sur un ensemble
de 1668 par un orfévre baroque de Rapperswil (hauteur:
17,5 cm). - JOHANN-RUDOLF RAHN, Eine romanische Reliquien-
biiste aus dem Stifte Rheinau, dans: Indicateur des Antiquités
Suisses 1897, pp.56-59. - Catalogue d’exposition Zeit der
Staufer 1, Stuttgart 1977, pp. 468-469.

Udalrico Coquo Wilano Turg, 1610, texte édité par E. Rothen-
hiusler, dans: Indicateur des Antiquités Suisses 1899, p. 87.
Livoire (10 X 14 cm) a peut-&tre été donné a ’abbaye Saint
Maurice de Milan. - ApoLF GoLDSCHMIDT, Die Elfenbein-
skulpturen aus der Zeit der karolingischen und sdchsischen
Kaiser, Bd. 2, Berlin 1918, P1. II, 2; pp. 15-16. - DANIELLE GABO-
RIT-CHOPIN, Ivoires du Moyen Age, Fribourg 1978, p. 82: «Bien
qu’entaché d’une certaine mollesse, le style de cette plaque
reste trés proche de celui du «groupe de Magdebourgy.
Cependant, le caractére adouci des formes et des attitudes
évoque d’autres ivoires, sculptés a Milan, et marqués par une
tres forte influence byzantine».

ADOLF GoLDscHMIDT Bd.2, 1918 (cf.note 36), Pl. VI-16;
pp.19-20. - DANIELLE GABORIT-CHOPIN (cf. note 36), n° 101,
p.192. - PeErcY ERNST SCHRAMM, Denkmale der deutschen
Konige und Kaiser, Vol. 1: Ein Beitrag zur Herrschergeschichte
von Karl dem Grossen bis Friedrich 11, 768-1250, Munich 1962,
fig. 68.

Paris, Bibliotheque Nationale, Ms. 5301, fol. 204. - Catalogue
d’exposition Les manuscrits a peintures en France du VII® au
XII¢ siécle, Paris 1954, p. 109. - DANIELLE GABORIT-CHOPIN, La
décoration des manuscrits a Saint-Martial de Limoges et en
Limousin du IX® au XII® siécle, Paris 1969, pp. 78-85, p.206.

PHILIPPE LAUER, Les enluminures romanes des manuscrits de la
Bibliothéque Nationale, Paris 1927, pp. 116-121. - Paris, Biblio-
théque Nationale, Ms. lat. 9448, fol.69 vo et 70 ro (32,5 X
16 cm).

Le Puy, cathédrale, tribune nord, scéne de martyre, deuxiéme
moitié XI¢ s.; PAUL DESCHAMPS, La peinture murale en France,
Paris 1951, fig.15, p.57.

CHRISTIAN KOHLER, 1986 (cf. note 15), p. 132 (conservé au Lan-
desmuseum Kunst und Geschichte, Miinster).

Mayence, Stadtbibliothek; Ms. II, 3 (27 X 22 cm). Personnage
identifié par un titulus: SMAVRITIVS. - FRAUKE STEENBOCK,
Der kirchliche Prachteinband im frithen Mittelalter von den
Anfingen bis zum Beginn der Gotik, Berlin 1965, Nr. 70, pp. 162-
163; P1. 97. - Autre exemple non attesté de saint Maurice
guerrier: HANNS SWARZENSKI, Monuments of Romanesque Art,
London 1954, p. 52; P1. 78, fig. 182: dessin provenant de Mag-
debourg ou Stavelot, début XI¢s. (Bruxelles, Ms. 1814, fol. 23)
JEAN-JACQUES MARQUET DE VASSELOT, Catalogue raisonné de la
Collection Martin Le Roy 1, Paris 1906, P1. 1.

Inédite; hauteur: environ 2 métres; conservée a la Sala Consi-
gliare del Comune di Cuveglio (Varese-Italia). Tirulus vertical,
interrompu et décalé sur la droite: CS MAVRIT[i]VS. - Autre
peinture murale inédite: 4 Le Liget (deuxiéme moitié du
XII¢ siécle).

HaNs HORSTMANN, Zur Tkonographie des hl. Mauritius und des
St.-Mauritz-Stiftes in Miinster, dans: Munster Westfalen, neun
Jahrhunderte, Miinster 1970, pp.226-235.

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59

60

61

62

63
64
65

JeaN HUBERT, Le baptistere de Poitiers et I'emplacement du
premier groupe épiscopal, dans: Mémoires et Documents
publiés par la Société de I’Ecole des Chartes XXIX, Geneve
1985, pp. 161-169. - YVONNE LABANDE-MAILFERT, Les peintures
du baptistére Saint-Jean de Poitiers, dans: Etudes d’icono-
graphie romane, Poitiers 1982, pp.254-255.

E.R. LABANDE, Corpus des inscriptions de la France médiévale,
Tome I-1 (Poitou-Charentes), Paris 1974, p. 11; ’auteur men-
tionne encore qu’un Sanctoral de I’Eglise de Poitiers porte
une célébration de saint Maurice et de ses compagnons a la
date du 27 septembre.

Appelé aussi Passionnaire de Hirsau; provenant de Hirsau ou
de Zwiefalten (Stuttgart, Wiirttembergische Landesbiblio-
thek, Cod. bibl. 2056), ALBERT BE&CKLER, Das Stuttgarter Pas-
sionale, Augsburg 1923, n°® 89; Bibl. fol. 105 ro.

Vantail de droite, rangée inférieure, panneau de gauche, n° 45
de I'ouvrage de URSULA MENDE, Die Bronzetiiren des Mittel-
alters, Munich 1983 et Pl. 116.

La palme, attribut du martyr, a pour origine les évangiles
apocryphes: Ev. Nativ, Mariae et Infant. Salvat, chap. XX-XXI
(épisode de la fuite en Egypte). - Voir aussi Apocalypse 7, 9.
Ot1TO VON FALKE, Deutsche Schmelzarbeiten des Mittelalters,
Frankfurt-am-Main 1904, pp.28-32; 126; PI. 29.

KARL HERMANN USENER, Ein Mainzer Reliquiar im Bayerischen
Nationalmuseum, dans: Miinchner Jahrbuch der bildenden
Kunst VIII, 1957, pp.57-64; fig. 7 (27X 22 c¢cm). - En fait le
médaillon de saint Maurice a disparu, mais son nom se trouve
sous I’ange, a droite.

OtT10o voN FALKE (cf. note 51), pp.26-27; 41-44; 126; P1. 27. -
JosePH BRAUN, Der Christliche Altar 1, Munich 1924, P1. 82.

MARIE-MADELEINE GAUTHIER, Les Routes de la Foi, Fribourg
1983, p.23. - Catalogue d’exposition Ornamenta Ecclesiae 111,
Cologne 1985, pp.100-101.

Amiens, Bibl. municipale, Ms. 108, Fol.222 ro, sous 22 sep-
tembre. - F. BUCHER, The Pamplona Bibles 11, New Haven 1970,
p.271.

JoserpH BRAUN, Die liturgische Gewandung im Occident und
Orient, Fribourg 1907, fig. 106, p.231. - ADOLF REINLE, Die
Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter, Darmstadt 1988,
pp. 165-166, fig. 54.

Anciennement a [’Altertumsmuseum, aujourd’hui a
Darmstadt (33 X 53 X 26 cm). - ADOLF GoLDSCHMIDT, Bd. III,
1918 (cf. note 36), n° 52, p.27; P1. XXVIII, 80b. - Ornamenta
Ecclesiae 11, 1985, pp. 416-417.

Sarnen, Lib. Kollegium Ms. 6, fol. 213 ro. - ALBERT
BRUCKNER, Scriptoria Medii Aevi Helvetica V11, Schreibschulen
der Diozese Konstanz (Aargau), Genéve 1955, P1. XXIVf; p. 80.
Louis GRODECKI, Le vitrail roman, Fribourg 1977, fig. 152, cata-
logue n°® 98, texte p. 293. - Corpus Vitrearum, France1X-1, Paris
1986, fig.84 (3,2 m X 1,2 m).

JOHANN-JOSEPH MORPER, Ein Mauritiuskopf vom Bamberger
Dom, dans: Pantheon XIX, 1937, p. 19, avec les exemples des
vitraux de Strasbourg et d’Heimersheim, de la téte de
Bamberg et de la statue de Munich.

Bagnes, buste-reliquaire gothique en bois, premiére moitié du
XVe siecle (hauteur: 43,5 cm). GAETAN CASSINA, Le buste-
reliquaire gothique de saint Maurice a Bagnes, dans: Vallesia
XXXIII, 1978, pp.255-269 & PI. 1.

HANs HORSTMANN (cf. note 45), p.230. - L’auteur mentionne
encore, pour Miinster, deux sceaux avec un saint Maurice
équestre pour la fin du XIII® siécle: en 1293 et 1295.

Hans HorstMmaNN (cf. note 45), p.227.

JEAN DEVISSE (cf. note 1), p.157 et 247, note 124.

Comme I’ont relevé FrRaNcIS WORMALD, Somme Illustrated
Lives of the Saints, dans: Bulletin of the John Rylands Library,



66

1952, p. 248, et BEAT BRENK, Le texte et I'image dans la «vie des
saints» au Moyen Age, dans: Texte et image, Actes du Colloque
de Chantilly 1982, Paris 1984, p. 32, l1a grande période pour I’il-
lustration de la vie des saints se situe aux XI® et XII® si¢cles.
Verriere de Saint Maurice; restaurée. Corpus Vitrearum, Les
vitraux du centre et des pays de la Loire, CNRS, Paris 1981,
p.126; baie 201. - J.-J. BOURASSE, Verriéres de I'église métropoli-
taine de Tours, Paris-Tours, 1849, P1. IX.

67 Y. DELAPORTE, Saint Maurice et sa statue a la cathédrale de
Chartres, dans: Mémoires de la Société archéologique d’Eure-
et-Loire 20, 1957, pp. 75-81.

68  Bibl. Royale, cod. A.A. 261, fol.35 vo: A. DE LABORDE, La
Bible moralisée conservé a Oxford, Paris et Londres, Tome IV,
Paris 1921, P1. 792.

69 Oxford, Lib. Keble College; fol.209 vo.

CREDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig.1: Photo: Ph. Hirmer, Munich.
Fig.2: Par 'auteur.
Fig.3: Bibliotheque Nationale, Paris.

Fig. 4: Rheinisches Bildarchiv, Cologne.
Fig.5: Photo: G. Zimmermann, Geneéve.

RESUME

La répartition des lieux mauriciens sur une carte montre cinq
zones principales liées au culte de saint Maurice, avec son dévelop-
pement iconographique, entre les VIII® et XIII® siecles: I’ex-
pansion se fit, dans un premier temps, en Gaule et sur le territoire
helvétique actuel, pour se répandre au nord de I’Italie, et, conjoin-
tement au culte de saint Géréon de Cologne, le long de I’axe
rhénan. L’abbaye de Saint-Maurice, dés le Haut Moyen Age, fut
une des rares communautés a posséder d’importantes reliques au
nord des Alpes. L'iconographie de saint Maurice est variée: repré-
senté en militaire, on le voit en fantassin ou en cavalier, dans les
scenes de la décollation ou du refus de sacrifier aux idoles, et
encore comme intercesseur aupres des empereurs ottoniens. Dans
ce contexte géopolitique, la Sainte Lance, ou «lance de saint
Maurice» va jouer un role considérable. Au XII® siécle, on vit dans
les martyrs thébains les modeles des chevaliers partant aux croi-
sades a la conquéte de la Terre de la foi. Vers 1250, avec la célebre
statue de Magdebourg, il prend, dans les milieux germaniques, les
traits d’un noir. Avec sa lippe épaisse, son nez épaté et sa chevelure
frisée, il deviendra le symbole de ’offensive germanique contre les
Slaves. En définitive, saint Maurice se présente plus comme un
compagnon du pouvoir que comme un saint populaire. Sceaux,
monnaies, vitraux, enluminures, peintures murales, pieces d’orfe-
vrerie, sculptures monumentales: nombreuses sont les ceuvres a
chanter la gloire de saint Maurice d’Agaune, dont les représenta-
tions connaitront un développement exponentiel a partir de
I’époque gothique.

ZUSAMMENFASSUNG

Die kartographische Zusammenstellung der Orte, an denen der hl.
Mauritius verehrt wird, ergibt fiinf Hauptgebiete, in denen sich
seine Ikonographie zwischen dem 8. und dem 13. Jahrhundert ent-
wickelte: Zunichst wird sie in Frankreich und im Raum der heu-
tigen Schweiz greifbar, dann dehnte sie sich nach Norditalien und,
zusammen mit dem Kult des hl. Gereon von Kdéln, entlang dem
Rhein aus. Die Abtei von St-Maurice war seit dem Hochmittelalter
einer der wenigen Orte nordlich der Alpen, wo wichtige Reliquien
des Heiligen aufbewahrt wurden. Die Ikonographie des hl. Mau-
ritius ist sehr vielfltig: Man sieht ihn als Fussoldaten oder Reiter,
in den Szenen der Enthauptung oder der Weigerung, den heidni-
schen Gottern zu opfern, aber auch als Fiirbitter bei den ottoni-
schen Kaisern. In diesem geopolitischen Zusammenhang spielt
die Heilige Lanze oder «die Lanze des hl. Mauritius» eine wichtige
Rolle. Im 12. Jahrhundert sieht man in den Martyrern der Thebéi-

17



18

schen Legion die Vorbilder der Kreuzzugsritter. Um 1250, mit der
berithmten Statue von Magdeburg, nimmt der hl. Mauritius im
deutschen Gebiet die Ziige eines Schwarzen an und wird zur
Symbolfigur der germanischen Offensive gegen die Slawen.
Schliesslich wird aus ihm eher ein Mitkdmpfer der Michtigen als
ein volkstiimlicher Heiliger. Siegel, Miinzen, Miniaturen, Wand-
malereien, Goldschmuck, grosse Skulpturen - zahlreich sind die
Werke, die der Ehre des hl. Mauritius von Agaunum gewidmet
sind, dessen Darstellungen sich seit der Zeit der Gotik stark ver-
mehren.

RIASSUNTO

La ripartizione topografica dei luoghi di culto mauriziani evi-
denzia cinque zone principali legate al culto die San Maurizio, e
alla sua diffusione iconografica tra I’VIII e il XIII secolo. La prima
diffusione avenne, in un primo tempo, in Gallia ¢ nel territorio
elvetico attuale, per poi espandersi nell’Italia settentrionale e, con-
giuntamente al culto di San Gerone di Colonia, lungo l’asse
renana. I’abbazia di San Maurizio, dall’alto medioevo in poi, fu
una delle poche comunita a possedere delle importanti reliquie a
nord delle alpi. L’iconografia di San Maurizio € molto variegata:
raffigurato come militare, il Santo viene anche presentato come
fante o cavaliere, nelle scene della decollazione o del suo rifiuto di
sacrificare agli idoli e, ancora, come interceditore presso gli impe-
ratori ottoniani. In questo contesto geopolitico, la «Santa Lancia»
o «Lancia di San Maurizio» svolge un ruolo considerevole. Nel XI
secolo, il martire tebano viene visto come il modello di cavaliere in
partenza per le crociate, alla conquista della Terra della fede.
Attorno al 1250, assume negli ambienti germanici, attraverso la
celebre statua die Magdeburgo, i tratti somatici di un nero. Con le
sue labbra pronunciate, il suo naso schiacciato, i suoi capelli ricci
diverra il simbolo dell’offensiva germanica contro gli slavi. In
ultima analisi, San Maurizio si presenta piuttosto come un fian-
cheggiatore del potere che non come santo popolare. Sigilli,
monete, vetrate, miniature dipinte a mano, dipinti murali, oggetti
d’oreficeria, sculture monumentali: sono numerose le opere che
inneggiano alla gloria di San Maurizio d’Agaune, la cui raffigura-
zione conoscera una notevole diffusione a partire dal periodo
gotico.

SUMMARY

The cartographic study of the places where St. Mauritius was
worshiped reveals five main regions in which his iconography
developed between the 8th and the 13th centuries. It first emerged
in France and the area of present-day Switzerland, then spread to
northern Italy and finally along the Rhine, together with the cult of
St. Gereon of Cologne. The Abbey of St. Maurice was one of the
few places north of the Alps where important relics of the saint had
been preserved since the high Middle Ages. The iconography of
St. Mauritius is varied. He is shown as a foot soldier or on
horseback, in scenes of beheading or refusal to make sacrifice to
pagan gods, but also as intercessor with the Ottonian emperors. In
this geopolitical context, the Holy Lance or «the Lance of St. Mau-
ritius» plays an important role. In the 12th century, the martyrs of
the Theban legion were seen as models for the crusaders. Around
1250, in the famous statue of Magdeburg, St. Mauritius had
adopted the features of a black man in the German empire and
become the symbol of the Germanic offensive against the Slavs.
Finally, he became more of a comrade-in-arms of the mighty
rather than a popular saint. Seals, coins, miniatures, murals,
gold jewelry, large sculptures - numerous are the works that
honor St. Mauritius of Agaunum, whose representations increased
substantially in the Gothic period.



	Culte et iconographie de saint Maurice d'Agaune : bilan jusqu'au XIIIe siècle

