
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Vorwort: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique et
iconographique : communications faites au 16e colloque de
l'Association Suisse des Historiens d'Art, Saint-Maurice, 1er-2
novembre 1991

Autor: Thurre, Daniel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CULTE DES SAINTS SUR TERRITOIRE HELVÉTIQUE:
DOSSIER HAGIOGRAPHIQUE ET ICONOGRAPHIQUE

Communications faites au 16e colloque de YAssociation Suisse des Historiens d'Art

Saint-Maurice, ler-2 novembre 1991

Introduction
par Daniel Thurre

^

K
." yyfi«m*m7^

U.«

7.

i«
¦r- », -.;

Fig. 1 Buste-reliquaire de Saint Bernard, XIIIe siècle, Hospice du
Grand-Saint-Bernard.



L'Association Suisse des Historiens d'Art se devait d'ouvrir
à nouveau ce dossier, resté trop longtemps fermé1, pour
célébrer un double jubilé. Le thème s'inscrit en effet dans le
cadre de deux commémorations: Le 1700e anniversaire du

martyr de la légion thébaine, célébré l'an passé à Saint-
Maurice, et les récentes festivités du 700e anniversaire de la
fondation de la Confédération helvétique. S'il existe
quelques études ponctuelles sur nos diocèses et quelques-
uns de nos glorieux élus2, rares sont les ouvrages de

synthèse à la disposition des chercheurs. On accueillera
donc avec intérêt l'ouvrage général sur les monastères et
églises suisses de Klaus Speich et Hans Schläpfer et le
travail de Jan Straub sur les tombeaux et sanctuaires de la
Suisse, ou encore le récent Corpus des saint suisses
«Schweizer Heiligenlegende» d'Anton Schraner.3

La conception de territoire helvétique - correspondant à

la réalité de notre Etat politique actuel - n'impose pas de

limite en soi. Au contraire, elle permet de saisir un contexte
géo-politique très étendu, de part et d'autre de l'arc alpin.
Peu de saints renommés ont pour lieu d'origine la Suisse ou
y ont vécu la majeure partie de leur vie, comme le montre la
brève étude de Thérèse Loup «Ermites et bâtisseurs».4 En
effet, à part Beat, que la légende rapporte comme étant
disciple de saint Pierre et apôtre de la Suisse, ou Nicolas de

Flüe (1417-1487), peu de saints se rattachent directement à

notre patrie. J'en veux pour preuve saint Maurice et la
légion thébaine, venus d'Egypte, ou encore les célèbres
moines irlandais saint Colomban, saint Gali et saint Ursi-
cinus. Plus proche encore dans le temps, considérons saint
Bernard, originaire de Menthon (fig. 1) ou le savoyard saint
François de Sales, évêque de Genève (1567-1622). Citons
cependant pour le giron helvétique quelques évêques, tels
saint Théodule, premier évêque du Valais au IVe siècle,
saint Maire, originaire d'Autun, premier évêque de
Lausanne (530-594), saint Germain (f vers 675), saint Guérin
(1065-1150), saint Amédée de Lausanne (1100-1159). Pour
les femmes, nous ne pouvons pas ne pas mentionner sainte
Adélaïde de Bourgogne, fille de Rodolphe II et de la reine
Berthe, qui a fondé le prieuré Saint-Victor à Genève et est
devenue patronne des Diocèses de Bâle, de Lausanne et du
couvent d'Einsiedeln; de même que la Picarde sainte
Colette de Corbie, qui entra dans les ordres en 1402 et vécut
comme Clarisse à Vevey et Orbe, dans des couvents qu'elle
fonda.

Ce qui va nous intéresser en premier lieu, c'est que ces

martyrs et hommes de Dieu ont témoigné de leur foi chez
nous et que leur message a rayonné localement dans un
premier temps, puis bien au-delà des frontières. N'oublions
pas qu'en tant qu'historiens ou scientifiques, nous nous
intéressons aux faits extraordinaires dont ils sont entourés
et à l'impact de leurs personnalités, mais il est bon de se
rappeler que ces hommes et ces femmes furent des êtres
humains, avec leurs tentations, leurs hésitations. Les aléas
de l'histoire font qu'un cortège de saints et de saintes sont
restés et resteront méconnus, discrets dans la gloire.

Dans son étude sur les saints médiévaux en Suisse,
publiée au début de ce siècle, Ernst Alfred Stückelberg

prend comme critère de sélection les saints dont la

sépulture se trouve sur notre territoire, ou dont la proximité
géographique a permis une diffusion du culte et une
vénération en Suisse.5 Plutôt que de dresser une liste incomplète
des saints vénérés sur territoire helvétique, il m'a semblé
préférable de proposer aux lecteurs la carte établie par
Stückelberg, qui a pour intérêt de montrer les foyers et points
d'impact de ces saints locaux (fig. 2). Le phénomène des

reliques, exportées ou importées, ainsi que les échanges
entre monastères vont contribuer à l'expansion du culte de

saints d'origines diverses et élaborer un tissu complexe de
relations.6 Aussi, les inventions et translations de reliques
ont joué un rôle important dans la migration des cultes,
définissant ce qu'il convient d'appeler la «géographie
hagiographique».

Les saints de l'Eglise catholique avaient certes leur place
dans les édifices, mais avant tout hors de ceux-ci: on a

tendance à oublier combien ils étaient associés à la vie
quotidienne et sans cesse sollicités.7 Chaque corporation avait

pour protecteur un saint patron; en cas de maladie, on
invoquait le saint possédant les vertus thérapeutiques pour le
mal à traiter. Par ailleurs, ces héros ont inspiré la littérature
de la langue française naissante, friande d'épopées et de

légendes (Legenda: «ce qui doit être lu», et non pas «ce qui a

été inventé»!). Comme l'a relevé Régine Pernoud: »Pas un
édifice religieux ou civil qui n'évoque, sculpté ou peint, tel ou
telle saint ou sainte; leur histoire alimente l'Iconographie,
guide le pinceau du fresquiste, le ciseau du tailleur de pierre,
l'outil du maître verrier, et aussi la plume du copiste. Tous les

modes d'expression sont bons pour rappeler leur mémoire: arts
plastiques, poésie, théâtre. On se transmet le récit de leur
passion, on va vénérer leurs reliques; et pour abriter celles-ci,

on conçoit tout un mobilier éblouissant: châsses d'argent et
d'or, rehaussées d'émaux et de pierres précieuses. Rien n'est

trop beau pour eux7
Qui dit «saint» pense généralement, et à juste titre, au

Moyen Age; mais cette approche suppose une forte
restriction. S'il est vrai que le phénomène prend des proportions

étonnantes durant cette période de l'histoire, il serait
cependant inexact de l'y cantonner. L'histoire et l'histoire
de l'art sont là pour nous prouver que si l'intimité avec ces

gens vénérables semble moins intense aujourd'hui, elle
n'en est pas moins de mise. L'art sacré, bien qu'il ait connu
un ralentissement, continue d'avoir de dignes représentants
pour la période moderne. Cela est à un tel point vrai qu'à
l'heure des grandes biographies, le cinéma y trouve aussi

son compte: mentionnons par exemple Francesco, de

Liliana Cavani, en 1989.

Le rôle d'intercession des amis de Dieu et de la
communion des saints demeure indispensable aux fidèles et à

l'Eglise. Le calendrier continue de leur appartenir d'un bout
à l'autre de l'année et l'homme aura toujours besoin de
protecteurs et d'exemples à suivre, au-delà de toute
superstition. J'irai même jusqu'à dire complaisamment que tout
naturellement, le surnaturel tient compagnie au naturel.

Comment comprendre sinon les procès de canonisations
toujours en cours comme celui de Dorothée ou de Mar-



7fi" ì&mtiiir
ifiu ' ^s CoriiAi

5 ^SB^ris^q? SP 'SV Nu $«ÛTtÙC

Anjîsffl¦
¦ eblüird.

f-îî n:
A1 A,

Wtkln

rg
.YS !pn/ttrT-- $nu«d SyÒlhniuìs fcMGa««» ihnursÇrï

torS ¦¦Cini«vein

7\ Mween ffiffcla-.-. HciI?, :

.¦v-Uflit
h'cHwi&»R£îfüuVtb:-;!>-..!

Isa:¦\.Wf
i£tf-(7r' /:•>¦«aneon

ft '
Satnt-Imier

ffl -tk<^ ^ >\-

"^
tf'"v. -'r IY<-

<Y */«'«•¦ »«UertKTiu^- "'
- i^-»^\ \ -' fifiiCImr.- s. l.aau£yi,7x.y'&efi

.' fi-'-'- \ ' fi'py y—^ - \ ¦ r~7 7. yfivrva>
WY; ;3£ -tJK* N .*- ,_7~^ \ • fi v /*''*v;SrT7Tï»fi

p,* K "VJtr-
$77-Vf\ : fi*~-.

)sé' i-, / • lausapnït b. M.irmV £\ «T5. Prnta\iu

2) Tu,i 1

i.r »nr -yy}. -

5> Thiodl.^S.N /ÎK.pî ' J - -•'¦ ¦ ""-- V * h ZJe fi V
LA. ST(3.,ndjâ|,ÇaSofvAliin>x«;*, Virar*. S Sdeiincïtrtf"/ J
.»lis rOSii-rï!. '., fiy-^-~~~~^ fi

À '-. r- •-'¦ 77"

\iM.t^Skfiri\m\.-i S. txu^cfluS, Sr'Oand)«»
>' 5 - %i.munJ. S.ÇiJtld.

r-V ggàfi- ' .j-"-?r- /-
C

y» >

/fi$m

71Û, { 7
Fig. 2 Carte des lieux de culte et des noms de saints sur territoire helvétique.

guérite Bays, la stigmatisée? Et celui de Nicolas de Flüe en
1947 seulement, alors que Bruder Klaus vécut au XVe
siècle?9 Avec l'ermite du Ranft, la sainteté au pouvoir a

trouvé une réponse inattendue: en écartant les alliances
étrangères, cet homme a posé les jalons de la neutralité de la

Suisse, ce qui eut pour effet de ménager un havre de paix au
cœur de l'Europe, même lorsque les conflits ont fait rage en
plein XXe siècle: on comprend qu'il soit devenu patron de

notre pays; voici ce qu'écrivait le cardinal Charles Journet
en 1942: »Quand la terre tremble, les patries s'interrogent sur
leur raison d'être. Elles cachent instinctivement les signes de

leur mortalité dans les plis du vêtement de ceux de leurs
enfants qui ont été touchés par la gloire divine. Elles les
présentent à Dieu comme une suprême prière.»w Dans un même
but politique, certaines personnalités ont reçu le titre de
saint: est-il besoin de rappeler le cas de Charlemagne,
canonisé en 1165 par l'Empereur germanique Frédéric de
Barberousse?

Etudier les saints, même dans une région et une période
limitées, montre assez vite que ceux-ci ont appartenu à

toutes les catégories sociales et mené des types de vie très
variés11: paysan, soldat, ermite, abbé, évêque ou même
roi.12 Les premiers chrétiens ont très tôt porté intérêt aux
restes sacrés de ces personnes13, témoins du Christ, dont
certains ont même été jusqu'à donner leur vie, plutôt que
de renier leur foi. Des miracles accréditaient souvent
l'efficacité des reliques conservées.14 C'est ainsi que naquirent
les premiers pèlerinages: les hauts lieux spirituels attirèrent
des flots de fidèles, amenant souvent la prospérité, comme
en témoignent encore certains trésors prestigieux.15 Pour

voir le jour, chaque nouvelle fondation se devait de
posséder des reliques; à défaut d'en obtenir honnêtement, on
allait même jusqu'à en voler.

C'est ainsi que, peu à peu, se sont mises en place les

diverses implantations monastiques et fondations.
La proximité de Milan avec saint Ambroise au IVe siècle a

joué un rôle essentiel pour la christianisation de nos
régions. Agaune a pris le relais jusqu'à Soleure, avec ses

patrons Ours et Victor et jusqu'à Zurich, pour atteindre
enfin Cologne et Xanten avec Géréon et Victor.



6BALE

6
Äugst CONSTANCEWindisch

6
Avenches

LAUSANNE

CORE

5

66 SION

Martigny
GENEVE QQM

MILAN

Fig. 3 Carte des diocèses et sièges épiscopaux, avec mention des sièges abandonnés dans la seconde moitié du VIe siècle.

Comme l'a noté Hans-Rudolf Sennhauser, l'Eglise
primitive et le Haut Moyen Age suisses relèvent directement
de l'héritage romain.16 Ce phénomène ressort lorsqu'on se
penche sur les anciens évêchés de Martigny, Coire (aux
débouchés des cols alpins), Genève17, Avenches, Augst et
Windisch (sièges épiscopaux sur les principales voies
romaines reliant le Rhin et l'Allemagne du sud) (fig.3).
La Suisse centrale et orientale, éloignée des grandes voies
et moins peuplée, ne voit par contre l'établissement
d'aucun siège episcopal. L'unité n'existe donc pas, ni au
niveau ecclésiastique, ni au niveau politique et linguistique.18

Les diocèses dépendaient anciennement de métropoles

extérieures: Vienne-en-Dauphiné pour Genève,
Besançon pour Bâle et Lausanne, Mayence pour Coire et
Constance, la Tarentaise pour Sion et Milan pour les parties
italophones.

Trois grandes routes spirituelles traversent la Suisse: la
première, la route du plateau, va de Genève à Schaffhouse;
la deuxième passe par le Gothard et va de Locamo à Bâle ; la
troisème, celle des Alpes intérieures, relie Saint-Maurice à

Saint-Gall19. Quelques villes, à part les deux dernières
nommées, portent encore dans leur nom le souvenir d'un
saint personnage: Saint-Imier et Saint-Prex (de saint

Protais), par exemple. De toutes les armes cantonales, une
seule montre un saint: le canton de Glaris, avec saint
Fridolin, le fondateur du couvent de Säckingen.

La Suisse conserve des objets vénérables intéressants,
qu'il s'agisse de la crosse de saint Germain de la deuxième
moitié du VIIe siècle, ou plus modestement de la pierre qui
servit de coussin à Nicolas de Flüe. Parmi les reliques de

contact, certaines, telle la Sainte Lance dite de «Lance de
Saint Maurice», vont jouer un rôle politique sur le plan
européen.

Aborder le culte des saints permet une multitude
d'approches: sources historiques, littérature, histoire des
mentalités et des religions, ethnographie20, toponymie, sociologie,

philosophie, économie, lipsanographie21, théologie,
liturgie et iconographie22... pour autant que l'on s'intéresse
aux traces physiques de ces personnages23, à leur message, à

leur impact, ou aux images que l'on s'en est fait. Cet énoncé
relève certes du lieu commun, mais il est bon de le préciser
dans le contexte de notre colloque. En effet, si l'iconographie

est souvent la préoccupation majeure de l'historien
de l'art, celui-ci ne peut pas se contenter de dresser un
simple répertoire, mais se doit d'aller plus avant, en se
servant de l'ensemble de ces disciplines.



Les études proposées ici ne se limitent ni au Moyen Age,
ni à des problèmes purement iconographiques. Si le

panorama de nos réflexions se veut étendu, il n'est certes
pas complet: d'aucuns déploreront, par exemple, l'absence
de toute approche ayant trait à la liturgie, ou encore le fait
que les périodes de la Réforme et Contre-Réforme et de
l'époque baroque avec ses nombreuses translations de
reliques aient été laissées pour compte.24 Le culte mariai n'a
également pas pu être considéré dans cette approche.

Les regards des auteurs se sont penchés sur des
monuments, des reliques, des problèmes liés à la commande
d'œuvres, ou encore sur des phénomènes d'implantations
locales et de pèlerinage, de même qu'à l'apogée tardive et

quasi contemporaine de notre saint national, pour pénétrer
enfin l'esprit de croyances populaires, parvenues jusqu'à
nous sous forme de dictons.

Telle est la complexité de la foi, de ses hésitations et de ses

fruits.
En définitive, la terre de nos ancêtres, possédait-elle un

humus propice à la floraison de la sainteté, ou nos régions
ont-elles plutôt été le réceptacle de témoignages
importants? A-t-on su éviter l'idolâtrie des saints, sans
toutefois reléguer ceux-ci au rang de statues de plâtre
empoussiérées? A travers ce recueil d'articles une parcelle
de la spiritualité passée et présente de notre patrie se

découvre.

NOTES

1 Ernst Alfred Stückelberg, Die schweizerischen Heiligen des 7

Mittelalters, ein Hand- und Nachschlagebuch für Forscher,
Künstler und Laien, Zürich 1903. - Ernst Alfred Stückelberg,

Translationen in der Schweiz, Zürich 1899. - Ernst
Alfred Stückelberg, Geschichte der Reliquien in der Schweiz,
Zürich 1902. - Voir aussi: Walther Ab Hohlenstein,
Schweizer Heiligen Legenden, Olten 1939. - Albert Bruckner,
Einige Bemerkungen zur Erforschung des frühmittelalterlichen
Heiligenkultes in der Schweiz, Milan 1952. - Rudolph Pfister, 8

Kirchengeschichte der Schweiz, Zürich 1964. 9

2 Par exemple: M. Benzerath, Dte Kirchenpatrone der alten
Diözese Lausanne im Mittelalter, dans: Freiburger Geschichts- 10

blätter 20,1913, pp. 126-141. - P. A. Pidoux de Maduere, Saint
Bernard de Menthon, l'apôtre des Alpes, Lille 1923. -
H. Dilkrath, Kult und Ikonographie des hl. Theodul, Freiburg u
1939. - C. Lugon, Saint Guértn, Genève 1970. -1600 Jahre
helliger Theodul, dans: Wir Walser 1-2, 1981. - Johannes Duft,
Die Lebensgeschichten des heiligen Gallus und Othmar,
St. Gallen 1988. - Hansueli F. Etter et al. (éd.), Die Zürcher
Stadtheiligen Felix und Regula, Zürich 1988. - Pierre-Olivier
Walzer, Vie des saints du Jura, Réclère 1979. - Roland 12

Gröbli, Die Sehnsucht nach dem »einig Wesen»: Leben und
Lehre des Bruder Klaus von Flüe, Zürich 1990. 13

3 Klaus Speich/Hans R. Schläpfer, Eglises et monastères
suisses, Zurich 1979 (autre approche: Heinz Horat, L'archi- 14

tecture religieuse, Ars Helvetica III, Disentis 1988). - Jan
Straub, Die Heiligengräber der Schweiz. Ihre Gestalt und Ihr
Brauchtum, Liebefeld-Bern 1987. - Anton Schraner,
Schweizer Heiligenlegende. Sie lebten das Evangelium, Stein am 15

Rhein 1987 (ouvrage religieux, retraçant les diverses biographies;

pour l'historien de l'art, la consultation de Walther Ab
Hohlenstein, 1939 est plus utile).

4 Thérèse Loup, Ermites et bâtisseurs, Genève 1966; voir aussi
Joseph Genoud, Les saints de la Suisse française, 2 Vol.,
Fribourg 1887.

5 Ernst Alfred Stückelberg (cf. note 1).
6 A ce propos, voir l'ouvrage essentiel de Nicole Herrmann- 16

Mascard, Les reliques des saints, formation coutumière d'un
droit, Paris 1975; également Patrice Boussel, Des reliques et
de leur bon usage, Paris 1971. - Carte des translations de
reliques en Europe entre 600 et 1200: Atlas zur Kirchengeschichte,

Freiburg, Basel, Wien 1970, p. 28.

Raoul Manselli, La religion populaire au Moyen Age,
Problèmes de méthode et d'histoire, Paris 1975. - P. Geary, La
coercition des saints dans la pratique religieuse médiévale, dans: La
culture populaire au Moyen Age, Monreal 1978. - Pour
pénétrer l'esprit de cette religion populaire et retrouver le

conditionnement quotidien, voir: Jacques Berlioz, Saints et
Damnés. La Bourgogne du Moyen Age dans les récits d'Etienne
de Bourbon, inquisiteur (1190-1261), Dijon 1989.

Regine Pernoud, Les saints au Moyen Age, Paris 1984, p. 9.

Charles Journet, Saint Nicolas de Flüe, éd. originale 1942;
5e édition, Fribourg 1988.

Charles Journet (cf. note 9); pour les raisons du retard:

pp. 179-183, pour la signification théologique de la canonisation:

pp.183-193.
On lira avec profit l'article Saint, rédigé par Henri Leclercq,
dans: Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie
XV-1, Paris 1950, col. 374-462. Pour l'iconographie, voir
Charles Cahier, Caractéristiques des saints dans l'art populaire,

Paris 1867. - Louis Reau, Iconographie de l'art chrétien,
Vol. III 1-3, Paris 1958-59.
Robert Folz, Les saints rois du Moyen Age en Occident (VP-
XIIIe s.), Bruxelles 1984.

Peter Brown, Le culte des saints. Son essor et sa fonction dans
la chrétienté latine, Paris 1984.

Peter Dinzelbacher, Die »Realpräsenz» der Heiligen in ihren
Reliquiaren und Gräbern nach mittelalterlichen Quellen, dans:

Heiligenverehrung in Geschichte und Gegenwart, Weinsberg
1990, pp. 115-174.

Pour une bibliographie des trésors suisses, voir Daniel
Thurre, Richesses des «parents pauvres». Remarques bibliographiques

à propos du Trésor de Saint-Maurice, dans: Nos monuments

d'art et d'histoire 3,1987, pp. 414-430. Pour des études
relatives à cette problématique: Xavier Barral I Altet,
Reliques, trésors d'églises et création artistique, dans: La France
de l'an Mil (dir. R. Delort), Paris 1990, pp. 184-213. - Jean-
Pierre Laporte, Le trésor des saints de Chelles, Chelles 1988.

Hans Rudolf Sennhauser, L'Eglise primitive en Suisse et le

Haut Moyen Age, dans: Archeologia 66, janvier 1974, p. 18-33.-
Voir aussi: Heinrich Büttner, Frühes Christentum im
schweizerischen Alpenraum, Einsiedeln 1967. - Jean-Blaise Fellay,
Depuis 15 siècles, les chrétiens en Suisse, dans : Notre histoire 81,

1991, pp. 26-39.



Voir l'étude intéressante, mais dépassée, de Mgr Marius
Besson, Nos origines chrétiennes. Etude sur le commencement
du christianisme en Suisse romande, Fribourg 1921, ou encore,
l'étude plus serrée de Eugen Gruber, Die Stiftungsheiligen der
Diözese Sitten im Mittelalter, Freiburg 1932.

Dario Gamboni, La géographie artistique Ars Helvetica I),
Disentis 1987, pp. 45 à 58.

Gonzague de Reynold, Grandeur de la Suisse, Neuchâtel
1940, pp. 155-166.
Bernard Crettaz, De la terre à la foi, catalogue d'exposition,
Genève 1982.

René Aigrain, L'hagiographie, ses sources, ses méthodes, son
histoire, Paris 1953. - M. D. Marchand, Aspects économiques
du culte des reliques du XP au XIIIe siècle, Paris 1968 (Mémoire
Sorbonne). - Hans Belting, Die Reaktion der Kunst des
13. Jahrhunderts auf den Import von Reliquien und Ikonen,
dans: Comité International d'Histoire de l'Art, 1979, pp.
35-53.

23

24

Exemples d'étude iconographique: Adolf Reinle, Die Tiere
der Heiligen, dans: Nos monuments d'art et d'histoire 4,1989,
pp. 420-433; Beat Brenk, Le texte et l'image dans la »Vie des

saints» au Moyen Age: rôle du concepteur et rôle du peintre,
dans: Texte et image. Actes du Colloque international de

Chantilly (13-15 oct. 1982), Centre de recherches de
l'Université de Paris X, Paris 1984, pp. 31-39. - Instruments de

travail: Louis Reau, Iconographie de l'art chrétien, 6 Vol.,
Paris 1955-1959; Lexikon der Christlichen Ikonographie,
Vol.IV-VIII, Basel 1973-1976.

André Vauchez, La sainteté en occident aux derniers siècles du

Moyen Age d'après les procès de canonisation et les documents
hagiographiques, Rome 1981.

Pour un survol de la question de la réaction au culte des saints
dans les milieux réformés, voir le Numéro spécial de Nos
monuments d'art et d'histoire 3,1984: Iconoclasme - mutation
culturelle à l'époque de la Réformation.

CRÉDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig. 1: Photo: Gérard Zimmermann, Genève.
Fig. 2: Reproduction d'après: Ernst Alfred Stückelberg, Die
schweizerischen Heiligen des Mittelalters, ein Hand- und
Nachschlagebuch für Forscher, Künstler und Laien, Zürich 1903,
S. 150.

Fig.3: Reproduction d'après: Dario Gamboni, Kunstgeographie
Ars Helvetica I, Die visuelle Kultur der Schweiz), Disentis 1987,

p.46.


	Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique et iconographique : communications faites au 16e colloque de l'Association Suisse des Historiens d'Art, Saint-Maurice, 1er-2 novembre 1991

