
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Artikel: Imitatio Sanctorum : Überlegungen zur Stifterdarstellung im Graduale
von St. Katharinenthal

Autor: Bräm, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Imitatio Sanctorum. Überlegungen zur Stifterdarstellung im
Graduale von St. Katharinenthal

von Andreas Bräm

Mittelalterliche Kunst ist in sämtlichen Bereichen Auftragskunst1

: Ein Auftraggeber bestellte sich bei einem Künstler
oder einer Künstlergruppe ein Werk, worauf diese es nach
mehr oder weniger präzisen Vorgaben ausführten. Der
Auftraggeber musste nicht mit dem Stifter, d.h. dem
Geldgeber, identisch sein, in der Tat war er es aber meistens.

Der Nachwelt ist weniger der Künstler als der Stifter oder
Auftraggeber überliefert. Einerseits auf den Kunstwerken
selbst, andererseits in schriftlichen Quellen wie
Kirchenchroniken oder Viten.2 Als wichtigste Person im Kunst-
prozess galt mithin der Stifter und nicht der Künstler. Das
zentrale Motiv für Stiftungen aller Art war der Glaube, die
irdischen Gaben würden einst gegen himmlischen Lohn
aufgewogen. Man meinte also, sich durch einen
finanziellen Beitrag einen Platz im Himmel erkaufen zu können.
Honorius Augustodunensis ist diesbezüglich die
bedeutendste Quelle: «Da ihr eure Reichtümer ohnehin anderen
hinterlassen müsst, beeilt euch, himmlische Schätze durch
die Hände der Armen zu sammeln... Stattet die Kirchen
mit Büchern, Kleidern und Schmuck aus, erneuert
zerstörte oder verlassene Kirchen... Baut Brücken und
Strassen und bereitet so euren Weg in den Himmel.»3

Die Stiftung beinhaltet stets den Wunsch nach
Verewigung der eigenen Person. Durch Bildnisse, Inschriften,
Wappen, die einzeln oder miteinander kombiniert auftreten
können, werden die Auftraggeber für uns fassbar. Das
mittelalterliche Kunstwerk tritt damit aus der Anonymität
heraus, obwohl die schriftlichen Quellen vielfach noch
stumm bleiben.4 Stifterbilder und -inschriften sind seit den
ersten Jahrhunderten christlicher Kunst geläufig, während
Wappen seit dem 2. Viertel des 12. Jahrhunderts - in
grösserem Umfang seit dem 13. Jahrhundert - zu finden sind.
Für die im Spätmittelalter aufkommenden Devisen ist in
der Schweiz Guillaume de Grandson ein treffendes
Beispiel. Die von ihm gestifteten Wandmalereien in der Kirche
von Ressudens im Broyetal, aus dem 3. Viertel des 14.

Jahrhunderts, tragen seine Devise «ie le weil» (ich will es).5

Bei der Stifterdarstellung sind hauptsächlich der Dedika-
tions- und der Devotionstyp zu unterscheiden.6 Bei der
Devotion oder Adoration einer heiligen Person oder eines
Geschehens, kniet ein Stifter, in Handschriften auch der
Autor oder Schreiber, vor Christus, Maria oder einem
Heiligen. Als Dedikation wird die Übergabe einer Stiftung an
einen Höhergestellten bezeichnet, wobei nicht nur der
Stifter, sondern auch der Schreiber oder Maler dedizieren
kann.7 Der Dedikationstyp hat sich aus antiken Tributdar-

bringungen entwickelt, es handelt sich somit um die ältere
Tradition. Die beiden Grundtypen werden in der
mittelalterlichen Kunst in vielfältiger Weise variiert.8

Das Graduale von St. Katharinenthal ist bezüglich
Anzahl und Art der Stifterdarstellungen von einzigartiger
Reichhaltigkeit, weshalb es eine Untersuchung allein unter
diesem Aspekt verdient.9

Das Werk gehört zu den wenigen besonders reich
ausgestatteten Werken der oberrheinischen Buchmalerei um
1300 und bildet in diesem Raum zusammen mit der
Weltchronik des Rudolfs von Ems und der Karlsvita des Stricker,
Ms. 302 der Vadiana in St. Gallen, und der Manesse-
Handschrift in Heidelberg, das «Trio-Nonplusultra».10
Aufgrund eines Eintrages im Vorderdeckel kann das Graduale

um 1312 datiert werden. Als Herstellungsort steht Konstanz
im Vordergrund. Die genauen Herstellungsbedingungen
sind unbekannt. Wir sind diesbezüglich auf Indizien
angewiesen. Der Text wurde mit grosser Sicherheit von den

Dominikanerinnen des Klosters geschrieben, während die
Miniaturen von den lokalen Dominikanern oder einem
städtischen Atelier ausgeführt wurden.11 Die Manesse-
Handschrift wird heute von der Fachwelt einhellig einem
Zürcher Atelier zugeschrieben, während beim Vadianus
302 dieselbe Bestimmung erst jüngst gewichtige
Argumente erhielt.12

Das Graduale war ursprünglich mit bis zu 80 prächtigen
Goldgrundminiaturen unterschiedlicher Grösse illustriert;
erhalten sind 72. Das Werk vereinigt als Choralbuch die
Gesänge der Messe. Es besteht aus den drei Hauptteilen
Proprium de tempore, das nach dem Kirchenjahr aufgebaut
und mit Szenen aus der Vita Christi illustriert ist, dem
nach dem Heiligenfestkalender geordneten und mit
Heiligenszenen illustrierten Proprium sanctorum, sowie dem

Sequentiar.
Nicht weniger als 73 Stifter, sowohl aus dem geistlichen

wie aus dem weltlichen Stand, sind zu zählen (Abb. 1). Die
Dargestellten sind selbstverständlich nicht individualisiert,
sondern lediglich nach Geschlecht, Stand und grob nach

Alter zu unterscheiden. Den Künstlern galt bis ins 14.

Jahrhundert nur das Exemplarische, nicht das Einmalige der
äusseren Erscheinung als bildwürdig. Das Graduale ist ein
besonders aufschlussreiches Beispiel für die Mentalität des

mittelalterlichen Stiftungswesens. Insgesamt 46 der
Dargestellten sind Dominikanerinnen des Klosters St.
Katharinenthal. Sieben sind Mönche, davon vier Dominikaner,
zwei Zisterzienser und ein Johanniter, wie aus der Ordens-

103



fol. Darstellungmodus

3v

1 2 3 4

Nonnen Mönche Laien

m

18v 2m
87v mw
90 mw
102 mw
119V 1
123 1 2m
154 1
157 1

158a 3 1

158v 3 2mw
159 1 1

159v 1

161 1
u 1 1

161V 2 2
163V 3

164V 3

168v 1

170V 1

173V 1
175v 1

177v m*
178V J
181V 1

183V 1 1

184v 1

185 1

188 1

188V 2 m

189v 1 2 Z

196V 1 m

231v 1
n 1

258v 1

261v 1

263 1
264V m*
291 1
293 3 2m

Total 33 7 20 4 6 3

Abb. 1 Die Stifterdarstellungen im Graduale von St. Katharinenthal

mit den vier Darstellungsmodi: 1 neben den Szenen;
2 innerhalb der Szenen; 3 mit Beschriftung; 4 Einfügung
in spezielle Ikonographie oder Auszeichnung, nebst Beschriftung.

Abkürzungen: m männlich; w weiblich; J Johanniter;
Z Zisterzienser; Wappen.

kleidung ganz eindeutig hervorgeht. Weiter erscheinen 20

Laienstifter, drei davon zusätzlich mit Wappen.13 Die
meisten der Laien, nämlich 16, sind männlich; nur vier sind
weiblich, wobei die Frauen nie allein, sondern immer in
Begleitung eines Mannes auftreten. Die zahlreichen
Stifterdarstellungen in dieser Klosterhandschrift widerspiegeln
die komplexe Finanzierung eines solchen Werkes. Es sind
Einsichten in die Relation Kunstwerk - Stifter - Rezipient
(hier die Nonnen des Klosters) zu erhalten. Die beiden
Zisterzienser und der Johanniter auf den foil. 178v und 189v

zeigen, dass neben Laien auch ordensfremde Mönche ihren
Beitrag zum Entstehen des Werkes geleistet haben. Zu den
Johannitern scheinen die Beziehungen u.a. durch den

Doppelkult der beiden Johannes, des Evangelisten und des

Täufers, gegeben zu sein.14 Neben der Unterscheidung
nach Stand und Geschlecht empfiehlt sich eine weitere
nach dem Darstellungsmodus, wobei vier Ebenen
auseinanderzuhalten sind. Die Darstellungen und damit die
Stifter sind durch die vier Modi rangmässig geordnet. Die
soziale Abstufung erfolgt nicht durch einfache Bedeutungsperspektive,

wie im Mittelalter häufig zu beobachten,
sondern durch den Modus.

Der 1. Modus bezeichnet den Stifter neben oder
unterhalb einer Szene, wobei zwischen Nonnen, Mönchen
und Laienstiftern zu unterscheiden ist. Für den 1. Modus
sind die Darstellungen neben der ganzseitigen I-Initiale auf
fol. 158v repräsentativ (Abb. 2). Der seitenhohen Initiale
sind zehn Medaillons mit Szenen aus der Vita Johannes des

Evangelisten eingeschrieben. Sowohl am Kopfwie am Fuss
der Initiale zweigen gebogene, mit Blüten besetzte Ranken
ab. Die Stifter sind recht zwanglos in die Seite eingefügt: In
der rechten Fussranke knien zwei Dominikanerinnen,
während links zwei weltliche Stifter erscheinen. Sie tragen
die zeittypische Gewandung: Der Mann einen olivgrünen
Rock, darüber eine rote Sukkenie und einen Kremphut, die
Dame ein blaues Gewand und einen rosafarbenen Mantel,
dazu Kopftuch und Gebende. Rechts neben der grossen
Initiale steht ein weiteres I für «Iocunditatem» mit dem
stehenden Evangelisten Johannes, sowie einer Dominikanerin

rechts davon und einem Jüngling in einem rosafarbenen

Rock linker Hand. Dass diese Stifterdarstellungen
keine individuellen Züge tragen, wird auf den ersten Blick
klar. Die Entwicklung von typisierenden Darstellungen zu
einer portraithaft-charakterisierenden Wiedergabe erfolgt
in Stifterbildern selbstverständlich parallel zur Entfaltung
des Bildnisses in anderen Bereichen, und zwar kontinuierlich

im Lauf des 14. Jahrhunderts.15 In diesen
Stifterdarstellungen Staffagefiguren zu erkennen, wäre verfehlt.
Dominikanerinnen als Staffagefiguren kommen im
Graduale durchaus vor, etwa auf fol. 161v (Abb. 3), wo zwei
Nonnen über dem E-Balken unter den lauschenden
Zuhörern Johannes des Evangelisten in Ephesus
erscheinen. Die Szene erhält dadurch einen «gegenwartsbezogenen

Anstrich»16 und wird für die Rezipientinnen, die
Nonnen des Dominikanerinnenklosters von St.
Katharinenthal, zu einem Moment der Selbstidentifikation. Der
Grössenunterschied zwischen diesen Staffagefiguren und

104



sfl ŒJRf5-^
tiirtunôîie i tornine dfr.

rapefymme umcriiertanuô

öecden

N*M
I % dèi ii %

.1 Y •

Seme P-g %i

nStfauiafirfrtixa
MK

V- r~
f. 11

rw a
I4Ë

\ ' ' .ì;>-*".^

«9^n
V&-..Y-N t-7 ~v F r

21

iiwälle
*

luIf i%i

Ir je, -¦»«à i

Iy^^m-^A » .-< rp

m&âKS*»»«TW9îê0

nefàmirrp

t a ¦ i Jfu

rrarog ems ertmple tare

,ttotxxmwSfpimu fitpi mttrnrt

Mmmiftou fljtoirt?Wiulttir.mig j

tiijk alfe
¦«M^tfc

nbiiatf^cailtatD

nnBBIR

Abb. 2 Beispiel für den 1. Darstellungsmodus: I-Initiale mit Szenen aus der Vita des Evangelisten
Johannes, daneben zweite I-Initiale mit demselben Evangelisten; seitlich zwei Stifter. Graduale von
St. Katharinenthal, fol. 158v. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

105



den Stiftern, je zwei Mönchen und zwei Nonnen neben
einer I-Initiale, ist beachtlich, und gewiss nicht zufällig.

Bei den Modi 2., 3. und 4. Ordnung treten nur Nonnen
auf. Der 2. Modus und damit ein zweites Anspruchsniveau
bezeichnet die Wiedergabe der Stifter innerhalb einer
Szene, also direkt neben dem Heiligen. Beim 3. Modus sind
die Stifter beschriftet und dadurch als Individuen fassbar,
wie beispielsweise fol. 161 (Abb. 4) zeigt: Links steht

I »

'<] 7 W-

*7kfi>fi

ft'^Rg^ggL....

Abb. 4 Beispiel für den 3. Darstellungsmodus: Katharina de
Radegge vor dem Evangelisten Johannes. Graduale von St.
Katharinenthal, fol. 161r. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

Johannes der Evangelist, dessen lebhafte Geste zurecht als
Sprechen oder Belehren gedeutet wurde.17 Rechts vor
Johannes kniet eine Dominikanerin, die mit roter Schrift
als «S.K. (für Soror Katharina) de Radegge» bezeichnet ist.
Insgesamt neun Darstellungen bringen diesen Typ, und
zwar sind es durchwegs Nonnen des Klosters, nämlich
Katharina de Radegge, die siebenmal beschriftet ist (fol.
159,159v, 161, 168v, 183v, 23 lv, 261v), Katharina Hernazzen
(fol. 263) sowie Klara von Lindau (fol. 161).18 Aufgrund

lodP

m
-fi

[TÇmtytikym,-

äsST fiTfi

Abb. 5 Beispiel für den 4. Darstellungsmodus, 1. Variante:
Krönung von Katharina Hernazzen durch den Ordensgründer, den
hl. Dominikus. Graduale von St. Katharinenthal, fol. 263r. Zürich,
Schweizerisches Landesmuseum.

der siebenfachen Darstellung Katharinas von Radegge
wurde geschlossen, sie sei die Hauptilluminatorin oder
-schreiberin gewesen.19 Diese These ist vor allem deshalb

abzulehnen, weil Illuminatoren oder Schreiber bereits im
13. Jahrhundert immer in der Form kleiner Genrebilder
dargestellt sind.20 Dass es sich bei den namentlich
bekannten Nonnen auch nicht um Äbtissinnen handelt,
zeigt die entsprechende Liste.21 Ausserdem sind sie als

«soror», Schwester, bezeichnet und nicht als priorissa oder
abatissa. Ich möchte ihnen eine andere, aktive Rolle bei der
Herstellung der Handschrift zuordnen: Sie hatten eine
gewisse Schaltfunktion bei der Organisation und
Finanzierung des Werkes. Sie waren etwa für die Kontakte zu den
Laienstiftern verantwortlich, beschafften damit die nötigen
Finanzen und verpflichteten die Buchmaler.22 Im Bereich
der Architektur würde man von «Baugründern» sprechen.

Beim 4. Modus sind die Nonnen beschriftet und in eine

ganz spezielle Ikonographie eingefügt oder besonders
ausgezeichnet. Damit werden die Konventionen der gängigen
Stifterdarstellung gänzlich überschritten. Das erste Beispiel
erscheint auf fol. 263, wo Katharina von Hernazzen durch
Dominikus gekrönt wird (Abb. 5). Zur Dominikus-Sequenz
ist eine kleine, gerahmte Miniatur zu sehen, die oben in
einem Kleeblattbogen endet. Der Name der Nonne
erscheint auf dem Kopfsteg. Der Mönch ist zwar nicht
bezeichnet; es muss sich aber zweifellos um Dominikus
handeln. Dargestellt ist also die symbolische Krönung der
Nonne, die im Totenrodel des Klosters verzeichnet ist23,

durch den Ordensgründer. Der konkrete historische Bezug
der einzigartigen Darstellung im Katharinenthaler
Graduale, einem Legitimationsbild, ist folgender: Die Krönung
durch den Ordensgründer setzt die Nonne bezüglich
Anspruch und Pflicht in besondere Beziehung zum
Ordensgründer. Gleichzeitig spielt das Symbol der Krone des

ewigen Lebens als himmlischer Lohn für die Stiftung mit.
Krönungen nichthöfischer Personen durch Heilige sind in
der mittelalterlichen Kunst äusserst selten. Im monarchischen

Bereich ist das Krönungsbild in Byzanz geläufig, von
wo es seit karolingischer Zeit im Westen übernommen
wurde. Ich erinnere an die vielen Beispiele aus der ottonischen

Buchmalerei.24 Die Krone ist in der Vorstellungswelt
des Mittelalters aber nicht den Herrschern vorbehalten, sie
ist auch bei den Hohepriestern des Alten Testaments oder
den 24 Ältesten der Apokalypse zu finden. Die Krönung
von Laien durch Heilige ist aus der Pilgerkrönung durch
Jakobus den Älteren bekannt. Hingewiesen sei etwa auf das

romanische Relief im Münster zu Freiburg im Breisgau.25
Für unsere Miniatur ist eine Darstellung des 9. Jahrhunderts

relevant: Die Stifterkrönung des Goldaltares in Sant'
Ambrogio, Mailand.26 Ein Medaillon zeigt die Krönung des

Auftraggebers Angilbert durch den Heiligen Ambrosius.
Neben dem Auftraggeber wird zusätzlich der Künstler
ausgezeichnet: Eine zweite, weitgehend deckungsgleiche
Darstellung des Goldaltares bringt Ambrosius den Meister
Wolvinius krönend. Das frühmittelalterliche Goldschmiedewerk

ist das einzige Vergleichsbeispiel einer Stifter-/
Auftraggeberkrönung, wobei es sich bei Angilbert im-

106



3r
tum tìri** M BU mm.

a
ftusiiré-a

È finirbie irN »%, rA «

H*¦» Si 5S33Jfez B«
fi '/Ä i TO ÏH ÎD

J
hÄJ—LZàJÎL.—Uli¦

"' Ffc

ma

s

/wr fera
fc:

tfi mtoj

#$##"¦ tf •A* -*- " ¦¦--

Abb. 3 I- und E-Initialen. Neben dem I erscheinen je zwei Dominikaner und Dominikanerinnen als
Stifter, auf dem E-Balken sind zwei Nonnen als Staffagefiguren zu sehen. Graduale von St.
Katharinenthal, fol. 161v. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

107



merhin um den Erzbischof von Mailand handelt. Eine
direkte Verbindungslinie zur Miniatur des Graduale ist
selbstverständlich nicht zu ziehen. Ähnliche Darstellungen
im nordalpinen Bereich, vor der Katharinenthaler
Handschrift, sind nicht überliefert.

Das zweite Beispiel des 4. Darstellungsmodus bringt fol.
261v (Abb. 6): In einer blatthohen I-Initiale für «In celesti
yerarchia» zur Sequenz des hl. Dominikus erscheint am
Fuss ein Tabernakel mit dem Ordensgründer am Lesepult.
Dahinter ist eine gelbe Leiter zu sehen, die bis in den
Himmel zu Christus und Maria reicht. Hinter zwei Engeln
erklimmt Dominikus die Leiter, gefolgt von Katharina de
Radegge, die ein Schriftband mit «Domine miserere» trägt.
Die Namen der beiden sind auf dem Aussensteg gut zu
erkennen. Nach der Legenda aurea hat der Prior der
Dominikaner zu Brescia, Gwallis, eine Vision der Entrückung des
Dominikus gehabt.27 Die allgemeine Ikonographie der
Entrückung des hl. Dominikus orientiert sich an der Jakobsoder

Tugendleiter. Das Thema ist am Oberrhein in einigen
Beispielen bekannt.28 Ich möchte hier im Besonderen von
stifteradaptierter Ikonographie sprechen, d. h. ein durchaus
gängiges Thema wird zuhanden eines Stifters verändert.
Von der allgemeinen Bildtradition weicht die Darstellung
im Graduale lediglich durch Einfügung des Stifters in
aktiver Rolle ab. Das hohe Anspruchsniveau der
Darstellung und deren Aussage sind evident: Katharina de
Radegge erreicht als Vorbild ihrer Mitschwestern den
Himmel und zwar durch Imitatio des Ordensgründers, des
hl. Dominikus. Im Unterschied zum ersten Beispiel des
4. Modus (Abb. 5) ist eine aktive, dynamische Imitatio
verbildlicht. Der Gelübdecharakter der Stiftung findet sinnfälligen

Ausdruck in der Stifterdarstellung. Gleichzeitig ist die
Miniatur bildliche Umsetzung mystischer Erfahrung:
Leben in möglichster Nähe zum Status gloriae. Damit
verbunden ist ein exemplarischer, pädagogischer Anspruch.
Die Miniatur ist in diesem Sinne einzigartig, sie steht
aber in einer Tradition vergleichbarer Darstellungsmodi.
Generell handelt es sich also um die Adaption einer hagio-
graphischen Szene zum Zweck der Stifterrepräsentation.
Eine Parallelerscheinung auf einer höheren Ebene wäre die
Adaption christologischer Szenen zur Stifterdarstellung
oder für hagiographische Zwecke. Die Termini technici
hierfür lauten Christomlmesis oder Christiformitas.29 Die
Dominikusleiter unterscheidet sich von derartigen
Bildprägungen in erster Linie durch ein bescheideneres
Anspruchsniveau.30

Das dritte Beispiel des 4. Modus bringt fol. 159v, wo
Katharina von Radegge in einer nur rund 4 X 4 cm grossen
Miniatur nimbiert vor Johannes dem Evangelisten
erscheint (Abb. 7). Mit dieser Grenzüberschreitung wird
die Nonne im Sinne einer Imitatio zum Ebenbild des
Heiligen. Bezeichnend ist auch die Umkehrung der bei
Stifterdarstellungen üblichen Haltung: Der kniende Johannes
ergreift die vor ihm stehende «Soror Kath[ar]ina de
Radegge». Man beachte auch die Analogien mit dem oberen
Register derselben Miniatur, wo Christus und Maria auf
dem Bogenthron erscheinen. Man könnte sich vielleicht

fragen, ob es sich bei den beschrifteten und ausgezeichneten

Nonnen, insbesondere bei Katharina de Radegge,
nicht um eine der zahlreichen namentlich bekannten Visio-
närinnen des Klosters handelt und damit um eine eher
geistige Stiftung im Sinne eines Exempels für die jüngeren
Nonnen. Für diese Sicht spricht die Form der Visionsberichte,

die Heiligenviten nachgebildet sind. Ausserdem
sind die Nonnen in den Berichten als Heilige bezeichnet:
«sanct Mechthild, sanct Adelheld» usw.31 Gegen eine solche
Deutung spricht allerdings das Fehlen der Nonnen in den
Visionsberichten. Diese einzigartigen Darstellungen sind
folglich nicht retrospektiv, sondern in einem direkten
Zusammenhang mit der Entstehung der Handschrift zu
sehen.

Ein Nimbus für eine Nonne ist eine aussergewöhnliche
Auszeichnung. Nimben, die nichtchristlichen Ursprungs
sind, blieben bis ins 5. Jahrhundert Christus vorbehalten.
Dann werden sie auch bei Engeln und Aposteln
gebräuchlich, um ihre Zugehörigkeit zu Christus
auszudrücken, und seit dem 6. Jahrhundert wurden Propheten,
Patriarchen und andere alttestamentliche Personen
teilweise mit Heiligenscheinen dargestellt. Die Zuteilung des

Nimbus bei nichtgöttlichen Gestalten blieb in der Folge
häufig dem Künstler überlassen. Bei Kaisern und
Mitgliedern des kaiserlichen Hauses sind sie zuweilen zu
finden. Allgemein gibt es aber kaum Beispiele für die
Verleihung des Nimbus an einen gewöhnlichen Verstorbenen.32

Es stellt sich im weiteren die Frage, wie die Stifterdarstellungen

zum Inhalt der Handschrift stehen. Laienstifter
finden hauptsächlich Platz im Proprium de tempore, neben
Szenen der allgemeinen Ikonographie, während die
Nonnen, insbesondere diejenigen des 2., 3. und 4.

Darstellungsmodus im Proprium de Sanctis plaziert sind und zwar
neben die im Kloster besonders verehrten Heiligen, denen
auch die Altäre geweiht waren: Dominikus als Ordenspatron,

die beiden Johannes, der Evangelist und der Täufer,
die bekanntlich in der oberdeutschen Mystik eine wichtige
Rolle spielten33, sowie die Apostelfürsten Petrus und
Paulus. Die Nonnen erhalten somit Fürsprache von
besonders verehrten Heiligen, während die Laien in die
allgemeine Ikonographie integriert werden. Die
Darstellungsmodi korrelieren nicht weiter mit der inneren
Aufteilung der Handschrift.

Generell sind die Darstellungen hochgradig differenziert
und bezeichnen damit eine Ranghierarchie, wobei die
Nonnen, die uns namentlich bekannt sind, durch das

Einfügen in eine spezielle Ikonographie das höchste
Anspruchsniveau repräsentieren. Hiermit wird ein hohes
Standesbewusstsein erkennbar. Die Aussage von Arno
Borst, wonach im Konvent kein stolzes Gemeinschaftsbe-
wusstsein unter Schwestern, sondern Wettbewerb um den
geistlichen Rang jeder Nonne geherrscht habe, wird
förmlich greifbar.34 Die Bedingungen, unter denen die
Handschrift entstanden ist, werden zudem verdeutlicht und
der Nachwelt überliefert. Es zeigt sich insbesondere, dass

die Handschrift mit Eigenmitteln wie mit Fremdmit-

108



fiw

o

IÄ

fi
3£&nm

Sl

m

pMR— 3vPC -«—«H

i ULM.

alinone tiqua dudu cam*

^coiteriîfpeuiana
J,...-—¦.—.,-—j|.MHMmtlt|J|1M,»„,„.M.M,„.„.,l„,.. _—

$mumt$ èomuiico
firn-* m _^—m _£

m-\—¦ ¦—ha m-
¦ ¦ ¦ 1) -j^

iQûitxusiiivnînciioUinu
L ¦ 1

auriot tofly|nfitola jui

fliimot mnûtmmmsvi

l ' « TV ¦ '* r~f^^ §3*
culi mam luemotuhaiic

Abb. 6 Beispiel für den 4. Darstellungsmodus, 2. Variante: Dominikusleiter mit Katharina de
Radegge. Graduale von St. Katharinenthal, fol. 261v. Zürich, Schweizerisches Landesmusem.

109



»

Abb. 7 Beispiel für den
4.Darstellungsmodus,3.
Variante: Katharina de
Radegge steht nimbiert vor
dem Evangelisten Johannes,

darüber erscheinen
Christus und Maria.
Graduale von St.
Katharinenthal, fol. 159v. Zürich,
Schweizerisches
Landesmuseum.

|ò»t fenym'BgiSjibcaRci

teln finanziert wurde. Eine didaktische Funktion für die
späteren Nonnen ist mit den Darstellungen ebenfalls
verbunden. In diesem Sinne ist das Graduale von St. Katharinenthal

einzigartig. Zwar gibt es andere, ungefähr
zeitgleiche Handschriften mit vielen Stiftern, etwa das

Legendarium der Dominikanerinnen von Regensburg in
Oxford35, doch ist dort der Modus nicht differenziert. Die
Entwicklung zu dieser subtilen Stifterdarstellung ist an
einigen für St. Katharinenthal geschaffenen Handschriften
in diversen Stadien nachzuvollziehen: Ein Codex in der
Bibliotheca Apostolica Vaticana aus den letzten Jahren des
13. Jahrhunderts bringt eine zeitgenössische Randinschrift,
wonach Stifter anzubringen seien.36 Darstellungen sind
allerdings keine zu finden. Das Nürnberger Graduale, Ms.
21897 im Germanischen Nationalmuseum, das mit einiger
Sicherheit ebenfalls für St. Katharinenthal hergestellt
wurde, bringt zwei Dominikaner, einen Mönch und eine
Nonne als Stifter.37 Die dritte Stufe schliesslich stellt ein
Antiphonarfragment in Privatbesitz dar, stilistisch ein
unmittelbarer Vorläufer zum Graduale, mit einer Reihe von
systemlos in oder neben die Szenen eingefügten, unbe-
schrifteten Stiftern aus dem geistlichen und weltlichen
Stand.38

In anderen Bereichen der mittelalterlichen Kunst gibt es

durchaus Stifterzyklen, die in gewisser Weise hierarchisiert
sind: So nimmt in den Königsfeldener Fenstern das

Anspruchsniveau von Osten nach Westen ab, d.h. die
ältesten Söhne Albrechts, zu dessen Ehre Kirche und
Fenster gestiftet wurden, sind dem Chorscheitel am
nächsten plaziert. Der Modus ist allerdings unveränderlich,
die beschrifteten Stifter knien am Fuss der Fenster. Es

erscheinen im übrigen weder Nonnen noch Mönche des

Doppelklosters; diese überliessen ihren weltlichen Schutzherren

die Möglichkeiten, sich auf repräsentative Art zu
verewigen.39

Wenn wir die siebenfach dargestellte Katharina von
Radegge in Rechnung stellen, so ist die Zahl der als
Stifterinnen erscheinenden Nonnen genau 40, und damit mit
der ursprünglich zur Aufnahme im Kloster festgelegten
Zahl von Schwestern übereinstimmend.40 Um 1312, zur Zeit
der Anfertigung der Handschrift, war die Zahl allerdings
bereits auf 250 gestiegen. Ich möchte vermuten, dass mit
den vierzig Nonnen, von denen nur drei als Individuen
fassbar sind, der kollektive Beitrag des Klosters an der
Entstehung der Handschrift intendiert ist. Die namentlich
bekannten und ausgezeichneten Nonnen sind weder
Schreiberinnen oder Illuminatorinnen noch Äbtissinnen
oder Priorinnen, sondern die Organisatorinnen der
Herstellung. Sie haben den Kontakt zu den Feudalherren als

wichtigen Geldgebern und zu den Malwerkstätten hergestellt

und in diesem Sinne eine Schaltfunktion innegehabt.
Hinter den symbolischen Darstellungen stehen konkrete
sozial-historische Bezüge. Die historischen Bedingungen
unter denen das Werk entstand, werden abgebildet. Die
vielen Darstellungen widerspiegeln die wirtschaftliche
Situation des Klosters, dem eine eigentliche Stifterfamilie
gefehlt hat und das sich diesbezüglich an verschiedene
Kreise wenden musste.

ANMERKUNGEN

Dies gilt auch für die Literatur.
Die Literatur zum mittelalterlichen Stifterwesen und zur
Stifterdarstellung ist sehr umfangreich. Nachfolgend nur einige
in unserem Zusammenhang wichtige Werke: Joachim
Prochno, Das Schreiber- und Dedikationsbild In der deutschen
Buchmalerei, Leipzig/Berlin 1929. - Eva Lachner,
Dedikationsbild, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte,
Bd. 3, 1954, Sp. 1189-1197. - Eva Lachner, Devotionsbild, in:
Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 3, 1954, Sp.
1367-1373. - Peter Hirschfeld, Mäzene. Die Rolle des
Auftraggebers in der Kunst, München/Berlin 1968. - Dirk Kocks,
Die Stifterdarstellung in der italienischen Malerei des 13.-15.

Jahrhunderts, Diss. phil. Köln 1971. - Rüdiger Becksmann,
Vitrea Dedicata. Das Stifterbild in der deutschen Glasmalerei
des Mittelalters, Berlin 1975. - Peter Bloch, Dedikationsbild,
in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 1, 1974, Sp.
491-494. - Joachim Bumke, Mäzene im Mittelalter. Dte Gönner
und Auftraggeber der höfischen Literatur in Deutschland
1150-1300, München 1979. - Peter Bloch, Das Bild des Men¬

schen im Mittelalter. Herrscherbild-Grabbild-Stifterbild, in:
Katalog der Ausstellung «Bilder vom Menschen in der Kunst
des Abendlandes», Berlin 1980, S. 105-142. - Ulrike
Bergmann, Prior omnibus autor- an höchster Stelle aber steht
der Stifter, in: Katalog der Ausstellung «Ornamenta
Ecclesiae», Köln 1985, S. 117-148.

Honorius Augustodunensis, Speculum ecclesiae, Sermo
generalis, Ad divites. Zitiert nach Martin Warnke, Bau und
Überbau. Soziologie der mittelalterlichen Architektur nach den

Schriftquellen, Frankfurt am Main 1976, S. 15.

Die wichtigsten Quellenverzeichnisse zum Thema sind: Otto
Lehmann-Brockhaus, Schriftquellen zur Kunstgeschichte des
11. und 12. Jahrhunderts in Deutschland, Lothringen und Italien,
2 Bde., Berlin 1938. - Otto Lehmann-Brockhaus, Lateinische
Schriftquellen zur Kunst in England, Wales und Schottland vom
Jahre 901 bis zum Jahre 1307, 5 Bde., München 1955-60. -
Julius von Schlosser, Quellenbuch zur Geschichte des
abendländischen Mittelalters Quellenschriften für Kunstgeschichte

und Kunsttechnik des Mittelalters und der Neuzeit,

110



N.F, Bd. 7), Wien 1896. - Chanoine Dehaisne, Histoire de

l'art dans la Flandre, l'Artois et Hatnault, Bd. 1, Lille 1886.
5 Marc Vernet/Paul Budry/Eugene Bach, L'Eglise de Res-

sudens et ses peintures murales, o. O. 1921. - Marcel Strub,
L'Eglise de Ressudens, Bern 1962 Schweizerische Kunstführer,

6. Serie, Nr. 59). Denselben Leitspruch tragen ferner
zwei Teile eines Tafelreliquiars im Freiburger Museum für
Kunst und Geschichte, Inv. Nr. 4597 (1-2), das ebenfalls von
Guillaume de Grandson gestiftet wurde. Hierzu: Karel
Otavski, in: Katalog der Ausstellung «Die Parier und der
schöne Stil», Bd. 1, Köln 1978, S. 311-312 mit weiterführender
Literatur. Guillaume de Grandson ist eine der zahlreichen
interessanten Persönlichkeiten des Spätmittelalters, die bis
anhin noch nicht unter dem Aspekt ihrer Stiftungen untersucht

worden sind.
6 Zum Dedikationstyp Joseph Prochno und Eva Lachner (vgl.

Anm. 2), zum Devotionstyp Eva Lachner und Peter Bloch
(vgl. Anm. 2).

7 Ein Beispiel aus dem 12. Jahrhundert bringt der Einsiedler
Codex 112, Seite 48, wo der Abt der mit dem Kind thronenden
Maria in verhüllten Händen das fertiggestellte Buch übergibt:
siehe Christoph und Dorothée Eggenberger, Malerei des
Mittelalters Ars Helvetica, Bd. 5), Disentis 1989, S. 175,
Abb. 154.

8 Daneben sind seit dem 13. Jahrhundert bereits neue Typen der
Stifter- und Besitzerdarstellung zu finden. Der künstlerisch
hochbedeutende Psalter der Yolande de Soissons, M 729 der
Pierpont Morgan Library in New York, zeigt die Besitzerin in
einer ganzseitigen Miniatur auf fol. lv im Kreis ihrer Familie.
Zu dieser Handschrift: Karen Gould, The Psalter and Hours
of Yolande of Soissons, Cambridge, Massachusetts, 1978.

9 Ich beschränke mich hier auf den Aspekt der Stifterrepräsen¬
tation, wobei der Stifterbegriff weitgefasst wird. Im wesentlichen

geht es um die Freilegung des Klassifizierungssystems,
im weiteren um die Frage, wie sich in einer Klosterhandschrift
Sozietät manifestiert. Für alle anderen Bereiche der
Handschrift verweise ich auf den Kommentarband zur Faksimile-
Ausgabe: Das Graduale von Sankt Katharinenthal, hg. Alfred
A. Schmid, Luzern, 1983. Darin auch die ältere Literatur.

10 Auch zum Codex-Manesse und der Handschrift Vad. 302 sind
Faksimile-Ausgaben mit umfangreichen Kommentarbänden
greifbar: Rudolf von Ems: Weltchronik - Der Stricker: Karl der
Grosse. Kommentar zur Faksimile-Ausgabe der Handschrift 302
der Kantonsbibltothek Vadiana St. Gallen, hg. Ellen J. Beer,
Luzern 1987. - Codex Manesse. Kommentar zur Faksimile-
Ausgabe, hg. Walter Koschorreck/Wilfried Werner,
Kassel 1981. - Ferner: Codex Manesse, Katalog zur Ausstellung
in der Universitätsbibliothek Heidelberg 1988, hg. Elmar
Mittler und Wilfried Werner, darin besonders Lieselotte
E. Saurma-Jeltsch, Das stilistische Umfeld der Miniaturen,
S. 302-349.

11 Diese beiden Varianten bei Ellen J. Beer, Die Buchkunst des
Graduale von St. Katharinenthal, in: Kommentarband, hg.
Alfred A. Schmid (vgl. Anm. 9), S. 188-189. Die Frage nach
den Herstellungsbedingungen oberrheinischer Bilderhandschriften

ist äusserst komplex und kaum abschliessend zu
beantworten, da einerseits Quellen fehlen, andererseits die
Zahl der überlieferten Werke sehr gering ist. In Nordfrankreich,

etwa Amiens, Arras oder Cambrai, hat es sich gezeigt,
dass im 13. Jahrhundert in einer Stadt jeweils nur ein einziges
Buchmalereiatelier ansässig war, das eine weite Palette von
Klosterhandschriften und weltlichen Werken illuminierte. Ob
sich die Erkenntnisse aus Nordfrankreich an den Oberrhein
übertragen lassen, bleibt eine offene Frage. Zu Amiens:
Karen Gould (vgl. Anm. 8). Zu Arras und Cambrai als

Zentren der Buchmalerei des 13. Jahrhunderts die noch unpu-
blizierte Dissertation des Autors: Andreas Bräm, Das
Andachtsbuch n.a.fr. 16251 der Bibliothèque nationale in Paris.

Zur Buchmalerei der zweiten Hälfte des 13. Jh. In der Diözese
Cambrai (Druck für 1992 geplant).

12 Karin Schneider, Codicologischer und paläographischer
Aspekt des Ms 302 Vad., in: Kommentarband Vad. 302 (vgl.
Anm. 10). S. 19-42.

13 Es handelt sich um die von Stoffeln und von Hewen. Kom¬
mentarband hg. von Alfred A. Schmid (vgl. Anm. 9), S. 233.

14 Auffälligerweise bringt auch ein Antiphonarfragment in Pri¬

vatbesitz, das eine stilistische Vorstufe zum Graduale bildet
und möglicherweise ebenfalls für St. Katharinenthal
geschaffen wurde, Dominikanerinnen und Johanniter als

gemeinsame Stifter: Erwin Rosenthal, Illuminations from a
Dominican Gradual ofabout 1300, in: Zeitschrift für Schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte 33, 1976, S. 60-66,
Fig. 3. Der «Johanniter-Link» von St. Katharinenthal sollte
aufgrund von Quellen näher untersucht werden. Die
Konvergenz der erwähnten Darstellungen scheint mir jedenfalls
ein gewichtiges Indiz für die identische Provenienz zu sein.

15 Grundlegend : Harald Keller, Die Entstehung des Bildnisses
am Ende des Hochmittelalters, in: Römisches Jahrbuch für
Kunstgeschichte 3, 1939, S. 227-356.

16 Ellen J. Beer (vgl. Anm. 11), S. 139.
17 Ellen J. Beer (vgl. Anm. 11), S. 138.
18 Zu diesen Geschlechtern: Albert Knoepfli, St. Kathari¬

nenthal und sein Graduale von 1312, in: Neue Zürcher Zeitung,
Nr. 3907 vom 28. Dezember 1958, Blatt 6.

19 George Warner, Descriptive Catalogue of Illuminated
Manuscripts in the Library of C. W. Dyson Perrins, Oxford 1920

(Nachdruck New Haven 1962), Bd. 1, S. 301.
20 Worüber man sich durch einen Blick in den Ausstellungska¬

talog Die Manessische Liederhandschrift in Zürich, hrsg. von
Claudia Brinker/Dione Flühler-Kreis, Zürich 1991, leicht
vergewissern kann.

21 E. F. von Mülinen, Helvetia Sacra, Bern 1861, S. 177-178. -
P. Rudolf Henggeler, Der Totenrodel des Klosters St. Katharinenthal

bei Diessenhofen, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 26, 1932, S. 158.

22 In diesem Sinne also keine gängige materielle Stiftung,
sondern ein Beitrag durch eigene Tätigkeit.

23 Als Katharina Aczin. P. Rudolf Henggeler (vgl. Anm. 21),
S. 163.

24 Einführend mit weiterer Literatur: Louis Grodecki/
Florentine Mütherich/Jean Taralon/Francis Wormald,
Die Zelt der Ottonen und Salier, München 1973. - Typologisch:
Nikolaus Gussone, Krönung, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie, Bd. 2, 1974, Sp. 661-671.

25 Adolf Reinle, Zur Deutung des romanischen Krönungsreliefs
im Münster zu Freiburg im Breisgau, in: Die Zähringer.
Schweizer Vorträge und neue Forschungen (Veröffentlichungen

zur Zähringer-Ausstellung III), hrsg. von Karl
Schmid, Sigmaringen 1990, S. 309-339. Der Prototyp des

Themas scheint ein Wandgemälde in der Pfarrkirche von Linz
am Mittelrhein, zwischen Koblenz und Bonn zu sein, das ins
erste Viertel des 13. Jh. zu datieren ist.
Die Darstellung ist vor allem am Oberrhein weit verbreitet
(mehrere Beispiele allein im Münster von Freiburg in
Breisgau). Neben diesem gängigen Typ der Pilgerkrönung
durch Jakobus d. Älteren sind Krönungen nichthöfischer
Personen durch Heilige Rarissima.

26 Viktor Heinrich Elbern, Die Goldschmiedekunst im frühen
Mittelalter, Darmstadt 1988, S. 47-72. Datierung um oder kurz
nach 850, S. 49.

111



27

:»

3(1

32

Jacobus de Voragine, Legenda aurea, deutsche Ausgabe ed.
Richard Benz, Jena 1917, Bd. 1, Sp. 721.

Ellen J. Beer nennt im Kommentarband (vgl. Anm. 11),
S. 169-171 das Antiphonar des Jacobello da Salerno, heute in
Chicago, entstanden um 1280 in Bologna; das Legendär der
Dominikanerinnen zum Heiligen Kreuz in Regensburg, heute
im Keble College Oxford, um 1271 in Regensburg ausgeführt,
sowie das Nürnberger Graduale, welches kurz vor der St.
Katharinenthaler entstanden ist, und in ikonographischer
Hinsicht vorbildlich für die jüngere Handschrift ist.
Dazu vor allem die beiden bemerkenswerten Aufsätze von
Donat de Chapeaurouge, Der Christ als Christus. Darstellungen

der Angleichung an Gott in der Kunst des Mittelalters, in:
Wallraf-Richartz-Jahrbuch 1987-88, S. 77-96 und Theomorphe
Porträts der Neuzeit, in: Deutsche Vierteljahresschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 42,1968, S. 262-302.
Ebenso: Frank O. Büttner, Imitatio pietatis: Motive der
christlichen Ikonographie als Modelle zur Verähnlichung, Berlin
1983, sowie August Rave, Christiformitas. Studien zur
franziskanischen Ikonographie des florentiner Trecento am Beispiel
des ehemaligen Sakristeischrankzyklus von Taddeo Gaddi in
Santa Croce, Worms 1984.

Stifteradaptierte Bildthemen gibt es auch in sehr prosaischer
Form. So meint A. Isler-de Jongh, dass der hl. Franziskus in
der Vogelpredigt von Königsfelden, im Unterschied zur
gängigen Bildprägung aufeinen Habicht zeigt, was aufdie Stifterfamilie

der Habsburger zu beziehen sei, deren Name von
Habichtsburg abzuleiten ist. Ariane Isler-de Jongh,
Programme religieux et programme dynastique à Königsfelden, in:
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

36, 1979, S. 236-238.
A. Birlinger, Die Nonnen von St. Katharinenthal bei Dies-
zenhofen, in: Alemannia, 15, 1887, S. 150-183.
So ist beispielsweise Erzbischof Reparatus in den Mosaiken
von San Apollinare in Classe in Ravenna nimbiert.

34

36

38

39

40

Johannes der Evangelist gilt als der Lieblingsheilige der
deutschen Mystik. Walter Muschg, Die Mystik in der Schweiz
1200-1500, Frauenfeld/Leipzig 1935, S. 145.

Arno Borst, Mönche am Bodensee. 610-1525, Sigmaringen
1978, S. 293.

Oxford, Keble College Ms. 49, entstanden 1267 bis um 1276.

Regensburger Buchmalerei, Ausstellung der Bayerischen
Staatsbibliothek München und der Museen der Stadt
Regensburg, Regensburg 1987, Nr. 61.

Cordula Kessler, Studien zur Ordenskunst am Oberrhein
anhand einer Handschriftengruppe in der Vaticana, unpubli-
zierte Lizentiatsarbeit Universität Bern, 1991, S. 48.

Auf den fol. 170v und 177v. Hanns Swarzenski, Die lateinischen

illuminierten Handschriften des XIII. Jahrhunderts in den

Ländern an Rhein, Main und Donau, 2 Bde., Berlin 1936,
S. 129-130 und Abb. 598 und 604. Ein Maler des 15. Jahrhunderts

hat den Dominikaner auf fol. 2 am unteren Rand kopiert.
Das Nürnberger Graduale ist noch ungenügend untersucht.
Dass es kurz nach 1300 in St. Katharinenthal gelegen hat, ist
voraussichtlich aus der Abschrift zahlreicher Fehler in der
jüngeren Handschrift zu schliessen (frdl. Mitteilung Prof.
P Ladner). Zur Diskussion über die Bestimmung des
Nürnberger Graduale auch Lieselotte E. Saurma-Jeltsch (vgl.
Anm. 10), S. 335-336.
Erwin Rosenthal (vgl. Anm. 14), Fig. 1-3, 5.

Zur Stifterdarstellung in den Königsfelder Fenstern: Emil
Maurer, Habsburgische und franziskanische Anteile am
Königsfelder Bildprogramm, in: 15 Aufsätze, Basel 1982,
S. 9-33.
Nach den Konstitutionen von St. Marx; Karl Frei-Kundert,
Zur Baugeschichte des Klosters St. Katharinenthal, in:
Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte, Heft 66,
1929, S. 3.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 2-7: Reprophotos des Autors nach dem Faksimile.

ZUSAMMENFASSUNG

Der einzelne Mensch galt dem Mittelalter nur dann als bildwürdig,
wenn dieser eine bestimmte Funktion im göttlichen Heilsplan
ausfüllte: als Herrscher, als Stifter oder als Verstorbener. Das
Graduale von St. Katharinenthal ist bezüglich Anzahl und Form der
Stifterbilder von einzigartiger Reichhaltigkeit. Es bringt nicht
weniger als 73 Darstellungen, die über die Handschrift regelmässig
verteilt und nach vier Modi differenziert sind. Einzigartig ist
insbesondere der 4. Modus mit gekrönten, nimbierten und in gängige
Bildformeln eingefügten Nonnen (stifteradaptierte Ikonographie).

112



RESUME

Au Moyen Age, l'individu humain ne faisait l'objet d'une représentation

que s'il jouait un rôle déterminé dans le plan divin du salut,
soit comme seigneur, comme fondateur ou comme défunt. Le
graduel de St-Katharinenthal présente une grande diversité, tant
au point de vue du nombre que de la forme des illustrations des
donateurs. Il s'agit de 73 représentations qui sont réparties dans
tout le graduel à intervales réguliers et formant quatres types. Le
quatrième type est particulièrement remarquable par ses images de

religieuses couronnées et ornées de nimbes, insérées dans une
iconographie traditionnelle (iconographie adaptée aux donateurs).

RIASSUNTO

Nel medioevo, il singolo individuo era degno di essere riprodotto
su dipinto solo se svolgeva una determinata funzione nell'ambito
del piano di salvezza divino: in quanto signore, donatore o
defunto. Valutando la forma e il numero delle raffigurazioni di
donatori, il graduale di St. Katharinenthal può essere considerato
di una ricchezza unica. Esso presenta ben 73 raffigurazioni distribuite

con regolarità all'interno del manoscritto e differenziate
secondo quattro modi ben distinti. Particolarmente singolare è il
quarto modo che presenta delle immagini di religiose incoronate e

nimbate, inserite in una iconografia tradizionale (iconografìa
adattata al donatore).

SUMMARY

The individual was deemed worthy of portraiture in the Middle
Ages only ifhe or she had a special role to play in the divine plan of
salvation, for instance, rulers, patrons or deceased persons. The
pictures of the patrons in the gradual of St. Katharinenthal are
unique both in quantity and in form. There are no less than 73

representations evenly distributed throughout the manuscript and
distinguished by four different modes. The fourth mode is most
exceptional with crowned, nimbused nuns inserted in traditional
pictorial formulas (patron-oriented iconography).

113


	Imitatio Sanctorum : Überlegungen zur Stifterdarstellung im Graduale von St. Katharinenthal

