
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique
et iconographique

Artikel: Exorcistes et guérisseurs dans un Passionnaire enluminé du XIIe siècle

Autor: Michon, Solange

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Exorcistes et guérisseurs dans un Passionnaire enluminé
du XIIe siècle

par Solange Michon

Démons régurgités par des personnages bondissants,
paralytiques portant leur grabat, aveugles retrouvant
l'usage de la vue, morts entourés de bandelettes et sortant

i*/*' »«»

ÉA^SÔÎ«te*w**l

aufs—y

o Ir
fMi

£l noi
tfl

dlicfl

im

/r y- î
fvé\

imi

s tioî> uiw eftrt

dimrnismdiwi

Fig. 1 Saint Félix exorcisant une femme, 14,4 X 8 cm. Genève,
Bibliothèque Bodmer, Cod. 127, f. 146v.

de leur tombe sont autant de thèmes chers aux artistes du
Moyen Age. Sculptés dans la pierre ou le bois, ciselés dans
l'or ou l'argent, découpés dans les verres d'un vitrail ou
d'une mosaïque ou encore peints sur les murs d'un sanc¬

tuaire, ces images d'exorcismes et de guérisons figurent
également en bonne place dans l'enluminure des manuscrits.

Le Passionnaire de Weissenau, recueil de vies et passions
de saints exécuté dans le dernier quart du XIIe siècle à

l'abbaye prémontrée de Weissenau, dans le diocèse de

Constance, offre quelques exemples remarquables de telles
représentations.1 Avant de les analyser, il convient
cependant de s'interroger sur le contexte philosophico-
religieux qui les a vu naître et sur la raison de leur existence.

«Guérissez les malades, ressuscitez les morts, purifiez les

lépreux, expulsez les démons.»2 Telle est la mission confiée
par le Christ à ses disciples lorsqu'il les envoie à travers le
monde pour proclamer que «le Royaume de Dieu est
proche». C'est que lui-même, durant toute sa vie publique,
a donné l'exemple en guérissant des infirmes et des malades
atteints des maux les plus divers: aveugles, sourds, muets,
paralytiques et démoniaques, et même en rappelant à la vie
des trépassés. Par la suite, il transmet ces pouvoirs surnaturels

à ses apôtres et, au moment de sa résurrection, il les
étend aux hommes de foi en précisant que ces signes les

accompagneront: «En mon nom, dit-il, ils chasseront les
démons... ils imposeront les mains aux infirmes et ceux-ci
seront guéris.»3

En des temps et des lieux fort divers, ces mêmes dons
extraordinaires vont se manifester chez certains êtres
exceptionnels, en particulier chez les saints et les martyrs. Ces

«champions» ou «soldats du Christ», comme le Moyen Age
s'est plu à les nommer, sont les défenseurs par excellence de
la foi chrétienne. Ils vont jusqu'à subir pour elle la torture et
la mort, se conformant ainsi à leur modèle, le Christ, qui a

donné sa vie pour sauver l'humanité du péché et la délivrer
de ses souffrances.

Dans la perspective du christianisme primitifet médiéval,
salut et guérison, ou péché et maladie sont étroitement
liés.4 Ainsi, lorsque le Christ guérit l'infirme de Bethesda, il
lui signifie: «Te voilà guéri; ne pèche plus, de peur qu'il ne
t'arrive pire encore»5 et lorsqu'il ordonne au paralytique:
«Lève-toi, prends ton grabat et marche», il lui a remis
auparavant tous ses péchés.6 Le Christ, comme le seront ses

successeurs, est médecin à la fois des âmes et des corps.7 Lui-
même fait allusion à ce rôle lorsqu'il dit: «Ce ne sont pas les

gens bien-portants qui ont besoin de médecin, mais les
malades. Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les

pécheurs.»8
L'origine des maladies est d'ailleurs fréquemment

attribuée soit au péché, soit à l'action des démons, le cas le

96



plus célèbre étant celui de Job affligé par Satan d'un terrible
ulcère. Quant aux cas de possession, ils sont le résultat
direct des influences maléfiques qui s'exercent sur certains
êtres humains qu'elles tourmentent et habitent.

Pour combattre ces fléaux, les saints vont, au nom du
Christ, accomplir des actions miraculeuses parmi lesquelles
exorcismes et guérisons tiennent une place importante.9 Il
est normal, dès lors, que l'art du Moyen Age ait souvent pris
pour thème ces événements hors du commun et se soit
occupé de les illustrer.

La faveur dont ont joui ces représentations est manifestement

liée à l'extraordinaire développement qu'a pris le
culte des saints durant toute l'époque médiévale10 avec ses

pèlerinages proches ou lointains, sa dévotion envers les

reliques et les sanctuaires qui les abritent, ainsi qu'avec la
vaste diffusion des récits et des textes hagiographiques les
plus divers.11

Cette faveur s'explique également par la nature même du
miracle et ce qu'il représente pour l'homme du Moyen Age.
Mais qu'est-ce en fait qu'un miracle? Selon le cardinal
Daniélou, «un miracle, c'est ce qui suscite l'émerveillement,

c'est en somme ce qui suscite dans l'homme cette
sorte d'émoi, de stupeur qui est le sentiment d'être devant
un passage de Dieu, d'une présence du sacré».12 Le même
auteur précise que «le miracle n'a pas sa fin en lui-même, il
est destiné à faire comprendre que Dieu est là, que le
dessein de Dieu passe par là» et il note aussi qu'«il y a dans
le miracle une expression de l'amour».13 C'est justement
cette force charismatique qui permet aux saints, toujours en
référence à leur archétype, le Christ, d'alléger ou de faire
disparaître bien des tourments qui affligent l'humanité.

Illustrer des scènes de guérison ou d'exorcisme n'a
certainement pas, dans la mentalité médiévale, une simple valeur
passive d'enseignement. Etant donné que ces images sont,
d'une certaine manière, ce qu'elles représentent, elles
véhiculent aussi une partie de leur contenu. Leur contemplation,

mise en relation avec les récits miraculeux, les
sanctuaires et les reliques des saints, a donc certainement
contribué à guérir bien des maladies.

C'est dans ce contexte qu'est né un ouvrage comme le
Passionnaire de Weissenau, qui relate les vies et passions
d'un grand nombre de saints et de saintes dont beaucoup
ont leurs reliques conservées soit au monastère même de

Weissenau, soit dans une de ses proches dépendances: la
chapelle de Mariatal, édifice construit en faveur des
malades.14

Ainsi, sur les cinq saints guérisseurs et exorcistes
représentés ici, quatre ont leur reliques dans un des deux
sanctuaires précités.15

Exorcismes

La place qu'a occupée le diable pendant toute l'époque
médiévale est attestée par les textes les plus divers:

ouvrages théologiques, contes et fabliaux, littérature
hagiographique, de même que dans l'iconographie. L'époque

romane, avec sa mentalité riche et contrastée16, est
particulièrement fertile en diables et en diableries. Le démon y
apparaît sous des formes généralement monstrueuses et
terrifiantes.17 A l'opposé de la nature humaine qui, créée à

l'image divine, forme une entité homogène et harmonieuse,

le diable est signe de division et de confusion. Ainsi
est-il souvent dépeint comme un être hétérogène, une
créature composite, mi-homme mi-animal ou, comme ici,
sous la forme d'un oiseau noir et d'une hydre à trois têtes

(fig. let 2).

^

\
y

\\ \
\

\
Fig. 2 Saint Léon IX exorcisant un vieil homme, 9,5 x 8,5 cm.
Genève, Bibliothèque Bodmer, Cod. 127, f. 191v.

Dans le contexte de spiritualité prémontrée où le Passionnaire

de Weissenau a vu le jour, une grande importance est

accordée à la fonction d'exorciste. La vie de saint Norbert de

Xanten (|1B4), fondateur de l'ordre, compte elle-même
plusieurs épisodes d'exorcisme.18 Et dans les premiers
siècles de l'ordre, les Prémontrés sont des prédicateurs
itinérants qui, au cours de leur déplacements, sont souvent
appelés à guérir des possédés.19

Dans deux enluminures du Passionnaire, le démon apparaît Saint Félix (fig. 1)

sous des formes différentes, mais dans chaque cas l'artiste a
illustré la force démoniaque déjouée et le triomphe du bien Occupant la partie inférieure d'une initiale F, saint Félix
sur le mal. exorcise une femme. Revêtu de ses habits de prêtre, le saint

97



tient la main de la possédée agenouillée devant lui et la
bénit. Un démon s'échappe de la bouche de la femme sous
forme d'un oiseau noir. L'épisode ainsi illustré, qui est d'ailleurs

décrit dans le texte, rappelle comment saint Félix
guérit en invoquant le nom du Christ la fille d'un honnête
tribun, laquelle était violemment tourmentée par un
démon.20

Tforeuifmnmabo.

FTTO

1

u

7VV

na
irs j
•pfe
nul

' C5T!

-rf

i
S
Imo evi%.*

p.

B*r j» w-

Ti

L>^ }
clrmaï
nareco
tîiiffe-ii

i **P

pttittmi

dirernr apio. Cu uniuen
uenrpeiroTieUaparaUi

Fig. 3 Saint Pierre guérissant sainte Pétronille, 14,7 X 9,5 cm.
Genève, Bibliothèque Bodmer, Cod. 127, f. 65.

Il s'agit d'une scène assez exceptionnelle, saint Félix de
Noie n'étant que rarement représenté au Moyen Age.
Personnellement, nous n'avons trouvé aucune autre
illustration du même thème au cours de nos recherches dans
l'Index de Princeton non plus que dans les autres lexiques
iconographiques consultés.21

Le motif du démon sous la forme d'un être de couleur
noire est courant dans l'iconographie. On le retrouve dans la

Tentation du Christ du Livre de Kells sous l'aspect d'un
grand insecte noir22, le noir symbolisant dans ce contexte
les forces obscures et destructrices conduites par celui que
les hommes du Moyen Age désignent souvent comme «le
Prince des ténèbres» ou «l'Éthiopien».23

On est aussi frappé par les gestes très expressifs de saint
Félix qui, par une simple pression de sa main bénissant la
possédée, fait sortir de son corps le démon qui l'habitait.

Saint Léon IX (fig. 2)

Cette autre scène d'exorcisme est particulièrement saisissante

car l'artiste a fixé, comme en un instantané, le
mouvement du possédé qui, projeté en avant, les cheveux au

vent, laisse échapper de sa bouche une hydre à trois têtes,
signe de la multiplicité c'est-à-dire du caractère diabolique
de ce monstre.24 Contrastant avec cette agitation et avec le

corps tourmenté et arqué du démoniaque, saint Léon IX en
vêtement episcopal se tient debout, hiératique, et bénit de

sa main le malade.25 L'artiste a sans doute voulu illustrer un
épisode du Passionnaire au cours duquel saint Léon guérit
un vieil homme qui était tourmenté depuis quinze années

par un démon.26
Ces deux images illustrent deux modalités ou deux

phases du rituel d'exorcisme: la bénédiction qui se donne à

distance comme dans le cas de saint Léon IX, et celle qui
s'opère par contact plus direct, comme lorsque saint Félix
tient la main de la démoniaque.

Guérisons

Les saints ayant reçu le don de guérir, il est rare que le récit
de leur vie ne mentionne pas un ou plusieurs épisodes de

guérison miraculeuse. Tel saint, par exemple, sera invoqué
contre telle maladie, dont il aura lui-même eu à souffrir, et
même à mourir.27 Tout se passe comme si un lien magique
existait entre le mal et son remède, lequel est rendu efficace

par l'intercession du saint.28 Il arrivera même que les saints
donnent leur nom aux maux qu'ils guérissent, tels saint Gui
guérissant de la danse du même nom et saint Antoine du
feu de la saint Antoine.29

Trois initiales du Passionnaire de Weissenau illustrent des

guérisons miraculeuses.

Saint Pierre et sainte Pétronille (fig. 3)

Selon le récit hagiographique, sainte Pétronille, fille de
saint Pierre, était atteinte d'une fièvre mortelle lorsque son
père la guérit. Ce dernier est reconnaissable par son
attribut: la clé, ainsi que par son type facial: visage arrondi
portant une courte barbe et une tonsure.30 Quant à la sainte,
elle porte un voile court qui couvre sa chevelure et elle est
étendue sur un lit. Ses pieds emmaillotés, comme si on les
avait déjà enveloppés dans un linceul, préfigurent peut-être

98



ira fiàb&erth*ifla&&5P
'"ÜoT"» tes «^

pi ¦

«YT. /
ë eueIS

nibilin w i:diœf 5SH

famiJ

irgr
mitSP ï—

ora
JrmJppX p

n.i TI

»•*rrriT*r<r# fhî^ *tif«»**i»<t*ff»*' n«****v4l*«.
Fig. 4 Sainte Gertrude guérissant une aveugle, 10,5 x 10 cm. Genève, Bibliothèque Bodmer,
Cod. 127, f. 176.

l'issue fatale qui se serait produite si saint Pierre n'était pas
intervenu.

La gestuelle de cette miniature est très significative: au
signe de bénédiction de saint Pierre, qui est investi du
pouvoir de guérir, répond celui de sainte Pétronille, mains
ouvertes et prête à recevoir sa guérison comme une
offrande.31 Contrastant avec le sérieux de cette scène,
l'enlumineur a placé au-dessous, dans un environnement
végétal, la figure drolatique d'un singe assis tenant dans sa
main un bouquet et dans l'autre quelque chose qui
ressemble à un pain.

que la sainte est peinte en couleurs vives alors que l'aveugle
est simplement dessinée au trait.

Le thème choisi est, lui aussi, très exceptionnel dans
l'iconographie médiévale et n'apparaît dans aucun des index et
lexiques consultés. Quant à l'environnement de cette
scène, il est prétexte à fantaisie puisque des têtes animales
crachent un réseau de feuillages autour des deux figures
féminines.

Saint Siméon le Stylite (fig. 5)

Sainte Gertrude (fig. 4)

Cette fois, le personnage qui guérit est une femme. Sainte
Gertrude bénit d'une main l'aveugle agenouillée devant
elle, dont elle soutient le menton d'un geste tendre. Le mal
dont souffre cette femme est reconnaissable sur son visage,
car l'enlumineur l'a peinte sans pupilles. La différence entre
les deux femmes est soulignée par le fait que sainte
Gertrude porte le nimbe, signe de sa sainteté, et qu'elle est
vêtue comme une religieuse, la tête couverte d'un voile,
alors que la malade est nu-tête. On remarque également

En regardant cette image, on pourrait penser qu'il s'agit à

nouveau d'une scène d'exorcisme. Mais le texte de la
légende de saint Siméon le Stylite rapporte le fait suivant:
une femme ayant bu une eau impure avait ingéré sans le
savoir un petit serpent qui grossissait dans son ventre et la
faisait énormément souffrir. Saint Siméon le Stylite
découvrit la cause de son mal et la guérit en lui faisant régurgiter

le reptile.32
L'enlumineur a représenté un serpent énorme sortant de

la bouche de cette femme, dont l'expression de douleur
rappelle celle des exorcisés et qui, d'une main, s'agrippe à la
colonne sur laquelle se tient saint Siméon. Le geste du

99



:.>

rs fNi
HM1

earn
G MVl

ran
TTÌS

-t fur
id

-•"

eu*i t'/r*.

/ nw
T^K

IP
^opapUciTmado.ïsnti
filiifici nomma Çruuixx

ATU1 -f-
Fig. 5 Saint Siméon le Stylite guérissant une femme, 13,5 x
10,5 cm. Genève, Bibliothèque Bodmer, Cod. 127, f. 234.

saint, mains rapprochées et paumes tournées vers l'extérieur,

est un signe de renonciation au monde et de rejet du
mal. Le saint figure debout sur sa colonne, et non pas en
buste comme le représente généralement l'iconographie
orientale.33

Même dans la tradition orientale, où saint Siméon le
Stylite apparaît presque exclusivement, une telle scène est
extrêmement rare. Le seul exemple répertorié dans les
différents dictionnaires et lexiques iconographiques est celui
d'une fresque assez endommagée du Xe siècle à Zilve, en
Cappadoce, sur laquelle subsiste une inscription qui permet
d'identifier le fragment. Celui-ci ne conserve que la figure
de la femme, debout et main tendue en direction de saint
Siméon - qui a lui-même disparu -, et celle du serpent
gisant à ses pieds.34 Il s'agit donc d'un schéma iconographique

très différent de celui de notre miniature.
Non seulement l'enlumineur a, une fois de plus, choisi

d'illustrer un sujet rarissime, mais il l'a fait en se servant de

l'initiale S comme toile de fond, les deux moitiés de la lettre
formant deux registres distincts, ornés d'un décor végétal
raffiné, dans lesquels il a disposé ses personnages.

En mettant sous les yeux des croyants des scènes aussi
«fortes» que les exorcismes pratiqués par saint Félix et saint
Léon IX, la guérison d'une aveugle par sainte Gertrude et
celle, par saint Siméon, d'une patiente encombrée d'un
serpent, l'enlumineur a exercé sa fonction d'enseignant par
l'image, qui est celle de l'iconographe chrétien en général,
et médiéval en particulier. Non qu'il s'agisse ici d'images
saintes comme les icônes ou les statues à valeur liturgique
de l'Orient et de l'Occident chrétiens, porteuses d'une
influence bénissante; mais elles constituent des supports
visuels destinés à susciter l'attention, l'émerveillement et,
partant, à nourrir la foi et l'adoration. S'imposant comme
des visions, elles véhiculent une force convaincante,
communiquent la certitude que l'événement s'est bel et bien
produit dans un passé plus ou moins proche et, plus encore,
qu'il peut se reproduire en tout temps. Parce qu'elles illustrent

des miracles qui font référence à ceux du Christ et de

ses disciples et imitateurs les plus sincères, parce qu'elles
suggèrent que le pouvoir charismatique des saints est
toujours présent parmi les hommes pour les guérir de «toute
maladie et toute langueur», pour les protéger et les guider
dans leur existence quotidienne, ces images sont autant de

messages d'espérance et de manifestations de la Toute-
Puissance divine.

NOTES

Ce manuscrit est actuellement conservé à la Bibliothèque
Bodmer de Cologny, près de Genève, où il porte la cote: Cod.
Bodmer 127. Une monographie lui a été consacrée par l'auteur
du présent article, publiée sous le titre: Le Grand Passionnaire
enluminé de Weissenau et son scriptorium autour de 1200,
Editions Slatkine, Genève 1990.

Matthieu 10,8.
Marc 16,15-20.
Voir: Adolphe Franz, Die kirchlichen Benediktionen im
Mittelalter, Graz 1960, t.2, pp.399-513.
Jean 5,1-14.'
Matthieu 9,1-8; Marc 2,3-12.
Voir à ce sujet entre autres: Jean Hani, Le Christ médecin,
dans: Les métiers de Dieu, Préliminaires à une spiritualité du
travail, Paris 1975, pp. 31-45.

Marc, 2,17; Luc 5,32.
Voir entre autres pour les exorcismes: R. Naz, Dictionnaire de

Droit canonique, V, col. 668-678. - F. Cabrol/H. Leclercq,
Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de Liturgie, V, col. 964-
978. - M. Viller/F. Cavallera/J. Guibert, Dictionnaire de

spiritualité ascétique et mystique, Paris 1961, IV2, col. 1995-2004
et pour les guérisons: Dictionnaire de spiritualité, ibid. Paris
1980, X, col. 137-152. - Dr. Serres, Etude médicale, dans:
Deuxième colloque de Rocamadour, le Livre des miracles de
Notre-Dame de Rocamadour, 19 mai-21 mai 1972, pp. 45-93.
Voir entre autres à ce sujet: André Vauchez, Le saint, dans:
L'Homme médiéval, Paris 1989, pp. 345-380.
Dans Le Guide du pèlerin de Saint-Jacques de Compostelle
(traduit par Jeanne Vieillard, Mâcon 1938), source très

importante pour la connaissance du XIIe siècle, le plus long

100



13

14

15

16

19

20

chapitre est consacré aux corps saints qui reposent sur la route
de Compostene et que les pèlerins ont le devoir de visiter.
L'auteur du guide non seulement signale les lieux où sont
conservés les reliques, mais raconte une partie de la vie ou des
miracles du saint vénéré à tel emplacement et des grâces qui
continuent d'être accordées à ceux qui le visitent. Il donne
aussi la date de sa fête.
Jean Daniélou, Le miracle: théologie du miracle, dans:
Deuxième colloque de Rocamadour, le Livre des miracles de
Notre-Dame de Rocamadour, 19 mai-21 mai 1972, pp. 132-133.
Jean Daniélou (cf. note 12), pp. 147-148.
Pour plus d'informations à ce sujet, voir: Solange Michon
(cf. note 1), pp. 34-35, 134.

Tous sauf Siméon le Stylite.
Au sujet de la mentalité romane, voir notamment: Paul
Rousset, L'émotivité romane, dans: Cahiers de civilisation
médiévale, janvier-mars 1959, pp. 57-58, où l'auteur souligne
le contraste entre une certaine brutalité dans l'action, ou
encore une insensibilité au spectacle de la douleur, et une
grande capacité de s'émouvoir, de s'enthousiasmer et donc
aussi de se convertir.
Voir entre autres: Herbert Schade, Dämonen und Monstren,
Regensburg 1962.

Voir à ce sujet, Adolphe Franz (cf. note 4), p. 550 et François
Petit, Norbert et l'origine des Prémontrés, Paris 1981, pp. 94,
142,192,194, 296. Ce dernier auteur insiste sur le rôle d'exorciste

de saint Norbert en rapport avec sa vie apostolique. Ce
saint, à l'exemple du Christ, est «un lutteur acharné contre le
démon».
Voir à ce sujet: François Petit (cf. note 18), pp. 52 et 126.

Le texte se trouve aux lignes 36 à 40 de la colonne a) du folio
146v.

Index ofChristian Art (Princeton, New Jersey, USA et sa copie
à Rome, Bibliothèque Vaticane). - L.C.I. Lexikon der christlichen

Ikonographie, Rome, Fribourg en B., Bâle, Vienne 1970-
1976 (8 vol.). - Louis Réau, Iconographie de l'art chrétien.
Iconographie des saints, Tome III, Paris 1958-1959.

23

24

26

27

29

30

34

Dublin, Trinity College, A.I.6, f. 202v. Reproduit dans: Françoise

Henry, The Book of Kelts, Londres 1976, p. 68.

Cette dernière dénomination apparaît par exemple dans la vie
de saint Antoine, voir PG. XXVI 849, cité par: Adolphe
Franz (cf. note 4), p. 518.

L'hydre apparaît plutôt dans des images apocalyptiques et

nous n'avons trouvé aucun autre exemple de ce type dans des

scènes d'exorcisme. De la bouche des exorcisés s'échappent
généralement des diables, comme sur les mosaïques de Monreale

où ils sont ailés et noirs.
Les traits noirs que l'on voit sur la planche sont ceux de la

couture le long d'une déchirure située à cet emplacement.
L'épisode se trouve relaté au folio 201v, col.b, lignes 22-28.
C'est ainsi que saint Blaise, qui a subi la décapitation, est de ce

fait invoqué contre les maux de gorge. Le jour de la fête de ce

saint, soit le 3 février, a lieu une cérémonie de «bénédiction
des cous» encore pratiquée de nos jours, qui doit protéger les

assistants contre les maux de gorge et «tous les maux.»
Voir à ce sujet l'excellent ouvrage de Grant C. Loomis, White

Magic. An introduction to the Folklore of Christian Legend,

Cambridge Mass. 1948.

Voir Adolphe Franz (cf. note 4), p. 416.

Saint Pierre est peut-être l'un des saints dont le portrait a le
moins varié durant tout le Moyen Age et il est, avec saint Paul,
aisément reconnaissable.
Selon François Garnier ce geste signifie la prière. François
Garnier, Le Language de l'image au Moyen Age. Signification
et symbolique, Paris 1982, p. 223. Cette action s'explique
lorsque sainte Pétronille en action de grâce prie après sa gué-
rison.
Voir la description de cette légende dans: Guillaume de Jer-
phanion, Une nouvelle province de l'art byzantin. Les églises

rupestres de Cappadoce, Paris 1925, 1-2, pp. 560-561.
La représentation en buste est «la manière habituelle de
représenter les stylites», remarque Guillaume de Jerphanion
(cf. note 32).
Voir Guillaume de Jerphanion (cf. note 32), PL. 143-4.

CRÉDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig. 1-5: Les photographies sont de l'auteur.

RESUME

Personnages saints guérissant des paralytiques, des aveugles, ou
d'autres malades, exorcisant de malheureux possédés, sont des
thèmes que les artistes du Moyen Age ont illustrés dans de
nombreux manuscrits parfois de façon spectaculaire. Le Passionnaire
de Weissenau, recueil de vies et passions de saints exécutés dans le
dernier quart du XIIe siècle à l'abbaye prémontrée de Weissenau,
dans le diocèse de Constance contient quelques exemples
remarquables de telles illustrations. Avant d'analyser cinq miniatures
représentant saint Félix et saint Léon IX en train d'exorciser, saint
Pierre guérissant sainte Pétronille, sainte Gertrude guérissant une
aveugle et saint Siméon le stylite délivrant une patiente d'un
serpent qu'elle avait ingéré, on s'interrogera sur le contexte philo-
sophico-religieux qui a inspiré ces images et sur la raison de leur
existence.

101



ZUSAMMENFASSUNG

Heilige, die Gelähmte, Blinde oder andere Kranke heilen und
Besessene von ihren Leiden befreien, das sind die Themen, die die
Künstler im Mittelalter in zahlreichen Manuskripten auf oft
spektakuläre Weise in Bilder fassen. Das Passionarium von Weissenau,
eine Sammlung von Lebensläufen und Leidensgeschichten der
Heiligen, das im letzten Viertel des 12. Jahrhunderts in der Prä-
monstratenser Abtei von Weissenau im Bistum Konstanz
entstanden ist, enthält mehrere Beispiele solcher Illustrationen. Der
Untersuchung des philosophisch-religiösen Hintergrunds dieser
Darstellungen und ihres eigentlichen Sinnes folgt die Analyse von
fünf Miniaturen: Die Heiligen Felix und Leo IX. helfen Besessenen

durch Austreibung der bösen Dämonen, Petrus heilt Petronilla,

die hl. Gertrud macht einen Blinden sehend, und der Säulenheilige

Simeon befreit eine Kranke von einer verschluckten
Schlange.

RIASSUNTO

Dei santi guaritori dalla paralisi, dalla cecità o da altre malattie,
esorcisti di possessioni maligne sono al centro delle tematiche
illustrate in numerosi manoscritti,a volte in modo molto spettacolare,
dagli artisti del medioevo. Il passionario di Weissenau, che
raccoglie la vita e la passione dei santi nell'ultimo quarto del XII
secolo, proveniente dall'abbazia premonstratense di Weissenau,
nella diocesi di Costanza, contiene qualche notevole esempio di
tali illustrazioni. Prima d'analizzare le cinque miniature raffiguranti

San Felice e San Leone intenti in una esorcismo, San Pietro
dedito a guarire San Petronilla, Santa Gertrude mentre guarisce la
cecità e San Simeone Stilita nel liberare una malata da un serpente
che aveva ingoiato, ci si interrogherà sul contesto filosofico-
religioso che ha ispirato tali immagini e sulla ragione della loro
esistenza.

SUMMARY

Saints healing the lame, the blind or the sick and exorcising the
possessed - these are the subject matters often spectacularly
depicted by artists in many medieval manuscripts. Several such
illustrations are found in the Passionarium of Weissenau, a
collection of the lives of the saints and the stories of their sufferings,
written and illuminated in the last quarter of the 12th century at the
Premonstratensian Abbey of Weissenau in the diocese of
Constance. The study of the philosophical and religious background of
these representations and their meaning is followed by the analysis
of five miniatures: St. Felix and St. Leo IX help the possessed by
exorcising evil demons, St. Peter heals Petronilla, St. Gertrude
makes a blind person see and St. Simeon Stylites frees a sick person
from a snake that she has swallowed.

102


	Exorcistes et guérisseurs dans un Passionnaire enluminé du XIIe siècle

