Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 49 (1992)

Heft: 1: Le culte des saints sur territoire helvétique : dossier hagiographique

et iconographique

Artikel: Exorcistes et guérisseurs dans un Passionnaire enluminé du Xlle siécle
Autor: Michon, Solange
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Exorcistes et guérisseurs dans un Passionnaire enluminé
du XII€ siecle

par SOLANGE MICHON

Démons régurgités par des personnages bondissants,
paralytiques portant leur grabat, aveugles retrouvant
I’'usage de la vue, morts entourés de bandelettes et sortant

i

'k.%& S

> feliy pbr T,
hs dOv urov efiet

| uxm'ms mdeov
eu&’me*r qd !ﬂls e

S e P o5

Fig.1 Saint Félix exorcisant une femme, 14,4 X8 cm. Genéve,
Bibliothéque Bodmer, Cod. 127, f. 146v.

de leur tombe sont autant de thémes chers aux artistes du
Moyen Age. Sculptés dans la pierre ou le bois, ciselés dans
l’or ou l'argent, découpés dans les verres d’un vitrail ou
d’une mosaique ou encore peints sur les murs d’un sanc-

96

tuaire, ces images d’exorcismes et de guérisons figurent éga-
lement en bonne place dans ’enluminure des manuscrits.

Le Passionnaire de Weissenau, recueil de vies et passions
de saints exécuté dans le dernier quart du XII¢ siécle a
Pabbaye prémontrée de Weissenau, dans le diocese de
Constance, offre quelques exemples remarquables de telles
représentations.! Avant de les analyser, il convient
cependant de s’interroger sur le contexte philosophico-
religieux qui les a vu naitre et sur la raison de leur existence.

«Guérissez les malades, ressuscitez les morts, purifiez les
lépreux, expulsez les démons.»? Telle est la mission confiée
par le Christ a ses disciples lorsqu’il les envoie a travers le
monde pour proclamer que «le Royaume de Dieu est
proche». C’est que lui-méme, durant toute sa vie publique,
adonné I’exemple en guérissant des infirmes et des malades
atteints des maux les plus divers: aveugles, sourds, muets,
paralytiques et démoniaques, et méme en rappelant a la vie
des trépassés. Par la suite, il transmet ces pouvoirs surna-
turels a ses apOtres et, au moment de sa résurrection, il les
étend aux hommes de foi en précisant que ces signes les
accompagneront: «En mon nom, dit-il, ils chasseront les
démons... ils imposeront les mains aux infirmes et ceux-ci
seront guéris.»?

En des temps et des lieux fort divers, ces mémes dons
extraordinaires vont se manifester chez certains étres excep-
tionnels, en particulier chez les saints et les martyrs. Ces
«champions» ou «soldats du Christ», comme le Moyen Age
s’est plu a les nommer, sont les défenseurs par excellence de
la foi chrétienne. Ils vont jusqu’a subir pour elle la torture et
la mort, se conformant ainsi a leur modele, le Christ, qui a
donné sa vie pour sauver ’humanité du péché et la délivrer
de ses souffrances.

Dans la perspective du christianisme primitif et médiéval,
salut et guérison, ou péché et maladie sont étroitement
liés.* Ainsi, lorsque le Christ guérit 'infirme de Bethesda, il
lui signifie: «Te voila guéri; ne peche plus, de peur qu’il ne
t’arrive pire encore»’ et lorsqu’il ordonne au paralytique:
«Leéve-toi, prends ton grabat et marchey, il lui a remis aupa-
ravant tous ses péchés.® Le Christ, comme le seront ses suc-
cesseurs, est médecin a la fois des 4mes et des corps.” Lui-
méme fait allusion a ce role lorsqu’il dit: «Ce ne sont pas les
gens bien-portants qui ont besoin de médecin, mais les
malades. Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les
pécheurs.»®

Lorigine des maladies est d’ailleurs fréquemment at-
tribuée soit au péché, soit a ’action des démons, le cas le



plus célebre étant celui de Job affligé par Satan d’un terrible
ulcére. Quant aux cas de possession, ils sont le résultat
direct des influences maléfiques qui s’exercent sur certains
etres humains qu’elles tourmentent et habitent.

Pour combattre ces fléaux, les saints vont, au nom du
Christ, accomplir des actions miraculeuses parmilesquelles
exorcismes et guérisons tiennent une place importante.® Il
est normal, des lors, que ’art du Moyen Age ait souvent pris
pour théme ces événements hors du commun et se soit
occupé de les illustrer.

La faveur dont ont joui ces représentations est manifes-
tement liée a I’extraordinaire développement qu’a pris le
culte des saints durant toute I’époque médiévale!? avec ses
pélerinages proches ou lointains, sa dévotion envers les
reliques et les sanctuaires qui les abritent, ainsi qu’avec la
vaste diffusion des récits et des textes hagiographiques les
plus divers.!!

Cette faveur s’explique également par la nature méme du
miracle et ce qu’il représente pour ’homme du Moyen Age.
Mais qu’est-ce en fait qu’un miracle? Selon le cardinal
Daniélou, «un miracle, c’est ce qui suscite I’émerveil-
lement, c’est en somme ce qui suscite dans I’homme cette
sorte d’émoi, de stupeur qui est le sentiment d’étre devant
un passage de Dieu, d’une présence du sacré».!? Le méme
auteur précise que «le miracle n’a pas sa fin en lui-méme, il
est destiné a faire comprendre que Dieu est la, que le
dessein de Dieu passe par 1a» et il note aussi qu’«il y a dans
le miracle une expression de Pamour».* C’est justement
cette force charismatique qui permet aux saints, toujours en
référence a leur archétype, le Christ, d’alléger ou de faire
disparaitre bien des tourments qui affligent ’humanité.

Illustrer des scénes de guérison ou d’exorcisme n’a certai-
nement pas, dans la mentalité médiévale, une simple valeur
passive d’enseignement. Etant donné que ces images sont,
d’une certaine maniére, ce qu’elles représentent, elles véhi-
culent aussi une partie de leur contenu. Leur contem-
plation, mise en relation avec les récits miraculeux, les sanc-
tuaires et les reliques des saints, a donc certainement
contribué a guérir bien des maladies.

C’est dans ce contexte qu’est né un ouvrage comme le
Passionnaire de Weissenau, qui relate les vies et passions
d’un grand nombre de saints et de saintes dont beaucoup
ont leurs reliques conservées soit au monastére méme de
Weissenau, soit dans une de ses proches dépendances: la
chapelle de Mariatal, édifice construit en faveur des
malades.!*

Ainsi, sur les cing saints guérisseurs et exorcistes repré-
sentés ici, quatre ont leur reliques dans un des deux sanc-
tuaires précités.!’

Exorcismes

Dans deux enluminures du Passionnaire, le démon apparait
sous des formes différentes, mais dans chaque cas I’artiste a
illustré la force démoniaque déjouée et le triomphe du bien
sur le mal.

La place qu’a occupée le diable pendant toute ’époque
médiévale est attestée par les textes les plus divers:
ouvrages théologiques, contes et fabliaux, littérature hagio-
graphique, de méme que dans l'iconographie. L’époque
romane, avec sa mentalité riche et contrastée!®, est particu-
lierement fertile en diables et en diableries. Le démon y
apparait sous des formes généralement monstrueuses et
terrifiantes.!” A ’opposé de la nature humaine qui, créée a
I'image divine, forme une entité homogeéne et harmo-
nieuse, le diable est signe de division et de confusion. Ainsi
est-il souvent dépeint comme un étre hétérogene, une
créature composite, mi-homme mi-animal ou, comme ici,
sous la forme d’un oiseau noir et d’une hydre a trois tétes
(fig.1 et 2).

Fig.2 Saint Léon IX exorcisant un vieil homme, 9,5X 8,5 cm.
Genéve, Bibliothéque Bodmer, Cod. 127, f.191v.

Dans le contexte de spiritualité prémontrée ou le Passion-
naire de Weissenau a vu le jour, une grande importance est
accordée ala fonction d’exorciste. La vie de saint Norbert de
Xanten (f1134), fondateur de Iordre, compte elle-méme
plusieurs épisodes d’exorcisme.'® Et dans les premiers
siecles de l’ordre, les Prémontrés sont des prédicateurs iti-
nérants qui, au cours de leur déplacements, sont souvent
appelés a guérir des possédés.!?

Saint Felix (fig.1)

Occupant la partie inférieure d’une initiale F, saint Félix
exorcise une femme. Revétu de ses habits de prétre, le saint

97



tient la main de la possédée agenouillée devant lui et la
bénit. Un démon s’échappe de la bouche de la femme sous
forme d’un oiseau noir. L’épisode ainsi illustré, qui est d’ail-
leurs décrit dans le texte, rappelle comment saint Félix
guérit en invoquant le nom du Christ la fille d’un honnéte
tribun, laquelle était violemment tourmentée par un
démon.20

.

savs i ¢ &

A el iy b s b ‘0]*' s

5

Fig.3 Saint Pierre guérissant sainte Pétronille, 14,7X 9,5 cm.
Geneve, Bibliotheque Bodmer, Cod. 127, f. 65.

Il s’agit d’une scene assez exceptionnelle, saint Félix de
Nole n’étant que rarement représenté au Moyen Age. Per-
sonnellement, nous n’avons trouvé aucune autre illus-
tration du méme théme au cours de nos recherches dans
I’Index de Princeton non plus que dans les autres lexiques
iconographiques consultés.?!

Le motif du démon sous la forme d’un étre de couleur
noire est courant dans I’iconographie. On le retrouve dans la

98

Tentation du Christ du Livre de Kells sous I’aspect d’'un
grand insecte noir?2, le noir symbolisant dans ce contexte
les forces obscures et destructrices conduites par celui que
les hommes du Moyen Age désignent souvent comme «le
Prince des ténebres» ou «’Ethiopien».3

On est aussi frappé par les gestes tres expressifs de saint
Félix qui, par une simple pression de sa main bénissant la
possédée, fait sortir de son corps le démon qui I’habitait.

Saint Léon IX (fig.2)

Cette autre scéne d’exorcisme est particuliecrement saisis-
sante car I’artiste a fixé, comme en un instantané, le mou-
vement du possédé qui, projeté en avant, les cheveux au
vent, laisse échapper de sa bouche une hydre a trois tétes,
signe de la multiplicité c’est-a-dire du caractere diabolique
de ce monstre.2* Contrastant avec cette agitation et avec le
corps tourmenté et arqué du démoniaque, saint Léon IX en
vétement épiscopal se tient debout, hiératique, et bénit de
sa main le malade.?’ Dartiste a sans doute voulu illustrer un
épisode du Passionnaire au cours duquel saint Léon guérit
un vieil homme qui était tourmenté depuis quinze années
par un démon.26

Ces deux images illustrent deux modalités ou deux
phases du rituel d’exorcisme: la bénédiction qui se donne a
distance comme dans le cas de saint Léon IX, et celle qui
s’opere par contact plus direct, comme lorsque saint Félix
tient la main de la démoniaque.

Guérisons

Les saints ayant regu le don de guérir, il est rare que le récit
de leur vie ne mentionne pas un ou plusieurs épisodes de
guérison miraculeuse. Tel saint, par exemple, sera invoqué
contre telle maladie, dont il aura lui-méme eu a souffrir, et
méme a mourir.2” Tout se passe comme si un lien magique
existait entre le mal et son reméde, lequel est rendu efficace
par I’intercession du saint.28 Il arrivera méme que les saints
donnent leur nom aux maux qu’ils guérissent, tels saint Gui
guérissant de la danse du méme nom et saint Antoine du
feu de la saint Antoine.?

Trois initiales du Passionnaire de Weissenau illustrent des
guérisons miraculeuses.

Saint Pierre et sainte Pétronille (fig.3)

Selon le récit hagiographique, sainte Pétronille, fille de
saint Pierre, était atteinte d’une fievre mortelle lorsque son
pere la guérit. Ce dernier est reconnaissable par son
attribut: la clé, ainsi que par son type facial: visage arrondi
portant une courte barbe et une tonsure.> Quant a la sainte,
elle porte un voile court qui couvre sa chevelure et elle est
étendue sur un lit. Ses pieds emmaillotés, comme si on les
avait déja enveloppés dans un linceul, préfigurent peut-€&tre



Fig.4 Sainte Gertrude guérissant une aveugle, 10,5 X 10 cm. Genéve, Bibliotheque Bodmer,
Cod. 127, £.176.

lissue fatale qui se serait produite si saint Pierre n’était pas
intervenu.

La gestuelle de cette miniature est trés significative: au
signe de bénédiction de saint Pierre, qui est investi du
pouvoir de guérir, répond celui de sainte Pétronille, mains
ouvertes et préte a recevoir sa guérison comme une
offrande.’! Contrastant avec le sérieux de cette scéne, I’en-
lumineur a placé au-dessous, dans un environnement
végétal, la figure drolatique d’un singe assis tenant dans sa
main un bouquet et dans I’autre quelque chose qui res-
semble a un pain.

Sainte Gertrude (fig.4)

Cette fois, le personnage qui guérit est une femme. Sainte
Gertrude bénit d’une main I’aveugle agenouillée devant
elle, dont elle soutient le menton d’un geste tendre. Le mal
dont souffre cette femme est reconnaissable sur son visage,
car ’enlumineur I’a peinte sans pupilles. La différence entre
les deux femmes est soulignée par le fait que sainte Ger-
trude porte le nimbe, signe de sa sainteté, et qu’elle est
vétue comme une religieuse, la téte couverte d’un voile,
alors que la malade est nu-téte. On remarque également

que la sainte est peinte en couleurs vives alors que I’aveugle
est simplement dessinée au trait.

Le théme choisi est, lui aussi, trés exceptionnel dans I’ico-
nographie médiévale et n’apparait dans aucun des index et
lexiques consultés. Quant a P’environnement de cette
scéne, il est prétexte a fantaisie puisque des tétes animales
crachent un réseau de feuillages autour des deux figures
féminines.

Saint Siméon le Stylite (fig. 5)

En regardant cette image, on pourrait penser qu’il s’agit a
nouveau d’une scéne d’exorcisme. Mais le texte de la
légende de saint Siméon le Stylite rapporte le fait suivant:
une femme ayant bu une eau impure avait ingéré sans le
savoir un petit serpent qui grossissait dans son ventre et la
faisait énormément souffrir. Saint Siméon le Stylite
découvrit la cause de son mal et la guérit en lui faisant régur-
giter le reptile.3?

Denlumineur a représenté un serpent énorme sortant de
la bouche de cette femme, dont ’expression de douleur rap-
pelle celle des exorcisés et qui, d’'une main, s’agrippe a la
colonne sur laquelle se tient saint Siméon. Le geste du

99



1
{

N

\ir‘m

p opa placermua do.Is e
sl 1fier nomne: Fr en e

P\ 5 § B e

B S —

Fig.5 Saint Siméon le Stylite guérissant une femme, 13,5 X
10,5 cm. Geneve, Bibliothéque Bodmer, Cod. 127, f.234.

saint, mains rapprochées et paumes tournées vers I’exté-
rieur, est un signe de renonciation au monde et de rejet du
mal. Le saint figure debout sur sa colonne, et non pas en
buste comme le représente généralement I’iconographie
orientale.??

Méme dans la tradition orientale, ou saint Siméon le
Stylite apparait presque exclusivement, une telle scéne est
extrémement rare. Le seul exemple répertorié dans les dif-
férents dictionnaires et lexiques iconographiques est celui
d’une fresque assez endommagée du X¢ siécle a Zilve, en
Cappadoce, sur laquelle subsiste une inscription qui permet
d’identifier le fragment. Celui-ci ne conserve que la figure
de la femme, debout et main tendue en direction de saint
Siméon - qui a lui-méme disparu -, et celle du serpent
gisant a ses pieds.’* Il s’agit donc d’un schéma iconogra-
phique trés différent de celui de notre miniature.

Non seulement I’enlumineur a, une fois de plus, choisi
d’illustrer un sujet rarissime, mais il I’a fait en se servant de
I’initiale S comme toile de fond, les deux moitiés de la lettre
formant deux registres distincts, ornés d’un décor végétal
raffiné, dans lesquels il a disposé ses personnages.

En mettant sous les yeux des croyants des scénes aussi
«fortes» que les exorcismes pratiqués par saint Félix et saint
Léon IX, la guérison d’une aveugle par sainte Gertrude et
celle, par saint Siméon, d’une patiente encombrée d’un
serpent, ’enlumineur a exercé sa fonction d’enseignant par
I’image, qui est celle de ’iconographe chrétien en général,
et médiéval en particulier. Non qu’il s’agisse ici d’images
saintes comme les icbnes ou les statues a valeur liturgique
de I’Orient et de I’Occident chrétiens, porteuses d’une
influence bénissante; mais elles constituent des supports
visuels destinés a susciter ’attention, I’émerveillement et,
partant, a nourrir la foi et ’adoration. S’imposant comme
des visions, elles véhiculent une force convaincante, com-
muniquent la certitude que I’événement s’est bel et bien
produit dans un passé plus ou moins proche et, plus encore,
qu’il peut se reproduire en tout temps. Parce qu’elles illus-
trent des miracles qui font référence a ceux du Christ et de
ses disciples et imitateurs les plus sinceres, parce qu’elles
suggerent que le pouvoir charismatique des saints est tou-
jours présent parmi les hommes pour les guérir de «toute
maladie et toute langueur», pour les protéger et les guider
dans leur existence quotidienne, ces images sont autant de
messages d’espérance et de manifestations de la Toute-
Puissance divine.

NOTES

Ce manuscrit est actuellement conservé a la Bibliotheque
Bodmer de Cologny, prés de Geneve, ou il porte la cote: Cod.
Bodmer 127. Une monographie lui a été consacrée par ’auteur
du présent article, publiée sous le titre: Le Grand Passionnaire
enluminé de Weissenau et son scriptorium autour de 1200, Edi-
tions Slatkine, Geneéve 1990.

2 Matthieu 10.8.

3 Marc 16,15-20.

Voir: ADOLPHE FRrRANZ, Die kirchlichen Benediktionen im Mit-
telalter, Graz 1960, t.2, pp.399-513.

5 Jean 5,1-14.

6 Matthieu 9,1-8; Marc 2,3-12.

7 Voir 2 ce sujet entre autres: JEAN HaN1, Le Christ médecin,
dans: Les métiers de Dieu, Préliminaires a une spiritualité du
travail, Paris 1975, pp.31-45.

100

8 Marc, 2,17; Luc 5,32.

9 Voir entre autres pour les exorcismes: R. NAz, Dictionnaire de
Droit canonique, V, col. 668-678. - F. CABROL/H. LECLERCQ,
Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de Liturgie, V, col. 964-
978. - M. VILLER/E. CAVALLERA/J. GUIBERT, Dictionnaire de
spiritualité ascétique et mystique, Paris 1961, IV2, col. 1995-2004
et pour les guérisons: Dictionnaire de spiritualité, ibid. Paris
1980, X, col. 137-152. - DR. SERRES, Etude médicale, dans:
Deuxieme colloque de Rocamadour, le Livre des miracles de
Notre-Dame de Rocamadour, 19 mai-21 mai 1972, pp. 45-93.

10 Voir entre autres a ce sujet: ANDRE VAUCHEZ, Le saint, dans:
L’Homme médiéval, Paris 1989, pp. 345-380.

1 Dans Le Guide du pélerin de Saint-Jacques de Compostelle
(traduit par JEANNE VIEILLARD, Macon 1938), source tres
importante pour la connaissance du XII® siecle, le plus long



18

20

21

chapitre est consacré aux corps saints qui reposent sur la route
de Compostelle et que les pelerins ont le devoir de visiter.
L’auteur du guide non seulement signale les lieux ou sont
conserves les reliques, mais raconte une partie de la vie ou des
miracles du saint vénéré a tel emplacement et des grices qui
continuent d’étre accordées a ceux qui le visitent. Il donne
aussi la date de sa féte.

JEAN DANIELOU, Le miracle: théologie du miracle, dans:
Deuxieme colloque de Rocamadour, le Livre des miracles de
Notre-Dame de Rocamadour, 19 mai-21 mai 1972, pp. 132-133.
JeEaN DaniELou (cf. note 12), pp.147-148.

Pour plus d’informations a ce sujet, voir: SOLANGE MICHON
(cf.note 1), pp. 34-35, 134.

Tous sauf Siméon le Stylite.

Au sujet de la mentalité romane, voir notamment: PauL
Roussetr, Lémotivité romane, dans: Cahiers de civilisation
médiévale, janvier-mars 1959, pp. 57-58, ou ’auteur souligne
le contraste entre une certaine brutalité dans I’action, ou
encore une insensibilité au spectacle de la douleur, et une
grande capacité de s’¢mouvoir, de s’enthousiasmer et donc
aussi de se convertir.

Voir entre autres: HERBERT SCHADE, Ddmonen und Monstren,
Regensburg 1962.

Voir a ce sujet, ADOLPHE FRANZ (cf. note 4), p. 550 et FRANCOIS
PeTIT, Norbert et l'origine des Prémontrés, Paris 1981, pp.94,
142,192, 194, 296. Ce dernier auteur insiste sur le rdle d’exor-
ciste de saint Norbert en rapport avec sa vie apostolique. Ce
saint, a ’exemple du Christ, est «un lutteur acharné contre le
démon».

Voir a ce sujet: FrRangois PETIT (cf. note 18), pp.52 et 126.
Le texte se trouve aux lignes 36 a 40 de la colonne a) du folio
146v.

Index of Christian Art (Princeton, New Jersey, USA et sa copie
a Rome, Bibliotheque Vaticane). - L.C.I. Lexikon der christ-
lichen Ikonographie, Rome, Fribourg en B., Bale, Vienne 1970-
1976 (8 vol.). - Louts REAu, Iconographie de l'art chrétien. Ico-
nographie des saints, Tome III, Paris 1958-1959.

22

23

24

25

26

21

28

29
30

31

32

33

34

Dublin, Trinity College, A.L6, f.202v. Reproduit dans: FRAN-
¢oise HENRY, The Book of Kells, Londres 1976, p. 68.

Cette derniére dénomination apparait par exemple dans la vie
de saint Antoine, voir PG. XXVI 849, cité par: ADOLPHE
Franz (cf. note 4), p.518.

L’hydre apparait plutét dans des images apocalyptiques et
nous n’avons trouvé aucun autre exemple de ce type dans des
scenes d’exorcisme. De la bouche des exorcisés s’échappent
généralement des diables, comme sur les mosaiques de Mon-
réale ou ils sont ailés et noirs.

Les traits noirs que 1’on voit sur la planche sont ceux de la
couture le long d’une déchirure située a cet emplacement.
Lépisode se trouve relaté au folio 201v, col. b, lignes 22-28.
C’est ainsi que saint Blaise, qui a subi la décapitation, est de ce
fait invoqué contre les maux de gorge. Le jour de la féte de ce
saint, soit le 3 février, a lieu une cérémonie de «bénédiction
des cous» encore pratiquée de nos jours, qui doit protéger les
assistants contre les maux de gorge et «tous les maux.»
Voir a ce sujet I’excellent ouvrage de GRANT C. Loomis, White
Magic. An introduction to the Folklore of Christian Legend,
Cambridge Mass. 1948.

Voir ADOLPHE FraNzZ (cf. note 4), p. 416.

Saint Pierre est peut-étre I’un des saints dont le portrait a le
moins varié durant tout le Moyen Age et il est, avec saint Paul,
aisément reconnaissable.

Selon FRANCOIS GARNIER ce geste signifie la priére. FRANGOIS
GARNIER, Le Language de I'image au Moyen Age. Signification
et symbolique, Paris 1982, p.223. Cette action s’explique
lorsque sainte Pétronille en action de grice prie apres sa gué-
rison.

Voir la description de cette 1égende dans: GUILLAUME DE JER-
PHANION, Une nouvelle province de l'art byzantin. Les églises
rupestres de Cappadoce, Paris 1925, 1-2, pp. 560-561.
Lareprésentation en buste est «la maniére habituelle de repré-
senter les stylites», remarque GUILLAUME DE JERPHANION
(cf. note 32).

Voir GUILLAUME DE JERPHANION (cf. note 32), PL. 143-4.

CREDIT PHOTOGRAPHIQUE

Fig.1-5: Les photographies sont de ’auteur.

RESUME

Personnages saints guérissant des paralytiques, des aveugles, ou
d’autres malades, exorcisant de malheureux possédés, sont des
thémes que les artistes du Moyen Age ont illustrés dans de nom-
breux manuscrits parfois de fagon spectaculaire. Le Passionnaire
de Weissenau, recueil de vies et passions de saints exécutés dans le
dernier quart du XII® siecle a ’abbaye prémontrée de Weissenau,
dans le dioceése de Constance contient quelques exemples remar-
quables de telles illustrations. Avant d’analyser cinq miniatures
représentant saint Félix et saint Léon IX en train d’exorciser, saint
Pierre guérissant sainte Pétronille, sainte Gertrude guérissant une
aveugle et saint Siméon le stylite délivrant une patiente d’un
serpent qu’elle avait ingéré, on s’interrogera sur le contexte philo-
sophico-religieux qui a inspiré ces images et sur la raison de leur

existence.

101



102

ZUSAMMENFASSUNG

Heilige, die Geldhmte, Blinde oder andere Kranke heilen und
Besessene von ihren Leiden befreien, das sind die Themen, die die
Kiinstler im Mittelalter in zahlreichen Manuskripten auf oft spek-
takuldre Weise in Bilder fassen. Das Passionarium von Weissenau,
eine Sammlung von Lebensldufen und Leidensgeschichten der
Heiligen, das im letzten Viertel des 12. Jahrhunderts in der Pri-
monstratenser Abtei von Weissenau im Bistum Konstanz ent-
standen ist, enthélt mehrere Beispiele solcher Illustrationen. Der
Untersuchung des philosophisch-religiosen Hintergrunds dieser
Darstellungen und ihres eigentlichen Sinnes folgt die Analyse von
funf Miniaturen: Die Heiligen Felix und Leo IX. helfen Beses-
senen durch Austreibung der bésen Ddmonen, Petrus heilt Petro-
nilla, die hl. Gertrud macht einen Blinden sehend, und der Sdulen-
heilige Simeon befreit eine Kranke von einer verschluckten
Schlange. s

RIASSUNTO

Dei santi guaritori dalla paralisi, dalla cecita o da altre malattie,
esorcisti di possessioni maligne sono al centro delle tematiche illu-
strate in numerosi manoscritti,a volte in modo molto spettacolare,
dagli artisti del medioevo. Il passionario di Weissenau, che rac-
coglie la vita e la passione dei santi nell’ultimo quarto del XII
secolo, proveniente dall’abbazia premonstratense di Weissenau,
nella diocesi di Costanza, contiene qualche notevole esempio di
tali illustrazioni. Prima d’analizzare le cinque miniature raffigu-
ranti San Felice e San Leone intenti in una esorcismo, San Pietro
dedito a guarire San Petronilla, Santa Gertrude mentre guarisce la
cecita e San Simeone Stilita nel liberare una malata da un serpente
che aveva ingoiato, ci si interroghera sul contesto filosofico-
religioso che ha ispirato tali immagini e sulla ragione della loro esi-
stenza.

SUMMARY

Saints healing the lame, the blind or the sick and exorcising the
possessed - these are the subject matters often spectacularly
depicted by artists in many medieval manuscripts. Several such
illustrations are found in the Passionarium of Weissenau, a col-
lection of the lives of the saints and the stories of their sufferings,
written and illuminated in the last quarter of the 12th century at the
Premonstratensian Abbey of Weissenau in the diocese of Con-
stance. The study of the philosophical and religious background of
these representations and their meaning is followed by the analysis
of five miniatures: St. Felix and St. Leo IX help the possessed by
exorcising evil demons, St. Peter heals Petronilla, St. Gertrude
makes a blind person see and St. Simeon Stylites frees a sick person
from a snake that she has swallowed.



	Exorcistes et guérisseurs dans un Passionnaire enluminé du XIIe siècle

