
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 48 (1991)

Heft: 3

Artikel: Das spätgotische Hochaltarretabel der Kathedrale von Chur : ein
Herrschaftssymbol?

Autor: Beckerath, Astrid von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das spätgotische Hochaltarretabel der Kathedrale von Chur
ein Herrschaftssymbol?

von Astrid von Beckerath

"

7. Vfi

t

7 m
Abb. 1 Inneres der Kathedrale Chur mit Blick gegen Chor und Hochaltar.

Seitdem am 22. Mai 1990 Wolfgang Haas das Bischofsamt in
Chur übernahm, kommt das Bistum nicht mehr zur Ruhe.
Konflikte zwischen den Bürgern und den Bischöfen von
Chur sind jedoch nicht neu, sondern gehen zurück auf das
13. Jahrhundert. Sie wurden während des ganzen Mittelalters

ausgetragen und spitzten sich in vorreformatorischer
Zeit, in den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts,
gewaltig zu.1

Das in der Churer Werkstatt des oberschwäbischen
Bildschnitzers Jacob Russ von Ravensburg 1486-1492
geschaffene grosse Flügelretabel für den Hochaltar der
Kathedrale von Chur (Abb. 1) hat seit Walter Paatz2 seinen
Platz in der Genealogie der grossen süddeutschen Schnitzaltäre

zur Zeit der Spätgotik gefunden, wenn auch die
künstlerische Leistung seines Meisters nicht an die der
bedeutenden Zeitgenossen wie Michael Pacher, Veit Stoss,
Michel und Gregor Erhart oder Tilman Riemenschneider
herankommt. Dass dieses Werk von Bischof Ortlieb von
Brandis (1425-1491) und dem Domkapitel zu Chur
ausgerechnet in einer Zeit in Auftrag gegeben wurde, als die

Spannungen zwischen Bischof und Stadt einen Höhepunkt
erreicht hatten und es zur Entscheidung kommen musste,
bei wem die Oberhoheit über die Stadt in Zukunft liegen
würde, fand in der Literatur zum Hochaltar bisher noch
keine Erwähnung.

Während die meisten der grossen spätgotischen Altäre in
Süddeutschland und in der Schweiz durch den Bildersturm
zur Zeit der Reformation zerstört wurden, ist es dem glücklichen

Umstand der besonderen Lage der Kathedrale von
Chur3 zu verdanken, dass in ihr alle Kunstwerke erhalten
blieben. Solcherart verschont vom Sturm der Reformation,
dem sonst in den Kirchen der Stadt die meisten sakralen
Bildwerke zum Opfer fielen4, steht der «bedeutendste und
schönste spätgotische Schnitzaltar der Schweiz» heute
noch am selben Platz, für den er ursprünglich geschaffen
wurde. Mit 152 Figuren ist er der figurenreichste im
süddeutschen/schweizerischen Raum.5

Als Aufsatz für den eigentlichen Altar - den 1178 erstmals
geweihten romanischen Stipes - ist das dekorative Werk
kunstvoll in den spätromanischen Chor der urtümlichen

129



¦\

m«*?i
WRMfctri tmtfo,n ft a

^ T8
:><

»<*

Kk

M

Abb. 2 Hochaltarretabel, Feiertagsseite von Jacob Russ, Abb. 3 Hochaltarretabel, Werktagsseite. Chur, Kathedrale.
1486-1492. Chur, Kathedrale.

Kathedrale (Schlussweihe 1272) eingefügt (Abb. 1). Durch
seinen Glanz und seine Würde fasziniert es nicht nur in
geöffnetem, sondern auch in geschlossenem Zustand jeden
Besucher der Kathedrale und vermittelt den Eindruck, Teil
eines Gesamtkunstwerks zu sein (Abb. 2, Abb. 3). Gleichzeitig

scheint dieses Werk, das nicht nur den Innenraum der
Kathedrale, sondern die ganze Stadt in wörtlichem wie in
übertragenem Sinne überhöht, etwas zu signalisieren
(Abb. 1).

Es bietet sich daher an, den Hochaltar der Kathedrale von
Chur in historischem Zusammenhang im Hinblick auf
seine Botschaft zu untersuchen.

/. Beschreibung des Flügelretabels

Höhe: 7,10 m
Breite: 2,30 m geschlossen

3,30 m einschliesslich Flankenfiguren
4,70 m geöffnet

Tiefe: 0,41 m

Das Hochaltarretabel der Kathedrale in Chur ist vollständig
erhalten und noch grösstenteils original gefasst6, wobei
neben reicher Vergoldung die Farben Rot, Blau und Grün
vorherrschend sind. Es besteht aus Kleinarchitektur,
Schnitzfiguren und Malerei und entstand aus dem
Zusammenwirken verschiedener Künste und Hände. In der
Gesamtkonzeption hält es sich eng an die im späten
15. Jahrhundert in Südschwaben übliche Form der Flügelaltäre,

weicht in Einzelteilen jedoch von jener Norm ab und
zeigt dadurch seinen besonderen Charakter, der ihm die
Bezeichnung «eigentümlich» einbrachte.7

Der Gesamtaufbau lässt sich am besten am geschlossenen

Schrein erkennen (Abb. 3). Das Retabel besteht aus
einer schmalen Predella, einem hochrechteckigen,
zentralen Hauptteil, dem Altarschrein, der durch zwei Flügel
verschlossen wird, und einem Gesprenge, das Schrein und
Predella an Höhe noch überragt.

Auf den Flügelaussenseiten befinden sich unter einem
reich verschlungenen Ornamentfries die einzigen
Tafelbilder. Links ist Christi Geburt dargestellt, rechts die
Anbetung der Heiligen Drei Könige (Abb. 4). Den Rahmen

130



sind im oberen Teil kleine geschnitzte Figürchen aufgesetzt,

in der Mitte Christus als Schmerzensmann, links
Maria und rechts Johannes.

Die Predella ist dreifach unterteilt. In den bogenförmig
abgeschlossenen Nischen befinden sich Passionsszenen:
von links die Ölbergszene, Geisselung und
Dornenkronung, jeweils von zwei Figürchen flankiert, die sich
durch Schriftbänder als Vertreter des Alten Testaments
ausweisen. Die Bedachung der Predella kragt seitlich weit vor,
sich dabei verjüngend. Dadurch entsteht beidseitig des
geschlossenen Schreins eine Plattform, auf der sich jeweils
zwei verschiedenartige Stützen mit Heiligenfiguren
erheben.

Der Schrein wird zunächst beidseitig von einem
schlanken Halbsäulenbündel flankiert, auf dem etwa auf
der Mitte der Flügelhöhe vollrunde Figuren, Ritterheilige,

stehen, die auch als Schreinwächter8 bezeichnet werden:
links der hl. Georg den Drachen tötend, rechts etwas
statuarischer der hl. Mauritius. Daneben erheben sich auf
Postamenten, die der Predellenbedachung seitlich vorgelagert

sind, sehr dicke gedrehte Säulen, auf die - die
Schreinwächter überhöhend - jeweils eine Gruppe von
vier kleinen Heiligenfigürchen auf Postamenten unter
Baldachinen postiert sind. Es handelt sich links um
eine Gruppe heiliger Mönche und rechts um heilige
Bischöfe und Kirchenväter. Über den Figurengruppen
setzen sich die gedrehten Säulen verjüngt fort und
schliessen mit nach oben strebenden Fialen ab. Diese
sind durch geschwungene Streben mit den äusseren
Tabernakeln des Gesprenges verbunden, so dass sich
bei geschlossenem Schrein eine Retabelarchitektur ergibt,
in die das zentrale Mittelteil, der Schrein, eingefügt

"«gpr;» m ^y^¦c-

'*

te*

f

-

Abb. 4 Geburt Christi und Anbetung der Heiligen Drei Könige, Aussenseiten der Altarflügel des

Hochaltars in der Kathedrale Chur. Malerei auf Holz, Werkstatt des hh (Hans Huber).

131



i Ai

y.. y

***—"""iifflT""fi'fp y

Abb. 5 Schreinfiguren im Hochaltar der Kathedrale Chur, von links: die Heiligen Luzius, Emerita, Muttergottes,
Ursula, Florinus.

ist. Beim Öffnen der Flügel wird der durch die Säulenheiligen

bestimmte seitliche Aufbau verdeckt.
Diese ungewöhnliche Seitenkonstruktion gibt dem

geschlossenen Schrein eine gute Proportion, sowohl in sich
als auch innerhalb des Altarraums. Sie trägt ausserdem
dazu bei, dass das Retabel auch bei geschlossenen Flügeln
reiches, vergoldetes Schnitzwerk aufweist.

Das horizontal und vertikal gegliederte Gesprenge
besteht aus Tabernakeln und Fialen mit eingestellten
Figurengruppen und Figuren. Der mittlere Teil des Gesprenges
ist von einer symmetrischen Marienkrönung beherrscht.
Maria ist beim Vollzug ihrer Krönung durch Gottvater und
Gottsohn sitzend dargestellt. Über ihr schwebt der heilige
Geist in Gestalt einer Taube, von Engeln gerahmt. Die
Krönungsgruppe wird jeweils von drei Aposteln flankiert: den
Heiligen Petrus, Johannes und Jakobus d. Ä. links, und den
Heiligen Paulus, Matthias und Bartholomäus rechts (vom
Betrachter).

Im Obergeschoss des Gesprenges zeigt sich noch einmal
stark verkleinert die Dreifaltigkeit, von Maria (links) und
Johannes d. T. (rechts) als Fürbitter flankiert.

Der Reichtum des 152 Figuren umfassenden Retabels
erschliesst sich erst beim Öffnen der Flügel, wenn die
Feiertagsseite sichtbar wird (Abb. 2). Die Schreinmitte ist in drei
ungleich grosse Joche unterteilt, die durch kleine Netzge¬

wölbe nach oben abgeschlossen sind. Vor einer von acht
Engeln mit steil aufgerichteten Flügeln über die ganze
Schreinbreite gehaltenen Draperie thront in der Mitte auf
dem hohen, mit einem nach unten gedrehten Halbmond
und mit musizierenden Engeln geschmückten Podest die
Muttergottes mit Kind auf einem Wolkenband (Abb. 5).
Maria zur Seite stehen aufeinfach abgetrepptem Postament
links die Bistumsheiligen Luzius und Emerita und rechts
(vom Betrachter) die Heilige Ursula und der Bistumsheilige
Florinus. Zwei schwebende Engel halten über der Muttergottes

eine Krone. In dem reichen Ornamentfries, der den
krönenden Abschluss des Schreins bildet, ist eine kleine
zweifigurige Verkündigung eingestellt.

Die Innenseiten der Flügel erweitern das Programm der
Schreinmitte. Sie zeigen unter gleichem Rankenwerk vor
gleicher, von drei Engeln gehaltener Draperie beidseitig ein
Heiligenpaar, das jedoch nicht wie die Schreinfiguren
vollplastisch, sondern nur in Hochrelief gearbeitet ist. Es
handelt sich um Heilige, die mit dem Bistum Chur in enger
Verbindung stehen: links die Heiligen Gallus und Otmar,
Klostergründer von St. Gallen, rechts die Heiligen Placidus
und Sigisbert, Gründer der Abtei Disentis (Abb. 2).

Die Rückwand des Schreins ist im Gegensatz zu der
sonst bei Retabeln üblichen Bemalung mit aufwendigem
Schnitzwerk versehen, das, in drei Abschnitte unterteilt,

132



eine vielfigurige Kreuzigungsszene zeigt (Abb. 6). In den
Nischen der wiederum dreifach unterteilten Predella setzen
sich die Passionsszenen der Vorderseite fort und zeigen von
links die Pilatusszene, Kreuztragung und Grablegung.

Die Darstellungen aus dem Marienleben und der Passion
Christi sowie jene der Vertreter des Alten und Neuen
Testaments und der lokalen Heiligen lassen auf ein differenziertes

ikonographisches Programm schliessen, als dessen
zentrales Thema die Verehrung Marias als Patronin der
Kathedrale angesehen wird.9

Stilistisch und künstlerisch weist der Altaraufsatz grosse
Unterschiede auf, so dass allgemein davon ausgegangen
wird, dass die Hauptfiguren im Schrein eigenhändige
Arbeiten des Meisters sind, während für die übrigen
Figuren Werkstattangehörige hinzugezogen wurden.10

2. Machtentfaltung der Churer Bischöfe

Das seit über 1500 Jahren bestehende Bistum Chur gehört
zu den ältesten Bistümern nördlich der Alpen und geht
legendär auf den wichtigsten Glaubensboten des Bistums,
den Heiligen Luzius, zurück.11 Die von den Römern
geschaffene Provinz «Raetia Prima» wurde in den ersten
christlichen Jahrhunderten von einem weltlichen
Herrscher, dem Präses, und dem Bischof regiert. Als Präses von
Rätien und Bischof von Chur konnte Bischof Tello, der
letzte Spross der einheimischen Familie der Viktoriden, in
der zweiten Hälfte des achten Jahrhunderts «höchste staatliche

und kirchliche Würden» in einer Hand vereinen und
schuf eine Art Kirchenstaat nördlich der Alpen, in dessen

Mittelpunkt sich der unter Bischof Tello entstandene
karolingische Vorgängerbau der heutigen Kathedrale befand.12

Trotz vorübergehender Trennung in geistliche und einem
Gaugrafen übertragene weltliche Macht infolge der Politik
Karls d. Gr. wuchs die Bedeutung der Churer Bischöfe,
denn als Hüter der rätischen Pässe kamen ihnen viele
königliche Schenkungen und wichtige Privilegien, vor
allem in der Stadt Chur, zu.13 Die bis zur Reichsfürstenwürde

(der Titel erschien erstmalig 1170 in einer Urkunde
Friedrichs I.) aufstrebende Macht der Bischöfe beruhte auf
einer Verflechtung von Politik und Reliquienverehrung.
Wegen der Italienpolitik und der damit verbundenen
Notwendigkeit eines sicheren Alpenübergangs wurden die
geistlichen Fürsten von Kaiser Otto I. und seinen
Nachfolgern reich bedacht. Der Günstling Ottos I., Bischof
Hartbert, wurde 958 alleiniger Territorialherr der Stadt
Chur. Der Bündner Kirchenhistoriker Iso Müller macht
ausdrücklich darauf aufmerksam, dass als offizielle
Empfänger der Schenkungen Kaiser Ottos nicht der Bischof
selbst, sondern die Reliquien der Kathedralpatronin Maria
und des zu diesem Zweck von 951-972 zum Nebenpatron
erhobenen Heiligen Luzius belegt sind:

«ecclesia Sanctae Dei genetricis Mariae beatique Luccii
confessoris Christi, quae est caput Curiensis episcopii»
oder «sancta Dei genetrix Maria sanctusque confessor

Christi Lucius, quorum ecclesia in civitate Curia videtur
esse constructa».14

Da der Churer Bischof seit 1299 auch Pfandinhaber der
Reichsvogtei war, d. h. der hohen Gerichtsbarkeit über
Chur und einige der umliegenden Dörfer, und im Laufe der
Jahre noch dazu das Recht erhielt, die verschiedenen Ämter
der Stadt und den Rat zu besetzen, stand er Ende des

13., Anfang des 14. Jahrhunderts auf dem Höhepunkt seiner
Macht. Fast gleichzeitig begann aber auch schon der
Prozess einer Emanzipation der Bürger, der zu städtischer
Selbstverwaltung führte und schliesslich - am Ende des

15. Jahrhunderts - in der Auslösung der Reichtsvogtei der
Stadt Chur gipfelte.15

'!•

sra*

fk

r i
*]P,f-

Abb. 6 Kreuzigung, Detail aus dem Hochaltar der Kathedrale
Chur.

3. Gründe für die Auftragserteilung des Hochaltarretabels

Die Regierungszeit des 1458 mit 33 Jahren zum Bischofvon
Chur gewählten Ortlieb von Brandis war geprägt durch die

Auseinandersetzungen sowohl mit den nach Unabhängigkeit

strebenden Bürgern der Stadt Chur als auch mit den
ebenfalls nach Freiheit drängenden Untertanen in den

133



I

s;

S

Abb. 7 Sakramentshäuschen, von Claus von Feldkirch, Skulpturen

vermutlich von Jacob Russ. 1484. Chur, Kathedrale.

Landgemeinden des Gotteshausbundes. Dazu kam noch,
dass durch Schisma und Missstände die Autorität der
römischen Kirche in Frage gestellt war und in Chur sowie in den
Talschaften der Diözese gleichzeitig ein Prozess der
Loslösung von der geistlichen Hoheit des Bischofs begann.16 Es

liegt daher nahe anzunehmen, dass der bischöfliche Hof, an
seiner Spitze Ortlieb von Brandis, Abkömmling einer
Familie, in der geistliche und weltliche Herrschaft Tradition
waren17, politische und religiöse Mittel aufzubieten ver¬

suchte, um dieser Entwicklung entgegenzuwirken. So stellt
sich die Frage, ob die Aufträge des Bischofs für die Kathedrale,

das aus Sandstein gemeisselte hohe Sakramentshäuschen

(mit Meisterzeichen versehen und signiert 1484)

(Abb. 7), das aus rotgeflecktem Marmor noch zu Lebzeiten
des Bischofs von Meister Jacob Russ aus Ravensburg
geschaffene bischöfliche Grabmal (lt. bischöflichem
Rechnungsbuch 1485) (Abb. 8) und besonders der Folgeauftrag
an denselben Meister, das Hochaltarretabel (1486-1492)
(Abb. 2), in diesem Zusammenhang stehen? Suchte Bischof
Ortlieb am Ende einer langen, mühevollen Regierungszeit
mit dem Auftrag für den Hochaltar geistliche und weltliche

ßl^m.

Ä^%£N

#j

fi&

lÌ*~*

¦¦¦*
'¦mfj»

•*v

\t7-

W"

w
Abb. 8 Grabmal des Bischofs Ortlieb von Brandis (gest. 1491),

von Jacob Russ, 1485. Chur, Kathedrale.

134



*

i I"m
I'm

*, /, -

fifAfirfi
il

HP I

ti

Abb. 9 Flügelaltar vom Schloss Tirol, um 1370. Innsbruck, Tiroler Landesmuseum
Ferdinandeum.

Herrschaft eines Bischofs von Chur zu legitimieren, indem
er gleichzeitig dem Frömmigkeitsbedürfnis seiner Untertanen

entgegenkam?
Es ist allgemein bekannt, dass das einerseits nach politischer

und geistlicher Unabhängigkeit strebende Volk
andererseits in den Jahrzehnten vor der Reformation von grosser
Frömmigkeit geprägt war, die sich in gesteigerter Marien-
und HeiligenVerehrung äusserte. Wir wissen auch, dass 200
Jahre später, zur Zeit des Barock, die Fürstäbte der Reichsabteien

Oberschwabens, Bayerns und der Schweiz die
künstlerische Ausstattung ihrer Klosteranlagen zur
Darstellung der Legitimation ihrer geistlichen und weltlichen
Herrschaft nutzten und dabei gleichzeitig der Schaulust des
Volks entgegenkamen.18

BischofOrtlieb von Brandis ist als «begabter Kirchenfürst
und diplomatischer Territorialherr» in die Bündner
Bistumsgeschichte eingegangen19. Er war jedoch nicht nur der
seine Privilegien verteidigende weltliche Fürst, als der er
aus der Sicht der Stadtentwicklung gerne dargestellt wird20,
sondern verschiedene Anzeichen deuten darauf hin, dass
dieser Bischofdie Glaubensnöte seiner Untertanen erkannt
hatte und durchaus bemüht war, Missstände in der Kirche
zu beheben.21 Durch religiöse Spiele, bildliche Darstellungen

und besondere Prozessionen versuchte er, das Volk
wieder fester an die Kirche und damit gleichzeitig an seine
Person als Bischof und Landesherr zu binden. Politisch

hatte in den achtziger Jahren des 15. Jahrhunderts ein hartes
Ringen zwischen Bischof und Bürgern eingesetzt, die
abwechselnd immer wieder bei Kaiser Friedrich III. wegen
der ihnen vermeintlich zustehenden Rechte vorsprachen
und um die Gunst des Herrschers warben.22

Im Zusammenhang mit der Liturgiereform und den
volkstümlichen Prozessionen steht vermutlich das vom
Bischof gestiftete Sakramentshäuschen (1484) im Dom,
dessen Figurenschmuck sich sowohl dem Klerus im Chor
als auch den Gläubigen im Langhaus zuwendet (Abb. 7).23

Ob Jacob Russ, der Meister des Hochaltars und des bischöflichen

Grabmals, vor diesen Aufträgen schon die Figuren
am Sakramentshäuschen schuf, ist in der älteren Literatur
umstritten und nach jüngsten Forschungsergebnissen aus
den vorhandenen Archivalien nicht zu belegen.24 Dennoch
spricht nach Ansicht der Autorin vieles für eine Mitwirkung
des Grabmal- und Hochaltarmeisters an diesem Werk.25

Der Auftrag des Bischofs für das eigene Grabmal kann
einerseits als Ausdruck eines selbstbewussten mittelalterlichen

Prälaten gedeutet werden, entsprungen aus dem
Bestreben, «die Unsterblichkeit des Standes», dem der
Verstorbene angehört hatte, zu dokumentieren26, andererseits
lässt er auch einen nach Volkstümlichkeit strebenden
Landesherren erkennen (Abb. 8).

Nicht besser konnte jedoch Bischof Ortlieb religiöse,
politische und volkstümliche Gedanken zum Ausdruck

135



•¦*¦% V
;

•¦*

/M-

f<
*V ¦ fc «Ss WÂ

Srf -,s^

—l

; .^ .1,
¦

y fi
r.

yV AWL Mm.--¦<

\Hh

•¦...

¦s»*

Abb. 10 Herzog Albrecht III. von Österreich und seine Gemahlin
Elisabeth als Stifter, Detail aus dem Flügelaltar vom Schloss Tirol.
Malerei auf Holz.

Abb. 11 Thronende Maria mit Kind, Holzplastik, 1. Hälfte des
15. Jahrhunderts. Domat/Ems GR, Kirche St. Johann, Mutter-
gottes-Kapelle.

bringen und sich dabei gleichzeitig selbst ein Denkmal
setzen als mit dem Auftrag für ein grosses Flügelretabel im
Chorraum der Kathedrale, diese und die ihr zu Füssen
liegende Stadt überhöhend (Abb. 1).

Der Hof zu Chur vereinte den landesherrlichen
Regierungssitz des Bischofs mit dem geistlichen und liturgischen
Zentrum der Diözese, dessen wertvoller frühchristlicher
Heiltumsschatz im romanischen Hochaltartisch verborgen
lag27, vor dem der Bischof an Festtagen das Pontifikalamt
feierte.

Goldglänzende Flügelretabel erfreuten sich seit ca. 1430

in Schwaben, Tirol und vereinzelt schon in Graubünden
als Volkskunst grosser Beliebtheit. Auch in der düsteren
Kathedrale aus grauem Scalärastein verfehlte ein solches
seine Wirkung auf die Untertanen des Bischofs kaum.
Durch den Figurerireichtum war das Retabel zugleich
geeignet, in einer dem Volk verständlichen, reichen
Bildersprache sich belehrend und erzählend an dieses zu
wenden.

Der Churer Hochaltar zeichnet sich weniger durch
künstlerische und stilistische Einheit als durch die grosse Zahl
heiliger Gestalten und die herausragende dekorative
Wirkung aus. Es ist daher ein Werk, dessen Bedeutung sich
nicht über seinen Meister, sondern über seinen Auftraggeber

sowie die spezifisch religiösen und kultischen
Bedürfnisse im Bistum Chur in vorreformatorischer Zeit
erschliesst. Es handelt sich um einen Altaraufsatz, dessen
schmaler Korpus bei geschlossenen Flügeln wie ein
Denkmal in den Altarraum «hineinkomponiert» ist, und
dessen geöffneter Schrein ein grosses kirchenpolitisches
und politisches Programm preisgibt.

4. Ausserreligiöse Interessen bei der Vergabe von
Flügelaltären

Obgleich der grösste Teil spätmittelalterlicher Bildwerke als

religiöse Kunst eine eindeutige Funktion innerhalb der

136



Kirche hat, können gerade bei Flügelaltären auch ausserre-
ligiöse Interessen zur Geltung kommen. Es ist das
Verdienst Michael Baxandalls, die sozialpolitischen Aspekte
bei Flügelaltären aufgezeigt zu haben. Baxandall leitet den
profanen Aspekt des Schnitzaltars von den drei Kunstgattungen

nachreformatorischer Zeit, dem Porträt, dem
öffentlich aufgestellten Brunnen sowie dem «sinnlichen
Kabinettstück», ab, die im spätmittelalterlichen Flügelaltar
bereits vorbereitet sind.28

Altarstiftungen für Nebenaltäre boten einzelnen
auftraggebenden Bürgern die Möglichkeit zur «ostentativen
Selbstdarstellung», die ihren Ausdruck in gemalten
Stifterbildnissen fand. Die grossen Retabel der Hochaltäre
dagegen waren meist Stiftungen eines Gemeinwesens. Wie
später beim öffentlich aufgestellten Brunnen sollte der
Zusammengehörigkeit einer weltlichen Gemeinschaft
Rechnung getragen werden. Beispielhaft dafür ist der
Hochaltar der Stadtpfarrkirche in Schwabach, der von der
Gemeinde, vertreten durch Bürgermeister und Rat der
Stadt, in Auftrag gegeben wurde.29 Für viele Reichsstädte
Süddeutschlands ergab sich die Notwendigkeit, das
Gemeinwesen zu betonen, da ihre Geschichte durch das

Ringen um die Erhaltung ihrer Unabhängigkeit geprägt war.

:>
'Y"

m

'*¦
mm

VM

Abb. 12 Krönung der Maria, Flügelaltar (Detail) von Michael
Pacher, 1471-1481. St. Wolfgang, Pfarrkirche.

In diesen Fällen bekamen Altarstiftungen einen politischen
Charakter.30

Aber nicht nur die Bürger in den Städten, auch
Ordensgemeinschaften nutzten die Bestellung eines Flügelaltars
zum Beweis ihrer Unabhängigkeit. Als Beispiel sei der bei
Michel und Gregor Erhart in Auftrag gegebene Hochaltar
der Klosterkirche in Blaubeuren genannt, der bedeutendste
unter den erhaltenen Werken der Ulmer Bildhauerschule.
Er wurde 1493/94 vollendet, kurz nachdem dem Abt der
Benediktiner Abtei die Bischofswürde übertragen worden
war. Dieser Flügelaltar kann daher als Demonstration einer
neuen Unabhängigkeit der Abtei von den Konstanzer
Bischöfen aufgefasst werden. Er zeigt, wie sich ein
geistlicher Fürst die Kunst des Bürgertums und die damit
verbundenen Möglichkeiten der Selbstdarstellung zu eigen
machte.31

Auch für die Bestellung des Hochaltars in Chur können
aufgrund der Bistumsgeschichte und der ausführlich nach

Quellenstudium veröffentlichten Stadtgeschichte32
politische Absichten angenommen werden. Wie der Abt von
Blaubeuren machte sich Bischof Ortlieb ein bei den

Bürgern beliebtes Kunstwerk zunutze, nicht wie jener zum
Zeichen einer neuen Würde, sondern hier zur Erinnerung
an alte von Kaisern verliehene Privilegien.

Die Umwälzungen, die sich zu jener Zeit ankündigten,
waren mit Sicherheit für die Bischöfe ein vieldiskutiertes
Thema. Überall am Oberrhein war den Bischöfen die
Herrschaft über ihre Bischofsstädte verlorengegangen, wie z. B.

in Konstanz und Basel33, und es wäre noch zu untersuchen,
ob den Aufträgen für die zerstörten Hochaltäre in den Munstern

jener Städte mit Chur vergleichbare Motive zugrunde
gelegen haben könnten.34

Der politische Charakter des Hochaltars in der Kathedrale

von Chur erschliesst sich am deutlichsten, wenn man
auf den liturgischen Ursprung des Flügelaltars zurückgeht.

5. Liturgischer Ursprung des Flügelaltars

Die Vorgeschichte des Flügelaltars liegt noch weitgehend
im Dunkeln. Während der künstlerische Ursprung sowohl
auf die monumentale Steinplastik französischer Kathedralen

oder deutscher Dome als auch auf die niederländische

Retabelkunst zurückzuführen ist, wird der
liturgische Ursprung von den im 13. Jahrhundert entstandenen
Reliquienschreinen abgeleitet. Sie waren durch Flügel
verschlossen, die nur an Festtagen zur Verehrung der in Büsten
gefassten Reliquien geöffnet wurden.35

Vom Reliquienschrein führt der Weg zu den grossen
spätgotischen Flügelaltären, zu deren Höhepunkten der Altar
Michael Pachers in St. Wolfgang gezählt werden kann
(Abb. 12)36, und die in der Schweiz durch den Hochaltar in
der Kathedrale von Chur vertreten sind.

Harald Keller begründet diese Herleitung des Flügelaltars

vom Reliquienschrein mit den beweglichen
Flügeln37. Hinzuzuziehen sind auch die seit Hans Multschers
Sterzinger Altar bei süddeutschen Retabeln gelegentlich

137



7^-

%*

*%,
¦'"-,,

'k

mT-é

Abb. 13 Musizierende Engel im Sockel der Maria, Detail aus dem Hochaltar der
Kathedrale Chur.

auftauchenden Ritterheiligen. Diese auch als «Schreinwächter»

bezeichneten Figuren waren in ihrem Ursprung
nicht nur Dekoration, sondern hatten «Kultwächterfunktion».38

Die wichtigsten Reliquienaltäre entstanden in Köln oder
unter Kölner Einfluss; ein bedeutendes Beispiel ist der
nach 1340 entstandene Hochaltar der Zisterzienserabtei
Marienstatt i. Westerwald. Die Marienkrönungsgruppe
hatte stets einen Ehrenplatz in der Mitte der
Reliquienschreine.39

Eine thronende Muttergottes in der Mitte des heute
gänzlich auseinandergerissenen, 1340 datierten Hochaltars
aus dem Prämonstratenserkloster in Altenburg a. d. Lahn
gilt als das älteste dreidimensionale Kultbild in der Mitte
eines Altarschreins.40

Zu den frühesten grösseren Flügelaltären des Alpengebiets

gehören, nach heutigem Denkmälerbestand, der
Flügelaltar aus Schloss Tirol im Ferdinandeum in Innsbruck,
entstanden 1370/72 (Abb. 9), und der Pähler Altar im
Bayerischen Nationalmuseum in München, «beides Werke der
Malerei, die in Verbindung mit höfischen Zentren in
Böhmen oder Österreich stehen».41

Der Flügelaltar von Schloss Tirol enthielt in der Schreinmitte

ein heute verlorenes Kultbild einer geschnitzten
Madonna mit Kind, das in seiner Grösse soweit
eingeschränkt war, dass im Untergeschoss des Schreins noch
ungefasste Reliquien aufbewahrt werden konnten. Er ist
das einzige Beispiel eines Wandelaltars aus dem letzten
Viertel des 14. Jahrhunderts, der gleichzeitig noch Reli-
quienschrank war. Unlösbar ist er mit seinen beiden

Stiftern, den Herzögen Albrecht III. und Leopold III.,
verbunden, die mit ihren Gemahlinnen in Votivhaltung auf
den Aussenseiten der Flügel dargestellt sind (Abb. IO).42

Kurz nach dem Erwerb Tirols durch Rudolf IV. (1363) waren
die neuen Landesherren mit den Reliquien aus Schloss
Tirol und dem Kultbild der Muttergottes in einem
Altarwerk vereint, womit die neue politische Situation
manifestiert wurde.43

Bei den engen Beziehungen BischofOrtliebs von Brandis
zu Südtirol44 dürfte er den Flügelaltar von Schloss Tirol bei
Meran, nahe der bischöflichen Sommerresidenz, ebenso

gekannt haben wie die von Hans Multscher und Michael
Pacher für Südtirol geschaffenen grossen Schnitzaltäre in
Sterzing und Bozen-Gries. Da angenommen werden muss,
dass dem kunstinteressierten Bischof auch der Altar
Michael Pachers in St. Wolfgang nicht entgangen war, wird
in dieser Abhandlung zum Verständnis des Churer
Altarprogramms auch aufForschungsergebnisse zu St. Wolfgang
zurückgegriffen.

6. Politisches Programm des Churer Hochaltars

In einem Reliquieninventar von 1589 sind fünf Büstenreli-
quiare mit Reliquien der Heiligen Luzius, Placidus,
Florinus, Ursula und Emerita erwähnt.45 Sie blieben erhalten
und befinden sich heute im Dommuseum.46 Bis auf die
Büste des Heiligen Luzius, die erst 1499 gefertigt wurde,
stammen die Reliquiare aus der Zeit vor der Errichtung des

Hochaltarretabels.

138



Durch die Chronik des Konstanzer Konzils von Ulrich
Richental ist die Aufstellung von Reliquiaren auf dem
Hochaltar des Konstanzer Münsters belegt.47 Gleiches
kann für Chur angenommen werden, so dass man davon
ausgehen darf, dass mit der Errichtung des Hochaltarretabels

in Chur eine echte Ablösung der auf dem Altar zur
Schau gestellten Reliquien durch die figürliche Darstellung
der Heiligen beabsichtigt war. Die Figur der Heiligen
Ursula mag als Beweis dafür dienen, dass genau die
Heiligen, deren Reliquienverehrung auf dem Hochaltar
Tradition war, im neuen Flügelaltar Aufstellung fanden, da es

für die Darstellung der Kölner Heiligen zwischen den Diö-
zesanheiligen sonst keine Erklärung gibt.

Die Heiligen Luzius, Emerita, Ursula und Florinus
stehen zu seiten der thronenden Muttergottes im Schrein.
Der Heilige Placidus hat seinen Platz als Hochrelief im
rechten Flügel gefunden (Abb. 2, Abb. 5).

Die Reliquien waren für die Laien jedoch nicht
zugänglich, da diese keinen Zutritt zum Altarraum
hatten.48 Das grosse, goldglänzende, den ganzen Altarraum
fast ausfüllende Flügelretabel konnte dagegen den Gläubigen

in eindrucksvoller Schaufront neben einer
mehrfachen Darstellung der Kathedralpatronin Maria auch die
Bistumspatrone, deren Reliquien zum Heiltumsschatz der
Diözese gehörten, vor Augen führen. Die Flügel, die den
Inhalt des Schreins an den meisten Tagen des Jahres nicht
nur schützten, sondern den Blicken der Gläubigen
entzogen, weisen auf einen geheimnisvollen Schatz hin,
dessen Wert durch die ihn bewachenden «Schreinwächter»
gesteigert wird.

Als Überhöhung des romanischen Altartisches erinnert
das Retabel ausserdem an das in jenem verborgene Reli-
quiengrab, in dem sich u.a. wertvolle Marienreliquien
befinden.49

Während Harald Keller die Ansicht vertritt, dass geweihte
Bildwerke in den Flügelaltären die Funktion von Reliquien
übernahmen und diese deshalb aufden Altären für die
Verehrung durch die Gläubigen nicht mehr nötig waren, nennt
Bernhard Decker andere Gründe für die Verbannung der
Reliquien von den Altären.

Nach Decker wurde «durch die bildliche Darstellung der
vom Volk verehrten Heiligen das Selbstverständnis
kirchlichen Repräsentierens gegenüber der Demonstration von
Reliquien fundamental erweitert». Decker macht deutlich,
dass theologische und liturgische Gründe nicht ausreichen,
um die Existenz von Bildwerken im Flügelretabel zu
erklären, da ein Übertragen der Heilwirkung von der
Reliquie auf die Bildwerke theologisch nicht haltbar sei.
Decker argumentiert «im Namen der Geschichte» und lässt
die Bildwerke des Flügelretabels zu «Repräsentanten
geltender Ordnungsvorstellungen» werden.50

Im Gegensatz zu den vollplastischen Kultbildern ottonischer

Zeit entstand mit dem Flügelaltar ein neuer
«Kultbildtypus». Während die frühen Kultbilder, als Beispiel sei
die mit Goldblech beschlagene Madonna des Essener
Münsterschatzes genannt51, in ihren Inneren Reliquien bargen,
aber niemals auf der Altarmensa standen52, wurden im spät¬

gotischen Flügelretabel Reliquien getrennt von den
Bildwerken aufbewahrt. Die Kultbildfunktion dieser Skulpturen

ist nicht religiös, sondern durch Betonung des Selbst-
verständnisses der Kirche zu begründen.

Nach Decker liegt der von der Reliquie übernommene
Kultwert des im Flügelaltar aufgestellten Bildwerks in der

Legitimierung alter Rechte.53 Der Flügelaltar war dadurch
nicht nur zum «Sakralobjekt des Amts- und Heilsauftrags
der Kirche» geworden54, sondern an ihm konnte eine sehr
«feudale Rechtsauffassung» zum Tragen kommen55, wie
auch das Beispiel in Chur deutlich zeigt.

Wendet man die Thesen Kellers und Deckers miteinander

kombiniert auf den Hochaltar in Chur an, so lässt sich
dieser als ein wirksames politisches und kirchenpolitisches
Instrument interpretieren. Die Repräsentation der
Heiligen, insbesondere Marias und des Heiligen Luzius, weist
deutlicher als jedes Beispiel Deckers auf altangestammte
Privilegien des Auftraggebers hin. Die Kombination mit
einer dem Frömmigkeitsbewusstsein der Zeit
entsprechenden Verehrung Marias und der vertrauten Heiligen
sowie der von diesen - stellvertretend für die unsichtbaren
Reliquien - ausgehenden Heilserwartung bringt das

Programm Bischof Ortliebs voll zur Geltung.
Wertvolle Reliquien, deren Besitz das Hochaltarretabel in

eindrucksvoller Weise bis heute demonstriert, galten im
Mittelalter als ein Zeichen von Macht56, auf das weltliche
und geistliche Fürsten ihre Herrschaft gründeten.

»

T

**

«MPT

Abb. 14 Engel mit Schriftrolle unter dem Wappen des Bistums,
Detail aus dem Sakramentshäuschen der Kathedrale Chur.

139



*p. f

ta
fcm

r i &

^

y

i/
/i^

vv
SK

«.^i d*

v

Abb. 15 Anbetung der Magier, Mittelteil eines fünfteiligen
Diptychons, 6. Jahrhundert. Elfenbein. London, British Museum.

Reliquien wurden sogar, wie z. B. bei den Zisterziensern,
als Titelträger und Grundherren verstanden, die als
Empfänger aller Abgaben und Spenden fungierten, «die der
Orden nur stellvertretend einnahm».57

Zu einer Zeit, in der die Stadt Chur mit dem Bischof um
die Auslösung der Reichsvogtei und den Status der Reichsfreiheit

rang, müssen die Muttergottes und der Heilige
Luzius im Churer Schrein als deutlicher Beweis legitimer
Grundherrschaft des Churer Bischofs über die Stadt Chur
angesehen werden, da die Reliquien dieser Heiligen die
«offiziellen Empfänger» der Privilegien und Schenkungen
Ottos I. waren, die den Churer Bischöfen zu voller
fürstlicher Macht verholfen hatten.58

Der Heilige Luzius vertrat ausserdem als erster, wenn
auch legendärer Bischof die damals schon mehr als 1000-

jährige Tradition eines Bischofssitzes in Chur. Auf den
stilistischen Zusammenhang der Darstellung Bischof Ortliebs

auf dem bischöflichen Grabmal mit der Figur des Heiligen
Luzius im Altarschrein wurde in der Forschung mehrfach
hingewiesen, um Jakob Russ als Meister beider Werke
ausser Frage zu stellen.59 Eine Analogie beider Darstellungen

könnte dem speziellen Wunsch des Auftraggebers
entsprochen haben, um sich als Nachfolger des Heiligen
Luzius auszuweisen und die Tradition des bischöflichen
Amts zu betonen.

Wenden wir uns nach der Betrachtung des Heiligen
Luzius der über dem Altargrab zentral im Schrein
thronenden Muttergottes zu. Darstellungen auf frühen
Siegeln60 sowie eine aus Chur stammende romanische
thronende Muttergottes im Schweizerischen Landesmuseum in
Zürich61 lassen auf die Tradition der Verehrung einer
thronenden Muttergottes in Chur schliessen. Auffällig bei der
Darstellung im spätgotischen Hochaltarretabel ist jedoch
die Distanziertheit, mit der Maria auf dem mit musizierenden

Engeln geschmückten Sockel sich von den übrigen
Heiligen im Schrein abhebt (Abb. 5). Erwin Poeschel hatte
zwar festgestellt, dass im Gegensatz zu älteren Gnadenbildern

Graubündens aus der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts,

z.B. in Tinzen oder Ems (Abb. 11), die Darstellung
Marias im Churer Schrein sehr viel lebensnaher geworden
ist62 (Abb. 5), so dass die Churer Schreinmadonna als
«schwäbische Bürgersfrau» in die Literatur einging.
Dennoch ist sie im Sinne Deckers ein Gnadenbild und
in ihrer Position als das offizielle und ranghöchste
Bildwerk auf dem Altar der Prototyp eines spätmittelalterlichen

Kultbilds.
Die Spannung dieses plastischen Marienbilds liegt darin,

dass Maria trotz ihrer bürgerlichen volksnahen
Erscheinung wie ein Denkmal, das an die in der Vergangenheit

installierten Hoheitsrechte erinnert, im Schrein
postiert ist. Dabei muss auf den dekorativen Marienschleier
des Bildwerks im Zusammenhang mit der Marienschleier-
reliquie im Sepulcrum aufmerksam gemacht werden.

In der Sockelzone des Altarretabels von St. Wolfgang
(1471-1481) stellt Michael Pacher unterhalb der
Marienkrönung «das geschäftige Treiben von Engeln dar, die dabei
sind, die Stoffbehänge der Sockelkästen zu lüften»
(Abb. 12). Decker vermutet für die Darstellung von Pachers

Marienkrönung ein um 1400 entstandenes nordfranzösisches

Vorbild des weichen Stils. Es handelt sich um ein
Marienkrönungsrelief über dem Schlossportal zu La Ferté-
Milon (Aisne) (1392-1407), in dessen Sockelzone drei Engel
- der mittlere en face, die seitlichen im Profil - zwei grosse
Wappenschilde mit den Emblemen des Hauses Orléans
halten, so dass zwischen einer irdisch repräsentierenden
und einer himmlischen Zone unterschieden werden kann.63

Von diesem Vorbild ausgehend vermutet Decker, dass

Pacher in der Sockelzone des Altars von St. Wolfgang das

Vorhandensein von Reliquien vortäuschen wollte64 und
darauf bezogen die «Wappen der Kirche» zur Darstellung
brachte, die durch die Engelsliturgie zur himmlischen
Vermählung Mariens repräsentiert sind.65

Decker folgend kann auch für den auffallend hohen
Churer Mariensockel mit «Repräsentationsfunktion»66 eine

140



Darstellung der «Wappen der Kirche» angenommen
werden, zumal sie hier durch die heraldische Anordnung
der Engel, die von einer Mondsichel umschlossen sind,
besonders deutlich zum Ausdruck kommt (Abb. 5, Abb. 13).

Mit dem «Gloria in excelsis deo» auf dem Notenblatt der
Engelchen wird auf die Geburt des Gottessohnes
hingewiesen, die schon auf den Flügelaussenseiten dargestellt ist
(Abb. 4) und beim Öffnen der Flügel voll enthüllt wird
(Abb. 5).

«Wappen sind Rechtstitel», und die Titel beziehen sich in
Chur auf die Geburt des Gottessohns und seiner Mutter
Maria. Maria aber ist das Sinnbild der Kirche. Der Hochaltar

in Chur wird durch das «Wappen kirchlicher
Herrschaft» nicht nur symbolisch, sondern ganz real sowohl zu
einem «kirchlichen Rechtsdenkmal» wie gleichzeitig zu
einem «rechtsverbindlichen Kirchenmysterium».67

Keine symbolische, sondern eine sichtbare Verbindung
von Engeln und Wappen findet sich an dem 1484 vollendeten,

von Bischof Ortlieb von Brandis gestifteten
Sakramentshäuschen im Dom zu Chur (Abb. 7). Oberhalb des
Türsturzes des Tabernakels, auf dem sich das Datum der
Fertigstellung (1484) und ein Meisterzeichen befinden,
sieht man in Archivolten, die von krabbengeschmückten
Kielbögen eingefasst werden, drei Engel. Zwei von ihnen
halten miteinander ein Schriftband mit den Worten: «Ecce

panem angelorum» (hier ist das Brot der Engel).68 Über den
Köpfen der Engel befinden sich drei Schildchen mit dem
Monogramm Christi, dem Wappen des Bistums (Abb. 14)

und jenem der Familie Brandis. Die Darstellungen am
Sakramentshäuschen zeigen eine untere, die irdische
Macht repräsentierende Zone und eine himmlische, in der
stehend die Kathedralpatronin Maria, ihr zur Seite die
Bistumsheiligen Luzius und Florinus und darüber die
Apostelfürsten Petrus und Paulus dargestellt sind (Abb. 7). In
der Diskussion um den Meister des Sakramentshäuschens
wird die stilistische Nähe der Engel gerade mit denen des
Mariensockels im Schrein häufig hervorgehoben.69
Unabhängig von der Meisterfrage hat die These, dass der Hochaltar

mit den «Wappen der Kirche» versehen ist, in Chur
selbst nicht nur formal, sondern auch stilistisch ein Vorbild.
Dabei zeigt sich erneut, welch enger Zusammenhang
zwischen den Aufträgen für Sakramentshäuschen, Grabmal
und Hochaltar besteht, denen ein gemeinsames Programm
zugrunde liegen dürfte.

Aufgrund des für die achtziger Jahre des 15. Jahrhunderts
altertümlichen Figurenstils der Schreinheiligen machte
Walter Paatz auf eine Verankerung des Ravensburger Meisters

Jacob Russ in der Tradition aufmerksam. Da aber das

Altarprogramm sicherlich nur durch sorgfältige
Abstimmung mit dem Auftraggeber zustande kam, erhebt sich
die Frage, ob Jacob Russ der «Traditionalist» war oder ob
Ortlieb von Brandis ganz bewusst Bildwerke bestellte, die
an vergangene Zeiten erinnern sollten. Die Bischöfe von
Chur, die im 14. Jahrhundert noch aufder Höhe ihrer Macht
waren, hatten seit Anfang des 15. Jahrhunderts mehr und
mehr von ihren Rechten einbüssen müssen. Man kann
daher gut annehmen, dass der Figurenstil von Bischof

Hs

1

i» 6
7

¦¦
>

'v X.
<

7

Abb. 16 Die Anbetung der Könige, Kupferstich des Meisters
E. S., 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts. München, Staatliche
Graphische Sammlung.

Ortlieb in Anlehnung an die Zeit der Machtfülle zur
Unterstützung der Repräsentation geistlicher und feudaler
Rechte gewünscht wurde. Die in der Forschung diskutierte
These einer Retrospektive bei mittelalterlichen Bildwerken70

fände damit historisch belegbare Unterstützung
durch die Schreinheiligen in Chur.

7. Darstellung der anbetenden Könige auf dem rechten

Tafelbild

Während des grössten Teils des Jahres bestimmten die
Tafelbilder den Anblick des geschlossenen Hochaltars
(Abb. 4). Nachdem schon Jakob Burckhardt 1857 die Churer
Tafelbilder als eine «mittelmässige oberdeutsche Arbeit
nach den bekannten Motiven der flandrischen Schule»
beurteilt hatte71, fanden sie wegen ihres geringen künstlerischen

Werts in der Literatur wenig Beachtung. Im Schieds-

141



9

m

***—>•*

Ute»* y

îSfc

Abb. 17 Könige, Ausschnitte aus den Tafelbildern der Flügelaltäre

in Domat/Ems, Lenz, Tomils, Feldkirch, Rodels, Feldkirch
(nach Brachert).

spruch Bischof Ortliebs vom 22. Januar 1491 hinsichtlich
einer Nachforderung des Meisters Jacob Russ von
Ravensburg für seine Arbeit am Altar ist zwar der Name des
Schnitzers überliefert, es geht jedoch auch daraus hervor,
dass die Malerarbeiten vom Domkapitel einer anderen
Werkstatt in Auftrag gegeben wurden.72 Der Name dieser
Werkstatt blieb unbekannt und war in der Forschung lange
Zeit umstritten, bis Thomas Brachert aufgrund maltechnischer

Vergleiche die Werkstatt hh (Hans Huber) in Feldkirch

herausarbeiten konnte.73
Bei der Frage nach dem Meister der Gemälde wurde

bisher allerdings völlig übersehen, dass spätgotische
Tafelbilder selten zur selbständigen Betrachtung geschaffen
wurden, sondern ihre Würdigung nur als Teil des gesamten
Werks erfahren können. Eine Feststellung, die schon 1876

von Johann Rudolf Rahn gemacht wurde.74
Eine Gegenüberstellung der beiden für die Kindheitsgeschichte

Christi typischen Szenen von Geburt und
Anbetung wie in Chur kommt bei Flügelaltären häufiger

vor. In der meist von der Tafelmalerei abhängigen
Druckgraphik werden beide Themen ebenfalls häufig gleichzeitig
dargestellt, z. B. bei Martin Schongauer oder beim Meister
E. S.75 Trotz gewisser Gleichförmigkeit der beiden Churer
Tafelbilder gebührt dem Anbetungsbild (rechts) wegen
seiner Komposition eine besondere Beachtung (Abb. 4).

Die Goldgefässe, besonders der demonstrativ zur Schau

gehaltene «Kelch», der als Hinweis auf die Passion Christi
gedeutet werden kann, wie auch die Goldkronen der
Könige am unteren Rand des Bildes lenken bei natürlicher
und künstlicher Beleuchtung trotz des wenig guten
Erhaltungszustands des Gemäldes die Aufmerksamkeit des

Betrachters auf sich.76 Die auf beiden Tafelbildern gleiche
Hintergrundlandschaft lenkt von dieser ab und betont den
andersartigen Aufbau des Vordergrunds, der aufdem
Anbetungsbild durch die zu beiden Seiten Marias knieenden
Könige bestimmt ist.

Seit der Spätantike findet sich neben der «dynamischen»
Komposition, bei der die Könige nur von einer Seite auf
Maria und Christus zugehen, auch der seltener vorkommende

zentrale Kompositionstyp.77 Zu den frühesten
Darstellungen des zentralen Typs gehört das Mittelteil eines

fünfteiligen Diptychons aus dem 6. Jh. in London, bei dem
zur Einhaltung der Symmetrie ein Engel als vierte Person

eingefügt wurde (Abb. 15).78

Dasselbe zentrale Darstellungsprinzip liegt auch dem
Dreikönigs-Altarbild Stefan Lochners im Kölner Dom (um
1442) und einer Anbetung des Meisters von St. Severin in
Köln79 zugrunde.

Das Churer Tafelbild lehnt sich stark an den Kompositionstyp

eines dem Meister E. S. zugeschriebenen Kupferstichs

(L25) an (Abb. 16). Die Wahl der nicht häufig vorkommenden

symmetrischen Komposition für die Churer
Anbetungsszene, obgleich im Churer Dom eher eine Reihung
der Könige Tradition war80, lässt sich durch das relativ
schmale Format der Flügel formal erklären. Eine Rolle
könnte auch die Bewunderung des weitgereisten Bischofs
Ortlieb für das Bild Stefan Lochners im Kölner Dom
gespielt haben.

Oder gab es einen anderen, wichtigeren Grund?
Offensichtlich wurde bisher nicht genügend beachtet,

dass beide anbetenden Könige eine Haltung einnehmen
(Abb. 4), die von Stifterbildnissen, besonders seit der
altniederländischen Malerei, bekannt ist.81 Beispielhaft wurden

Jan van Eycks Madonna des Kanonikus van der Paele in
Brügge und die Madonna des Kanzlers Rolin in Paris.82

Bildnisse von Stiftern und Auftraggebern finden sich auf
vielen spätgotischen Altären. Ein frühes Beispiel ist der
schon erwähnte Flügelaltar vom Schloss Tirol, ein politisches

Denkmal seiner Zeit, das die Ehepaarbildnisse seiner
gemeinsamen Stifter, der Brüder Herzog Albrecht III. und
Leopold III. mit ihren Gemahlinnen, zeigt (Abb. 10).83

Die im Anbetungsgestus zur Seite Marias knieenden
Könige des Churer Tafelbilds lassen bei genauer
Betrachtung deutlich individuelle Züge erkennen (Abb. 4).
Dies fällt besonders im Vergleich mit anderen der gleichen
Malerwerkstatt hh (Hans Huber in Feldkirch) zugeschrie-

142



Wat 7,fi "¦¦¦ e

p

/

an

Abb. 18 Anbetung der Heiligen Drei Könige, Triptychon des Meisters von Frankfurt, wohl
um 1508. Stuttgart, Staatsgalerie.

benen Tafelbildern an Bündner Flügelaltären auf.84 Während

sich der Typ des Churer Josephs auf diesen wiederfindet,

fällt die Darstellung der Churer Könige vollkommen
aus dem Rahmen der aus dieser Werkstatt hervorgegangenen

Arbeiten heraus (Abb. 17).
Seit die Gebeine der Heiligen Drei Könige in Köln in

einem von Nikolaus von Verdun angefertigten goldenen
Schrein (begonnen 1181) verehrt wurden, galten die
Heiligen als Vorbild aller Könige und wurden zum Symbol für
ein Gottesgnadentum irdischer Macht.85 Könige und häufig
auch Angehörige der hohen Geistlichkeit liessen sich selbst
und ihre Familienangehörigen gerne als einen der Heiligen
Drei Könige oder als Begleiter in deren Gefolge darstellen.86

So trägt der knieende König auf einer Anbetung des
Meisters von Frankfurt87 die Züge Kaiser Friedrichs III. (gest.
1493), während der rechte König Maximilian I. (gest. 1519)
ähnelt.88 Ausserdem vermutet man, dass auch der Stifter
dieses Altars, Nicarius Hackeny (gest. 1518), ein bedeutender

Kölner Bürger, als jüngster König auf dem linken
Flügel dargestellt ist (Abb. 18).

Es bietet sich nun an, in dem linken mit rotem Mantel
fürstlich gekleideten König der Churer Tafel den Auftraggeber,

Bischof Ortlieb von Brandis, zu vermuten. Er starb
im Alter von 66 Jahren (25. Juli 1491) noch vor Vollendung
des Hochaltars (31. Januar 1492). Zwar befindet sich ein
Bildnis BischofOrtliebs auf der Galerie über dem Rittersaal
im bischöflichen Schloss, es ist jedoch, wie andere Porträts
früherer Churer Bischöfe, posthum Ende des 17. Jahrhun¬

derts gemalt und erhebt keinen Anspruch auf Ähnlichkeit.89

Für einen Vergleich mit dem Tafelbild kommt daher nur
das bischöfliche Grabmal im Dom in Frage (Abb. 8).

Obgleich Malerei und Grabplastik nur schwer miteinander
zu vergleichen sind, fällt eine gewisse Übereinstimmung in
einzelnen Details der Darstellungen, die übrigens beide
einen Mann etwa gleichen Alters wiedergeben, auf: die
lange vorspringende Nase, die zurücktretende Stirn, das bis
zu den Schultern reichende gelockte Haar. Ähnlichkeit ist
ebenfalls an dem zu leichtem Lächeln verzogenen,
geschlossenen Mund festzustellen, der dem Stifterbildnis
einen entrückten Ausdruck verleiht (Abb. 4).

Eine Identifizierung des rechten anbetenden Königs ist
noch nicht endgültig erfolgt. Bemerkenswert ist, dass die
Könige nicht ganz ebenbürtig zu seiten Marias knien. Der
linke, fürstlich gekleidete König ist mit Maria und dem ihn
anblickenden Kind kompositionell verbunden. Trotz des

kleinen Formats lässt sich der visionäre Ausdruck eines
Menschen in Erwartung der Auferstehung erkennen. Sein
Gegenüber ist von der Muttergottes durch deren weit
vorgeschobenes Knie getrennt. Selbstbewusst blickt der
jüngere Mann aus dem Bild heraus. Das Händchen des

Kindes wird von Maria gehalten, um ihn zu segnen.
Handelt es sich um das Porträt Heinrichs VI. von Hewen,
des Nachfolgers Bischof Ortliebs? Die urkundlich belegte
widerspruchslose Huldigung, die das Volk dem neuen
Bischofam 5. Februar 1492 entgegenbrachte, hat angesichts
der jahrelangen Spannungen zwischen Bischof und Stadt

143



bei den Historikern teilweise Erstaunen hervorgerufen.90
Dass die Huldigung nur wenige Tage nach Fertigstellung
des Hochaltars (signiert: opus consummatum est 31 die
Januarii anno 1492)91 stattfand, ist bislang offensichtlich
noch nicht aufgefallen.

Oder sollte der unbekannte Künstler gewagt haben, dem
sich langsam vollziehenden Wechsel von bischöflicher zu
bürgerlicher Oberhoheit über die Stadt Chur Ausdruck zu
verleihen?

Noch während der Arbeit am Retabel, etwas mehr als ein
Jahr vor dem Tod Bischof Ortliebs und zwei Jahre vor
Fertigstellung des Werks, war es 1489 zu einem vorläufigen
Kompromiss zwischen dem Bischof und dem Rat der Stadt
Chur gekommen. Die Stadt konnte zwar die Auslösung der
Reichsvogtei, nicht aber die angestrebte Reichsfreiheit
durchsetzen. Der Bischof behielt zunächst noch die
Oberhoheit über die Stadt.92 Rechte, die er allein aufgrund der
erwähnten Schenkungen Ottos I. beim Kaiser geltend
machen konnte.93

Die nachfolgenden nichtbündnerischen Bischöfe waren
nicht mehr in der Lage, in der Doppelfunktion eines
weltlichen Landesherrn und geistlichen Oberhirten dem
Bistum vorzustehen. Sie hatten weder theologisch noch
politisch genügend Voraussetzungen und Erfahrungen, um
in der Politik Bündens eine führende Rolle zu spielen.
Das Bedürfnis nach kirchlicher Erneuerung und die
wieder aufgelebten Konflikte zwischen Stadt und bischöflicher

Oberhoheit führten schliesslich zur Einführung
der Reformation in Chur (1524-1528). Der völlige
Zusammenbruch bischöflicher Territorialherrschaft war die
Folge.94

Der Hochaltar der Kathedrale (1486-1492) muss
deswegen als Versuch eines weitsichtigen Churer Bischofs
angesehen werden, einerseits Reformwillen zu bekunden,
andererseits aber feudale Rechte zu legitimieren und durch
ein Herrschaftszeichen den umwälzenden Entwicklungen
am Ende des Mittelalters entgegenzuwirken.

ANMERKUNGEN

1 Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger, Geschichte
der Stadt Chur, 2. Teil (vom 14. bis zum 17. Jahrhundert), Chur
1986, S. 113-167 (Zusammenfassung S. 167-169).

2 Walter Paatz, Süddeutsche Schnitzaltäre der Spätgotik. Mei¬
sterwerke während ihrer Entfaltung zur Hochblüte (1465-1500),
Heidelberg 1963, S. 40.

3 Die Kathedrale (erbaut vor 1178 bis vor 1272) liegt auf einer
Felsterrasse oberhalb der Stadt und ist von dieser über eine
steile Treppe, die durch einen Torturm führt, zu erreichen.
Im Mittelalter konnte der Kathedralbezirk, auch «Hof»
genannt, durch ein schweres Tor von der Stadt abgeschlossen
werden. Vgl. Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden,
1: Chur und der Kreis fünf Dörfer, von Erwin Poeschel,
Basel 1948, S. 48. - Guido Vasella, Kathedrale Chur (Schnell
Kunstführer Nr. 600 von 1954, München / Zürich 1982,
S. 2-3).

4 Vgl. Martin Bundi / Ursula Jecklin / Martin Jäger (vgl.
Anm. 1), S. 315-318.

5 Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1: Die Kunst in
Graubünden. Ein Überblick, von Erwin Poeschel, Basel
1937, S. 126. Literatur zum Hochaltar: Anni Hagenbach,
Spätgotische Plastik in der Schweiz (1430-1530), Diss. Basel 1938,
S. 104-107. - Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1

(vgl. Anm. 3), S. 103-114. - Herbert Gröger / Franz Toma-

michel, Kathedrale Chur, Zürich 1972, S. 32-47. - Thomas
Müller, Der Hochaltar der Churer Kathedrale, in: Chur meine
Stadt, Jahrbuch 1985, S. 69-79. - Agnes Klodnicki-
Orlowski, Studien zu Jacob Russ, einem spätgotischen
Bildschnitzer aus Ravensburg, Diss. Heidelberg 1990, S. 40-142. -
Astrid von Beckerath, Der Hochaltar der Kathedrale in Chur
(Meister und Auftraggeber am Vorabend der Reformation),
Magisterarbeit der Autorin, Hamburg 1990.

6 Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft, Zürich,
Untersuchungsbericht vom 29.1.1990; dieser verweist auf den
Zustandsbericht vom 1. Dez. 1963 von H. A. Lüthy und Rolf
E. Straub. Bei den von April-Juni 1990 ausgeführten
Sicherungsarbeiten wurden von Prof. Oskar Emmenegger, Zizers,
erhebliche Übermalungen, vermutlich von 1941, festgestellt.

7 Thomas Müller (vgl. Anm. 5), S. 75. - Zu süddeutschen
Schnitzaltären vgl. Marie Schuette, Der schwäbische Schnitz¬

altar (Studien zur deutschen Kunstgeschichte Heft 91),

Strassburg 1907. - Herbert Schindler, Der Schnitzaltar.
Meisterwerke und Meister in Süddeutschland, Osterreich
und Südtirol, Regensburg 1978. - Walter Paatz,
Süddeutsche Schnitzaltäre der Spätgotik, Heidelberg 1963. -
Michael Baxandall, Die Kunst der Bildschnitzer, München
1985.

8 Walter Paatz (vgl. Anm. 2), S. 16.
9 Zur Ikonographie des Hochaltars siehe Anm. 5.
10 Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl. Anm. 3),

S. 114.
11 Rudolf Henggeler, in: 1500 Jahre Bistum Chur, Chur 1950,

S. 145-148.
12 Theodor Schwegler, in: 1500 Jahre Bistum Chur, Chur 1950,

S. 29-35.
13 Theodor Schwegler (vgl. Anm. 12), S. 35-46.
14 Iso Müller, Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter, Basel

1964, S. 15, Zitat aus: UB.I Nr. 108-115 zu 951-958 und
Nr. 138b zu 972 (Bündner Urkundenbuch Bd. 1, Chur 1947).

15 Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.
Anm. 1), S. 113-167.

16 Peter Dalberg, Bündner Kirchengeschichte, 1. Teil. Chur
1982, S. 102.

17 Vgl. Historisch biographisches Lexikon der Schweiz, 2: Brandis
(Freiherren von), Neuenburg 1924, S. 342-343.

18 Klaus Schreiner, Mönchtum im Zeitalter des Barock in
Baden-Württemberg, Bd. 2, Karlsruhe 1981, S. 346.

19 Johann Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. 1,

Stans 1907-1914, S. 462.
20 Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.

Anm. 1), S. 153-154.
21 Johann Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur 1, (vgl.

Anm. 19), S. 487-524.
22 Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.

Anm. 1), S. 142.
23 Zum Sakramentshäuschen und seiner Ikonographie siehe:

Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl. Anm. 3),
S. 127-130.

24 Agnes Klodnicki-Orlowski (vgl. Anm. 5), S. 17-18.
25 Eine Arbeit zu diesem Thema ist vorgesehen.

144



26 Horst Bredekamp, Kunst als Medium sozialer Konflikte. Bil¬
derkämpfe von der Spätantike bis zur Hussltenrevolutlon,
Frankfurt 1975, S. 283.

27 Zum frühchristlichen Heiltumsschatz siehe Anm. 49.
28 Michael Baxandall (vgl. Anm. 7), S. 90-100.
29 Michael Baxandall (vgl. Anm. 7), S. 96.
30 Michael Baxandall (vgl. Anm. 7), S. 98, Anm. 137.
31 Michael Baxandall (vgl. Anm. 7), S. 98, Anm. 112.
32 Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.

Anm. 1).
33 Spätgotik am Oberrhein, Katalog der Ausstellung in Karlsruhe

(Badisches Landesmuseum) 1970, S. 48.
34 Zu den Verhältnissen in Konstanz siehe Helmut Maurer,

Konstanzer Stadtgeschichte im Überblick, Sigmaringen 1979,
S. 17-21.

35 Eva Zimmermann, Der spätgotische Schnitzaltar (Liebieghaus
Monographie 5), Frankfurt a.M. 1979, S. 16. - Harald
Keller, Der Flügelaltar als Reliquienschrein, in: Festschrift für
Theodor Müller, München 1965, S. 125-144.

36 Harald Keller (vgl. Anm. 35), S. 125.
37 Harald Keller (vgl. Anm. 35), S. 125.
38 Bernhard Decker, Das Ende des mittelalterlichen Kultbilds

und die Plastik Hans Leinbergers, Bamberg 1985, S. 125.
39 Harald Keller (vgl. Anm. 35), S. 128.
40 Harald Keller (vgl. Anm. 35), S. 130.
41 Albert Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes - Vom

späten 14. bis zum frühen 15. Jahrhundert, Bd. 2, Sigmaringen-
Stuttgart-München 1969, S. 239, Anm. 256.

42 Harald Keller (vgl. Anm. 35), S. 130.
43 Zum Flügelaltar von Schloss Tirol (Ferdinandeum Innsbruck

Inv. Nr. Gern 1962) siehe V. Oberhammer, Der Altar von
Schloss Tirol, Innsbruck-Wien 1948.

44 Das zur Diözese Chur gehörende Südtirol wurde von Bischof
Ortlieb häufig bereist. Die Bischöfe verfügten dort über
mehrere Schlösser. Auch galt es häufiger Ansprüche
gegenüber dem Herzog von Tirol zu verteidigen.

45 Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl. Anm. 5),
S. 164, Anm. 2.

46 Vgl. Luzi Dosch, Das Dommuseum in Chur GR (Schweizeri¬
scher Kunstführer Serie 43, Nr. 422), Bern 1988, S. 10-12.

47 Meisterwerke der Goldschmìedekunst des 13.-18. Jahrhunderts,
Katalog der Ausstellung in Konstanz (Rosgartenmuseum),
3. August - 29. September 1985, S. 6. Miniatur aus der Chronik
des Konstanzer Konzils von Ulrich Richental. Handschrift um
1465. Rosgartenmuseum. Die Abbildung zeigt das Konstanzer
Münster bei den Weihen des neugewählten Papstes Martin V,
1417. Auf den Altären befinden sich kostbare Reliquienbehälter

in Schrein- und Büstenform.
48 Freundlicher Hinweis von Herrn Generalvikar Giuseppe

Pelican, Domherr in Chur, im März 1990. Dagegen kam
kürzlich Agnes Klodnicki-Orlowski zu dem Ergebnis, dass
der Hochaltar der Kathedrale in Chur im ausgehenden Mittelalter

von Pilgern umwandelt wurde (Agnes Klodnicki-
Orlowski [vgl. Anm. 5], S. 114-128), eine These, auf die hier
nicht eingegangen werden kann. Siehe den Aufsatz von
Agnes Klodnicki-Orlowski im vorliegenden Band 48/1991
der Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte,

S. 148-160.
49 Die Öffnung des Altargrabs 1943 zog eine wissenschaftliche

Bearbeitung nach sich. Hierzu siehe Christian Caminada,
Der Hochaltar der Kathedrale in Chur, in: Schweizerische
Zeitschrift für Archäologie und Kunstgeschichte 7,1945, S. 23-38.
- Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl.
Anm. 11), S. 104.

50 Bernhard Decker (vgl. Anm. 38), S. 58-62.

51 Zur Essener Madonna siehe Bernhard Decker (vgl.
Anm. 38), S. 75, Anm. 178.

52 Die frühen Kultbilder fanden hinter, neben oder über der
Altarmensa Aufstellung.

53 Bernhard Decker (vgl. Anm. 38), S. 87.
54 Bernhard Decker (vgl. Anm. 38), S. 170.
55 Bernhard Decker (vgl. Anm. 38), S. 86.
56 Karl IV. (1349-78) zeigte auf Burg Karlstein in Prag in einer

Schatzkammer, die den «Charakter eines nach innen
gekehrten Reliquienschreins» hatte, die Reichsinsignien und
Reliquien zur Dokumentation irdischer und himmlischer
Gewalt. Vgl. Horst Bredekamp (vgl. Anm. 26), S. 238. Zur
Funktion und Ausstattung von Burg Karlstein vgl. Anton
Legner, Wände aus Edelstein und Gefässe aus Kristall,
Katalog der Ausstellung «Die Parier» in Köln, 1978.

57 Bernhard Decker, Die spätgotische Plastik als Kultbild, in:
Jahrbuch für Volkskunde im Auftrag der Görres-Gesellschaft
NF 8, 1985, S. 86.

58 Vgl. Anm. 14.
59 Vgl. Ludwig Volkmann, Der Überlinger Rathaussaal des Jacob

Russ und die Darstellung der deutschen Reichsstände, Berlin
1934, Seite 9. Abb. 9 und 10.

60 Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl. Anm. 3),
S. 13-14.

61 Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl. Anm. 3),
S. 195.

62 Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl. Anm. 5),
S. 129.

63 Bernhard Decker (vgl. Anm. 38), S. 126.
64 Vgl. Bernhard Decker (vgl. Anm. 38), S. 101. Die Architektur

der traditionellen Aufbewahrungszone von Reliquien hatte
noch «Repräsentationsfunktion», als keine Reliquien in
Flügelaltären mehr aufbewahrt wurden.

65 Bernhard Decker (vgl. Anm. 57), S. 104.
66 Zur «Repräsentationsfunktion» vgl. Anm. 64.
67 Vgl. Bernhard Decker für den Pacheraltar in St. Wolfgang

(Anm. 57), S. 104.
68 Aus der Frohenleichnahmssequenz «Lauda sion salva-

torum», Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 1 (vgl.
Anm. 3), S. 128.

69 Vgl. Luise Böhling, Jacob Russ und seine Tätigkeit in der
Schweiz, in: Besondere Beilage des Staatsanzeigers für
Württemberg 7, 1934, S. 175.

70 Ausführlich behandelt bei Bernhard Decker (vgl. Anm. 38),
S. 127-139.

71 Jacob Burckhardt, Beschreibung der Domkirche von Chur, in:
Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich, Bd. IL,
Heft 7, 1857, S. 158.

72 Vgl. Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 7, (vgl. Anm.
3), S. 104.

73 Vgl. Thomas Brachert, Die Malerwerkstatt des Meisters hh

(Hans Huber in Feldkirch), in: Jahresbericht 1965 des
Schweizerischen Instituts für Kunstwissenschaft, Zürich, S. 51-73.

74 Johann Rudolf Rahn, Geschichte der bildenden Künste in der
Schweiz von den ältesten Zelten bis zum Schlüsse des Mittelalters,

Zürich 1876, S. 740.
75 Nach Einführung der Buchdruckerkunst im späten 15. Jahr¬

hundert war die Verbreitung der Druckgraphik zu diesem
Thema durch die grosse Verehrung, die die Gebeine der
Heiligen in Köln genossen, stark begünstigt. Vgl. Die Heiligen Drei
Könige - Darstellung und Verehrung, Katalog der Ausstellung
in Köln (Josef-Haubrich-Kunsthalle), 1. Dezember 1982 bis
30. Januar 1983, S. 75.

76 Diese Beobachtung konnte von der Autorin bei mehrfachen
Besuchen in der Kathedrale gemacht werden.

145



78

79

83

84

85

Darstellungen der Heiligen Drei Könige gehören zu den
ältesten eines christlichen Themas. Sie gehen auf das 4.
Jahrhundert zurück. Vgl. Die Heiligen Drei Könige, Ausstellungskatalog

(vgl. Anm. 75), S. 20. Vermutlich aus dem 4.-7.
Jahrhundert stammt der heute im Churer Domschatz befindliche
Gipsabdruck der Drei Magier, dessen Original ein Amulett
gewesen sein kann.
London, Britisches Museum. Abb. 12 in: Die Heiligen Drei
Könige, Ausstellungskatalog (vgl. Anm. 45), S. 27.
Wallraf-Richartz-Museum, Köln (WRM 3258). Der Meister
von St. Severin war tätig in Köln 1485-um 1515.

Vgl. mit dem frühchristlichen Gipsabdruck im Domschatz,
den romanischen Kapitellskulpturen auf der Südseite des
grossen Chorbogens und den Darstellungen der gotischen
Wandmalerei des Waltenburger Meisters im Westjoch des
nördlichen Seitenschiffs (Taufkapelle).
Seit dem 14. Jahrhundert verlassen die Stifter die untere
Bildecke und werden ebenso gross wie die Hauptfiguren
gezeigt, zunächst noch in Begleitung ihres Namenspatrons
(Lexikon der Kunst, Bd. 4, Leipzig 1977).
Erwin Panofsky, Early Netherlandish Painting, Vol. 2, New
York 1972, Abb. 248 (Brügge, Musée Communal) und Abb.
244-45 (Paris, Louvre).
Harald Keller (vgl. Anm. 35), S. 130.

Vgl. Thomas Brachert (vgl. Anm. 73).
Vgl. Die Helligen Drei Könige, Ausstellungskatalog (vgl. Anm
75), S. 56.

89

90

92

94

Die erste bekannte Darstellung eines Königs im Gefolge der
Könige ist die Ottos IV am Schrein des Nikolaus von Verdun
mit hochpolitischem Charakter.
Vgl. Die Heiligen Drei Könige, Ausstellungskatalog (vgl.
Anm. 75), Nr. 80.

Obgleich Kaiser Maximilian I. nicht als Auftraggeber einer
Dreikönigsdarstellung fassbar ist, wird er häufig als einer der
Könige dargestellt. Er soll den Reliquien grosse Verehrung
entgegengebracht haben (vgl. Anm. 87).
Siehe Anm. 48.

Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.
Anm. 1), S. 155.

Die Signatur, heute nur noch schwach lesbar, ist unterhalb der
thronenden Muttergottes in das Podest geritzt, begleitet von
einem Meisterzeichen. Dieses wurde zuletzt von Thomas
Brachert als Meisterzeichen der Malerwerkstatt hh (Hans
Huber in Feldkirch) gedeutet (vgl. Anm. 73).
Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.
Anm. 1), S. 153-154).
Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.
Anm. 1), S. 153, Anm. 145 und 155. - Vgl. Iso Müller
(Anm. 6), S. 15.

Martin Bundi / Ursula Jecklin / Georg Jäger (vgl.
Anm. 1), S. 313.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Verlag Photohaus Geiger, Flims-Waldhaus.
Abb. 2, 4, 8: Reproduktion nach Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden, 1: Chur und der Kreis der fünf Dörfer, von Erwin
Poeschel, Basel 1948.
Abb. 3, 11: Fotos Autorin.
Abb. 5,6: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft, Zürich.
Abb. 7, 14: Reproduktion nach Herbert Gröger / Franz Toma-
michel, Kathedrale Chur, Zürich 1972.
Abb. 9: Reproduktion nach Harald Keller, in: Festschrift für
Theodor Müller, München 1965.
Abb. 10: Reproduktion nach Erich Egg, Gotik in Tirol. Dte Flügelaltäre,

Innsbruck 1985.
Abb. 12: Reproduktion nach Eva Zimmermann, Der spätgotische
Schnitzaltar, Frankfurt a. M. 1979.
Abb. 13: Foto Albrecht Miller, München.
Abb. 15, 18: Reproduktion nach Die Heiligen Drei Könige,
Katalog der Ausstellung in Köln (Josef-Haubrich-Kunsthalle),
1. Dezember 1982-30. Januar 1983.
Abb. 16: Reproduktion nach Meister E. S., Katalog der Ausstellungen

in München und Berlin, 10. Dezember 1986-15. Februar
1987 bzw. 11. April-14. Juni 1987.
Abb. 17: Reproduktion nach Thomas Brachert, Zwei spätgotische
Altarflügel aus dem Vorarlberg. Ein Beitrag zum Œuvre von Hans
Huber, in: Ausgewählte Altarwerke, Altargeräte und kirchliche
Textilien im Rätischen Museum Chur, Chur 1971.

146



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Die Bestellung des spätgotischen Hochaltarretabels für die Kathedrale

von Chur fiel in eine Zeit grösster Konflikte zwischen dem
Bischofund der Stadt. Der Nachweis, dass die Rechte, um die es in
dieser Auseinandersetzung letztlich ging, von Kaiser Otto I. den
Reliquien Marias und des Heiligen Luzius verliehen worden waren
(951-972), und die Erkenntnis, dass der Ursprung des spätgotischen

Flügelaltars im Reliquienschrein liegt, führen zu einer
Erklärung, welche Konzeption dem Auftrag für den Bau des Hochaltars

zugrunde lag: Als Höhepunkt in einer Reihe von verschiedenen

Stiftungen für die Kathedrale sollte das Retabel Zeichen
von Reformwillen, aber vor allem auch Beweis der Legitimation
bischöflicher Oberhoheit über die Stadt Chur sein. Der Stifter des

Werks, Bischof Ortlieb von Brandis, liess sich dabei als einen der
anbetenden Könige auf dem rechten Tafelbild der Werktagsseite
darstellen, wie historische Überlegungen und der Vergleich mit
dem bischöflichen Grabmal in der Kathedrale ergeben. Die
Botschaft des grössten Flügelaltars der Schweiz erschliesst sich dem
Betrachter erst durch Kenntnis des historischen, gesellschaftlichen,

religiösen und baulichen Umfelds.

La pala dell'altare maggiore tardogotico della cattedrale di Coirà
venne commissionata in un'epoca di gravi conflitti fra vescovato e

città. La dimostrazione del fatto che Ottone 1° concesse alle

reliquie di Maria e San Lucio (951-872) i diritti, in ultima analisi al

centro dei conflitti, e la costatazione che il trittico tardogotico
trova le sue origini nel reliquiario, hanno indotto alla conclusione
che l'altare maggiore, quale espressione massima di diverse donazioni

alla cattedrale, oltre a rappresentare un segno di volontà
riformatrice venne anche concepito come segno della legittimazione

della sovranità vescovile sulla città di Coirà. In base a riflessioni

storiche e ad un confronto con il sarcofago vescovile nella
cattedrale, fu possibile riconoscere il donatore dell'opera, il vescovo
Ortlieb von Brandis, in uno dei re in adorazione raffigurati sullo
scomparto laterale a destra e visibili durante i giorni feriali, a

trittico chiuso. La decodificazione del messaggio contenuto nel
maggiore trittico oggi presente in Svizzera è resa possibile solo
tramite una conoscenza delle circostanze storiche, sociali,
religiose e architettoniche dell'epoca.

RESUME SUMMARY

La commande d'un retable dans le style du gothique tardif pour le
maître-autel de la cathédrale de Coire tomba dans une période où
régnaient de grands conflits entre l'évêque et la ville. Il est prouvé
que les droits - et c'est ce dont il s'agissait en effet - ont été attachés
aux reliques de la Vierge et de saint Lucius par l'empereur Otto Ier

(951-972). Ce fait et la découverte que les retables à volets du
gothique tardif se sont développés à partir des reliquaires ont mené
à la conclusion que le maître-autel, pièce principale de différentes
donations faites à la cathédrale, a été conçu comme une démonstration

de la légitimité du pouvoir episcopal vis-à-vis de la ville de
Coire. Il témoigne également de la volonté réformatrice de

l'évêque. A la suite de réflexions historiques et de comparaisons
faites par rapport au tombeau episcopal de la cathédrale, le
donateur de l'œuvre, l'évêque Ortlieb de Brandis, a pu être identifié

comme étant l'un des rois en adoration représentés sur le

panneau de droite du côté dit des jours ouvrables. Le message du
plus grand retable à volets conservé en Suisse jusqu'à ce jour ne se

révèle qu'après l'étude approfondie des conditions historiques,
sociales, religieuses et constructives de l'époque.

The late Gothic retable for the high altar in the cathedral of Chur
was commissioned in a period ofgreat conflict between the bishop
and the city. Two findings - that the rights in question were granted
(951-972) to the relics of the Virgin Mary and Saint Lucius by
Emperor Otto I, and that late Gothic winged altarpieces originated
from reliquaries - support the conclusion that the high altar, as the

apex of various endowments to the cathedral, was conceived not
only to indicate a willingness to reform but above all to underscore
the legitimacy of episcopal sovereignty over the city of Chur.

Moreover, historical argument and comparison with the episcopal
tombstone in the cathedral have made it possible to identify the
donor of the work, Bishop Ortlieb von Brandis, as one of the
adoring kings on the work-day side of the right panel. The message
of the largest winged altarpiece in Switzerland today can only be

fully appreciated through knowledge of the historical, social,
religious, and architectural context.

147


	Das spätgotische Hochaltarretabel der Kathedrale von Chur : ein Herrschaftssymbol?

