
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 48 (1991)

Heft: 2: Warum und zu welchem Ende inventarisieren und pflegen wir
Kulturgut?

Artikel: Wertvoller Abfall, Grenzen der Pflege, Zerstörung durch Pflege

Autor: Burckhardt, Lucius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wertvoller Abfall, Grenzen der Pflege, Zerstörung durch Pflege
von Lucius Burckhardt

Ich möchte in meinem Referat einige soziologische
Überlegungen machen, wenn man das so nennen darf; und das
Unseriöse an diesen Überlegungen ist, dass sie nicht nach
rückwärts gehen, sondern nach vorwärts, nämlich prophezeiend

gemeint sind. Das ist immer eine schwierige
Angelegenheit, zu versuchen, das Kommende vorwegzunehmen
und die Frage zu beantworten, wie sich Wertewandel in
der Gesellschaft auswirkt auf die Anliegen, die wir hier
vertreten.

Eine grundlegende Kalamität bei der Denkmalpflege ist
das Wort «alt». Denkmalpflege befasst sich mit dem Alten,
und «alt» hat eine doppelte Codierung: Alt ist das, was wir
wegwerfen, und alt ist das, was wir verehren. Alt ist das

Patrimonium, und alt ist der Müll. Ich zitiere einen Satz aus
dem Buch von Michael Thompson «Rubbish Theory».
Thompson hat den Satz aus den Verhandlungen des
englischen Parlaments abgeschrieben, aus einer Rede
des letzten Labour-Party-Wohnungsministers Richard
Crossman. Crossman redete über die Londoner Innenstadt,

und zwar über die Reihenhäuser aus dem 18.

Jahrhundert, die Backstein-Reihenhäuser, die wir alle kennen,
mit ihren weissgestrichenen Fenstern. Crossman sagt:
«These rat infected slums must be demolished. Old
terraced houses may have a certain snob appeal to members of
the middle class, but they are not a suitable accomodation
for working class tenants.» Offensichtlich ist alt und neu ein
Balanceakt auf einer sehr schmalen Kante: Diese alten
Häuser sind für die Bessergestellten wünschenswert, haben
sogar Snob Appeal, aber für Arbeiter sind dieselben Häuser
von Ratten vergiftete Elendsquartiere. Auf dieser Kante
bewegen wir uns, und diese Kante ist eigentlich auch historisch.

Das alte Schöne ist auch das Malerische. Wir kennen
das malerische Verwahrloste, und wir lieben es, und gleichzeitig

verabscheuen wir das Verwahrloste. Ich war sehr
erstaunt, als mir schon mehrmals Deutsche, die die
Schweiz bereist haben, sagten: «Der Häuserbestand der
Schweiz ist in schlechtem Zustand.» Ich konnte mir das erst
erklären, nachdem ich erlebt hatte, wie die Deutschen
renovieren. In Deutschland ist man eine Sauberkeitsstufe
über uns. Man renoviert öfter als bei uns, aber dafür
oberflächlicher. Beide Arten von Hauspflege sagen überhaupt
nichts aus über den Bauzustand von Häusern: Es sind
einfach zwei Sehensweisen von «alt» und «neu». Ein
anderes Beispiel: Ich denke an ein Kirchlein, das Sie
vielleicht kennen, das Schöntal an der Beichenstrasse. Jahr für

Jahr, wenn die Zeitungen im Sommer nicht wussten, was
schreiben, brachten sie Artikel von der Art: «An der Bel-
chenstrasse zerfällt ein Kunstwerk.» Es war nicht so, dass

die Kirche zerfiel, sie war nur nicht gepflegt. Das
Mauerwerk war vollkommen in Ordnung. Unlängst hat ein
neuer Besitzer die Kirche mit Hilfe der Denkmalpflege
restauriert, und jetzt ist die Stimmung umgeschlagen:
«Ach, wie schade.» Vorher war das Kirchlein «verfallen»,
und jetzt ist der Charme weg. An der Bausubstanz hat sich

überhaupt nichts geändert. Es betrifft alles nur die
Sehweise des Alten.

Mein Vortrag befasst sich mit vier Aspekten, bei denen
ich denke, es seien Meinungswandel und soziologische
Wandlungen der Meinungsträger im Gange, auf die wir uns
einstellen müssen. Ein Aspekt ist noch einmal dieses

Begriffspaar «ehrwürdig/verwahrlost», dann folgt die Frage
nach der Interpretation der Architektur über die Stile. Ist
die Einordnung in einen Stil immer noch die einzige Art,
über Architektur zu reden? Der dritte Aspekt lautet: Was

versteht man heute eigentlich unter Stadtbild? Und wird
sich das ändern? Und wenn wir Zeit haben, so werde ich
etwas sagen über: Was verstehen wir eigentlich heute unter
Landschaft?

Ich fange jetzt wieder an mit dem Patrimonium, mit der
ehrwürdigen Erbschaft der Vergangenheit, speziell mit den

von Michael Thompson eben beschriebenen 18.-Jahrhun-
dert-Häusern in London, die für Arbeiter «rat infected
slums» sind und für Snobs begehrenswerte Schätze. Ich
folge weiter Michael Thompson und schaue dann, ob wir
eine Lehre daraus ziehen können. Er hat als Architekt
in diesen Quartieren gearbeitet und festgestellt, dass

sie drei Bevölkerungsgruppen beherbergen und dass sich
die Häuser infolgedessen auf drei verschiedene Arten
verändern. Diese Häuser können von Pakistanis gekauft
werden, ein typisches Phänomen in London. Gerät ein
solches Haus in die Hände von Pakistanis, so ist es im
Augenblick entwertet. Das hat wiederum nichts mit der
Haussubstanz zu tun, die bleibt natürlich noch eine Weile
gleich wie zuvor, aber wenn das an sich weiss zu streichende
Fenster violett gestrichen wird oder wenn die Backsteine,
die an sich unverputzt und roh belassen sein müssen,
saftgrün gestrichen werden, dann ist das Haus
augenblicklich entwertet, das heisst, es hat seinen Snob Appeal
verloren. Es gibt eine zweite Entwicklung: Viele dieser
Häuser kommen in die Hände von Handwerker-Unternehmern,

vom Typ Garagist, Drucker, Elektroniker usw.

89



Die Häuser werden dann sehr gut gepflegt, und diese Pflege
entwertet sie langsam. Das heisst, die Haustüre aus Holz,
die weiss oder grün gestrichen ist, mit Messingknopf, landet
im Sperrmüll. Es wird auf dem Baumarkt eine
Kunststofftüre gekauft, die auch 50 Jahre hält, die auch ganz dicht
ist, aber ein späterer Snob-Käufer musste sich wieder eine
hölzerne Tür beschaffen. Die Pflege durch die
Handwerker-Unternehmer ist also eine Pflege, die eine langsame
Entwertung ist. Dann die dritte Möglichkeit: Es kaufen
aufsteigende Intellektuelle das Haus; diese Intellektuellen
holen sich die Haustür auf dem Sperrmüll, sie kaufen beim
Antiquar einen Messingknopf und schrauben ihn wieder
dran. Nicht dass das Haus durch diese Massnahmen in
seiner Substanz besser wird, aber es steigt unmittelbar in
seinem Wert; und wenn so ein Besitzer zehn Jahre daran
herumgemacht hat, kann er es für einige hunderttausend
Pfund mehr verkaufen.

Was lernen wir daraus? Wir lernen zwei Sachen. Offenbar
gibt es Meinungsmacher, die Werte schaffen können - ich
meine jetzt: Finanzwerte schaffen können. Also auch das

Gegenteil: Menschen, die keine Meinungsmacher sind und
die Werte zerstören. Mit dem Wert als Gebrauchswert hat
das alles nichts zu tun. Das zweite, was wir daraus lernen:
Wir haben es mit Gruppen zu tun, über die wir nicht sehr
viel wissen. Die öffentliche Meinung hat nicht mehr die
Form einer Pyramide: oben eine Elite, die sagt, was schön
ist, und unten Leute, die es vielleicht nicht so gut wissen,
aber im Zweifelsfalle der Elite nachlaufen. Vielmehr gibt es
heute gegeneinander abgeschottete Kulturgruppen, die
geschlossene Märkte bilden und die durchaus verschiedene
Wertentwicklungen einleiten. Das betrifft besonders die
Dialektik vom «alt ehrwürdig» und «alt vergammelt»,
und zwar deshalb, weil diese eine ganz besonders empfindliche

Gratwanderung ist und man nie weiss, nach welcher
Seite ein Objekt kippt.

Ich komme zu meinem zweiten Aspekt: die Interpretation

der Bauten durch Stil. Die Etablierung der Stile ist
eine Leistung des 19. Jahrhunderts und eine grosse
Leistung. Sie schuf die Art, wie wir heute ältere Architektur
und Kunst wahrnehmen. Es fällt heute ausserordentlich
schwer, sich vorzustellen, dass es einmal nicht so war, dass

es eine Zeit gab, wo man nur zwei Begriffe kannte: Vor dem
19. Jahrhundert war ein Gebäude entweder klassisch, dann
lohnte es sich, es anzuschauen, oder es war barbarisch - bis
einige snobistische Engländer darauf kamen, nicht mehr
barbarisch zu sagen, sondern gothic. Als Horace Walpole
in einem Rundbrief an seine Freunde schrieb, er baue
jetzt eine gotische Bibliothek an sein Haus und sie sollen
ihm gotische Altertümer schicken, da bekam er ganz
merkwürdige Gegenstände. Kopfschüttelnd hat er seinen
Freunden geschrieben, hier begreife noch niemand, was
gotisch und was der Unterschied zwischen dieser
verehrungswürdigen und der gewöhnlichen Barbarei sei.

Der Stil ist also nicht in den Bauten, sondern in unseren
Köpfen. Eine Kirche ist nicht «durch und durch
romanisch», sondern sie erscheint uns so, weil sie dem
entspricht, was wir seit dem 19. Jahrhundert so benannt haben.

Unsere Kunstdiskussion ist die «Berichtigung» und die
freie Ausgestaltung dieser Stilbegriffe. Wir kennen doch
diese Diskussionen: Romanik, und dann kam noch die
Ottonik davor. Wenn wir so diskutieren, dann denken wir,
oder wir denken es vielleicht nicht, aber wir tun oberflächlicherweise

so, als sei die Rede von Bauwerken. In
Wirklichkeit redet man über ein Konstrukt, das wir in unseren
Köpfen haben und das stark an den Zeitgeist gebunden ist.
Es ist bekannt, dass dieses zeitliche Vorschieben der
Romanik in Zusammenhang stand mit dem Expressionismus

und auch mit den jungen Nationalismen in Europa
um die Jahrhundertwende. Wir denken an den Kunsthistoriker

Puig i Catafalch, der die neue Sehweise, die er auf
die frühromanischen Kunstwerke richtete, unmittelbar
umsetzte in nationale architektonische Experimente, die
wir heute dem spanischen Jugendstil zuordnen. Unsere
Stildiskussion ist eine Diskussion über Konstrukte in
unseren Köpfen und in unserer Zeit und betrifft nicht die
Bauwerke, die dastehen wie eh und je.

Nicht nur die saure Luft greift unsere Bauwerke an,
sondern auch die Diskussion über Stile und die damit
verbundene Rechthaberei. Es gibt kaum eine Bewegung, die so
viel Schaden anrichtete, wie die der Materialechtheit. Das
späte 19. Jahrhundert hatte den Stil der Materialechtheit
erfunden; seine Gebäude mussten aus dem Stein errichtet
werden, der als echt galt. Das hat auch einen
Zusammenhang mit dem Nationalismus. Die ersten Denkmäler
des jungen Kaiserreiches in Deutschland waren aus echten
Steinen. Und daraufhin ging auch in der Denkmalpflege
das grosse Schrubben an: Unter den Farbschichten
entdeckte man das echte Holz und den echten Stein. Auch in
Basel gab es eine Zeit, die das grosse Schrubben brachte,
und da hat man neben unersetzlichen Verlusten auch
viel Lustiges erlebt. In einer Seitenstrasse der Rittergasse,
im sogenannten Gässchen, stehen sich zwei Häuser
gegenüber, rechts ein Barockhaus, die Hohe Sonne, und
links ein Neubau von etwa 1860/70, Neurokoko. Die Hohe
Sonne stand auf einem graugestrichenen Sockel, und
deshalb hat man ca. 1860 oder 70 dem Haus gegenüber
einen Granitsockel gemacht, weil er eben echt sein musste.
Als man dann an der Hohen Sonne die graue Farbe
weggeschrubbt hatte und das Haus auf einem echten Sandsteinsockel

stand, da ist jemand hingegangen, ich vermute, es sei
ein Denkmalpfleger, und hat an dem Bau gegenüber den

grauen Granitsockel rot gestrichen.
Die Frage lautet: Werden wir die Kunst immer und ewig

durch die im 19. Jahrhundert geschaffene Stilbrille
anschauen? Es ist uns selbstverständlich, wir können einen
Dom nicht anders verstehen, als indem wir uns sagen, es ist
ein gotischer Dom, ein frühgotischer, ein spätgotischer, und
meinen, nach der Gotik komme die Renaissance und nach
der Renaissance der Barock. In der Denkmalpflege heisst
das, immer das Stilideal als Hintergrund zu haben. Dazu
noch eine Geschichte aus Basel: In der Aeschenvorstadt
steht ein Haus, der sogenannte Raben. Er wurde von der
ersten Basler Familie erbaut, die eine eigene Bank hatte,
der Familie Ehinger. Als der Raben renoviert wurde, da

90



sagte der Denkmalpfleger den Besitzern, eigentlich hat ein
solches Palais, wie Ihr es habt, ein Sockelgeschoss, das sich
von dem übrigen Bau abhebt, und er hat ernsthaft
vorgeschlagen, dass man im Parterre nicht mehr verputzt,
sondern Rustikaquader vorblenden soll. Es war eine
Besonderheit von Basel, dass die Fabrikantengeschlechter selber
Zweige ausbildeten, die die Bankgeschäfte machten. Diese
Banquiers lebten wie Herrschaften, aber sie konnten ja
nicht die Kunden ins erste Geschoss nehmen. Also musste
das Parterregeschoss wie ein Wohngeschoss ausgebildet
sein. Und das ist eben gegen das Stilideal. Ist nicht eine
solche Zweideutigkeit unglaublich interessant?

Und nun die Frage: Wird nicht das Zweideutige in
Zukunft an Interesse gewinnen gegenüber dem Stil? Das,
meine ich, wäre das, was man so gemeinhin die
postmoderne Situation nennt: nämlich, dass die Zweideutigkeit,

der doppelt codierte Stil, interessant wird. In diese
Richtung haben ja die Architekten vorgearbeitet. Das erste
Buch darüber, nicht lesbar, aber doch wichtig, ist von
Robert Venturi: Complexity and Ambiguity. Ein Architekt
bereist das Land, aus dem er stammt, Italien, und ihn
interessierten gerade nicht das Stilideal, sondern die Stellen, wo
die Brüche sind, die sind sein Ideal, die doppelte
Codierung. Wenn Venturi vor die Wochenendhäuser, die er
dann in Amerika gebaut hat, aus Holz ganz übertriebene
Säulenfassaden macht, dann sind das eben nicht klassizistische

Fassaden, sondern es ist eine doppelte Codierung,
die Ketten von Nachdenkereien auslöst, Nachdenken über
die Geschichte des Klassizismus in Amerika, über die
politische Rolle der führenden amerikanischen Klassizisten,
über die Millionäre, die sich nun mit dieser Vergangenheit
schmücken. Diese doppelte Codierung, nicht das Stilideal,
ist das, was uns in Zukunft interessieren wird.

Dritter Aspekt: Ich wollte noch über das Stadtbild reden.
Zuerst muss ich ein paar Sätze sagen über den Ansatz, in
dem ich denke. Der «Tages-Anzeiger» hat mich einmal
interviewt und schrieb dann, ich sei Spaziergangswissenschafter.

In die Spaziergangswissenschaft muss ich Sie jetzt
einführen. Der alte Spaziergang ging so: Am Ostersonntag
verlässt der Bürger seine Stadt, die ummauerte Stadt. Er
geht aufs Land, er überquert ein Feld, er geht über eine
Brücke, durch ein Dorf, in einen Wald, er kommt auf einen
Hügel. Er geht zurück und betritt wieder seine Stadt. Und
dann erzählt er, was er gesehen hat. Wenn er ein Zürcher ist,
sagt er: «Auf der Lägern ist es so und so.» Ein Basler sagt:
«In Baselland ist es so und so, im Jura ist es so und so.» Das
heisst, er vermag es, aus dieser Bilderkette ein Bild zu
machen. Es ist nirgendwo so, wie er erzählt. Er war an ganz
speziellen Orten, am Bach, Hügel, Wald, aber er sagt
nachher: «Der Jura ist so.» Er macht also eine Integration,
die er aber nicht ganz alleine macht. Er las Bücher über den
Jura, als Kind hörte er im Heimatkunde-Unterricht über
den Jura. Aufseinem Spaziergang hat er das dann wiedergefunden,

aber nicht alles an einem Ort, sondern danach als
Synthese.

Diese Konzeption der Umwelt hat sich im 19.
Jahrhundert verändert durch ein Verkehrsmittel, die

Eisenbahn. Wir merken, dass wir auch darüber nachdenken
müssen: Wie wird später das Auto unser Bild der Umwelt
ändern? Die Eisenbahn hat bekanntlich die unangenehme
Eigenschaft, dass man sich vorher vornehmen muss, wo
man hinfahren will, und dann steigt man da aus, und da
bleibt man. Unsere Grosseltern nahmen sich vor, dieses
Jahr gehen wir nach Luzern, oder nach Ostende, und da
blieben sie dann. Diese Zielorte haben eine ganz andere
Eigenschaft als die Spazierlandschaften: Sie müssen
nämlich ungemein typisch sein.

Ein Zielort ist charakterisiert dadurch, dass, wenn man im
Hotelzimmer den Vorhang aufmacht, das Bild, das man im
Prospekt gesehen hat, nun im Fenster erscheint: das Mat-
terhorn, der Bürgenstock oder die Klippen von Helgoland.
Denn man hat ja vierzehn Tage da zu bleiben, und es muss
immer typisch sein.

Und jetzt unsere Zeit, die Zeit des Automobilspaziergangs.

Ein Automobilspaziergang ist bekanntlich ein
Grossspaziergang. Er funktioniert allerdings nach dem
Muster des Kleinspaziergangs unserer Vorfahren. Man geht
durch die Stadtmauer hinaus, aber eben: viel weiter weg.
Die nächsten Ferien fahren wir ins Burgund. Nach den
Ferien müssen wir erzählen: «Wie ist es denn im Burgund?
Ja, im Burgund, wie war es denn da?»

Die Abstraktionsfähigkeit, die jetzt verlangt ist,
übersteigt bei weitem das, was wir leisten können. Wir haben
den Prospekt gesehen, die Kathedralen, Weinberge,
Schlösser, dann sind wir losgefahren. Wir sahen die
Autobahn, Fabriken, Vororte. «Ach wisst ihr», sagen wir
nachher, «das Burgund ist auch nicht mehr, was es war. Wir
gehen das nächste Mal in die Toscana.»

Wir sprechen jetzt über zwei Dinge: über das Stadtbild
und dann über das Landschaftsbild. Der Städter, der das

Land besucht, ist Spaziergänger, Betrachter im Kantischen
Sinne: ohne Interesse. Er ist nicht der, der die Ernte
einbringen muss, sondern er schaut zu, wie die Bauern die
Ernte einbringen. «Glückliches Volk der Gefilde, noch
nicht zur Freiheit erwachet», sagt Schiller. Draussen ist der
Städter «ohne Interesse» wie der Bauernjunge, der einmal
aus Neugierde in die Stadt läuft : Er staunt, er hat aber damit
nichts zu tun. Die Situation der jeweiligen Spaziergänger ist
die Situation des nicht Engagierten, der in das jeweils
andere geht.

Wir leben heute nicht mehr weder in der Stadt noch auf
dem Lande, sondern wir leben in einem Medium, das wir
nennen können: die Metropole. Unsere Dörfer werden
Städte, und unsere Städte werden Dörfer, dafür sorgen
schon die Stadtgärtner.

Stadt und Land sind heute überall. Es ist auch nicht
mehr personell zugeordnet. Wer auf dem Land wohnt
und arbeitet in der Stadtsparkasse, der fährt täglich in die
Stadt, und selbst die Förster wohnen irgendwo in der Stadt,
und wenn sie den Wald sehen wollen, dann fahren sie

dorthin.
In Holland wohnen sogar die Bauern in den Städten und

fahren mit dem Auto auf ihr Tulpenfeld. Die Stadt begrünt
ihre Quartiere, und das Dorf baut Miethäuser. Das heisst

91



für das Stadtbild einmal ganz sicher: Die Stadt hat kein
aussen mehr.

Der Schillersche und Goethesche Spaziergänger, der die
Stadt verlassen hatte, drehte sich um und sah die Stadt; das
ist heute nicht mehr möglich. Die Stadt, die Merian, der
Kupferstecher, hinterliess, ein Strich und darüber die
Türme: diese Stadt ist nicht mehr sichtbar. Sie kann also
nicht gemeint sein, wenn wir sagen: Stadtbild. Was ist denn
heute das Stadtbild? Das Stadtbild ist offenbar nicht
aussen, sondern innen. Unser Problem: Wie machen wir
innen ein Stadtbild? Und dann noch: für wen? Für die
Stadtbewohner oder für die Touristen? Früher sah man in
Nürnberg die Burg und die Türme beider Kirchen. Die
Silhouette von Nürnberg war sichtbar. Was ist heute mit
Nürnberg? Abgesehen davon, dass es 1952 erbaut wurde, ist
Nürnberg heute «die Stadt der Erker»: ein Motiv.

Man durchstreut die Stadt mit einem Motiv, das man für
typisch hält, und sie wird die Stadt der Erker. Was ist Aarau:
Jedermann weiss es, die Stadt der schönen Giebel. Aarauer
Schüler haben einmal einen Aufsatz schreiben müssen,
und jeder Aufsatz hat damit angefangen: Aarau ist die Stadt
der schönen Giebel. Die meisten Aufsätze gingen dann so
weiter: Nur leider hat Aarau ein unangenehmes Kopfsteinpflaster,

so dass man dort nicht Velo fahren kann. «Die
Stadt der schönen Giebel» ist der Slogan, der propagiert
wurde. Typisch ein Innenmotiv. Das Stadtbild wird erzeugt
von einem Innenmotiv, das ein Ubiquitäres dieser Stadt
zeigt. Ich muss in jeder Strasse ein bisschen Nürnberg oder
ein bisschen Aarau sehen. Ich muss also jede Strasse voller
Erker oder voller Giebel machen. Andererseits soll sich
Aarau von einer anderen Stadt unterscheiden, damit es sich
lohnt, nach Aarau oder nach Nürnberg zu fahren. Daher
also diese beiden Anforderungen: Das Motiv muss ubi-
quitär sein, in jeder Strasse in dieser Stadt, und in keiner
anderen Stadt das gleiche. Das führt natürlich zu dem, was
die Städte dann doch gleich macht, nämlich zum Fussgän-
gerzonenstil, dieser durchgehenden Verniedlichung, die
wir durch die Städte führen und die bezwecken soll, dass
wir uns an jeder Stelle in dem von der Propaganda verbreiteten

Bild befinden.
«Typisch» ist es nur noch in der jeweils anderen Stadt.

Dem Bewohner kann man nur raten, am Samstag oder
Sonntag in eine andere Stadt zu gehen und zu schauen, wie
es ist, wenn es keine Giebel oder Erker hat. Dass es einmal
anders ist.

Eine Prognose zu machen ist schwierig. Vermutlich ist
Ähnliches zu sagen wie da, wo wir über Stil und
Stilerfüllung geredet haben, nämlich dass die Disharmonie
wichtig werden wird. Die Brüche in den geschönten Fuss-
gängerensembles werden wichtiger als der Ensemblecharakter.

Ich sage das wirklich mit aller Vorsicht.
Jetzt komme ich zum letzten, zum vierten Aspekt: zur

Landschaft. Der Städter geht aufs Land, um die Landschaft
zu sehen. Was wir historisch Landschaftsbild nennen, war
aufgebaut auf der Dialektik Stadt/Land. Das heisst, der
Städter musste möglichst noch durch das Stadttor, aus der
steinernen Stadt hinaus aufs Land.

Aber was heisst das für den Städter, der in der Metropole
wohnt, in einem Vorortsquartier, wo weder die Stadt noch
das Land irgendwo anfangen? Dieses ist die Schwierigkeit
des Landschaftsbildes heute: dass es nicht mehr aus der
Dialektik Stadt/Land entwickelt werden kann, sondern
dass das Bild aufsich selbst stehen muss - oder woraus kann
es sonst eine Spannung beziehen?

Der zweite Punkt ist wieder spaziergangstheoretisch: Der
Spaziergang aufs Land wird immer länger. Das kommt
daher, dass es überall gleich ist und bei Spaziergängen
immer die Hoffnung bleibt, es werde mal anders. Weil der
Abstraktheitsgrad dessen, was wir erleben wollen, nämlich
die Landschaft des Burgund, so hoch ist, wird der
Spaziergang immer länger und der Bildcharakter immer
geringer.

Und nun der dritte Punkt, das scheint mir der wichtigste,
da von dem her wahrscheinlich die grössten Wertverschiebungen

kommen werden. In Kants Sprache gesagt:
Der künftige Betrachter der Landschaft ist nicht mehr
«ohne Interesse», das heisst, die Figur des Unbetroffenen
existiert nicht mehr. Auch der Städter ist involviert in
das Geschehen in der Landschaft. Daran sind verschiedene

Faktoren schuld, die alle mit der Umweltverschlechterung

zu tun haben. Das Waldsterben hat uns die Wälder

anders sehen lassen. Ich wage sogar zu sagen: Das
Waldsterben hat uns die Wälder plötzlich sehen lassen.
Wenn wir einen schönen Wald sehen, fragen wir: «Ist
hier das Waldsterben auch?» Wenn wir einen kranken
Baum sehen, dann sagen wir: «Ist hier das Waldsterben?»,
und wir wissen, dass wir daran «interessiert», das heisst,
involviert sind. Wir wissen, dass es unsere städtischen
Abgase sind, die das bewirken. Wenn wir dem «glücklichen

Volk der Gefilde, noch nicht zur Freiheit erwachet»,
zusehen, wie es Herbizide auf einen Acker spritzt oder
Insektizide ausbringt, dann wissen wir, dass wir das

Herbizid in unserem Grundwasser haben werden. Das
ist nun nicht mehr der unbeteiligte Spaziergänger, der
sagt, «das glückliche Volk der Gefilde.» Wir wissen, dass

die Bauern diese Herbizide nicht aus eigenem
Gutdünken spritzen, sondern dass wir sie in Zwangslagen
gebracht haben, in welchen sie das erwirtschaften müssen,

was aus diesem Boden nicht zu erwirtschaften ist,
und dass sie es deshalb mit der Chemie doch noch herausholen.

Zur Zukunft der Landschaftswahrnehmung war mein
erster Punkt: die Dialektik Stadt/Land funktioniert nicht
mehr; der zweite: der Spaziergang wird immer länger, und
nun der dritte Punkt: Die Figur des Städters ist nicht mehr
die desinteressierte Figur, sondern der Städter ist auch
involviert. Aus diesen drei Punkten werden sich für das
Landschaftsbild völlig andere Wertkategorien herausbilden.

Ich schilderte in meinem Referat vier Aspekte, von denen
ich meine, dass sie auf Wertänderungen hinweisen,
die auf uns zukommen und die wir als Soziologen, Sie als
Kunstwissenschafter und Denkmalpfleger beobachten
müssen.

92


	Wertvoller Abfall, Grenzen der Pflege, Zerstörung durch Pflege

