Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 48 (1991)

Heft: 2: Warum und zu welchem Ende inventarisieren und pflegen wir
Kulturgut?

Artikel: Wertvoller Abfall, Grenzen der Pflege, Zerstérung durch Pflege

Autor: Burckhardt, Lucius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wertvoller Abfall, Grenzen der Pflege, Zerstorung durch Pflege

von Lucius BURCKHARDT

Ich méchte in meinem Referat einige soziologische Uber-
legungen machen, wenn man das so nennen darf; und das
Unseriose an diesen Uberlegungen ist, dass sie nicht nach
riickwirts gehen, sondern nach vorwirts, nimlich prophe-
zeiend gemeint sind. Das ist immer eine schwierige Ange-
legenheit, zu versuchen, das Kommende vorwegzunehmen
und die Frage zu beantworten, wie sich Wertewandel in
der Gesellschaft auswirkt auf die Anliegen, die wir hier
vertreten.

Eine grundlegende Kalamitit bei der Denkmalpflege ist
das Wort «alt». Denkmalpflege befasst sich mit dem Alten,
und «alt» hat eine doppelte Codierung: Alt ist das, was wir
wegwerfen, und alt ist das, was wir verehren. Alt ist das
Patrimonium, und alt ist der Miill. Ich zitiere einen Satz aus
dem Buch von Michael Thompson «Rubbish Theory».
Thompson hat den Satz aus den Verhandlungen des
englischen Parlaments abgeschrieben, aus einer Rede
des letzten Labour-Party-Wohnungsministers Richard
Crossman. Crossman redete iiber die Londoner Innen-
stadt, und zwar iiber die Reihenhduser aus dem 18. Jahr-
hundert, die Backstein-Reihenhduser, die wir alle kennen,
mit ihren weissgestrichenen Fenstern. Crossman sagt:
«These rat infected slums must be demolished. Old ter-
raced houses may have a certain snob appeal to members of
the middle class, but they are not a suitable accomodation
for working class tenants.» Offensichtlich ist alt und neu ein
Balanceakt auf einer sehr schmalen Kante: Diese alten
Haéuser sind fiir die Bessergestellten wiinschenswert, haben
sogar Snob Appeal, aber fiir Arbeiter sind dieselben Hauser
von Ratten vergiftete Elendsquartiere. Auf dieser Kante
bewegen wir uns, und diese Kante ist eigentlich auch histo-
risch. Das alte Schone ist auch das Malerische. Wir kennen
das malerische Verwahrloste, und wir lieben es, und gleich-
zeitig verabscheuen wir das Verwahrloste. Ich war sehr
erstaunt, als mir schon mehrmals Deutsche, die die
Schweiz bereist haben, sagten: «Der Héduserbestand der
Schweiz ist in schlechtem Zustand.» Ich konnte mir das erst
erklaren, nachdem ich erlebt hatte, wie die Deutschen
renovieren. In Deutschland ist man eine Sauberkeitsstufe
iber uns. Man renoviert 6fter als bei uns, aber dafiir ober-
flachlicher. Beide Arten von Hauspflege sagen iiberhaupt
nichts aus iiber den Bauzustand von Héusern: Es sind
einfach zwei Sehensweisen von «alt» und «neu». Ein
anderes Beispiel: Ich denke an ein Kirchlein, das Sie viel-
leicht kennen, das Schontal an der Belchenstrasse. Jahr fiir

Jahr, wenn die Zeitungen im Sommer nicht wussten, was
schreiben, brachten sie Artikel von der Art: «An der Bel-
chenstrasse zerfillt ein Kunstwerk.» Es war nicht so, dass
die Kirche zerfiel, sie war nur nicht gepflegt. Das Mau-
erwerk war vollkommen in Ordnung. Unldngst hat ein
neuer Besitzer die Kirche mit Hilfe der Denkmalpflege
restauriert, und jetzt ist die Stimmung umgeschlagen:
«Ach, wie schade.» Vorher war das Kirchlein «verfallen»,
und jetzt ist der Charme weg. An der Bausubstanz hat sich
iiberhaupt nichts gedndert. Es betrifft alles nur die Seh-
weise des Alten.

Mein Vortrag befasst sich mit vier Aspekten, bei denen
ich denke, es seien Meinungswandel und soziologische
Wandlungen der Meinungstrager im Gange, auf die wir uns
einstellen missen. Ein Aspekt ist noch einmal dieses
Begriffspaar «ehrwiirdig/verwahrlost», dann folgt die Frage
nach der Interpretation der Architektur iiber die Stile. Ist
die Einordnung in einen Stil immer noch die einzige Art,
uber Architektur zu reden? Der dritte Aspekt lautet: Was
versteht man heute eigentlich unter Stadtbild? Und wird
sich das dndern? Und wenn wir Zeit haben, so werde ich
etwas sagen liber: Was verstehen wir eigentlich heute unter
Landschaft?

Ich fange jetzt wieder an mit dem Patrimonium, mit der
ehrwiirdigen Erbschaft der Vergangenheit, speziell mit den
von Michael Thompson eben beschriebenen 18.-Jahrhun-
dert-Hiusern in London, die fiir Arbeiter «rat infected
slums» sind und fiir Snobs begehrenswerte Schitze. Ich
folge weiter Michael Thompson und schaue dann, ob wir
eine Lehre daraus ziehen konnen. Er hat als Architekt
in diesen Quartieren gearbeitet und festgestellt, dass
sie drei Bevolkerungsgruppen beherbergen und dass sich
die Héuser infolgedessen auf drei verschiedene Arten ver-
andern. Diese Hiuser konnen von Pakistanis gekauft
werden, ein typisches Phinomen in London. Gerit ein
solches Haus in die Hidnde von Pakistanis, so ist es im
Augenblick entwertet. Das hat wiederum nichts mit der
Haussubstanz zu tun, die bleibt natiirlich noch eine Weile
gleich wie zuvor, aber wenn das an sich weiss zu streichende
Fenster violett gestrichen wird oder wenn die Backsteine,
die an sich unverputzt und roh belassen sein miissen,
saftgriin gestrichen werden, dann ist das Haus augen-
blicklich entwertet, das heisst, es hat seinen Snob Appeal
verloren. Es gibt eine zweite Entwicklung: Viele dieser
Hiuser kommen in die Hinde von Handwerker-Unter-
nehmern, vom Typ Garagist, Drucker, Elektroniker usw.

89



Die Hiuser werden dann sehr gut gepflegt, und diese Pflege
entwertet sie langsam. Das heisst, die Haustiire aus Holz,
die weiss oder griin gestrichen ist, mit Messingknopf, landet
im Sperrmiill. Es wird auf dem Baumarkt eine Kunst-
stofftiire gekauft, die auch 50 Jahre hilt, die auch ganz dicht
ist, aber ein spéterer Snob-Kédufer miisste sich wieder eine
holzerne Tir beschaffen. Die Pflege durch die Hand-
werker-Unternehmer ist also eine Pflege, die eine langsame
Entwertung ist. Dann die dritte Mdglichkeit: Es kaufen auf-
steigende Intellektuelle das Haus; diese Intellektuellen
holen sich die Haustiir auf dem Sperrmiill, sie kaufen beim
Antiquar einen Messingknopf und schrauben ihn wieder
dran. Nicht dass das Haus durch diese Massnahmen in
seiner Substanz besser wird, aber es steigt unmittelbar in
seinem Wert; und wenn so ein Besitzer zehn Jahre daran
herumgemacht hat, kann er es fiir einige hunderttausend
Pfund mehr verkaufen.

Was lernen wir daraus? Wir lernen zwei Sachen. Offenbar
gibt es Meinungsmacher, die Werte schaffen konnen - ich
meine jetzt: Finanzwerte schaffen konnen. Also auch das
Gegenteil: Menschen, die keine Meinungsmacher sind und
die Werte zerstoren. Mit dem Wert als Gebrauchswert hat
das alles nichts zu tun. Das zweite, was wir daraus lernen:
Wir haben es mit Gruppen zu tun, iiber die wir nicht sehr
viel wissen. Die offentliche Meinung hat nicht mehr die
Form einer Pyramide: oben eine Elite, die sagt, was schon
ist, und unten Leute, die es vielleicht nicht so gut wissen,
aber im Zweifelsfalle der Elite nachlaufen. Vielmehr gibt es
heute gegeneinander abgeschottete Kulturgruppen, die
geschlossene Markte bilden und die durchaus verschiedene
Wertentwicklungen einleiten. Das betrifft besonders die
Dialektik vom «alt = ehrwiirdig» und «alt = vergammelt»,
und zwar deshalb, weil diese eine ganz besonders empfind-
liche Gratwanderung ist und man nie weiss, nach welcher
Seite ein Objekt kippt.

Ich komme zu meinem zweiten Aspekt: die Interpre-
tation der Bauten durch Stil. Die Etablierung der Stile ist
eine Leistung des 19. Jahrhunderts und eine grosse Lei-
stung. Sie schuf die Art, wie wir heute iltere Architektur
und Kunst wahrnehmen. Es fillt heute ausserordentlich
schwer, sich vorzustellen, dass es einmal nicht so war, dass
es eine Zeit gab, wo man nur zwei Begriffe kannte: Vor dem
19. Jahrhundert war ein Gebdude entweder klassisch, dann
lohnte es sich, es anzuschauen, oder es war barbarisch - bis
einige snobistische Engldnder darauf kamen, nicht mehr
barbarisch zu sagen, sondern gothic. Als Horace Walpole
in einem Rundbrief an seine Freunde schrieb, er baue
jetzt eine gotische Bibliothek an sein Haus und sie sollen
ihm gotische Altertimer schicken, da bekam er ganz
merkwiirdige Gegenstinde. Kopfschiittelnd hat er seinen
Freunden geschrieben, hier begreife noch niemand, was
gotisch und was der Unterschied zwischen dieser vereh-
rungswiirdigen und der gewohnlichen Barbarei sei.

Der Stil ist also nicht in den Bauten, sondern in unseren
Kopfen. Eine Kirche ist nicht «durch und durch roma-
nisch», sondern sie erscheint uns so, weil sie dem ent-
spricht, was wir seit dem 19. Jahrhundert so benannt haben.

90

Unsere Kunstdiskussion ist die «Berichtigung» und die
freie Ausgestaltung dieser Stilbegriffe. Wir kennen doch
diese Diskussionen: Romanik, und dann kam noch die
Ottonik davor. Wenn wir so diskutieren, dann denken wir,
oder wir denken es vielleicht nicht, aber wir tun oberflachli-
cherweise so, als sei die Rede von Bauwerken. In Wirk-
lichkeit redet man {iber ein Konstrukt, das wir in unseren
Kopfen haben und das stark an den Zeitgeist gebunden ist.
Es ist bekannt, dass dieses zeitliche Vorschieben der
Romanik in Zusammenhang stand mit dem Expressio-
nismus und auch mit den jungen Nationalismen in Europa
um die Jahrhundertwende. Wir denken an den Kunsthi-
storiker Puig i Catafalch, der die neue Sehweise, die er auf
die frithromanischen Kunstwerke richtete, unmittelbar
umsetzte in nationale architektonische Experimente, die
wir heute dem spanischen Jugendstil zuordnen. Unsere
Stildiskussion ist eine Diskussion {iber Konstrukte in
unseren Kopfen und in unserer Zeit und betrifft nicht die
Bauwerke, die dastehen wie eh und je.

Nicht nur die saure Luft greift unsere Bauwerke an,
sondern auch die Diskussion iiber Stile und die damit ver-
bundene Rechthaberei. Es gibt kaum eine Bewegung, die so
viel Schaden anrichtete, wie die der Materialechtheit. Das
spite 19. Jahrhundert hatte den Stil der Materialechtheit
erfunden; seine Gebdude mussten aus dem Stein errichtet
werden, der als echt galt. Das hat auch einen Zusam-
menhang mit dem Nationalismus. Die ersten Denkmaéler
des jungen Kaiserreiches in Deutschland waren aus echten
Steinen. Und daraufhin ging auch in der Denkmalpflege
das grosse Schrubben an: Unter den Farbschichten ent-
deckte man das echte Holz und den echten Stein. Auch in
Basel gab es eine Zeit, die das grosse Schrubben brachte,
und da hat man neben unersetzlichen Verlusten auch
viel Lustiges erlebt. In einer Seitenstrasse der Rittergasse,
im sogenannten Gisschen, stehen sich zwei Hiuser
gegeniiber, rechts ein Barockhaus, die Hohe Sonne, und
links ein Neubau von etwa 1860/70, Neurokoko. Die Hohe
Sonne stand auf einem graugestrichenen Sockel, und
deshalb hat man ca. 1860 oder 70 dem Haus gegeniiber
einen Granitsockel gemacht, weil er eben echt sein musste.
Als man dann an der Hohen Sonne die graue Farbe wegge-
schrubbt hatte und das Haus auf einem echten Sandstein-
sockel stand, da ist jemand hingegangen, ich vermute, es sei
ein Denkmalpfleger, und hat an dem Bau gegeniiber den
grauen Granitsockel rot gestrichen.

Die Frage lautet: Werden wir die Kunst immer und ewig
durch die im 19. Jahrhundert geschaffene Stilbrille an-
schauen? Es ist uns selbstverstindlich, wir kdnnen einen
Dom nicht anders verstehen, als indem wir uns sagen, es ist
ein gotischer Dom, ein frithgotischer, ein spitgotischer, und
meinen, nach der Gotik komme die Renaissance und nach
der Renaissance der Barock. In der Denkmalpflege heisst
das, immer das Stilideal als Hintergrund zu haben. Dazu
noch eine Geschichte aus Basel: In der Aeschenvorstadt
steht ein Haus, der sogenannte Raben. Er wurde von der
ersten Basler Familie erbaut, die eine eigene Bank hatte,
der Familie Ehinger. Als der Raben renoviert wurde, da



sagte der Denkmalpfleger den Besitzern, eigentlich hat ein
solches Palais, wie Ihr es habt, ein Sockelgeschoss, das sich
von dem librigen Bau abhebt, und er hat ernsthaft vorge-
schlagen, dass man im Parterre nicht mehr verputzt,
sondern Rustikaquader vorblenden soll. Es war eine Beson-
derheit von Basel, dass die Fabrikantengeschlechter selber
Zweige ausbildeten, die die Bankgeschifte machten. Diese
Banquiers lebten wie Herrschaften, aber sie konnten ja
nicht die Kunden ins erste Geschoss nehmen. Also musste
das Parterregeschoss wie ein Wohngeschoss ausgebildet
sein. Und das ist eben gegen das Stilideal. Ist nicht eine
solche Zweideutigkeit unglaublich interessant?

Und nun die Frage: Wird nicht das Zweideutige in
Zukunft an Interesse gewinnen gegeniiber dem Stil? Das,
meine ich, wire das, was man so gemeinhin die post-
moderne Situation nennt: ndmlich, dass die Zweideutig-
keit, der doppelt codierte Stil, interessant wird. In diese
Richtung haben ja die Architekten vorgearbeitet. Das erste
Buch darliber, nicht lesbar, aber doch wichtig, ist von
Robert Venturi: Complexity and Ambiguity. Ein Architekt
bereist das Land, aus dem er stammt, Italien, und ihn inter-
essierten gerade nicht das Stilideal, sondern die Stellen, wo
die Briiche sind, die sind sein Ideal, die doppelte
Codierung. Wenn Venturi vor die Wochenendhiuser, die er
dann in Amerika gebaut hat, aus Holz ganz iibertriebene
Sdulenfassaden macht, dann sind das eben nicht klassizi-
stische Fassaden, sondern es ist eine doppelte Codierung,
die Ketten von Nachdenkereien ausldst, Nachdenken iiber
die Geschichte des Klassizismus in Amerika, iiber die poli-
tische Rolle der fliihrenden amerikanischen Klassizisten,
iiber die Millionére, die sich nun mit dieser Vergangenheit
schmiicken. Diese doppelte Codierung, nicht das Stilideal,
ist das, was uns in Zukunft interessieren wird.

Dritter Aspekt: Ich wollte noch iiber das Stadtbild reden.
Zuerst muss ich ein paar Sitze sagen {iber den Ansatz, in
dem ich denke. Der «Tages-Anzeiger» hat mich einmal
interviewt und schrieb dann, ich sei Spaziergangswissen-
schafter. In die Spaziergangswissenschaft muss ich Sie jetzt
einfiihren. Der alte Spaziergang ging so: Am Ostersonntag
verldsst der Biirger seine Stadt, die ummauerte Stadt. Er
geht aufs Land, er iiberquert ein Feld, er geht iiber eine
Briicke, durch ein Dorf, in einen Wald, er kommt auf einen
Hiigel. Er geht zurlick und betritt wieder seine Stadt. Und
dann erzihlt er, was er gesehen hat. Wenn er ein Ziircher ist,
sagt er: «Auf der Lagern ist es so und so.» Ein Basler sagt:
«In Baselland ist es so und so, im Jura ist es so und so.» Das
heisst, er vermag es, aus dieser Bilderkette ein Bild zu
machen. Es ist nirgendwo so, wie er erzdhlt. Er war an ganz
speziellen Orten, am Bach, Hiigel, Wald, aber er sagt
nachher: «Der Jura ist so.» Er macht also eine Integration,
die er aber nicht ganz alleine macht. Er las Biicher iiber den
Jura, als Kind horte er im Heimatkunde-Unterricht iiber
den Jura. Auf seinem Spaziergang hat er das dann wiederge-
funden, aber nicht alles an einem Ort, sondern danach als
Synthese.

Diese Konzeption der Umwelt hat sich im 19. Jahr-
hundert verdndert durch ein Verkehrsmittel, die

Eisenbahn. Wir merken, dass wir auch dariiber nachdenken
miissen: Wie wird spéter das Auto unser Bild der Umwelt
dndern? Die Eisenbahn hat bekanntlich die unangenehme
Eigenschaft, dass man sich vorher vornehmen muss, wo
man hinfahren will, und dann steigt man da aus, und da
bleibt man. Unsere Grosseltern nahmen sich vor, dieses
Jahr gehen wir nach Luzern, oder nach Ostende, und da
blieben sie dann. Diese Zielorte haben eine ganz andere
Eigenschaft als die Spazierlandschaften: Sie miissen
nidmlich ungemein typisch sein.

Ein Zielort ist charakterisiert dadurch, dass, wenn man im
Hotelzimmer den Vorhang aufmacht, das Bild, das man im
Prospekt gesehen hat, nun im Fenster erscheint: das Mat-
terhorn, der Blirgenstock oder die Klippen von Helgoland.
Denn man hat ja vierzehn Tage da zu bleiben, und es muss
immer typisch sein.

Und jetzt unsere Zeit, die Zeit des Automobilspazier-
gangs. Ein Automobilspaziergang ist bekanntlich ein
Grossspaziergang. Er funktioniert allerdings nach dem
Muster des Kleinspaziergangs unserer Vorfahren. Man geht
durch die Stadtmauer hinaus, aber eben: viel weiter weg.
Die néchsten Ferien fahren wir ins Burgund. Nach den
Ferien miissen wir erzihlen: «Wie ist es denn im Burgund?
Ja, im Burgund, wie war es denn da?»

Die Abstraktionsfihigkeit, die jetzt verlangt ist, iiber-
steigt bei weitem das, was wir leisten konnen. Wir haben
den Prospekt gesehen, die Kathedralen, Weinberge,
Schlosser, dann sind wir losgefahren. Wir sahen die
Autobahn, Fabriken, Vororte. «Ach wisst ihr», sagen wir
nachher, «das Burgund ist auch nicht mehr, was es war. Wir
gehen das nichste Mal in die Toscana.»

Wir sprechen jetzt iiber zwei Dinge: tiber das Stadtbild
und dann iiber das Landschaftsbild. Der Stidter, der das
Land besucht, ist Spaziergianger, Betrachter im Kantischen
Sinne: ohne Interesse. Er ist nicht der, der die Ernte ein-
bringen muss, sondern er schaut zu, wie die Bauern die
Ernte einbringen. «Gliickliches Volk der Gefilde, noch
nicht zur Freiheit erwachet», sagt Schiller. Draussen ist der
Stiddter «ohne Interesse» wie der Bauernjunge, der einmal
aus Neugierde in die Stadt lduft: Er staunt, er hat aber damit
nichts zu tun. Die Situation der jeweiligen Spaziergianger ist
die Situation des nicht Engagierten, der in das jeweils
andere geht.

Wir leben heute nicht mehr weder in der Stadt noch auf
dem Lande, sondern wir leben in einem Medium, das wir
nennen konnen: die Metropole. Unsere Dorfer werden
Stddte, und unsere Stddte werden Dorfer, dafiir sorgen
schon die Stadtgértner.

Stadt und Land sind heute iiberall. Es ist auch nicht
mehr personell zugeordnet. Wer auf dem Land wohnt
und arbeitet in der Stadtsparkasse, der fahrt téglich in die
Stadt, und selbst die Forster wohnen irgendwo in der Stadt,
und wenn sie den Wald sehen wollen, dann fahren sie
dorthin.

In Holland wohnen sogar die Bauern in den Stidten und
fahren mit dem Auto auf ihr Tulpenfeld. Die Stadt begriint
ihre Quartiere, und das Dorf baut Miethduser. Das heisst

91



flir das Stadtbild einmal ganz sicher: Die Stadt hat kein
aussen mehr.

Der Schillersche und Goethesche Spazierginger, der die
Stadt verlassen hatte, drehte sich um und sah die Stadt; das
ist heute nicht mehr moglich. Die Stadt, die Merian, der
Kupferstecher, hinterliess, ein Strich und dariiber die
Tirme: diese Stadt ist nicht mehr sichtbar. Sie kann also
nicht gemeint sein, wenn wir sagen: Stadtbild. Was ist denn
heute das Stadtbild? Das Stadtbild ist offenbar nicht
aussen, sondern innen. Unser Problem: Wie machen wir
innen ein Stadtbild? Und dann noch: fiir wen? Fiir die
Stadtbewohner oder fiir die Touristen? Friiher sah man in
Niirnberg die Burg und die Tiirme beider Kirchen. Die Sil-
houette von Niirnberg war sichtbar. Was ist heute mit
Niirnberg? Abgesehen davon, dass es 1952 erbaut wurde, ist
Niirnberg heute «die Stadt der Erker»: ein Motiv.

Man durchstreut die Stadt mit einem Motiv, das man fiir
typisch hilt, und sie wird die Stadt der Erker. Was ist Aarau:
Jedermann weiss es, die Stadt der schonen Giebel. Aarauer
Schiiler haben einmal einen Aufsatz schreiben miissen,
und jeder Aufsatz hat damit angefangen: Aarau ist die Stadt
der schonen Giebel. Die meisten Aufsidtze gingen dann so
weiter: Nur leider hat Aarau ein unangenehmes Kopfstein-
pflaster, so dass man dort nicht Velo fahren kann. «Die
Stadt der schonen Giebel» ist der Slogan, der propagiert
wurde. Typisch ein Innenmotiv. Das Stadtbild wird erzeugt
von einem Innenmotiv, das ein Ubiquitdres dieser Stadt
zeigt. Ich muss in jeder Strasse ein bisschen Niirnberg oder
ein bisschen Aarau sehen. Ich muss also jede Strasse voller
Erker oder voller Giebel machen. Andererseits soll sich
Aarau von einer anderen Stadt unterscheiden, damit es sich
lohnt, nach Aarau oder nach Niirnberg zu fahren. Daher
also diese beiden Anforderungen: Das Motiv muss ubi-
quitdr sein, in jeder Strasse in dieser Stadt, und in keiner
anderen Stadt das gleiche. Das fiihrt natiirlich zu dem, was
die Stddte dann doch gleich macht, ndmlich zum Fussgin-
gerzonenstil, dieser durchgehenden Verniedlichung, die
wir durch die Stédte fiihren und die bezwecken soll, dass
wir uns an jeder Stelle in dem von der Propaganda verbrei-
teten Bild befinden.

«Typisch» ist es nur noch in der jeweils anderen Stadt.
Dem Bewohner kann man nur raten, am Samstag oder
Sonntag in eine andere Stadt zu gehen und zu schauen, wie
es ist, wenn es keine Giebel oder Erker hat. Dass es einmal
anders ist.

Eine Prognose zu machen ist schwierig. Vermutlich ist
Ahnliches zu sagen wie da, wo wir iiber Stil und Stiler-
fiillung geredet haben, nidmlich dass die Disharmonie
wichtig werden wird. Die Briiche in den geschonten Fuss-
gingerensembles werden wichtiger als der Ensemblecha-
rakter. Ich sage das wirklich mit aller Vorsicht.

Jetzt komme ich zum letzten, zum vierten Aspekt: zur
Landschaft. Der Stddter geht aufs Land, um die Landschaft
zu sehen. Was wir historisch Landschaftsbild nennen, war
aufgebaut auf der Dialektik Stadt/Land. Das heisst, der
Stddter musste moglichst noch durch das Stadttor, aus der
steinernen Stadt hinaus aufs Land.

92

Aber was heisst das fiir den Stddter, der in der Metropole
wohnt, in einem Vorortsquartier, wo weder die Stadt noch
das Land irgendwo anfangen? Dieses ist die Schwierigkeit
des Landschaftsbildes heute: dass es nicht mehr aus der
Dialektik Stadt/Land entwickelt werden kann, sondern
dass das Bild auf'sich selbst stehen muss - oder woraus kann
es sonst eine Spannung beziehen?

Der zweite Punkt ist wieder spaziergangstheoretisch: Der
Spaziergang aufs Land wird immer ldnger. Das kommt
daher, dass es iiberall gleich ist und bei Spaziergdngen
immer die Hoffnung bleibt, es werde mal anders. Weil der
Abstraktheitsgrad dessen, was wir erleben wollen, ndmlich
die Landschaft des Burgund, so hoch ist, wird der Spa-
ziergang immer linger und der Bildcharakter immer
geringer.

Und nun der dritte Punkt, das scheint mir der wichtigste,
da von dem her wahrscheinlich die grossten Wertverschie-
bungen kommen werden. In Kants Sprache gesagt:
Der kiinftige Betrachter der Landschaft ist nicht mehr
«ohne Interesse», das heisst, die Figur des Unbetroffenen
existiert nicht mehr. Auch der Stddter ist involviert in
das Geschehen in der Landschaft. Daran sind verschie-
dene Faktoren schuld, die alle mit der Umweltverschlech-
terung zu tun haben. Das Waldsterben hat uns die Wil-
der anders sehen lassen. Ich wage sogar zu sagen: Das
Waldsterben hat uns die Walder plotzlich sehen lassen.
Wenn wir einen schonen Wald sehen, fragen wir: «Ist
hier das Waldsterben auch?» Wenn wir einen kranken
Baum sehen, dann sagen wir: «Ist hier das Waldsterben?»,
und wir wissen, dass wir daran «interessiert», das heisst,
involviert sind. Wir wissen, dass es unsere stiddtischen
Abgase sind, die das bewirken. Wenn wir dem «gliickli-
chen Volk der Gefilde, noch nicht zur Freiheit erwachet»,
zusehen, wie es Herbizide auf einen Acker spritzt oder
Insektizide ausbringt, dann wissen wir, dass wir das
Herbizid in unserem Grundwasser haben werden. Das
ist nun nicht mehr der unbeteiligte Spazierginger, der
sagt, «das gliickliche Volk der Gefilde.» Wir wissen, dass
die Bauern diese Herbizide nicht aus eigenem Gut-
diinken spritzen, sondern dass wir sie in Zwangslagen
gebracht haben, in welchen sie das erwirtschaften mis-
sen, was aus diesem Boden nicht zu erwirtschaften ist,
und dass sie es deshalb mit der Chemie doch noch heraus-
holen.

Zur Zukunft der Landschaftswahrnehmung war mein
erster Punkt: die Dialektik Stadt/Land funktioniert nicht
mehr; der zweite: der Spaziergang wird immer l4dnger, und
nun der dritte Punkt: Die Figur des Stddters ist nicht mehr
die desinteressierte Figur, sondern der Stiddter ist auch
involviert. Aus diesen drei Punkten werden sich fiir das
Landschaftsbild vollig andere Wertkategorien heraus-
bilden.

Ich schilderte in meinem Referat vier Aspekte, von denen
ich meine, dass sie auf Wertinderungen hinweisen,
die auf uns zukommen und die wir als Soziologen, Sie als
Kunstwissenschafter und Denkmalpfleger beobachten
miissen.



	Wertvoller Abfall, Grenzen der Pflege, Zerstörung durch Pflege

