
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 47 (1990)

Heft: 3

Artikel: Le carré central de la Rose de la cathédrale de Lausanne : à propos de
l'étude d'Alice Mary Hilton

Autor: Forel, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le carré central de la Rose de la cathédrale de Lausanne
A propos de l'étude d'Alice Mary Hilton

par François Forel

Une chercheuse américaine, Madame Alice Mary Hilton,
docteur en philosophie, a fait récemment paraître dans la
Revue suisse d'Histoire et d'Archéologie une étude consacrée
à la Rose de la cathédrale de Lausanne.1 Il faut la féliciter de
s'être intéressée à cet extraordinaire ensemble de vitraux,
qui présente des caractères uniques. Elle a fait pour cela des
recherches considérables d'ordre artistique, scientifique et
philosophique. Elle attire à nouveau l'attention sur l'état de
dégradation inquiétant du vitrail. Elle propose aussi une
redistribution des médaillons dans leur ensemble et,
particulièrement, dans le carré central, dont tous les médaillons
actuels sont des créations modernes du verrier Edouard
Hosch, entre 1894 et 1899.

Néanmoins, je pense que sa solution de mise en place
pour le carré central ne se justifie à aucun point-de-vue, ni
iconographique, ni technique, ni historico-scientifique, ni
théologique. C'est ce qui fait l'objet du présent mémoire.

L'ensemble de la Rose date de la construction même de la
cathédrale, au XIIIe siècle. Son auteur est probablement
Pierre d'Arras, verrier du Nord de la France, dont la
présence est attestée à Lausanne entre 1217 et 1234. Son sujet,
c'est 1TMAGO MUNDI, vue totale sur l'ensemble de la
Création. Autour du carré central, posé sur sa pointe, qui est
ici en discussion, se groupent en cercles et en demi-cercles
les Saisons entourées par les travaux des mois, les Eléments
entourés par les signes du Zodiaque, le Soleil et la Lune,
deux sciences divinatoires, les fleuves du Paradis, les
peuplades étranges et, enfin, les huit vents principaux. La
composition du programme pourrait être attribuée au prévôt du
Chapitre, Conon d'Estavayer, qui avait étudié à Paris avec
l'écolâtre Boniface, qui deviendra plus tard évêque de
Lausanne (de 1231 à 1239).

Avec les siècles, les vitraux ont souffert, plus semble-t-il
du vieillissement et des intempéries que du vandalisme.
Mais ils ont souffert aussi du laisser-aller et de la
négligence: au cours des siècles, on répara sans goût ni science
les vitraux endommagés ou manquants, en les remplaçant
en tout ou partie par des fragments de toute espèce, de verre
blanc ou coloré. Certains montrent même des restes de
vitraux armoriés de familles lausannoises du XVIe ou XVIIe
siècle.2 On inséra aussi dans les remplages vides des
médaillons appartenant à un autre ensemble, par exemple
des scènes de la vie de Jean Baptiste.3 Les dernières
«restaurations» de ce genre ont eu lieu en 1817 et 1822, peut-être
même après l'incendie de la flèche de 1825.

De cet état ancien, antérieur à la restauration de Hosch,
on n'a guère de descriptions. Il semble, d'après Blavignac,
J. Olivier et Blanchet, que le soleil et la lune figuraient
encore au carré central, mais non pas au centre même. Par

contre, Dupraz en parle comme s'ils occupaient leur place
actuelle.4

Voici maintenant comment on a cherché à résoudre le

problème du carré central:

Johann Rudolf Rahn (Fig. 1)

Rahn, traduit en français par W. Cart (MDR 1879), dessine

un plan ordonné de la Rose. Il propose pour le carré central
la figure du Christ entouré par les quatre evangélistes. Il
place au nombre des Eléments la femme voilée, qu'il
appelle TERRA. Le Soleil et la Lune sont placés tout au
haut et tout au bas de la composition.

Remarque: Le Christ entouré des evangélistes, le plus
souvent sous la forme de leurs animaux symboliques, est

une image fréquente, mais jamais dans le cadre d'une
IMAGO MUNDI.

st.
matthieu

ST.
JEAN

CHRIST

ST.
MARC

Sl
LUC

Fig. 1 Schéma du centre de la Rose de la cathédrale de Lausanne.
Proposition de Johann Rudolf Rahn. 1879.

235



Edouard Hosch (état actuel; Fig. 2)

Hosch, verrier bâlois, réalise le plan de Rahn et répare les
vitraux endommagés; il exécute aussi les vitraux
manquants. Il place dans le carré central le Créateur et les sept
jours de la création. On peut signaler à ce propos que le

peintre vaudois Eugène Grasset avait proposé sur ce même
thème de la création d'autre modèles, à mon avis mieux
composés et plus beaux que ceux de Hosch.

Remarque: Les sept jours de la création n'entrent pas dans
le rythme quaternaire de la Rose.

Remarque: ANNUS est une figure qui n'a plus cours au
XIIIe siècle. En outre, il enlèverait toute portée spirituelle à

la vision du monde représentée sur la Rose.

TERRE
MER

LUMIERE

CREATEUR

ASTRES
OISEAUX
POISSONS

ANIMAUX
HOMME

Fig. 2 Schéma du centre de la Rose de la cathédrale de Lausanne.
Etat actuel, composé par Edouard Hosch. 1894.

Eugène Bach

Bach, dans son livre «La Cathédrale de Lausanne», paru en
1944 dans la série des Monuments d'Art et d'Histoire de la
Suisse (tome XVI), s'en tient à la description de la Rose telle
que Hosch l'a restaurée.

Ellen J. Beer (Fig. 3)

Madame Beer a contribué par une savante étude au livre
publié en 1975 par la Société d'Histoire de l'Art en Suisse.
Pour ce qui concerne le carré central, elle propose de placer
au centre la figure de l'Année ANNUS, entourée du Soleil
et de la Lune, du Jour et de la Nuit. Elle déplace pour cela
les vitraux SOL et LUNA (qui occupent actuellement la
place des deux sciences divinatoires absentes: la géomancie
et l'hydromancie). Elle met aussi dans le carré central le
médaillon appelé TERRA mais qui, avant la restauration
Hosch, portait les lettres retournées NO(X).

SOL LUNA

ANNUS

NOXDIES

Fig. 3 Schéma du centre de la Rose de la cathédrale de Lausanne.
Proposition de Ellen J. Beer, 1956 et 1975.

Alice Mary Hilton (Fig. 4)

Madame Hilton propose de placer le Soleil au centre,
entouré de LUNA et de TERRA, les deux autres médaillons

LUNA

SOL

TERRA

Fig. 4 Schéma du centre de la Rose de la cathédrale de Lausanne.
Proposition de Alice Mary Hilton, 1989.

236



restant indéterminés; elle suggère deux autres planètes, par
exemple Vénus et Mars, ou encore les lettres Alpha et
Oméga.

Notre proposition (Fig.5)

Sera-t-il permis à un modeste amateur, qui n'est mandaté
par personne et qui n'est porteur d'aucun doctorat, mais qui
s'intéresse de longue date à ces problèmes et qui, surtout,
aime son Eglise et la cathédrale, de dire pourquoi il ne peut
se rallier à la proposition de Madame Hilton sur ce point? Et
pourquoi il préfère de beaucoup le projet de Madame Beer,
avec une dernière différence: pour donner son sens à cette
image de tout ce qui existe, c'est le Créateur, sous les traits
du Christ, qui doit occuper le centre et non pas ANNUS.

SOL LUNA

CREATOR

DIES NOX

Fig. 5 Schéma du centre de la Rose de la cathédrale de Lausanne.
Proposition de l'auteur.

Voici maintenant les raisons qui me semblent déterminantes:

RAISONS ICONOGRAPHIQUES

Simultanéité et analogie de SOL et de LUNA

Les vitraux de la Rose représentant le Soleil et la Lune ont
repris une figuration très fréquente tant au Moyen Age que
dans l'Antiquité grecque et romaine, celle d'un homme et
d'une femme conduisant un char. Que ce soit cette typologie

qui prévale, ou une autre, où l'on voit simplement des
visages entourés d'une auréole de rayons ou d'un croissant,

le Soleil et la Lune forment incontestablement une paire.
Ils ont ensemble une valeur cosmique et la similitude de

leur parcours sur l'étroit chemin de l'écliptique a été une
des premières observations des hommes. Sauf les cas très

rares où le Soleil est représenté seul, la Lune lui fait toujours
pendant de manière symétrique. La présence dans la Rose

d'un médaillon LUNA exclut la possibilité de placer SOL au
centre.

Signification iconographique de TERRA

Dans l'iconographie de l'Antiquité ou du Moyen Age,
comme dans le vocabulaire, TERRA signifie parfois un
Elément (par opposition au feu, à l'air ou à l'eau), parfois notre
monde ou globe terrestre (par opposition à la voûte céleste

ou aux astres), parfois la terre ferme (par opposition à la

mer). Maïs jamais elle n'est considérée comme une planète
parmi les autres.

Dans un cadre aussi symétrique et ordonné que celui de la
Rose, si la Terre était mise en parallèle avec la Lune,
pourquoi alors une telle dissymétrie de représentation entre
la Terre à pied et la Lune sur son char? Si la Terre était ici
considérée comme une planète parcourant son orbite,
pourquoi ne conduirait-elle pas, elle aussi, son bige ou son
quadrige?

Iconographie de SOL

Inversement, si on avait voulu représenter le Soleil comme
le centre fixe de l'univers, pourquoi l'aurait-on représenté
sur un char en marche? Et pourquoi aussi l'avoir placé de

profil? De façon tout-à-fait générale, les figures centrales
sont représentées de face, debout ou trônant en majesté.

Incertitude de l'inscription TERRA

Madame Hilton semble n'avoir pas connu et n'a pas utilisé
une source importante de renseignements pour la connaissance

de la Rose: la collection des photographies faites par
le pasteur Paul Vionnet, après leur dépose mais avant toute
restauration par Hosch. Cette collection se trouve au
Cabinet iconographique vaudois, bâtiment du Musée de

l'Elysée. Or, une photo de Vionnet nous montre sans
discussion possible que l'inscription TERRA placée aux côtés
de la femme voilée (au centre du cercle le plus oriental) est
entièrement de la main de Hosch, qui a suivi sur ce point la
reconstitution de Rahn. Rahn et Hosch ont placé ce

médaillon et cette inscription pour compléter la série des

quatre éléments. Pourtant, la femme voilée est d'un type
tout-à-fait différent du Feu, de l'Air et de l'Eau. Elle n'allaite

pas, comme ses sœurs, un animal symbolique et son
fond ne porte pas, comme les autres, un cercle intermédiaire.

Enfin et surtout, le médaillon, avant sa restauration,
portait les lettres retournées NO(X) (Fig. 8).5

237



L'identification de la figure représentée avec NOX est très
parlante et evocatrice, avec ses couleurs sombres, son
attitude silencieuse et recueillie. Les douze feuilles (non
pas des épis!) rouges et vertes qui l'entourent sont-elles les
heures noctures, calmes ou inquiètes qu'apporte le
sommeil?

Le Jour en corrélation avec la Nuit

Si la femme voilée représente bien la Nuit, on comprend
qu'il faut lui donner pour vis-à-vis le jour DIES ou la
Lumière LUX. On serait tout-à-fait dans la ligne du récit
biblique de la création. «Dieu sépara la lumière des
ténèbres. Dieu appela la lumière Jour et il appela les
ténèbres Nuit» (Gen. 1 v. 4 et 5). Il n'y a pas «redondance»
ou double emploi, comme le pense Madame Hilton, à

figurer simultanément le Soleil et le Jour, la Lune et la Nuit.
Le même récit biblique fait bien la distinction quand il place
la création de la lumière au premier jour et celle des astres,
du soleil et de la lune au quatrième jour. Et, de toute
manière, il n'y a rien d'illogique à représenter le Jour éclairé
par le Soleil et la Nuit par la Lune.

Et si la femme voilée était vraiment TERRA

Si le vitrail de la femme voilée représentait vraiment
TERRA, il y aurait alors deux médaillons portant le même
titre, l'un au rang des Eléments (aujourd'hui disparu) et
l'autre représentant notre séjour terrestre. Les rameaux qui
l'entourent seraient alors l'image de la fertilité et son nom
serait peut-être TELLUS pour éviter une répétition. Son
vis-à-vis serait alors le Ciel COELUM. «Au commencement
Dieu créa le Ciel et la Terre» (Gen. 1 v. 1). Ou alors la Mer
MARE. «Dieu appela le continent Terre et il appela l'amas
des eaux Mer» (Gen. 1 v. 10). Néanmoins, pour les raisons
évoquées plus haut, je pense qu'il s'agit plutôt de NOX et de
DIES.

Ou bien alors les deux lettres Alpha et Oméga, première et
dernière de l'alphabet grec, celles qui désignent le Christ
dans l'Apocalypse (Apoc.22 v. 13). Ces deux lettres
évoquent non pas «le subtil rappel du carré inscrit dans un
cercle», mais la divinité éternelle du Christ qui est «le
Premier et le Dernier, le Commencement et la Fin». A ce

titre, elles ont souvent été placées à gauche et à droite du
Christ en gloire ou du chrisme. Elles ne peuvent se
concevoir graphiquement autour d'un char du Soleil de profil,
encore moins placées en diagonale à des niveaux différents
comme l'indique Madame Hilton.

La proposition du Soleil central laisse sans solution
l'ensemble de l'iconographie du carré central.

Dieu au centre de la Rose

On le voit, la solution iconographique que je défends ici est
celle de Madame Beer, beaucoup plus conforme à 1TMAGO
MUNDI du Moyen Age que celle de Madame Hilton. On
lui trouve de nombreuses ressemblances avec des œuvres
analogues de cette époque, alors même qu'elle a des caractères

qui n'appartiennent qu'à elle.
Je pense pourtant que le médaillon central qui, de toute

évidence, doit avoir une signification plus essentielle
encore que le Soleil, la Lune, le Jour et la Nuit et tout
l'ensemble du temps et de l'espace, devait et doit contenir plus
que la vieille figure personnifiée de l'Année. La présence
qui s'impose, c'est bien plutôt celle du Créateur sous la
figure du Christ. La figure d'ANNUS, inconnue de l'Antiquité

classique, appartient au Haut-Moyen Age carolingien
et otthonien. Il tend dès l'époque romane à être remplacé
par le Dieu Créateur.5 En plus, la plupart des représentations

d'ANNUS figurent sur des manuscrits, particulièrement

des calendriers, où la présence de l'année contient
celle des mois et des jours. La Rose de Lausanne a un
caractère public et une portée religieuse, et non pas
seulement chronologique. Elle doit rappeler que tout ce qui
existe tire sa réalité de Dieu, et non seulement de
l'écoulement annuel du temps.

Problème d'ensemble du carré central non résolu

Si Madame Hilton place SOL au centre, TERRA et LUNA à

ses côtés comme ses satellites, le problème des deux autres
médaillons reste non résolu. Elle ne peut que hasarder deux
suggestions auxquelles elle-même n'a pas l'air de croire.

Ou bien deux planètes, «Vénus et Mars par exemple». Et
pourquoi pas Jupiter et Saturne? A ma connaissance, les
planètes ne sont jamais représentées au Moyen Age sous la
forme des divinités païennes dont elles portaient le nom,
même pour représenter les jours de la semaine, comme
l'avait fait l'Antiquité romaine (voir, par exemple, la
Mosaïque de Boscéaz, près d'Orbe). Alors que les réminiscences

mythologiques du Zodiaque ne semblent pas avoir
gêné les artistes du Moyen Age, la figuration des dieux de
l'Olympe leur semblait sans doute toucher à l'idolâtrie.

RAISONS TECHNIQUES

La grandeur des médaillons

Pour justifier matériellement son projet de placer le Soleil
au centre de la composition, Madame Hilton (p. 262) avance
plusieurs raisons techniques qui ne sont pas étayées par les
faits.

Tout d'abord, elle affirme qu'à l'exception des vents, les
médaillons ont tous un diamètre de 58 cm, sauf le
médaillon central qui en mesure 65.

Le Corpus vitrearum Medi! Aevi (Schweiz I, par E.-J. Beer,
Bale 1956) ainsi que des mesures récentes de Mme B.

Kurmann et de M. M. Delanoë permettent d'être plus
nuancé.

238



On a dans les grandes lignes les diamètres suivants:

Médaillon central 67,5 cm
Médaillons du carré central 62,0 cm
les fleuves 66,0 cm
les Saisons 64,0 cm
les Eléments 61,0 cm
les travaux des mois 58,0 cm
le zodiaque 58,0 cm
les sciences divinatoires 58,0 cm
les vents 33,0 cm

Ces valeurs peuvent être légèrement supérieures ou
inférieures, les logements dans la pierre n'étant pas rigoureusement

égaux. Il faut savoir qu'en outre les bordures, liseré
blanc ou rang de perles blanches, ont été refaits ou
aménagés (même supprimés pour le Soleil) pour compenser ces

petites inégalités.

SOL a-t-il été diminué et de combien?

Madame Hilton aussure que Hosch a diminué le diamètre
du médaillon du Soleil d'une largeur de 7 cm. Elle se fonde
sur un procès-verbal de la Commission technique de la
Cathédrale du 17 août 1903, dans lequel Hosch, «après avoir
été à plusieurs reprises prié de rapporter ce qu'il a fait,
restauré, retouché, etc., dit enfin qu'il a dû couper 7

centimètres dans le médaillon du Soleil pour le faire entrer dans
l'espace que lui, Hosch, avait réservé au seul médaillon qui
mesurait 65 cm, avant de le placer tout en haut de la Rose».

Je me suis rendu aux Archives cantonales et j'ai consulté
les dossiers et les procès-verbaux de la Commission
technique en date du 17 août 1903 et je n'ai rien trouvé de
semblable. On y lit seulement:

«La C(ommission) T(echnique) prie Monsieur Simon6 de
faire dater dès maintenant par Monsieur Hosch toutes les

parties des vitraux de la Rose qu'il a refaites à neuf. Note: je
crois avoir ajouté qu'il serait de toute nécessité d'indiquer,
médaillon par médaillon, ce qu'il a fait, restauré, retouché,
etc. Il y aurait lieu de faire une demande dans ce sens auprès
de Monsieur Hosch, demande de vive voix, par Monsieur
Simon par exemple.» Signé: Naef.7

La demande a-t-elle été faite? Par écrit ou de vive voix?
De toute manière, je n'ai rien trouvé dans les documents de
la Commission technique ni dans les archives du
Département des Travaux publics qui touche à la réponse de Monsieur

Hosch, ni en 1903 ni dans les années suivantes. Où
Madame Hilton a-t-elle trouvé le chiffre de 7 cm? En tous
cas, pas sur le document qu'elle cite.

Il semblerait impensable qu'un restaurateur de notre
siècle ait délibérément massacré un vitrail du XIIIe siècle;
plus impensable encore si l'on pense que c'est un savant
comme Rahn qui a dessiné l'emplacement actuel des
médaillons. Si le vitrail avait eu réellement 7 cm de plus, il
n'aurait pu trouver place qu'au centre et il n'aurait pas été

question de le changer de place.

Mais nous avons toutes les raisons de penser que le Soleil
n'était pas au centre : d'abord, aucune description de la Rose

antérieure à la restauration (J. Olivier, Blavignac, Blanchet,
Rahn, Dupraz), même si elles ont un caractère assez

général, ne situe le Soleil au centre. Ensuite, sur les photos
de Vionnet, la numérotation donne déjà au Soleil et à la

Lune les numéros 28 et 29, correspondant à leur
emplacement actuel.

*4tJPtfc

erJ^>»*^
"\r <»msC\

aT

Fig. 6 Le médaillon SOL, état avant la restauration de 1894 à

1899.

Photos Vionnet et retouches aux médaillons

Si l'on compare les photos Vionnet et les photos des vitraux
restaurés, on peut faire les remarques suivantes:

Le médaillon SOL (Fig. 6)

Hosch a refait l'inscription SOL et les morceaux supérieurs,
les têtes des chevaux, le bras droit du Soleil et la flamme de

sa torche. Pour ce qui nous intéresse ici, il a supprimé un
petit fragment de mince bordure blanche, situé au haut du
médaillon et qui, comme dans les autres médaillons,
entourait la bordure rouge. On peut légitimement se

demander si ce fragment de bordure n'est pas ce morceau de
7 cm que Hosch a déclaré avoir enlevé, si l'affirmation de

Madame Hilton est bien fondée. Il semble évident que le
liseré blanc, dont il reste un fragment sur la photo Vionnet,
nous donne un diamètre de SOL analogue aux autres

médaillons, ce qui exclut les 65 cm avancés par Madame
Hilton.

239



m m
&

Fig. 7 Le médaillon LUNA, état avant la restauration de 1894 à

1899.

Le médaillon LUNA (Fig. 7)

Hosch a refait une partie de la manche droite, une partie de
la roue, la tête des chevaux, les pieds arrière du premier
cheval. Il a redressé la caisse du char et, pour ce qui nous
intéresse ici, il a refait entièrement la bordure extérieure de
perles.

Le médaillon TERRA-NOX (Fig. 8)

Hosch a fait entièrement l'inscription TERRA, le bas de la
robe et la bordure extérieure de perles.

Si l'on tient compte de ces suppressions et de ces adjonctions

de bordures pour adapter ces trois vitraux à leur
emplacement actuel, on constate que rien ne s'oppose à ce

qu'ils aient eu leur place primitive dans le carré central.
En replaçant au carré central le soleil et la lune, on

retrouve la place pour les deux sciences divinatoires
disparues, la géomancie et l'hydromancie, à remettre, ainsi
que les deux autres, auprès de leurs Eléments respectifs.

En replaçant TERRA-NOX au carré central, il y aura de

nouveau place pour l'Elément TERRA, analogue alors dans
sa composition à ses sœurs du Feu, de l'Air et de l'Eau,
allaitant un animal symbolique qui, pour la Terre, serait un
serpent.

Ainsi, en gardant au centre le Créateur, dessiné par Hosch
et qui est de bonne facture, il n'y aurait que quatre
médaillons à recomposer: le Jour, la Terre (élément), la
Géomancie et l'Hydromancie.

RAISONS HISTORIQUES ET SCIENTIFIQUES

Il semble que la démarche de Madame Hilton est guidée
avant tout par des vues d'ordre scientifique et astronomique,

comme si la préoccupation dominante du Chapitre
de la cathédrale avait été de faire une démonstration
publique de l'héliocentrisme. Elle invoque la présence à

Lausanne d'un évêque, Saint Boniface, jadis maître ès arts
et professeur de théologie à Paris et à Cologne. Elle cite
aussi le prévôt Conon d'Estavayer, qui avait étudié à deux
reprises à Paris. Elle parle enfin de la Lausanne du XIIIe
siècle comme «centre d'une vie intellectuelle aussi avancée

et forte que celle d'autres grands centres scientifiques:
Oxford, Paris, Cologne ou Padoue».

Boniface, originaire de Bruxelles, fut envoyé à Lausanne
comme évêque par le pape, les chanoines n'ayant pu se

mettre d'accord sur le successeur à donner à l'évêque
Guillaume d'Ecublens. Le Cartulaire de Lausanne le décrit
comme «vir honestus et bene litteratus qui diu studuerat
parisiis et rexerat primo scolas in artibus, et postea in theo-
logia»8. Il occupa le siège de Lausanne de 1231 à 1239. Pierre
d'Arras (s'il est bien l'auteur de la Rose) est attesté à

Lausanne de 1217 à 1234. Il semble qu'il n'ait pas pu commencer
à travailler à la Rose avant 1226 au plus tôt, ni la terminer
après 1234. Boniface serait donc arrivé à Lausanne trop tard

pour dresser le programme iconographique de la Rose.
Conon d'Estavayer, prévôt du Chapitre, appartenant à une

grande maison féodale du pays, semble mieux placé pour
avoir préparé la composition de l'œuvre au nom de
l'ensemble des chanoines de Lausanne. Il avait étudié à Paris
avant 1212 et entre 1222 et 1223 dans cette même université
où professait alors Boniface. C'était donc un lettré, qui avait
probablement passé par le trivium et le quadrivium.
L'influence de Boniface s'est donc peut-être fait sentir à

Lausanne par son intermédiaire. Mais, au travers de son Cartulaire,

nous voyons Conon d'Estavayer plus soucieux d'histoire

et d'administration que de théologie ou de
philosophie spéculative.

Lausanne centre intellectuel

Quant au rayonnement scientifique et intellectuel de

Lausanne, on peut rappeler que, contrairement à Paris, Oxford,
Cologne ou Padoue, Lausanne n'était pas une ville universitaire.

La seule école dont on ait un témoignage certain
était celle des «Innocents», un modeste petit séminaire

pour enfants de chœur, qui pouvaient par la suite accéder à

la prêtrise. Il devait sans doute exister aussi une sorte d'institut

episcopal de théologie et de droit pour la formation du
clergé, mais de laquelle on ne sait rien, si ce n'est le nom de

quelques enseignants laïques ou chanoines.
Rien n'indique d'ailleurs qu'on devait s'y passionner pour

l'héliocentrisme ou le géocentrisme. Rien même n'indique
que c'est pour des raisons de cet ordre que des troubles
éclatèrent à l'université de Paris et qui furent peut-être une des

causes du départ de Boniface pour Cologne en 1230. Les

240



causes de discorde de l'époque touchaient plutôt au choc de
deux philosophies, celle qui se réclamait de Saint Augustin
et de Platon, d'une part, et l'aristotélisme, d'autre part,
défendu alors par Albert le Grand; cette dernière
représentait la nouveauté. Mais ni l'une ni l'autre ne préconisait
l'héliocentrisme de l'univers. L'astronomie, que personne
ne mettait en question, était celle de Claude Ptolémée,
astronome égyptien du IIe siècle après J.-C. Selon son
système, la Terre était placée au centre du monde et, autour
d'elle, tournaient la voûte céleste, les planètes, le soleil et la
lune, circulant dans l'étroite ceinture zodiacale sur des
orbites circulaires. Les irrégularités s'expliquaient par des
excentriques et des epicycles. C'est la cosmologie que,
depuis lors, toute l'Antiquité et le Moyen Age avaient
adoptée. Il y avait bien eu, au IIIe siècle avant J.-C,
Aristarque de Samos, qui avait formulé la théorie d'un univers
ayant à son centre un soleil fixe. Mais ses pressentiments
avaient suscité un refus général, motivé non pas par
l'orgueil des hommes à se croire au centre du monde, mais pour
des raisons religieuses d'abord: placer la terre corruptible
sur le même pied que les astres faits d'une essence incorruptible,

c'était, pour les Grecs, une impiété contre le ciel. Pour
des raisons scientifiques ensuite: selon la science d'alors, la
terre, faite de l'élément le plus lourd, devait forcément
occuper le bas et le centre.9

On ne connaissait d'ailleurs Aristarque que très indirectement

par des citations d'Archimede dans son Arénaire. Il
était tombé dans l'oubli et, dans l'Antiquité déjà, Pline, qui
cite tant d'auteurs et de savants, n'en dit pas un mot.

Les déductions d'Aristarque n'ont pas été reprises avant
Roger Bacon (milieu du XIIIe siècle), Nicolas d'Oresme
(XIVe siècle) et Nicolas de Cuse (XVe siècle), tous
postérieurs à la Rose de Lausanne. Copernic n'est venu que
plus tard encore et ses conclusions furent combattues non
seulement par les Réformateurs, comme semble le dire
Madame Hilton, mais également par les théologiens catholiques

de son temps.
Il est d'ailleurs illogique d'affirmer en même temps que le

centre de la Rose a été détruit par la Réforme et que c'est
Hosch qui en a déplacé les vitraux primitifs.

RAISONS THÉOLOGIQUES

Madame Hilton fonde sa théorie du Soleil au centre de la
Rose sur des considérations touchant à l'astronomie, à la
philosophie, à la technique ou à l'histoire de l'art. Elle
n'aborde pas l'aspect théologique de la question. C'est
pourtant un domaine qu'il faut nécessairement prendre en
considération quand il s'agit d'un vaste vitrail, placé dans
une cathédrale qui est en même temps une église de
pèlerinage. Ne pas envisager sa signification religieuse ou
chrétienne, c'est déjà s'exposer à des erreurs d'interprétation.
On dira peut-être que les travaux des mois, les signes du
Zodiaque, les Eléments et les sciences divinatoires sont en
soi des sujets profanes et non religieux. Mais il est bien
certain qu'ils étaient, pour les ordonnateurs et les artisans

de la Rose, une représentation ou une évocation des réalités
humaines et universelles qui trouvent dans la réalité de

Dieu leur existence et leur harmonie. C'est pourquoi la
critique la plus générale que l'on puisse adresser à Madame
Hilton est d'avoir omis, ou du moins sous-estimé, cet aspect
de la Rose.

Par contre, Monsieur le Pasteur Diserens, dans la revue
«Catholicité évangélique», expose sur le sujet du centre de
la Rose des vues qui, par un autre chemin, l'amènent à

placer lui aussi SOL au milieu. C'était déjà sa pensée avant
d'avoir rencontré Madame Hilton. Et il cite à l'appui de sa

thèse l'autorité de Saint Augustin, de Saint Bernard de

Clairvaux ou de Saint Amédée de Lausanne, qui ont,
comme d'ailleurs les théologiens, les mystiques et les
prédicateurs de tous les siècles, évoqué le soleil comme une
parabole éclatante de la gloire divine. Et il rappelle l'existence

d'une très ancienne mosaïque découverte dans un
mausolée situé sous la basilique de Saint-Pierre de Rome,
représentant un Christ solaire emporté vers le ciel sur un
char à quatre chevaux.

On pourrait d'abord répondre que la mosaïque en
question est la seule, à notre connaissance, à représenter le
Christ sous cette forme impériale, et que la lune n'y est pas
présente. Le SOL INVICTUS qui décore les monnaies ou
l'arc de triomphe de Constantin n'est pas création de

Constantin lui-même, mais du Sénat, qui avait repris le
thème panthéiste imaginé par l'empereur Aurélien,
désireux de réunir ses sujets païens et chrétiens dans
l'adoration commune d'un dieu de l'Empire. Le Christ-Hélios
dont parle Monsieur Diserens appartient à l'époque où l'art
chrétien naissant ne s'était pas encore dégagé des lieux

fl^t

Fig. 8 Le médaillon TERRA-NOX, état avant la restauration de
1894 à 1899.

241



communs décoratifs de l'art classique. Le Christ-Hélios
appartient au même répertoire que l'Orphée charmant les
animaux ou l'Hermès criophore portant une brebis sur ses
épaules, dans lesquels les premiers chrétiens de Rome ont
exprimé leur vision du Christ. C'est un peu plus tard que la
présence de Dieu sera évoquée par des motifs directement
chrétiens: la Croix, le Chrisme, la Main bénissante,
l'Agneau, puis le buste même du Christ ou le Christ trônant
en gloire.

En soi, le fait de se servir du Soleil pour présenter le
Christ, ou de la Lune pour présenter la Vierge Marie, est
possible, voire naturel dans un sermon ou un traité. Ce n'est
jamais le cas dans une IMAGO MUNDI, ce qui est le sujet
même de la Rose, tout le monde en convient. Une IMAGO
MUNDI, qu'elle soit peinte ou sculptée, ou sous la forme
de vitrail qu'elle prend à Lausanne, n'a pas un caractère
christologique. Elle ne présente pas ici l'histoire et le
mystère du Salut. Elle est un miroir qui exprime figurati-
vement la variété de l'univers et la relation de toutes ses
parties avec le Dieu créateur. Du moment où toutes choses
ont été créées en Christ (Col. 1 v. 16 et 17), il ne saurait y
apparaître sous l'aspect d'une de ses créatures.10 La figure
centrale d'une IMAGO MUNDI ne peut être que celle du
Créateur (Pantocrator, Cosmocrator) trônant dans sa toute
puissance selon la figuration constante et générale de tout
l'art byzantin, roman ou gothique. Il a semblé naturel de
représenter ce Dieu invisible et créateur sous les traits du
Christ sur son siège de gloire, puisque le Fils est «le
rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa Personne» (Hebr. 1

v. 3) et que Jésus a dit lui-même «Celui qui m'a vu a vu le
Père» (St Jean 14 v. 9).

Autour du Créateur tout puissant, 1TMAGO MUNDI de
Lausanne représente tout naturellement la création du
monde, selon le texte de la Genèse; non pas dans ses sept
jours, comme l'avait littéralement et maladroitement tenté
Hosch, mais dans un résumé quaternaire conforme au plan
général de la Rose: le Soleil et la Lune, le Jour et la Nuit.
C'est là un langage parfaitement compréhensible aux
savants et aux ignorants; c'est l'illustration de la première
page de la Bible et le début de la Confession de foi qu'ils
entendent chaque dimanche: «Je crois en un seul Dieu, le
Père tout puissant, créateur du ciel et de la terre et de toutes
les choses visibles et invisibles.»

Je n'ai pas abordé ici l'étude d'une redistribution générale
des médaillons de la Rose. Mesdames Beer et Hilton ont à

ce sujet des vues différentes, chacune avec de bonnes
raisons. Toutes deux font tourner les saisons, les travaux,
les signes du Zodiaque dans le sens des aiguilles d'une
montre, alors que la disposition actuelle va dans le sens
contraire. Mais l'une place le Feu au haut de la Rose, l'autre
y place l'Air. Toutes deux sont d'accord pour joindre à

chaque Elément l'art divinatoire qui en dépend. Mais l'une
le place du côté de l'intérieur, l'autre de l'extérieur.

Ces questions, si intéressantes soient-elles, ne changent
rien de fondamental à la signification ni à l'esthétique de la
Rose. Ce qui importe, c'est que le carré central, lors d'une
nécessaire et prochaine restauration, soit réorganisé dans la
perspective iconographique et spirituelle des auteurs de ce

merveilleux vitrail.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig. 1-5: Auteur (dessin P. Kneuss).
Fig.6-8: Musée de l'Elysée, Lausanne (Photos Paul Vionnet).

NOTES

1 Alice Mary Hilton, La rose de la cathédrale de Lausanne.
dans: Revue suisse d'Art et d'Archéologie 46,1989, p. 251-269.

2 Armoiries des Loys-Cornillon. des Loys de Glane et des
Crousaz-Daux, toutes alliances postérieures à 1540.

3 Ces médaillons, retirés de la Rose en 1894, ont été placés dans
les fenêtres sous la Rose. Vers 1935, ils ont été transportés au
Musée de la Cathédrale.

4 Jean Daniel Blavignac, Description monumentale de l'église
N. D., ancienne cathédrale de Lausanne. Genève 1846. - Juste
Olivier, Le Canton de Vaud, sa vie et son histoire, Lausanne
1837. - Robert Blanchet, Lausanne dès les temps anciens,
Lausanne 1864,- Emmanuel Dupraz, La cathédrale de
Lausanne, Lausanne 1906.

5 II s'agit bien d'une inscription retournée NO et non pas d'un
fragment ON. Les empattements de la lettre N, comparés à

d'autres inscriptions, en font foi.

6 Sur la tenture de Gérone (XIIe siècle), qui est aussi une
IMAGO MUNDI (mais pas sur un plan quaternaire), c'est le
Créateur qui est au centre. ANNUS y figure aussi, mais entre
les saisons.

7 Jules Simon (1852-1906), architecte de l'Etat de Vaud.
8 Albert Naef (1862-1934), architecte, archéologue cantonal.
9 «Homme honorable et fort instruit, qui avait longtemps

étudié à Paris et avait dirigé les écoles, d'abord celle des arts
libéraux, puis celle de théologie.» (Cartulaire de Conon
d'Estavayer, 16 C).

10 Arnold Reymond, Histoire des sciences exactes dans l'anti¬
quité gréco-romaine. Presses universitaires de France, 1959.

11 Le récit de la Création (Genèse 1 v. 14-16) appelle le soleil et la
lune «le grand et le petit luminaire» pour qu'on ne soit pas
tenté de les prendre pour des dieux.

242



RESUME

La Rose de la cathédrale de Lausanne est une œuvre unique à bien
des égards. Elle présente, dans une série de vitraux dont la plupart
sont du XIIIe siècle, la vision du monde créé que le Moyen Age
appelait IMAGO MUNDI. La Revue suisse d'Art et d'Archéologie
(Vol. 46,1989, fase. 3) a publié récemment une étude de Madame
Alice Mary Hilton consacrée à la Rose, où elle propose une redistribution

des médaillons. Le principal changement consisterait à

placer au centre l'image du soleil conduisant son char. Le présent
article critique les prémisses et les conclusions de Madame Hilton
pour des raisons iconographiques, techniques, historiques,
scientifiques et théologiques.

ZUSAMMENFASSUNG

Die Rose der Lausanner Kathedrale ist in mancher Hinsicht ein
einzigartiges Kunstwerk. In einem Ensemble von Glasscheiben,
die zum grössten Teil aus dem 13. Jahrhundert stammen, stellt sie
die Vision der Schöpfung dar, die im Mittelalter als IMAGO
MUNDI bezeichnet wurde. Alice Mary Hilton publizierte 1989 in
der vorliegenden Zeitschrift den Vorschlag einer Neuverteilung
einzelner Scheiben. Die wichtigste Änderung wäre dabei die neue
Gruppierung des Zentrums der Rose mit der Sonne im Mittelpunkt.

Mit ikonographischen, technischen, historischen,
wissenschaftsgeschichtlichen und theologischen Begründungen
bestreitet der Autor Frau Hiltons These und plädiert für eine
Plazierung der Scheibe «CREATOR» (Schöpfer-Gott) im Zentrum
der Rose.

RIASSUNTO

Il rosone della cattedrale di Losanna è un'opera unica sotto vari
aspetti. In una serie di vetri risalenti in gran parte al tredicesimo
secolo, esso presenta una visione del creato che il medioevo
denominava IMAGO MUNDI. A questo rosone la Rivista svizzera
d'Arte e Archeologia ha recentemente dedicato un saggio di Alice
Mary Hilton, nel quale viene proposto una ridistribuzione dei
medaglioni. L'intervento principale consisterebbe nel centralizzare

l'immagine del sole che conduce il suo carro. Nel presente
articolo vengono criticate le premesse e le conclusioni di Alice
Mary Hilton per delle ragioni iconografiche, tecniche, storiche,
scientifiche e teologiche.

SUMMARY

The rose window in the cathedral ofLausanne is in many respects a

unique artwork. In an ensemble of glass panes, most ofwhich date
to the 13th century, it depicts a vision of creation, known in the
Middle Ages as IMAGO MUNDI. In 1989 Alice Mary Hilton
published an article in this journal proposing a redistribution of the
panes, most importantly a rearrangement in the center of the rose
with the sun in the middle. Drawing on iconographical, technical,
historical, scientific, and theological arguments, the author
disputes Ms. Hilton's thesis and advocates placing the pane of the
"CREATOR" (God the Maker) in the center.

243


	Le carré central de la Rose de la cathédrale de Lausanne : à propos de l'étude d'Alice Mary Hilton

