Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 47 (1990)

Heft: 3

Artikel: Le vitrail de Flums : iconographie et culte marial
Autor: Schmied-Neukomm, Helga

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le vitrail de Flums:
iconographie et culte marial

par HELGA SCHMIED-NEUKOMM

»
-

)

¥

!

2)
i
iy

i

N

bl

Fig.1 La Vierge a I'Enfant, vers 1200. Vitrail de Flums, 63 x 28 c¢m. Zurich,
Musée national suisse (IN 35).

La Vierge de Flums est le plus ancien vitrail connu, choeeur. Aujourd’hui, le cadre a la forme d’un fer a cheval,
conservé en Suisse (Fig. 1). Il mesure actuellement 63 centi- suite 4 de multiples restaurations. Le réseau de plomb
metres de haut sur 28 centimétres de large. Il semblerait que reprend les contours du dessin (voir Fig. 2). Le sujet repré-
cette représentation était, des la construction des murs, des-  sente une Vierge en majesté ou «Hodegetria»' de tradition
tinée a parer la seule petite ouverture en plein cintre du byzantine. Ce type d’iconographie se retrouve en Orient sur

213



les ivoires, les sceaux et les icones: la Vierge y est repré-
sentée debout, en pied ou a mi-corps, tenant son fils sur son
bras gauche. Dans les représentations monumentales -
peintures ou mosaiques - elle est assise sur un siege
impérial. C’est ce dernier type qui sera le plus représenté en
Occident.

La «Hodegetria» de Flums se détache sur un fond neutre
de tonalité jaunatre. En position frontale la Vierge nimbée
est assise sur un trone architecturé sans dossier, garni d’un
coussin. Les pieds reposent surun suppedaneum. Elle porte,

A

Fig.2 Le vitrail de Flums, le réseau de plomb.

214

sur son genou gauche, I’Enfant, également nimbé, qui a
I’apparence d’un adulte en miniature. Celui-ci tient le Livre
dans la main gauche et bénit de la main droite, en direction
de la spheére que tient la Vierge. Son regard est tourné vers
cet objet, et non vers les fideles. La colombe du Saint-Esprit
descend légérement de biais sur la téte de la Vierge. Lenca-
drement forme une bande décorative (guirlande) épousant
le cadre en plein cintre de la fenétre: c’est une chaine de
feuilles d’acanthe stylisées blanches sur fond neutre,
entourées de traits foncés. Feuilles d’acanthe et petites
fleurs quadrilobées bleues et rouges se succedent en alter-
nance, a intervalles réguliers. Elles s’interrompent dans
’arc, comme si I’espace qui leur était imparti s’avérait trop
restreint. L'arc porte I'inscription «S(an)C(t)A MARIA».
Il est a noter que la main droite de la Vierge et la sphere
débordent I’espace qui leur est attribué et chevauchent sur
le cadre floral: on remarque une succession de plans pour
suggérer I’espace. La gamme des couleurs est réduite: la
robe d’apparat de la Vierge est d’'un rouge vermillon sur
lequel sont peints des croisillons noirs contenant chacun un
minuscule cercle noir en son centre. La Vierge est assise sur
un trone rouge, orné de deux bandes bleues. Nous voyons
seulement le c6té droit du siege et du coussin, la partie
gauche fut restaurée probablement au X VII¢ siécle, a I’aide
de fragments de verre rouges et bleus qui sont placés au
hasard, de maniéere décorative. La Vierge présente aux
fideles, dans sa main droite, une sphere qui a I'image de son
nimbe et de celui du Christ, est d’un rouge vif. Sur sa robe,
elle porte une sorte de pelerine ou paenula jaune. Le suppe-
daneum sur lequel sont posés ses pieds, chaussés de pré-
cieuses pantoufles, ainsi que 'inscription et la colombe du
Saint-Esprit sont d’un jaune plus soutenu. La tunique de la
Vierge et le maphorion - voile qui couvre ses cheveux - sont
blancs et d’un tissu souple: les plis serrés contrastent avec
les plis obliques et cassants de sa paenula. Le Christ porte
également une runique blanche finement plissée et une toge
bleue a la draperie mouvementée. Cette toge offre une
gamme de plis variés: plis en cercle qui soulignent et
entourent les articulations des genoux et du ventre, plis
paralleéles qui indiquent le volume du tissu, deux plis en
triangle et en larme se terminant en pointe. L’ensemble
forme un réseau cloisonné qui rappelle le travail de I’émail.
Les runiques présentent des plis soufflés en cornet pour
mieux marquer la chute du tissu. Tous les plis sont peints au
pinceau dans un ton bistre/noir. Les traits des visages, les
mains et les pieds de ’Enfant sont également appliqués en
grisaille, de méme que tous les détails. La qualité matérielle
du verre de la Vierge de Flums est excellente, grace a I’irré-
gularité de I’épaisseur du verre et aux impuretés qui se sont
infiltrées pendant sa fabrication. Cette grande variété
anime le verre et lui donne une luminosité toute particu-
liere qui incite a la méditation spirituelle. Aujourd’hui,
hélas, les effets ne sont plus les mémes. En comparaison, le
verre moderne parait fade et sans caractére. Nous en avons
trois exemples dans le vitrail de Flums: la pantoufle droite
de la Vierge fut remplacée lors d’une restauration anté-
rieure a I'installation du vitrail au Musée national suisse; un



morceau de verre du fond neutre et une fleur quadrilobée
bleue dans le cadre, furent également substitués, mais ces
restaurations ne portent pas a de réelles conséquences pour
I’appréciation de ’ensemble.

Il est regrettable que la restauration entreprise au début
de ce siécle? ait complétement dénaturé ’expression de la
Vierge. Son visage fut repeint dans esprit de ’Art Nou-
veau, révélant le «Zeitgeist» de I’époque. De ce fait, il a
perdu toute la fascination magique qu’il dégageait a
I’6poque romane. On n’y trouve plus I’intensité du regard
qui nous conduit au-dela du monde visible et, pour ainsi
dire, a proximité de Dieu.

Johann Rudolf Rahn? et Ellen Judith Beer * proposent des
reconstitutions du visage de la Vierge qui ne semblent pas
satisfaisantes. Par chance on posséde, dans les archives du
Musée national suisse, des photos en noir et blanc prises
avant la restauration (Fig.3). A part ces photographies,
prises entre 1903 et 1906, lesdites archives sont pauvres en
renseignements concernant I’origine de ce vitrail. Nous ne
connaissons ni I’atelier dont il provient, ni le commandi-
taire. Méme le restaurateur ayant travaillé pour le Musée
national suisse, sous Hans Lehmann, nous reste inconnu.
De plus, les ateliers de restauration internes au musée
n’existaient pas avant la seconde guerre mondiale. Au-
jourd’hui, dans I’atelier de restauration du Musée national
suisse de Zurich, on utilise une peinture imitant la grisaille,
appliquée a sec; toute retouche doit étre réversible. Dans la
premigre moitié de ce siécle, on ne se préoccupait guére de
respecter ’ceuvre dans Pesprit de sa création, ni d’exécuter
une restauration réversible. La restauration du vitrail de
Flums fut pratiquée selon le gott du jour, notamment pour
la téte de Marie. Pour I’instant, nous ne disposons d’aucun
moyen technique pour dter cette grisaille - qui fait corps
avec le vitrail par fusion - sans courir le risque de ’endom-
mager?>,

En ce qui concerne la création de la verriere, c’est-a-dire
son lieu de fabrication, Johann Rudolf Rahn P’attribue a un
atelier local. Compte tenu du retard artistique de cette
région par rapport aux grands ateliers de I’art roman, il la
date de la premiére moitié du XIII¢ siecle. Hans Lehmann®
et Joseph Gantner’, par contre, la situent un siécle plus tots.
Ils la mettent en rapport avec les vitraux des propheétes
d’Augsbourg datés de 1100, et le plafond de Zillis (dont la
datation est encore incertaine) qui en effet, ne se trouvent
pas tres éloignés géographiquement de Flums. Or, les
figures de Zillis sont plus ramassées et plus corpulentes. La
gamme des couleurs est sensiblement différente. D’ail-
leurs, Ellen Judith Beer démontre qu’il ne s’agit pas du
méme milieu artistique. Pour notre vitrail, il s’agirait plutot
d’un atelier issu de I’école souabe qui était en rapport avec
le renouveau clunisien, connu sous le nom commun
d’école de Hirsau. Le fondateur de la réforme de Hirsau,
Guillaume de Hirsau?, envoya sur la demande de I’évéque
Gebhard de Constance, ancien moine de son couvent, un
groupe de ses freres a Petershausen en 1085, 4 Weingarten
en 1088 et a Zwiefalten en 1089. Dans ces monastéres,
attachés a ’esprit de Hirsau, se développérent tres vite des

Fig.3 Le vitrail de Flums, détail. Photo prise en 1905-06.

scriptoria importants qui ont certainement influencé les
autres arts. Les deux statues du portail de Petershausen,
représentant saint Grégoire et saint Gebhard, refletent
peut-étre ces ateliers'®. En tout cas, il est possible de les
mettre en rapport avec la Vierge de Flums. On sait éga-
lement que Weingarten posséda au XII¢ siecle des ateliers
d’orfevrerie et de verrerie de haute qualité. Malheureu-
sement, la plus grande partie de ces objets a disparu, les
manuscrits de Hirsau et de Petershausen ayant presque tous
été détruits dans des incendies'!.

Incontestablement, Hirsau et sa filiation ont joué un role
prépondérant dans le contexte artistique du vitrail de
Flums.

La verriére ornait et éclairait I"'unique fenétre de I’abside
rectangulaire d’une petite chapelle dédiée a la Vierge,
isolée sur un escarpement, au-dessus de la forteresse de
Gripplang et non loin de Flums dans le canton de Saint-
Gall (Fig.4)"2. Au Moyen Age le district de Sargans - qui
comprend la vallée de la Seez dans laquelle se situe le
hameau de Flums - appartenait a Churritien; il était géré
soit par I’évéque de Coire, soit par celui de Constance.
D’aprés un document du 27 novembre 11553, émanant de
I’empereur Frédéric Barberousse, les possessions de Flums
étaient de nouveau dans les mains de I’évéque de
Constance a cette époque.

215



Aucun document ne nous dit jusqu’a quand exactement
la chapelle de Flums et les biens de ’évéché ont été rat-
tachés au diocese de Constance (d’apres certains historiens
jusqu’en 1798). Flums appartient au canton de Saint-Gall
depuis 1803. Elle fut liée ecclésiastiquement a Coire
jusqu’en 1846,

Pour la chapelle de Flums, on ne possede aucune trace
d’une construction antérieure a I’époque romane. En 841,
une chronique de I’empereur Lothaire I°* parle pourtant
d’une «cellula Santa Maria in Serras» qui devait étre dédiée a
la Vierge Marie et a d’autres saints, et dont ’empereur fit
don a I’évéque Verendar®s.

Par contre, on sait que cette cellula fut partiellement
démolie lors de la guerre que le duc Albert d’Autriche mena
contre les Zurichois de 1351 a 1355. Une chronique nous
apprend qu’en 1358 une reconstruction avait eu lieu:
«capella... in honore beate Marie virginis, beati Jacobi
apostoli et omnium aliorum apostolorum fundata juxta Flums
Curiensis diosesis»'®. Par miracle, I’abside et le choeur de
I’ancienne batisse étaient restés intacts; mais il a fallu
attendre le XIXe et le XX¢ siecles pour découvrir enfin les
joyaux de I’époque médiévale. Par un heureux hasard, lors
d’une excursion, Johann Rudolf Rahn a découvert le vitrail
de la Vierge qui était [‘unique source de lumiere a I'époque
romane.

Les fouilles entreprises en 1941 ont mis a jour des pein-
tures murales que I’on date a présent d’environ 1300 et qui
nous proposent un programme christologiquel”.

Cependant, on n’a pas de trace de peinture antérieure qui
serait contemporaine du vitrail roman. Un vrai miracle que
cette verriere soit restée presque intacte a sa place originale,
si ’on pense que pendant la période de la Réformation de
1529-1531, le prédicateur Martin Mannhart avait préché
dans cette chapelle!8!

Au XVII¢ siecle, deux manuscrits nous parlent de la cha-
pelle; il s’agit de comptes-rendus de la visite de I’évéque de
Coire: «Visitatio Capellae in Seris . . . spectat haec capella ad
parochialem in Flumbs, est dedicata in honore s. lacobi»?®.
C’est la premiére fois que la chapelle est nommée «Chapelle
Saint-Jacques». A ce moment-la, on constate que le vitrail
de la Vierge est endommagé: «fenestra in choro est fracta»®®.
Cette mention pourrait confirmer et expliquer le rétrécis-
sement du cadre vers le bas en forme de fer a cheval lors
d’une restauration. Le siége de la Vierge fut probablement
endommageg et les pieces sont perdues. Gréle et orages cau-
saient souvent des dégits considérables aux vitraux.

L’autel principal €tait dédi€ a la Vierge, accompagnée de
saint Jacques et saint Jean I’Evangéliste. Des processions et
des pelerinages étaient régulierement organisés autour de
cet autel. La premiere chronique nous apprend aussi que,
par leurs prieres, les pélerins invoquaient Marie devant
P’autel pour I’assistance contre les maladies du bétail;
comme offrande, ils apportaient du beurre, un produit de
grand luxe. Chaque matin, ainsi qu’a midi et le soir, les
cloches de la chapelle sonnaient pour inviter les fidéles a
louer la Vierge dans la récitation de ’AVE MARIA. Il ne
faut pas oublier que saint Jacques n’est devenu patron prin-

216

cipal de cette chapelle qu’au XVII¢ siécle. hyperdulie?!
rendue a la Vierge prédominait au XII¢ siecle, au temps de
la création et de la donation de notre vitrail.

Les fouilles entreprises entre 1964 et 1966 dans la chapelle
confirment cette vénération?2: autour du checeur et de
l’abside, on a découvert, a une distance de 2,60 metres, un
mur d’une épaisseur de 70 centimeétres qui longeait I’édifice
latéralement. Dans ce petit espace, on a déterré plus de
deux cents squelettes de nouveaux-nés et d’enfants de
moins d’une année. Il s’agit donc d’un cimetiére d’enfants
qui n’ont pas encore pu recevoir le baptéme. Pour leur
assurer le dies natalis (ou séjour au paradis) on les plagait le
plus prés possible de I’église, sous la protection de 1a Vierge
Marie et a ’abri des mauvais esprits?*. La présence de la
Meére de Dieu sur le vitrail est ainsi clairement justifiée.

Une légende nous apprend que I’eau de pluie tombée sur
le toit d’une église se transforme en eau bénite par I'action
du Saint-Esprit; elle procure ainsi le baptéme aux nou-
veaux-nés morts, et leur facilite le séjour parmi les Bienheu-
reux+,

Apres la découverte du vitrail en 1884, on I’enleva de son
cadre original et on le confia au curé du village. Déposé chez
lui, la verriére fut vendue a la Confédération en 18892 et
acquise pour le futur Musée national suisse, inauguré a
Zurich en 1898, ou elle se trouve encore. Avant cette date, la
Vierge de Flums se trouvait en dépot au Musée historique
de Saint-Gall.

La Confédération offrit a la chapelle de Flums une copie,
faite vers 1890, par le verrier Friedrich Berbig de Zurich.
Une autre reproduction, ccuvre de Fritz Dold, se trouve
actuellement dans le chiteau de Sargans?6, une troisieme,
d’un verrier inconnu, a la chapelle 4 Degenau/TG?’, il ’agit
d’une version moderne et fantaisiste, le malitre verrier
n’ayant malheureusement pas compris, ni respecté I’icono-
graphie originale. Il est intéressant de constater que la téte
de la Vierge copiée par Berbig ressemble davantage au
modéle roman que la téte actuelle, restaurée au XX¢ siecle.

Iconographie et culte marial

Les descriptions de ce petit chef-d’ceuvre ne manquent pas,
mais une interprétation iconographique approfondie fait
défaut. Pourtant, les attributs portés par la Vierge de Flums
sont essentiels en vue d’une approche iconographique: le
choix de son costume, la sphére et la colombe du Saint-Esprit
- présence inhabituelle dans une présentation isolée d’une
Vierge a ’Enfant.

Trésor inestimable, non seulement pour son ancienneté,
ses qualités artistiques, mais aussi pour son iconographie
originale, cette représentation de la Méere de Dieu n’est pas
sans rapport avec le culte marial, si développé au XII¢siécle.
Il est intéressant d’en faire une rapide synthése des origines
a I’époque romane:

Le culte et la spiritualité mariale commencent a se dé-
velopper avec saint Irénée, dans la seconde moiti¢ du
II¢ siécle: il appelle Marie «la cause de notre saluty, car ¢’est



Fig.4 Choeur de la chapelle Saint-Jacques 2 Flums/SG. En bas le
sanctuaire, ol se trouvait original du vitrail de la Vierge, remplacé
vers 1890 par la copie de Friedrich Berbig.

elle qui intercede en faveur d’Eve: elle ceuvre avec le Christ
au salut des hommes. Le concile de Nicée en 325 favorise a
son tour la dévotion mariale, puisque le Christ y est déclaré
égal a Dieu le Pere: de ce fait, la Vierge devient la médiatrice
privilégiée entre le Christ et les fidéles. Athanase, mort en
373 a Alexandrie, et saint Ambroise, évéque de Milan en
378, inaugurent des sermons sur Marie, qui prennent place
dans la liturgie officielle. Le Transitus Mariae, des textes
apocryphes sur sa double Assomption - de ’ame et du corps
- circulent des 377. Ephrem, théologien et poéte, mort en
375, lui consacre 52 hymnes syriaques, recueillis dans le De
virginitate. Finalement, au Concile d’Ephése en 431, elle est
proclamée publiquement «Zheotokos», soit Mére de Dieu.
Son culte ne cesse de grandir depuis cette date: d’abord en
Orient, ou ses reliques sont vénérées a Bethléem, puis en
Occident, ou I’église de Santa Maria Maggiore 4 Rome lui
est consacrée en 43228,

Au VII¢ siecle, I’Orient céleébre quatre grandes fétes
mariales: I’Annonciation, la Purification (ou Chandeleur), la
Nativité de Marie et I’Assomption (ou Dormitio). Limpor-
tance et le nombre des fétes de la Sainte Vierge dans ’année
liturgique sont une preuve solide et ancienne du culte

d’hyperdulie qui fut rendu a Marie dans toutes les églises.
Ildefonse de Tolede (mort en 667) eut une influence consi-
dérable par son traité De virginitate Beatae Mariae?® ou il
manifeste une intense dévotion. De méme, les lieux de
culte dédiés ala Vierge Marie font leur apparition en Orient,
en Egypte puis a Rome, et gagnent rapidement aussi
d’autres pays d’Europe comme la Gaule: déja au Ve siécle,
une église fut dédiée a Marie a Soissons. Elle fut érigée sur
les fondements d’un ancien temple d’Isis3?. Nous assistons
ici au transfert d’un culte paien a un culte chrétien, voué ala
Reine céleste, Mére du Sauveur du monde. Ce procédé était
tout a fait naturel et courant durant les premiers siécles du
christianisme.

En Occident, la dévotion mariale se marque d’abord
dans la liturgie: messe et office. Des quatre grandes fétes
mariales, ’Assomption existait déja en Gaule avant le
VIIe siecle 3. La Nativité, ’Annonciation et la Purification
sont en tout cas cé€lébrées a ’époque carolingienne. Ces
fétes sont équitablement partagées durant ’année et mar-
quent les quatre saisons; il s’agit, encore une fois, d’un
emprunt a I’Antiquité, puisque I’Annonciation est calquée
sur la féte de Cybele, la magna Mater de Rome, et I’As-
somption sur celle d’Ichtar, déesse vénérée surtout en Méso-
potamie. Désormais la «Theotokos» apparait entiérement
intégrée dans la priére.

A partir de 800, I’Eglise latine, tout en restant tributaire de
I’Orient, développa une dévotion a Marie ayant ses caracté-
ristiques propres: dans leurs interférences, ’Occident et
I’Orient répandirent une piété mariale qui, a partir de
sources communes, se diversifia dans ses formes et son ico-
nographie. On vénérait non seulement I'image de la Vierge,
mais des «reliques» qui promettent miracles et guérisons.
Charlemagne, fervent serviteur de la Vierge, fit venir une
relique de sa tunique a Aix-la-Chapelle. A Chartres, on pos-
sédait un fragment du voile qu’elle portait le jour de I’4n-
nonciation, et qui a été miraculeusement épargné lors de
Iincendie de 114532, A Paris et 4 Arras, on gardait une
meche de ses cheveux, et nombreux sont les lieux ou I’on
conserve le lait maternel de la Vierge. Les récits de miracles
étaient trés répandus et populaires durant le Moyen Age,
illustrés dans de nombreux romans de la littérature fran-
caise®.

A partir du XII¢ siecle, la dévotion mariale devient de plus
en plus importante. Elle n’est pas seulement la médiatrice
entre les hommes et Dieu; elle impose également sa
volonté au Diable et accomplit des miracles, comme Iil-
lustre la 1égende de Théophile répandue au Moyen Age:
«Anti-saint, ’exemple a ne pas suivre, se transforme en
saint authentique, grace a l’intervention efficace de la
Vierge». Cette 1€gende a connu une popularité telle que le
tympan du portail nord de la cathédrale de Paris lui est
consacré,

«Dans la lutte contre Satan et ses acolytes, la Vierge
devient, pour le salut de I’humanité, Pinstance quasi
obligée, parfois 'unique recours qui permet de réconcilier
I’homme avec son Créateur. Cette place centrale, entre ciel
et terre, se révele d’une importance capitale dans la religion

217



populaire au Moyen Age: L’appellation Notre-Dame, due a
Saint Bernard, trouve alors toute sa signification»33.

Incontestablement, la Vierge occupe - a ce moment-la -
le centre de I’histoire du salut. Les promesses des
patriarches et les oracles des prophétes se sont réalisés.

Au XII¢ siecle, nous assistons a une nouvelle spiritualité,
a une volonté de retourner aux sources, a la «Vita apostolica
christiana», des premiers chrétiens. Les nouveaux ordres
s’efforcent d’imiter le Christ, la simplicité évangélique et la
pratique de la pauvreté. ’accent est mis sur le dépouil-
lement et sur "austérité. Dans ce climat, les prémontrés et
les cisterciens ont pour la Vierge une ardente dévotion, que
I’on ne rencontre pas a un tel degré chez les anciens béné-
dictins. Saint Norbert et saint Bernard vétirent leurs dis-
ciples d’un habit blanc en ’honneur de la Vierge. Le culte
marial commence a se nuancer de tendresse. Saint Bernard
célebre la Mere de Dieu avec des élans chaleureux: «C’est
elley, écrit-il dans son sermon sur le Cantique des Can-
tiques, «qui eiit pu dire: J'ai été blessée d’ amour car la fleche
de l'amour du Christ la transverbéra, et ne laissa pas dans son
ceeur virginal un atome sans amour. Tout en elle,» dit-il ail-
leurs, «était digne d’admiration. Son corps était aussi beau
que son dme, et c’est cette radieuse beauté qui attira sur elle les
regards de I’Eternel. Elle est notre guide, notre espérance»®.
Dans son homélie «super missus est»’ il I’exalte ainsi:

«O vous qui étes belle parmi les femmes,

faites moi entendre votre voix.

Si vous lui faites entendre votre voix,

lui-méme vous fera voir notre salut.»

De méme, Amédée de Hauterive, contemporain de saint
Bernard et évéque de Lausanne, rend également hommage
a la beauté morale de Marie dans ses homélies, car elle
mérite d’étre parée de la beauté de toutes les vertus:
«Sa téte est recouverte de la gloire de la virginité et voilée de
la pourpre de la charité. Sur cette téte repose la bénédiction
du Seigneur et surabonde la bénédiction de toutes les
nations.»?8

« ..puits fermé et scellé dont est sortie la source de la
maison de David, ouverte pour la purification des péchés et
des souillures.»

«...comme la source des jardins spirituels et le puits des
eaux vives et vivifiantes qui jaillissent en torrent du Liban
divin fait couler, depuis le mont-Sion jusqu’a toutes les
nations qui l'entourent ou sont répandues au loin, des
fleuves de paix et des ruisseaux de grdaces débordant du
ciel »*0

Dans I’art religieux du XII¢ siecle, la Vierge n’incarne plus
seulement la Nouvelle Eve, vénérée par son obéissance et sa
participation directe dans I’Incarnation du Verbe; elle
devient davantage la grande médiatrice entre Dieu et les
hommes. Dans les représentations monumentales, elle se
rapproche du cceur humble des fideles illettrés: elle les
accueille au portail des églises (par exemple a Chartres

218

ouest, portail de droite [1145], premiére cathédrale dédiée a
Notre-Dame); elle est présente a I’intérieur des sanctuaires,
par exemple sur les vitraux, surtout en France et en Angle-
terre. En Italie et dans les pays de rite orthodoxe, elle a sa
place d’honneur dans les icones et dans les mosaiques,
généralement celles de I’abside d’une cathédrale*!. Dans
lPordre de Citeaux, tous les monasteres lui étaient
consacrés. Dans les pays de langue germanique, les abbayes
cisterciennes s’appelaient: «le Jardin de Marie» (Marien-
garten) ou «la Forteresse de Marie» (Marienburg), «le Port de
Marie» (Marienhave) ou encore «la Couronne de Marie»
(Marienkroon)*. La chapelle de Flums et son vitrail se
situent tout a fait dans cette tradition.

Le «Sedes sapientiae», sieége occupé par Marie, est illustré
par des modeles de glorification antécédents:

Le prototype matériel du siége de la Sagesse ou «trone de
Salomony», réservé au Sauveur du Monde, se trouve déja
décrit dans ’Ancien Testament, dans le premier livre des
Rois:

...«Le roi fit aussi un grand trone d’ivoire et le plaqua d’or

raffiné, le tréne avait six degrés, un dossier a sommet

arrondi; et des bras de part et d’autre du siége: deux lions

étaient debout prés des bras...» (I Rois 10, 18-20)%.

Le roi Salomon, une préfiguration du Christ, «est assis sur
le tréne du royaume» (I Rois 1,46) et il recoit le don de
sagesse:

«Dieu donna a Salomon une sagesse et une intelligence

extrémement grande et un ceeur aussi vaste que le sable qui

est au bord de la mer. La sagesse de Salomon fut plus grande
que la sagesse de tous les fils de I’Orient et que toute la

sagesse de I’Egypte.» (I Rois 5, 9-10)*4.

A part la description de la Bible, nous n’avons pas de copie
tangible du «tréone» au temps de Salomon. Pour nous, le
Trone de Sagesse ressemble extérieurement au tréne de
I’empereur romain ou byzantin qui, lui aussi, incarnait la
sagesse lorsqu’il y était installé, car il détenait le pouvoir de
juge, lors de ses audiences publiques, a linstar de
Constantin a Tréves*,

Le faste de la représentation impériale romaine - 'em-
pereur victorieux assis sur un trone d’apparat, chargé d’in-
signes et entouré de ses gardes - trouve ensuite sa conti-
nuation dans I’Eglise. Les insignes de ’empereur et de ses
dignitaires deviennent ceux du pape et des évéques. Quant
au Christ, assis sur le trone impérial, il est entouré d’anges,
de saints ou d’apétres et il tient dans ses mains les mémes
symboles du pouvoir, terrestre et spirituel.

Le type de la «Vierge en majesté», bien que moins répandu
que le «Christ en majestéy, se retrouve dans de nombreuses
ceuvres d’art du XII¢ siecle (en particulier dans la sta-
tuaire)*¢. Le trone occupé par le personnage central,
entouré d’une architecture qui évoque la Jérusalem céleste,
est un élément important de cette représentation.

Ce serait saint Bernard qui aurait donné a Marie le nom
«sedes sapientiae», terme impliquant une identité symbo-
lique entre le siege et le personnage qui 'occupe.



Sur le vitrail de Flums, la Vierge est Tiéne de la Sagesse,
car elle sert elle-méme de siege a son Divin Fils, Verbe
incarné. C’est peut-étre une des raisons pour lesquelles le
Christ est représenté en adulte et que son corps est non pas
celui d’un petit enfant, mais celui d’un adulte. Mais cette
particularité iconographique est propre au style de
I’époque. La «Vierge en majesté» n’est plus une image histo-
rique de Marie, qui serait relatée dans les récits de la Bible et
des textes apocryphes, mais c’est une représentation
symbolique, familiere aux fideles du XII¢ siécle qui s’adon-
nerent avec ferveur au culte marial. La Vierge, comme le
trone, emprunte des caractéristiques a I’Antiquité. Les
déesses paiennes, telles qu’lsis, Cybele, Ichtar ou Epona,
connues pour leurs pouvoirs de fertilité et de régénération
de I’Univers lui ont servi indirectement de modéle.

Marie s’approprie quelques traits de ces divinités dans sa
représentation symbolique: elle est assise sur un trone,
parfois orné de lions, avec So/ et Luna personnifiés
au-dessus de sa téte, face aux fideles, et elle sert de siege a
son divin Enfant en le tenant sur ses genoux*’. Quand la
Vierge a ’Enfant est représentée isolément, elle devient un
objet de culte, lié a la vie intérieure du fidele. Les statues-
reliquaires de saints exergaient une fascination considé-
rable sur les croyants*®. La plus célébre et la plus ancienne
Vierge en ronde-bosse conservée dans I’art septentrional
est la «Vierge d'or d’Essen», vers 980, sculpture en bois,
revétue de lames d’or et ornée de pierres précieuses,
conservée «in situ», a la cathédrale d’Essen?’. On admet
généralement que cette statue d’or fut réalisée pour
Mathilde, abbesse du monastere d’Essen, petite fille de
I’empereur Othon le Grand.

Cependant «La Madone de l'évéque Imad» avant 1058,
sculpture en bois, conservée au Musée épiscopal de
Paderborn serait plus proche de I'iconographie de Flums. Il
s’agit aussi d’une statue-reliquaire. A I’XI¢ siécle, elle était
également recouverte de lames d’or, mais ce précieux métal
fut retiré et donné comme contribution a la guerre de sept
ans. Sur un objet liturgique, partie supérieure du «Calice de
Bédia»', X¢ siecle, or martelé et repoussé, orfévrerie géor-
gienne, conservé a Tbhilissi (Géorgie, URSS), la «Hode-
getria» est entourée par les apOtres: Marie, assise sur un
trone, montre de la main droite, selon la tradition
byzantine, son Enfant. Celui-ci prend place sur son genou
gauche; on ne distingue aucun objet, car suivant la tradition
byzantine la Vierge est sans attribut. Ce groupe est encadré
de chaque coté par des apoOtres debout, qui se tournent vers
lui et 'acclament. Toutes les figures sont nimbées et placées
sous une arcade qui souligne le caractére solennel de cette
scene. Du c6té opposé a la Vierge, le Christ est assis dans
une position semblable.

Apres le siege, examinons le choix vestimentaire de
Marie; la comparaison des vétements ci-dessous permet de
comprendre le role du costume de la Vierge de Flums. Bri-
gitta Schmedding®?, dans son étude sur les «Madones
romanes en Suisse», affirme qu’un tiers des Vierges
sculptées en bois portaient le costume laique de I’époque,
car I’habit qui moulait le corps était plus sculptural que les

vétements amples et vastes des Vierges représentées dans
les miniatures. Deux sculptures en bois, «La Vierge d’Ober-
castels» (Fig.5), 1160-1170, aujourd’hui au dépét du
monastere de Disentis et «La Vierge de Wil»33,1170-1180, qui
se trouve depuis 1985 en I’église Saint Nicolas de Wil, sont
contemporaines et géographiquement proches de Flums;

La Vierge d’Obercastels, vers 1160-1170. Sculpture en bois.
Disentis/GR, Musée du monastere.

Fig.5

219



Fig.6
de la cathédrale de Brunswick. Brunswick, Herzog Anton Ulrich-
Museum (MA 238).

Saint Blaise, vers 1180-1190. Fragment de vitrail, provenant

220

toutes deux présentent une méme composition et des
gestes similaires.

Ces deux exemples d’«Hodegetria» sont habillés - comme
la Vierge de Flums - d’une runique longue, avec manches a
gigot, étroite et collante au poignet. La tunique tombe en
larges plis et s’écrase sur le sol. Elle est recouverte d’une
robe étroite, d’un tissu plus épais; celle-ci est plus courte
que la tunique, les manches sont larges et pendantes. Le
maphorion moule et cache les cheveux et tombe ensuite sur
les épaules et le dos. Les deux Vierges ne portent pas de
manteaux - tandis qu’a Flums, la Vierge est habillée d’une
paenula.

Dans un Fragment de vitrailP* qui représente saint Blaise,
datant de 1180-1190 environ et provenant de la cathédrale de
Brunswick (aujourd’hui au Herzog Anton Ulrich-Museum a
Brunswick), le saint est vétu d’une tunique et d’une dalma-
tique en brocart qui est parée a son bord inférieur de pierres
précieuses (Fig.6). La dalmatique est garnie de fleurs
stylisées encadrées. Au-dessus, le saint porte une chasuble
sans dessin; incontestablement, il est habillé d’un vétement
liturgique qui est celui du clergé, héritier du faste impérial
qui se manifeste dans les habits liturgiques®.

La Vierge de Flums et saint Blaise sont vétus d’une dal-
matiqueidentique par la forme et la matiere de I’étoffe. Tou-
tefois, le dessin brodé est différent; par contre le bas de leur
dalmatique est décoré d’une maniere identique: une bande
horizontale, incrustée de pierres précieuses, orne la lisiére
du bas. Saint Blaise et Marie portent chacun une chasuble,
celle du saint comporte en plus un large col a hauteur des
épaules, probablement ajouté postérieurement. Le bas de la
tunique est peint et évoque les plis soufflés d’une étoffe
souple et fine comme celle de Flums.

On constate donc que la Vierge de Flums est parée d’un
costume, qui ressemble a un vétement liturgique: elle est
ainsi assimilée a 'image de I’Ecclesia®®.

Marie n’est plus seulement I'instrument de I’Incarnation,
mais indéniablement un intercesseur puissant entre Dieu et
les mortels. Le vérement ecclésiastique confirme ’autre role
qui lui est attribué, celui de I’Eglise en tant que «Mater
Ecclesia», 1a Mere spirituelle de tous les chrétiens.

Dans son article sur les «Vierges romanes», Louis Bréhier
affirme que: «Marie portant Jésus devient la figure de
I’Eglise et, pour mieux accuser le caractére du sacerdoce
auguste qu’elle exerce, on la revét de I’'ample planeéte liturgi-
que»’,

Comme témoignage de la glorification de Marie au XII¢
siecle, les rapports des visions d’Elisabeth de Schoenau
(1129-1164) citées par son frere Egbert, a partir de 1155, sont
particulierement intéressants. La Vierge, le Sauveur, les
anges, le démon méme, apparaissent a Elisabeth et
conversent avec elle. Elle voit souvent Marie comme pré-
tresse: “.‘.\'I.(/I. dominam meam, stantem secus (l/l(ll‘(’, in
veste, qualis est casula sacerdotalis»®®.

La Vierge de Flums est parée d’une dalmatique somp-
tueuse de brocart présentant des croisillons noirs formant
des losanges et contenant un petit cercle en leur centre. Elle
est surmontée d’une casula dorée.



- K. 1

Fig.7 Doublure en soie a baudruche d’or, XI¢ siécle, provenant
de la chasuble de Saint Vital de Salzbourg. Riggisberg/BE, Fon-
dation Abegg (inv.232 c).

Y a-t-il, au XII¢ siecle, d’autres «Vierges en majestén,
portant une dalmatique sacerdotale identique®®? Dans son
ouvrage «gemma animae», Honorius Augustodunensis
(1080-1153) affirme que la «dalmatique», vétement litur-
gique, aurait existé¢ dans sa forme actuelle depuis le ponti-
ficat de Silvestre (314-335). La dalmatique (comme son
nom l'indique), aurait été inventée en Dalmatie: au simple
colobium (cucullata vestis sine manicis) du prétre, le pape
aurait demandé d’ajouter des manches longues et de le
porter ainsi pour la célébration de la messe ©0.

Sur une doublure en soie a baudruche d'or, (Fig.7), XI¢
siecle, provenant d’Espagne et appartenant au col de la cha-
suble dite «de saint Vital de Salzbourgy», (aujourd’hui a la
fondation Abegg a Riggisberg/BE), le motif de Flums se
retrouve point par point en couleur beige sur fond vert®!.
Deux statues-colonnes en pierre, vers 1175, provenant du
portail de I’église conventuelle de Petershausen (prés de
Constance), représentent le pape, saint Grégoire, auquel

Iéglise était dédiée dés 983, et saint Gebhard (949-995),
évéque de Constance et fondateur de I’abbaye bénédictine
de Petershausen. Les deux saints nimbés sont placés
debout, grandeur nature, de part et d’autre du portail®2.
Leurs costumes sont pratiquement identiques, hormis une
bande de soie supplémentaire, ornée de pierreries, décorant
la dalmatique de saint Grégoire. Ils sont habillés selon la
tradition de I’Eglise: tunique, dalmatique et chasuble. Saint
Grégoire tient le Livre, et saint Gebhard le modele d’une
église (Petershausen). Ici nous rencontrons pour la pre-
miére fois des dalmatiques qui, par leur dessin, sont sem-
blables a celle de Flums (Fig. 8).

De méme sur un Fragment de vitrail, une «Oboedientiae»,
de Paretz, conservée au Musée de la cathédrale de Brande-
bourg, vers 1200, nous trouvons le méme tissu rouge avec
dessin qu’a Flums dans la personnification de I'obédience
(Fig.9)%.

Ce motif n’était pas seulement en vogue au nord des
Alpes, mais également en Catalogne: dans une enluminure

; ) b e -
Fig.8 Statue-colonne, détail de dalmatique, vers 1175. Sculpture
en pierre, provenant de Petershausen. Karlsruhe, Badisches Lan-
desmuseum.

221



sur parchemin: «Liber feudorum maior», (fin du XII¢ siécle,
Barcelone, archives de la couronne d’Aragon a Barcelone),
Raymond de Caldes, doyen de la cathédrale de Barcelone,
présente son ceuvre au roi Alphonse II le Chaste
(1162-1196), comte de Barcelone et roi d’Aragon. Le roi,
barbu et couronné, est assis sur un trone architecturé avec
coussin; il est revétu d’un costume rouge, entiérement
parsemé de croisillons noirs, chacun avec un point central®4.

Revenons a la technique du vitrail et a la représentation
de Maria/Ecclesia proprement dite: dans une «Crucifixion»,
vers 1170 (panneau détruit en 1945 a Berlin), la Vierge
possede une tunique, une dalmatique richement brodée de
fleurs stylisées et une chasuble ou paenula%. Elle est Mére
du Sauveur et en méme temps I’Ecclesia. Dans 1’Evangé-
liaire d’Henri le Lion®®, 1’Ecclesia, juxtaposée a la Vierge au
pied de la croix, porte le méme vétement liturgique que la
Vierge de Berlin; les mains voilées, elle recoit dans un calice
le sang du Christ. D’une image narrative dans ’Evangé-
liaire, nous passons a une représentation condensée et
symbolique dans le vitrail. Aux deux extrémités, en bas du
vitrail de Berlin, apparaissent deux fleurs quadrilobées,
analogues a celles de Flums. La composition est entourée
de bandes décoratives, dont celle de I’intérieur présente le
dessin de Flums inversé: les losanges et les points sont
blancs.

La dalmatique de grand luxe que revét icila Vierge se ren-
contre en d’autres circonstances de sa vie: Sur les verriéres
de ’Annonciation et de 1’Adoration des Mages,%" dans le
choeur collatéral sud de la carhédrale de Bourges (1160), la
dalmatique de la Vierge est couverte de fleurs stylisées et
ornée de pierres précieuses. Dans la bande horizontale qui
traverse la scene de I’Adoration, a la hauteur de la téte de
Marie, on reconnait de nouveau le motif de Flums, en
blanc, comme a Berlin.

Une enluminure, la «Chronique de Deutz», (Fig.10), vers
1155-65, perdue depuis la seconde guerre mondiale, repré-
sente la Vierge/Ecclesia®® portant, elle aussi, un costume
avec le motif de Flums: elle est nimbée, couronnée et assise
sur une étrange construction, symbolisant peut-étre le
monastere de Deutz; a ses pieds, en génuflexion, Thiode-
ricus custos (Aedittus Theoderic est désigné comme com-
manditaire de cette enluminure).

11 faut encore considérer la casula, habit liturgique prin-
cipal, selon Honorius Augustodunensis®®: la chasuble en
soie dorée attribuée a Héribert’?, conservée aujourd’hui au
monastere de Cologne-Deutz (datée vers ’an 1000) est, par
sa matiere et sa couleur, le prototype de la chasuble dorée,
vétement liturgique de la Vierge de Flums.

Les chaussons de la Vierge sont faits d’un tissu jaune, rap-
pelant un satin brillant. Ils sont brodés, dentelés avec de
petites ouvertures rondes, et décorés au milieu et sur les
cotés de fins rubans incrustés, probablement de pierres pré-
cieuses.

Eginhard, chroniqueur de Charlemagne, nous rapporte
que ’empereur portait pendant les grandes cérémonies une
tunique romaine, une chlamyde et des calceamentae gem-

222

matae. Ces souliers, richement parés de perles et de pierres
précieuses, faisaient partie du faste des empereurs romains
et Constantin I¢", empereur et préposé de I’Eglise romaine,
aurait chaussé ces pantoufles. Il introduisit cette mode a la
cour byzantine’..

Rhabanus Maurus (784-856), écolatre, puis abbé de Fulda
et archevéque de Mayence, décrit les pantoufles pontifi-
cales: «La semelle était en cuir, le dessus en tissu de soie,
épais, lourd et ajouré; de petites bandelettes dorées, les
ligulae, ornaient ces chaussons et permettaient de les atta-
cher»’2.

La chaussure pontificale, dite de saint Dizier’3, X1I¢ siécle,
en cuir brodé de soie et de fil d’or, conservée au Musée
jurassien a Delémont, illustre parfaitement les écrits théo-
riques du Moyen Age: les ligulae dorées ne sont toutefois
pas faites de tissu, mais d’un cuir souple brodé¢ et ajouré.
Des pantoufles identiques a celles de la Vierge de Flums se
retrouvent sur enluminure du Codex lat.1740174, (Fig. 11),
vers 1210-1225, provenant de I’abbaye bénédictine Sche-
yern/Baviere, conservé a la Bayerische Staatsbibliothek de
Munich. Bien entendu, ce ne sont que les calceamentae
gemmatae qui sont semblables et comparables au vitrail; le
style, par contre, est postérieur (Zackenstil).

Nous constatons que les chaussons de la Vierge de Flums
appartiennent aussi au vocabulaire liturgique et sont des-
tinés aux dignitaires ecclésiastiques. La Vierge/Ecclesia est,
par conséquent, chaussée ainsi.

Analysons maintenant les attributs de la Vierge de Flums
et, en premier lieu, la sphere rouge. En tant qu’objet tridi-
mensionnel, la sphére symbolise le ciel cosmique, en parti-
culier dans ses relations avec la terre. La sphere exprime le
souffle de la divinité, sans commencement ni fin. La cos-
mologie exposée par Platon dans le «Timée» présente
I'univers sous forme de sphére: «Ce qui est de toutes les
figures la plus parfaite et la plus complétement semblable a
soi-mémex»’>. Incarnant la perfection absolue, cette figure
se retrouve dans I’Antiquité sous forme de fruit: les
pommes d’or du jardin des Hespérides. Celles-ci pro-
mettent 'immortalité et garantissent la jeunesse, symbole
de renouvellement, de perpétuelle fraicheur et de connais-
sance. La Bible ne nomme jamais ce fruit, mais il est com-
munément admis que le «fruit de l'arbre qui est au milieu du
jardin .. .» était une pomme (Genese 3,3).

Le fruit de ’arbre défendu aurait également pu étre une
grenade; sa couleur, d’un rouge vif, posséde les mémes
vertus: amour, fécondité, perfection et régénération. Les
déesses de I’Antiquité, Héra et Aphrodite par exemple, se
paraient déja de cet attribut.

Les Peres de I’Eglise ont aussi voulu voir, dans la grenade,
un symbole de I’Eglise elle-méme. «De méme que la
grenade contient, sous une écorce unique, un grand
nombre de grains, de méme I’Eglise unit dans une seule
croyance des peuples divers»’®.

Un grenadier stylisé sur une plaque en ivoire, 1400 av. J.C.,
provenant d’Assur (Mésopotamie), conservée aux Staat-
liche Museen de Berlin (Est), porte ses fruits a Pextrémité



Fig.9 L’Oboedientia de Paretz, vers 1200. Fragment de vitrail. Brandebourg, Dommuseum.

de ses branches. La sphére rouge de Flums ressemble for-
tement a ces grenades (Fig. 12).
Ce fruit merveilleux pourrait aussi provenir de arbre
mystique du Cantique des Cantiques, 7,14:
«...anosportes sont tous les meilleurs fruits. Les nouveaux
comme les anciens, je les ai réservés pour toi, mon bien-
aiméy’’,

La pomme consommée par Eve, figure équivalente a la
Synagogue et a I’Ancien Testament, devient plus tard la
sphere dans la main de Marie. Irénée de Lyon a d’ailleurs
fété Marie comme la Nouvelle Eve, incarnant I'image de
I’Eglise Nouvelles.

Sur un sceau du monastere prémontré Weiher a Cologne
(Fig. 13), vers 1198, 1a «Hodegetria» est assise et montre de la
main droite un objet sphérique, comme la Vierge de
Flums”.

Particulierement dans les représentations sculptées, de
nombreuses Vierges sont parées de cet embléme; ainsi la
«Vierge d’Obercastels» et la «Vierge de Wil» présentent
toutes deux, face aux fideles, un objet sphérique doré. Le
Christ le désigne de sa main droite, comme a Flums, et
confirme ainsi 'importance de cet attribut marial.

Dans les évocations du pouvoir, rois, empereurs, pontifes
et dieux portent souvent dans une main un globe repré-
sentant le domaine ou le territoire sur lequel s’étend leur
autorité, mais symbolisant également le caractére totali-
taire de cette autorité8?. La forme sphérique peut revétir, en
effet, une double signification: la totalité géographique de
I’univers et la totalité juridique du pouvoir absolu. Le globe,
surmonté ou inscrit d’une croix, représente le pouvoir tem-
porel d’'un empereur ou d’un roi, en tant que remplacant du
Christ. Nous avons retenu deux exemples enluminés: sur le
Frontispice de I’évangéliaire de I'empereur Othon I118 fin du

223



PR

MR

web
N

:-\‘.n\uuoi\\u

18

o~

% st fs e s ".l/?(z‘ o
Fig.10 La Vierge a I’Enfant/Ecclesia, vers 1155-1165. Enlu-
minure de la Chronique de Deutz, fol. 2".

Xe¢ siecle, issu du scriptorium de Reichenau, conservé a la
Bayerische Staatsbibliothek de Munich, ’empereur en tant
que rex et sacerdos de la chrétienté tréne dans son palais,
imitant les juges de I’Antiquité. Il est entouré des représen-
tants de I’Eglise et du peuple, figurés de petite taille pour
souligner leur soumission envers le pouvoir supréme exercé
par Othon III. Dans sa main droite, il tient le sceptre sur-
monté d’un oiseau (un aigle stylisé, peut-étre), embléeme de
sa capacité de gouverner. Dans sa main gauche, il porte un
globe doré, orné d’une croix bleue, symbole de sa sagesse.

Surle Pontifical de l'abbaye bénédictine Saint-Vaast d’Arras
(vers 1050), conservé aux Erzbischofliches Diozesan-
museum und Dombibliothek de Cologne, la «Vierge en
majesté», symbolisant U'Ecclesia et la Sapientia®?, est
encadrée d’'une mandorle qui sert en méme temps d’initiale
a «Omnipotens», frontispice de ce pontifical. Elle montre de
sa main gauche, comme Othon III, la sphére lumineuse,
contenant une croix. Le Christ, auréolé d’un nimbe cru-
cifere, présente, également dans sa main gauche, une
grande croix (allusion a sa future Passion). Dans l’autre
main, il tient un rotulus. Il est assis sur le genou droit de sa

224

Mere, position rare dans I’art occidental. Marie, Ecclesia et
Sapientia, prennent place sur une demi-sphere avec le motif
de Flums33.

La sphere de la Vierge de Flums est rouge et, suivant la
lumiére extérieure, elle prend une couleur chaude et somp-
tueuse, évoquant la teinte du sang, symbole de I’amour, de
la vie, de la mort. Dans ce cas précis, elle exprime ’amour
universel envers toute la chrétienté et elle est I’attribut de
I’Ecclesia. Cette interprétation est confirmée par le costume
liturgique de la Vierge.

Le centre de la sphére du vitrail est marqué par un point
qui pourrait signifier Dieu. Le cercle entourant la sphere
symboliserait alors la création.

La colombe du Saint-Esprit est le deuxiéme attribut de
Marie. Le Saint-Esprit est mentionné au moment de I’An-
nonciation: «...I’Esprit Saint viendra sur toi, et la puissance
du Trés-haut te prendra sous son ombre; c’est pourquoi, I'étre
saint qui naitra sera appelé Fils de Dieu» (Luc 1, 35)%.

Par contre, il n’est pas précisé, dans ce texte, sous quelle
forme I’Esprit s’est manifesté. Généralement, il est admis
que le Saint-Esprit se présente en colombe, cet oiseau qui
est apparu au-dessus du Christ, aprés son baptéme:

«Ayant été baptisé, Jésus aussitét remonta de l'eau: et voici

que les cieux s'ouvrirent: il vit ’Esprit de Dieu descendre

comme une colombe et venir sur lui» (Matthieu 3, 16)%.

=

TR
-‘l! i
alafuwtuls)

THRT

D%

e
{

%
(3

e

R
i

7
7S
-

<

A
g

0%
AN AQ

SN

Fig.11 La Vierge a I’Enfant, vers 1210-1225. Détail de I’enlu-
minure du Codex lat. 17401, fol.25". Munich, Bayerische Staats-
bibliothek.



Fig.12 Grenadier, 1400 avant J.C. Détail d’une plaque en ivoire,
provenant d’Assur (Mésopotamie). Berlin (Est), Staatliche
Museen zu Berlin, Vorderasiatisches Museum.

Pexamen de la présence de I’Esprit-Saint sous forme de
colombe comme attribut marial s’impose maintenant; la
matérialisation du souffle de Dieu, devient désormais son
attribut. Sur une verriére provenant de [/'église de Chenu
(Sarthe), vers 1170, aujourd’hui a Rivenhall (Essex), la
colombe du Saint-Esprit entre en contact, de son bec, avec
la joue gauche de la Vierge de tendresse, alors que sa joue
droite est appuyée sur celle de son Fils (Fig. 14)86.

Deux enluminures témoignent de la présence du Saint-
Esprit: sur ’enluminure de Winchester, dite /a Trinité de
Winchester (1023-1035), British Library de Londres,
figurent, a 'intérieur d’un cercle, deux personnages mas-
culins nimbés (le Pére et le Fils), assis sur une demi-sphére.
A cb6té d’eux, Marie, portant ’Enfant sur son bras droit, se
tient debout, surmontée du Saint-Esprit. En bas de la repré-
sentation, un démon est foulé. Arius et Judas sont situés

dans les écoingons, de part et d’autre d’une gueule infer-
nale?’.

Dans ce contexte, la Vierge devrait étre interprétée
comme Ecclesia et Sapientia. Marie, dans ses différentes
fonctions de «Theotokos», Notre-Dame (médiatrice),
Ecclesia et Sapientia, est associée directement a I’Esprit-
Saint.

Dans I’ Evangéliaire de Gengenbach, - Annonciation®®, daté
du milieu du XII¢ siécle et conservé a la Wiirttembergische
Landesbibliothek de Stuttgart - la Vierge porte, comme
Marie a Flums, une dalmatique de brocart, une chasuble et
des pantoufles liturgiques. La colombe du Saint-Esprit
entoure de ses ailes le nimbe de Marie et son bec touche la
bordure médiane de celui-ci (Fig. 15).

Le monastere de Gengenbach appartenait également a la
réforme de Hirsau: on peut constater quelques similitudes
iconographiques et stylistiques avec la «Hodegetria» de
Flums.

La colombe de la Vierge de Flums sort également de la
volte céleste, Iégerement de biais, effleurant de ses ailes le
nimbe marial. De son bec, elle touche la partie centrale du
maphorion, allusion, peut-étre, au siege de la divinité. En
tout cas, la colombe fait corps avec la Vierge, elle en est
indissociable. Une citation de Rupert de Deutz dans son
«De operibus spiritus sancti» vient appuyer cette relation:

«C’est ainsi que la Bienheureuse Vierge, meilleure part de

l'ancienne Eglise, eut la gloire d étre I'épouse de Dieu le Pére

Fig.13 La Vierge a ’Enfant, vers 1198. Sceau du monastere de
Weiher. Cologne, Historisches Archiv der Stadt Kéln.

225



Fig.14 La Vierge a ’Enfant et le Saint-Esprit, vers 1170. Détail
d’une verri¢re provenant de Chenu. Rivenhall (Essex), St. Mary
and All Saints Church.

et de devenir par la-méme le type de la nouvelle Eglise,
epouse du Fils de Dieu, son fils. Le Saint-Esprit, en effet, qui
dans son sein ou de son sein opéra I'Incarnation du Fils
Unique de Dieu, devait opérer encore du sein ou par le sein
de 'Eglise, par le bain vivifiant de sa grace, la régénération
d’innombrables fils de Dieu.» (Chapitre VIII)®.

Les couleurs dominantes de la verriere de Flums sont le
rouge, le bleu et le jaune, soit les trois couleurs primaires a
partir desquelles toutes les variations sont possibles®. Il y a
aussi le verre neutre, employé pour les visages et la peau,
pour évoquer la blancheur de certains tissus ou pour servir
d’¢lément de fond.

La peinture y est appliquée par la fusion de la grisaille?!.
La couleur du fond reste neutre, comme pour les prophetes
d’Augsbourg (vers 1100). Le verre du Moyen Age n’est
jamais entierement incolore, car des impuretés - des parti-
cules d’oxyde métallique - sont présentes dans le sable lors
de la fabrication: le verre médiéval incolore, en raison de
son épaisseur et des impuretés de la fonte, n’est jamais
transparent, mais aussi translucide que les verres colorés, et
représente ainsi la valeur de couleur positive «blanc». Ce
blanc ne nous parait pourtant presque jamais totalement
pur, mais toujours avec une légere nuance verdatre ou jau-
natre®2.

Pour le vitrail de Flums, I’arriere-fond est jaundtre. Les
parties évoquant le blanc - maphorion, aube de la Vierge, la
tunique du Christ - sont recouvertes d’une 1égére grisaille
appliquée sur la face extérieure de la verriere®.

226

Dans la technique et l’art du vitrail, c’est le bleu qui est la
couleur dominante. Eva Frodl-Kraft affirme que «le bleu a
la plus grande puissance d’irradiation; ¢’est lui qui constitue
la véritable couleur de lumiére, et non pas le blanc, qui
parait sans éclat a c6té de lui. Le bleu ne se mélange pas aux
autres couleurs (et surtout pas au rouge), on peut constater
qu’il a une certaine prépondérance sur tous les autres
coloris»®*.

11 est d’ailleurs conseillé d’intercaler une couleur neutre,
car le bleu «dévore» les autres couleurs. C’est pour cela que
les fleurons rouges et bleus sont disposés harmonieu-
sement entre des feuilles stylisées en grisaille. La dalma-
tique, les nimbes, les fleurons, la sphere et le trone avec le
coussin triomphal sont d’un rouge puissant qui affirme la
royauté divine et sa future Passion.

Il est aussi vrai que le manteau bleu du Christ, les fleurons
et les ornements de la dalmatique, de la méme couleur,
captent I’ceil en premier mais, suivant la lumiere extérieure
et ’éloignement du spectateur (certains effets se produisent
seulement 4 une distance déterminée), on est frappé par le
rayonnement et la luminosité du jaune; au centre, la grande
tache dorée de la chasuble, le Saint-Esprit, les pantoufles, le

Fig.15 Annonciation, milieu du XII® si¢cle. Enluminure de
’Evangéliaire de Gengenbach, Cod. bibl. 2°, 28, fol. 81". Stuttgart,
Wiirttembergische Landesbibliothek.



== L RN

== V =
At

Fig.16 Le vitrail de Flums, proposition de restauration par I’auteur.

227



suppedaneum et I'inscription éclatent, soutenus par le fond
jaundtre. Cette couleur envahit littéralement le vitrail, com-
munique le sens sacré du Saint-Esprit et donne 4 ’ensemble
la spiritualité recherchée.

Au XII¢ siecle, nous I’avons vu, la chapelle de Flums était
dédiée a la Vierge Marie et elle avait fonction de chapelle
funéraire pour les enfants mort-nés ou décédés sans
baptéme. Marie tenait alors le rle d’intercesseur aupres de
Dieu pour pouvoir leur assurer I’accés au paradis. Le vitrail
de Flums contient cette idée dans sa translucidité reflétant
la lumiere céleste, illustrée par la présence du Saint-Esprit
qui apporte le message de Dieu et sa bénédiction.

La présence solaire, magnifiée dans le vitrail et récon-
fortée par la présence du souffle divin, 'Ame de I’Eglise, rat-
tache et conduit le fidéle encore davantage au monde invi-
sible, au contact direct avec Dieu:

«Dieu dit: Que la lumiére soit. Et la lumiére fut. Dieu vit que
la lumiére était bonne, et Dieu sépara la lumiere et les
ténebresy (Geneése 1, 3)%.

Dans la verriere de Flums, la couleur jaune, ’éclatement de
la lumiere céleste, prédomine et prédispose ’ame a I'union
avec Dieu. La casula jaune de la Vierge n’a re¢u que peu de
traits en grisaille par rapport a ’ensemble du vitrail. En effet
«la peinture en grisaille joue le role de régulateur en ce qui
concerne la luminosité et I’irradiation du verre»’®. Donc
dans le vitrail de Flums, le jaune n’est pratiquement pas
touché par la grisaille. Au Moyen Age, le jaune est une
couleur équivalent a I'or: «Le jaune est la couleur de

I’éternité, comme ’or est le métal de I’éternité. L'un et
l’autre sont a la base du rituel chrétien»®’.

La «Hodegetria» de Flums est parée d’un vétement litur-
gique; elle est a la fois la Mere de Dieu, Ecclesia et Sapientia.
Dans sa fonction de «Theotokos», elle tient le Christ Enfant
sur son bras, la pomme dans la main et elle est accompagnée
de ’Esprit-Saint; comme Nouvelle Eve, elle collabore direc-
tement a ’ocuvre de ’Incarnation. En tant que Ecclesia et
Sapientia, 1a sphére dans sa main signifie le globe terrestre,
attribut du pouvoir qu’elle exerce sur tous les chrétiens.

Si nous considérons que les statues colonnes de Peters-
hausen (vers 1175) et la Vierge d’Obercastels (vers 1170) ont
quelques ressemblances stylistiques avec la Vierge de
Flums, la datation des années 1180 semble lui convenir. Ces
ceuvres se situent dans une période de transition, appelée
aussi, «le style 1200» qui représente pour ainsi dire le lien
entre le roman et le gothique’®. Le retable émaillé de
Nicolas de Verdun, qui lui est contemporain (1181), mani-
feste déja le style pré-gothique, tandis que le vitrail de
Flums a des caractéristiques romanes prononcées.

Peut-étre qu’un jour la Vierge de Flums retrouvera le
«regard roman» qu’elle a perdu au cours de sa dernicre res-
tauration (Fig. 16).

Lexistence de ce vitrail est d’un intérét capital, non seu-
lement parce qu’il restitue le plus ancien et 'unique témoin
de la production verriere romane conserveé en Suisse, mais
encore parce qu’il a rendu publique une image de véné-
ration qui, dans une composition simple, offre une unité
théologique trés cohérente: message savant qui rayonne
dans un écrin dédié a la piété populaire.

Notes

Le nom «Hodegetria» correspond au nom donné au VI¢ siécle
a une icone figurant une Vierge a 'Enfant, représentée dans
une position comparable a celle du monastere d’Hodegos a
Constantinople. Cette image aurait été la reproduction d’une
icone qui passait pour avoir été peinte par saint Luc I’évangé-
liste, et qui avait été envoyée en 437 de Jérusalem a Constanti-
nople par 'impératrice Eudokia. Cette précieuse image aurait
¢té détruite lors de I'invasion des Turcs en 1453. Glossaire de
termes techniques, Ateliers monastiques de I’Abbaye Sainte-
Marie de la Pierre-qui-Vire (Yonne) 1965, pp.421-440. -
Notons que 'impératrice Eudokia apporta, entre 438 et 443,
des reliques a Constantinople, ce qui est historiquement
attesté, mais I’existence d’une icone n’est nulle part men-
tionnée. Au VIII¢siecle seulement, il est question d’une icdne
mariale, peinte par saint Luc. D’apres G. A. WELLEN, Theo-
tokos, Utrecht 1961, pp.214-215: L’histoire de I'icone d’Eu-
dokia serait une pure légende et ferait partie des «legendae
aureaey, il semblerait que le nom §nym1p{a soit en relation
avec un sanctuaire possédant une icOne mariale et une source
miraculeuse qui guérissait, grice a I'intercession de la Vierge
Marie, les aveugles de Constantinople. Les guides, pour les
aveugles, s’appelaient 63dnyol et, toujours d’aprés ce récit,
beaucoup de malades auraient retrouvé la vue dans ce lieu.
D’apres un récit anonyme du X¢ siécle, ’empereur Michel IIT
(842-867) fit ériger a cette place une église et un oratoire, a
coOté de cette source miraculeuse. Le nom «Hodegetria» serait

228

mentionné pour la premiere fois au IX® siecle. G. A. WELLEN,
Theotokos, pp.157-158, 213-214.
Dictionnaire du grec ancien:

85117&; = qui conduit sur la route

§anyde, o = le guide

bnyéw = conduire sur la route.

2 Sous la direction de Hans Lehmann, deuxiéme directeur du
Musée national suisse (1904-1936).

3 JoHANN RUDOLF RAHN, Das dlteste Glasgemdlde in der Schweiz,
dans: Anzeiger fiir Schweizerische Altertumskunde, vol. VI,
1890, pp. 314-315.

4 ELLEN JupiTH BEER, Herkunft des Glasgemdldes, dans: Die
Glasmalereien der Schweiz vom 12. bis zum Beginn des
14. Jahrhunderts (=Corpus Vitrearum Medii Aevi, Schweiz,
vol. 1), Bale, 1956, pp.17-20.

5 Lors du symposium de la conservation du vitrail en 1987, au
Centre du Vitrail 8 Romont, les nouvelles techniques de res-
tauration figuraient au centre de la discussion: le travail de
restauration actuel tend a maintenir le vitrail ancien dans son
état primitif, et toute nouvelle intervention doit étre réver-
sible. Le 16¢Mme s¢éminaire du 17 juin 1987 s’est tenu pour la pre-
miére fois sous I’égide du programme national de recherche
(NFP 16 = Nationales Forschungsprogramm, sous la direction
de Frangois Schweizer, responsable de laboratoire au Musée
d’Art et d’Histoire a Geneve). Désormais, cette commission
assurera la collaboration entre les restaurateurs de vitraux en



18

19

20

21

22

23
24
25

26
27

Suisse. La récente création de I’atelier de Konigsfelden, sous
la direction de Gottfried Frenzel de Nuremberg, restaurateur
expérimenté et éminent historien de I’art, unira les efforts des
spécialistes internationaux.

HANS LEHMANN, Die dltesten Werke der Glasmalerei in der
Schweiz, dans: Zur Geschichte der Glasmalerei in der
Schweiz, 1. Teil. vol. XXV1/4, Zurich 1906, pp.170-171, fig. 6,
p.171.

JosEPH GANTNER, Die romanische Kunst, dans: Kunst-
geschichte der Schweiz, vol. 1, Frauenfeld 1936, pp.272-273.
JosepH GANTNER (voir note 7). - Louts GRODECKI, Euvres ger-
maniques isolées, dans: Le vitrail roman, Fribourg 1977,
pp.183-184. - JENNY SCHNEIDER, Glasgemdlde, Katalog der
Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums Ziirich,
vol. 1, Stdfa 1970, p.29.

WOLFGANG IRTENKAUF, Hirsau, Geschichte und Kultur, Sigma-
ringen 1978, p.27.

1000 Jahre Petershausen, catalogue de I’exposition a
Constance (Rosengartenmuseum), 3 septembre-23 octobre
1983, p. 61.

GEBHARD SPAHR, Die Geschichte des Klosters Weingarten, Sig-
maringen 1974, pp. 13-14.

Die Kunstdenkmdler des Kantons St. Gallen, 1: Der Bezirk
Sargans, von ERWIN ROTHENHAUSLER, Bale 1951, ill. pp. 17 et
64.

Biindner Urkundenbuch, bearbeitet von ELISABETH MEYER-
MARTHALER und FrRaNz PERRET, vol. 1, Coire 1955, p.243.
ERWIN ROTHENHAUSLER (voir note 12), pp. 62-73.

Biindner Urkundenbuch (voir note 13), p.53.

FrRANZ PERRET, Wo war die cellula Serras?, dans: Biindner
Monatsblatt, N°2, Coire 1943, p. 57.

LEO ZELLER, Das romanische Glasfenster mit der Madonna vom
Kirchlein St. Jakob bei Flums, dans: «Terra Plana», Festschrift,
Mels 1984. - ERWIN ROTHENHAUSLER (voir note 12),
pp.12,18,40,46,62-73. - CHRISTOPH et DOROTHEE EGGEN-
BERGER, La peinture du Moyen Age, dans: Ars Helvetica, vol. V.
Disentis 1988, fig.31, p. 45.

ANTON MULLER, Geschichte der Herrschaft und Gemeinde
Flums, 1. Teil, Gossau/SG 1916, pp.12,14,15,18,40-46. - JOSEF
ANTON MULLER, Die Kapelle St. Jakob, dans: Die Kirchen und
Kapellen des Sarganserlandes, Mels/SG 1916, pp. 114-115.
FrANZ PERRET (voir note 16), pp.54-61. - OTTO MANNHART,
Die Jakobskapelle (St. Maria in Serris) ob der Burgruine Gripp-
lang bei Flums, dans: Sarganserland, Beitridge zu seiner Ge-
schichte und Kultur, N°11/12, Mels 1967, pp. 89-93.

BA (Archives épiscopales), Mappe 250, vol.2, Bischofliche
Kanzlei, Coire, p.70.

Hyperdulie: culte rendu a la Vierge Marie, supérieur au culte
de dulie (respect et honneur que I’on rend aux anges et aux
saints).

Franziska KNovLr-Herrz, Zusammenfassung der Ergebnisse
der Grabungen bei St.Jakob von 1964-1966, dans: Sargan-
serland, (voir note 19), pp. 83-89.

Franziska KNnoLL-HEITZ (voir note 22).

Franziska KnoLL-HEITZ (voir note 22).

Archives de la paroisse catholique de Flums, procés-verbal du
24.6.1889.

LEO ZELLER (voir note 17).

Un document aux archives du Musée national suisse a Zurich
concernant le vitrail de Flums mentionne ’existence d’une
copie du vitrail de Flums a Degenau/TG. Cette chapelle se
trouve pres d’un petit hameau en pleine campagne, éloigné de
la grande route. C’est un des rares sanctuaires de Suisse
orientale qui posséde une peinture murale datant de la pre-
miere moitié du XII® siécle; les derniéres restaurations

28

29
30

31

32

33

34

35

36

remontent a 1945/1947 et aujourd’hui, hélas, les peintures
sont terriblement détériorées. Dans le choeur sont encore
visibles les apdtres, debout sous les arcades. Dans les ébrase-
ments de la fenétre d’axe, on distingue la scéne des offrandes
d’Abel et Cain et la figure de Dieu le Pere. Le vitrail original
est perdu et n’a pas laissé de trace. Il s’agissait probablement
d’une Vierge a Enfant. Marie, en tant que Nouvelle Eve,
rachéte le péché originel et I’Enfant Jésus fait allusion a son
futur réle comme Sauveur du monde. Malheureusement, le
mafitre-verrier de ce vitrail moderne n’a pas compris la scene;
il ne s’agit plus d’une copie fidele, comme a Flums ou a
Sargans, mais d’une autre interprétation. La Vierge ne porte
plus rien, elle 1&ve la main et fait le geste de la bénédiction.
L’Enfant Jésus a abandonné le Livre et, a sa place, il tient un
petit objet jaune qui fait allusion au globe. Le role de la Vierge
comme Nouvelle Eve n’est pas souligné et pourtant, dans ce
cadre peint de la Genese, la pomme ne devrait pas manquer. I1
y a aussi d’autres différences: /a colombe du Saint-Esprit a
disparu et en bas du vitrail est placé un blason, peut-étre celui
du donateur ou celui du verrier. La gamme des couleurs est
réduite, le bleu est remplacé par le blanc et le rouge, ’enca-
drement est simplifié. Les dimensions de ’ouverture de la
fenétre et celles du vitrail sont plus modestes qu’a Flums (se
référer également a Die Kunstdenkmdler des Kantons Thurgau,
3: Der Bezirk Bischofszell, von ALBERT KNOPFLI, Béle 1962,
pp. 508-528).

H.P.J.M. AHSMANN, Le culte de la Sainte Vierge et la littérature
francaise profane du Moyen Age, Utrecht 1930, p. 8, nous rap-
pelle les constructions suivantes dédiées a Marie: «Clovis,
apres son baptéme en 496, entra dans Sainte-Marie de Reims.
Selon Mabillon, ce méme prince fit construire le monastére de
Tours en ’honneur de la Vierge, et sa femme Clotilde fonda
I’abbaye de Sainte-Marie d’Andelys prés de Rouen. Notre-
Dame de Paris fut ’objet de la générosité de Childebert, et
sainte Radegonde (morte en 587) fit batir sous les murs de Poi-
tiers un couvent de femmes et une église, en I’honneur de
Sainte-Marie, la Mére du Seigneur». Pour cette question de la
spiritualité mariale au premier millénaire, on consultera: G.A.
WELLEN (voir note 1), pp.139-220.

Dictionnaire de spiritualité, Vol. 10/1, Paris 1977, pp.438-439.
Cette déesse d’origine égyptienne était vénérée aussi a Rome,
pour les pouvoirs de fertilité et de résurrection qu’on lui
prétait. Les attributs d’Isis sont la demi-lune et les étoiles et,
dans sa liturgie, elle est invoquée comme «Reine du ciel».
Voir PIERRE KUNSTMANN, Vierge et merveille, Paris 1981, p. 15. -
H.P.J.M. AHSMANN (voir note 28), p.19.

EMILE MALE, L’Art religieux du X1I¢ siécle en France, Paris 1953,
p.282.

Pour les romans d’aventures, voir H. AHSMANN (voir note 28),
pp. 65-76.

PiIERRE KUNSTMANN (voir note 31), p.14. - Cette légende
byzantine de Théophile aurait été traduite du grec en latin au
IX® siécle par le diacre Paul et dédiée au roi carolingien
domino Carlo regi. La grande mystique allemande Roswitha
von Gandersheim (935-975), religieuse et poétesse, a remanié
cette légende en vers latins, comme le fera en Gaule le poete
Rutebeuf, deux siecles plus tard, en langue d’oil. - WALTER
DELIUS, Geschichte der Marienverehrung, Munich 1963, p. 169.
- HELENE HOMEYER, Hrotsvithae opera, Paderborn 1973,
pp. 126-139.

PiERRE KUNSTMANN (voir note 31), p. 14. - Selon JEAN WIRTH,
L'image médiévale, Paris 1989, pp.260-261, cette affirmation
serait fausse (rappelons que Grégoire de Tours parle au VI°®
siecle déja des «Miracles de Notre-Dame»).

EMILE MALE (voir note 32), pp. 426-427.

229



37
38
39
40
41
4
43

44
45

46

47

48

230

SAINT BERNARD, traduit par Marie Madeleine Davy, Paris 1945,
p.177.

AMEDEE DE HAUTERIVE, évéque de Lausanne, Huit homélies
mariales, traduit par Dom A.Dumas, Paris 1960, p. 85.
AMEDEE DE HAUTERIVE (voir note 38), p.187.

AMEDEE DE HAUTERIVE (voir note 38), p.193.

L’Eglise orthodoxe fait partie des Eglises chrétiennes; elle
s’est séparée de Rome en 1054 et reste fidele aux rites d’Orient.
EMILE MALE (voir note 32), p. 426.

La Bible de Jérusalem, Paris 1978, p.389.

La Bible de Jérusalem (voir note 43), p.380.

Déja ’empereur paien s’était inspiré des dieux de I’Antiquité,
par exemple Zeus et sa symbolique solaire. Il se faisait repré-
senter auréolé avec des insignes des dieux antiques qui
deviendront les attributs d’un roi chrétien.

LeoNHARD KUPPERS, Die goldene Madonna in Essen, dans: Die
Gottesmutter, Marienbild im Rheinland und in Westfalen,
vol.1, Recklinghausen 1974, pp.43-50. - Voir aussi ILENE
HAERING FORrsYTH, The Throne of Wisdom, Princeton 1972.
Voir par exemple le diptyque en ivoire, provenant de Constanti-
nople, deuxieéme quart du VI¢ siécle, Berlin, Staatliche
Museen Preussischer Kulturbesitz, Frihchristliche Byzanti-
nische Sammlung, illustré dans Christus und Maria, catalogue
de I’exposition a Berlin 1980 (Staatliche Museen Preussischer
Kulturbesitz), p. 60.

LeoNHARD KUPPERS (voir note 46), p. 48: «Die Gottesmutter
ist gleichsam in Gold eingehllt, und so ist sie ihrer kiinstle-
rischen Wirkung nach und in ihrem aufleuchtenden Glanze
eben doch keine eigentliche «Plastik» mehr, Plastik gesehen
als ein dem [rdischen zugeordnetes Gebilde. Sie ist unkor-
perlich bei aller Korperlichkeit, unplastisch bei aller Plasti-
zitdt». Lor, en se combinant avec la lumiere, évoque ’aspect
immatériel de cette représentation. Celui-ci est en rapport
direct avec la lumiére: lor est le moyen spirituel, Marie est
I'instrument par lequel Dieu agit. Dans sa fonction de Hode-
getria, elle intercede entre lui et les hommes/mortels. Cette
vision surnaturelle trouvera son apogée au XII® siecle dans
Part du vitrail. (L. KUPPERS, traduit de I’allemand par I’auteur).
«Im Kulturraum nérdlich der Alpen findet sich wohl als frii-
hestes Marienbild eine Halbfigur auf dem Fuss des
beriihmten Tassilo-Kelches in Kremsminster in Oberdster-
reich aus dem 8. Jahrhundert, der ein Geschenk des Herzogs
Tassilo I11. ist. Beim Marienbild des Tassilo-Kelches kommt es
auf die Herausstellung des Immateriellen an. Die Tatsache,
dass wir dieses fritheste Marienbild auf einer Goldschmie-
dearbeit finden, ist bezeichnend fiir das Kunstwollen n6rdlich
der Alpen. Seiner eigentiimlichen Beziehung zum Licht
wegen gilt das Gold als addquates Mittel zur Darstellung spiri-
tueller Gehalte. Das Geistig-Seelische soll aufleuchten, das
Himmlisch-Pneumatische, entgegen der feierlichstatischen
Reprisentation libersteigert sich die Bewegung zu ausdrucks-
voller Geste. Diese Maria ist begnadetes Instrument,
Werkzeug, durch das der gottliche Geist wirkt: darum sind
ihre expressiven Hinde wesentlich, die vom Diesseitigen auf
das Jenseitig weisen. Maria ist Wegweiserin, Kiinderin und
Mittlerin des Heils zwischen dem Weltherrn und dem siin-
digen Menschen» (p.44). - Voir aussi: Louis BREHIER, Une
Vierge romane au musée de Geneve, dans: Genava VI, Genéve
1928, pp. 79-91: «Le prototype de la composition est proba-
blement d’origine paienne. Une statuette en terre cuite de
caractere archaique découverte a Véies en Etrurie représente
une déesse assise sur un trone avec un enfant sur les genoux
qu’elle maintient de ses deux mains de la méme maniére que
les Vierges-reliquaires tiennent ’Enfant Jésus». «Parmi les
reliques les plus recherchées, les plus nombreuses étaient

49
50

51

52

53
54

55

56

celles que I’on attribuait a la Vierge et c’est ce qui explique le
grand nombre de Vierges-reliquaires que ’on trouve encore
aujourd’hui en Auvergne et dans les provinces voisines. A
partir du XI¢ siécle et a la suite de pelerinages analogues a
celui de Bernard de Chartres, le culte des statues-reliquaires
se répandit au nord de la Loire et en Bourgogne, mais sans
prendre le méme développement que dans son pays d’origine.
Il en fut de méme en Espagne, en Italie, en Allemagne et
jusqu’en Suéde.» - Pour Sainte-Foy de Conques, se référer a:
JEAN TARALON, Les Tiésors des Eglises de France, Paris 1965,
pp.289-294. - Et a ce propos l'article de JEAN et MARIE-
CLOTILDE HUBERT, Piété chrétienne ou paganisme? Les statues-
reliquaires de I’Europe carolingienne, dans: Mémoires et Docu-
ments, publiés par I’Ecole de Chartres (XXIX), Geneve 1985,
pp.319-358.

LeonHARD KUPPERs (voir note 46), vol.2, fig. 1.

HiLDE CLAUSSEN / KLAUS ENDEMANN, Zur Restaurierung der
Paderborner Imad-Madonna, dans: Die Gottesmutter,
Marienbild im Rheinland und in Westfalen (voir note 46),
vol. 1, pp.51-84; vol. 2, fig. 7.

Le Calice de Bédia, orfevrerie exécutée en 999, Musée d’Etat
des Beaux-Arts de Géorgie, Thilissi, Inv. No.9510/A: L'Orfe-
vrerie géorgienne du VII® au XIX¢ siécle, catalogue de I’expo-
sition a Genéve (Musée d’art et d’histoire), 1979, fig. 6a.
BRIGITTA SCHMEDDING, Die Ikonographie der Madonnen-
statuen, dans: Romanische Madonnen der Schweiz. Holz-
skulpturen des 12. und 13.Jahrhunderts, Fribourg 1974,
pp. 63-75: «Etwa ein Drittel der schweizerischen Madonnen
priasentiert sich im Zeitgewand des 12. Jahrhunderts, wie es
bis in die ersten Jahrzehnte des 13.Jahrhunderts hinein
getragen wurde. Bezeichnend ist, dass die Zeittracht fiir Maria
nur in der Skulptur vorkommt. . .».

BRIGITTA SCHMEDDING (voir note 52), fig. 3-5, pp.132-134.
Saint Blaise; se référer a: Die Zeit der Staufer, catalogue de I’ex-
position a Stuttgart (Altes Schloss und Kunstgebiude),
26 mars-5 juin 1977, vol. 1, p. 291, vol. 2, fig. 218. - Neue For-
schung zur mittelalterlichen Glasmalerei in der Deutschen
Demokratischen Republik, Berlin 1989, p.12, fig. 4. - On sait,
par des témoignages écrits, qu’Henri le Lion, duc de Saxe et
de Baviere, fit don de vitraux a la cathédrale dédiée a saint
Blaise. A I’occasion de son deuxiéme mariage en 1168 avec
Mathilde, fille d’Aliénor d’Aquitaine et d’Henri II Planta-
genét, roi d’Angleterre, de méme a la mort de sa femme sur-
venue en 1189, Henri le Lion de Brunswick, cousin germain de
I’empereur Frédéric Barberousse, fit plusieurs dons a I’Eglise
dont I’Evangéliaire de Helmarshausen (vers 1168-1189),
manuscrit de luxe, conservé a Wolfenbiittel, exposé a
Braunschweig en 1985. Grand mécene, il fut probablement le
commanditaire de la chanson de Roland (Rolandslied),
manuscrit du «Pfaffen Konrad», écrit en vieil allemand (Mit-
telhochdeutsch).

Pour le vétement liturgique voir: JOSEPH BRAUN, Tracht und
Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst, Stuttgart 1943. -
KAREL OTAVSKY, Bedeutung und Funktion textiler Kunstwerke,
dans: Alte Gewebe und ihre Geschichte, Riggisberg 1987,
pp. 87-90.

La personnification de I’Eglise porte le vétement liturgique. La
naissance de I’Eglise se situe pres de la croix du Christ: I’Ec-
clesia remplit son calice du sang qui jaillit du flanc du Christ.
La Glose (qui vient d’Isidore de Séville [560-636] et qui fut
remaniée au IX® siecle par Walafried Strabo, précepteur de
Charles le Chauve et abbé de Reichenau) dit: «Calicem
Ecclesiae propinavit». - EMILE MALE, L'art religieux du XIII¢
siecle en France, vol. 2, Paris 1969, p.83. Les artistes du XII¢
siecle et surtout du XIII¢ siecle faisaient de cette scéne une



57
58

59

60

61

62

interprétation symbolique ou mystique: soit I’Ecclesia et la
Synagogue sont placées sous la croix du Christ, comme sur le
vitrail symbolique de Bourges, soit en double représentation:
Marie/saint Jean et Eglise / Synagogue, dans I’Evangéliaire de
Helmarshausen, soit la Vierge seule avec saint Jean en
recevant le sang du Christ, dans le psautier de Zwiefalten
(Brev. 98, fol. 8V).

Louis BREHIER (voir note 48), p. 83.

BRIGITTA SCHMEDDING (voir note 52), p.75. - Lexikon der
Marienkunde, Ratisbonne 1960, pp.1558-1562. - Dictionnaire
de spiritualité, Vol. 4/1, Paris 1960, pp.585-587.

Le rayonnement immédiat d’Elisabeth fut d’autant plus
important que ses visions se développaient. Hildegard de
Bingen, poétesse et abbesse, était en correspondance avec Eli-
sabeth de Schoenau et fut sa directrice de conscience. - Voir
aussi: le vétement liturgique d’une Vierge en majesté dans
I’église Saint-Pierre sur le Petersberg, prées de Fulda, bas-relief
en pierre de la deuxieme moitié du XII® siécle. Cette «Hode-
getria» est par son attitude et ses vétements - casula et
maphorion - stylistiquement proche de celle de Flums, mais
les attributs sont différents: Marie tient le lys dans sa main et
son Fils le rouleau. Cette représentation fait penser aux enlu-
minures de la méme époque. Rabanus Maurus (822-842) fit
ériger ce sanctuaire comme église funéraire en I’honneur de
sainte Lioba (710-782); translation des reliques en 836. Ce sar-
cophage repose dans la crypte, entouré de peintures murales
datant du IX® siécle et qui seraient actuellement les plus
anciennes connues sur le sol germanique.

Le tissu de larobe, ornant la Vierge de Wil, est paré d’un motif
semblable a celui qui tapisse le couvercle intérieur du codex
360 (vers 1150), issu du monastére de Saint-Gall. Incontesta-
blement, c’est une étoffe contemporaine et géographi-
quement proche: en effet, le hameau de Wil appartenait a
I’évéché de Saint-Gall. Le nom de Wil est mentionné pour la
premiére fois en 754: Rotbald fit don de terres & Wil au
monastére de Saint-Gall (dans: «Der Hof zu Wil», chronique
de la maison). - JOHANNES DUFT/RUDOLF SCHNYDER, Die
Elfenbein-Einbdnde der Stiftsbibliothek St. Gallen, Beuron
1984, ill. p. XXX.

Liturgica, Bischdfliche Gewandung, dans: «Ornamenta
Ecclesiaer, catalogue de I’exposition a Cologne (Schniitgen-
Museum), 1985, vol.1, p.398: Honorius Augustodunensis,
«ecclesiae presbyter et scolasticus», fut disciple d’Anselme de
Cantorbéry (1033-1109, né a Aoste, prieur puis abbé du
monastere du Bec en Normandie, il fut élu archevéque de
Cantorbéry en 1093). Honorius partit en Allemagne dans un
monastere bénédictin celtique. Saint-Jacques de Ratisbonne
fut une fondation britannique (Schottenmnche, bénédictins
d’origine celtique). C’est a Ratisbonne qu’il a écrit la plus
grande partie de son ceuvre. Son ouvrage liturgique: «Gemma
animae» est une explication symbolique de I’office divin, de la
messe et des fétes. On y trouvera au mieux les idées chéres au
Moyen Age, relatives 2 la signification des diverses parties de
la liturgie, du vétement ecclésiastique, du mobilier sacré.
Dauteur dépend étroitement d’Isidore de Séville et d’Ama-
laire de Metz, ses prédécesseurs, ainsi que de Rupert de
Deutz, son contemporain. Dictionnaire de théologie catho-
ligue, vol.7, Paris 1922, p.147. - Dictionnaire de spiritualité,
vol. 7/1, Paris 1968, p.733.

Renseignements et documents obtenus au: «A4begg-Stiftung»,
Musée du Textile Suisse, Riggisberg/BE, voir: MECHTHILD
FLURY-LEMBERG, Vier mittelalterliche Glockenkaseln und ihre
Konservierung, Riggisberg 1987, pp.4-10, ill.p. 7.

1000 Jahre Petershausen (voir note 10), pp.9, 55-57, 61, fig. 17,
18 et 32.

63

64

65

66

68

69

70

7

72
73

74

75

76
77
78

Mittelalterliche Glasmalerei in der Deutschen Demokratischen
Republik, catalogue de ’exposition a Erfurt (Angermuseum),
13. septembre 1989 - 18. février 1990, pp. 14-15, fig.3.

Liber feudorum maior, archives de la couronne d’Aragon, Bar-
celone, voir: FRANGOIS AVRIL, Les Arts de la couleur, dans: Les
Royaumes d’Occident, Paris 1983, pp. 159-259, fig. 210, p. 246.
- JEAN CHEVALIER/ALAIN GHEERBRANT, Dictionnaire des
symboles, Paris 1982, p.832: «C’est la pourpre: cette variété de
rouge était & Rome la couleur des généraux, de la noblesse et
des patriciens. Elle devint, par conséquent, celle des empe-
reurs. Le code de Justinien condamnait a mort ’acheteurou le
vendeur d’une étoffe de pourpre. C’est dire qu’elle était
devenue le symbole méme du pouvoir supréme». - Voir aussi:
ANDREAS ALFOLDI, Die monarchische Reprdsentation im
romischen Kaiserreich, Darmstadt 1970, pp.168-169: «Auch
darf es nicht vergessen werden, dass die Zeremonien der
Thronbesteigung im Altertum tiiberall nichts weiter als ein
Ankleiden gewesen sind und noch weniger, dass die dem
Paludament entsprechende Chlamys eines der hauptsédch-
lichen Attribute der hellenistischen Konige war. Diese Tat-
sache war in Rom begrifflich verankert. Schon 104 v. Chr.
nimmt ein romischer Ritter als Anfiihrer einer Sklavenrevolte
mit dem Diadem und dem Ko6nigsnamen auch das
nepiBdroov  mopebpodv an. Der Purpurmantel als Abzeichen
der hochsten Macht ist also dlter, als man es annahm.»
Crucifixion, Louts GRODECKI, Le vitrail roman, Fribourg 1977,
fig. 130, p.155.

Evangéliaire d’Henri le Lion, Hanovre 1984, fig. 9.
Annonciation(Adoration des Mages, cathédrale de Bourges,
Louis GRODECKI (voir note 65), pp. 88-89, fig. 69.
Chronique de Deutz, fol.2r, p.3, et dans: «Ornamenta
Ecclesiae» 1 (voir note 60), p.203. - PETER BLocH, Das Stein-
feld-Missale, dans: Aachener Kunstblitter, N°22, Aix-la-
Chapelle 1961, pp.37-60, p.52, fig.27. - OTT0 WIMMER/
HARTMANN MELZER, Lexikon der Namen und Heiligen, Inns-
bruck 1988, pp. 359-360. Rupert, issu du monastere de Liege,
se met en 1117 sous la protection de ’abbé et ami Cunon a
Siegbourg, puis de I’archevéque Frédéric de Cologne. Grace a
ce prélat, il est nommé abbé de Deutz en 1120, filiale de
Siegburg, située sur la rive droite du Rhin, en face de Cologne.
11 fit Ie pelerinage de Rome et du Mont Cassin en 1124, Grand
exégete, il écrivit De divinis officiis, de Trinitate, déroulement
de ’histoire du salut a travers 1’analyse des livres historiques
de la Bible. Son dernier grand ceuvre, De operibus spiritus
sancti, connaitra un succes posthume.
Liturgica, Bischifliche Gewandung,
Ecclesiaen 1 (voir note 60), p.399.
CASULA DE HERIBERT, «Ornamenta Ecclesiae» 1 (voir note 60),
p. 450.

Canonicus Fr. Bock, Geschichte der liturgischen Gewdnder des
Mittelalters, Bonn 1866, pp. 11-12.

Fr. Bock (voir note 71), p.12.

Chaussure pontificale, dite de Saint Didier, Delémont, Musée
jurassien, voir: Jura, treize siecles de civilisation chrétienne,
catalogue de I’exposition a Delémont (Musée jurassien),
3 septembre-23 octobre 1981, ill. p.17.

Bayerische Staatsbibliothek, Munich, Codex lat. 17401,
fol. 257, voir: The Year 1200, catalogue de ’exposition & New
York (Metropolitan Museum of Art), 12 février-10 mai 1970,
vol. 11, p. 163, fig.205.

JEAN CHEVALIER/ALAIN GHEERBRANT (voir note 64), pp. 193 et
905.

JEAN CHEVALIER/ALAIN GHEERBRANT (voir note 64), p.485.
La Bible de Jérusalem, (voir note 43), p.957.

ERNST GULDAN, Zur Apfelsymbolik, dans: Eva und Maria,

dans: «Ornamenta

231



79
80

81

82

83

84
85

232

Graz 1966, pp.112 et 113: «Ausgehend von der Apfelbaum-
Mystik des Hohenliedes wird Ecclesia als die sub arbore malo
erweckte Braut, als deren hier zu Fall gebrachte mater corrupta
hingegen die Synagoge, veranschaulicht und ihrem
Gegenbild Maria, der mater intemerata und geistigen Mutter
aller Lebenden, konfrontiert. In dieser Verflechtung antithe-
tischer Beziige wird Eva zum Urbild der Synagoge, wie Maria
als Urbild der Kirche gilt. Zwei Augen hat die Menschheit:
«Eva, das linke Auge, ist blind, Maria, das rechte, voll des
Lichts» (Ephrdm, in Genesis 3.6; voir «culte et dévotion
mariale» p.4). Erst die Kunst des 12. Jahrhunderts hat die
Blindheit der Synagoge dargestellt; der Zeichner des Hortus
deliciarum tat dies noch in wortlicher Ubernahme der Vor-
stellung vom «velamen veteris testamenti» (2. Kor. 3,14) durch
den liber die Augen fallenden Kopfschleier.» - Voir aussi: le
«vitrail symbolique de Bourges» et la «crucifixion symbo-
lique», miniature de I’Hortus deliciarum d’Herrade de
Landsberg, 1185. EMILE MALE (voir note 56), pp.25 et 113.
Sceau du monastere des prémontrées de Weiher, HASTK,
Huau 1/913:1317, Dez. 14, Historisches Archiv der Stadt Kéln,
ill. dans «Ornamenta Ecclesiae» 11 (voir note 60), p.51.

JEAN CHEVALIER/ALAIN GHEERBRANT (voir note 64), p.479.
Frontispice de I’évangéliaire de ’'empereur Othon III, fol. 247,
Bayerische Staatsbibliothek, Munich, voir L. GRODECKI/F.
MUTHERICH/J. TARALON/F. WORMALD, L'art ottonien, dans: Le
siecle de I’An Mil, Paris 1973, pp.87-100, fig. 81, p.91.
ERNST GULDAN (voir note 78), p.111: «Seit ottonischer Zeit
wird Christus als rex ef sacerdos mit dem goldenen Reichsapfel
dargestellt; etwa gleichzeitig tritt dieses bis dahin nur in der
Bildwelt existente Herrschaftszeichen in die Wirklichkeit ein
und gehort fortan zu den kaiserlichen Insignien. Spekula-
tionen liber das Konigtum der Gottesmutter zidhlen schon zu
den Hauptthemen karolingischer Mariologie, und dem
11. Jahrhundert entstammen auch die ersten sicheren Bild-
belege fiir die Ubertragung der Herrschaftssymbole auf Maria
als Himmelskonigin und regina nostri orbis». Voir aussi, sous
Henri II, U'«antependium de Bdle», or sur ame de bois, pierres
précieuses et semi-précieuses, émail, premier quart du XI¢
siecle, Paris, Musée de Cluny. Le Christ nimbé, comme rex et
sacerdos, est placé debout sous une arcade honorifique et il
tient dans la main gauche une sphére avec son monogramme
inscrit; a ses pieds, figurés en petites dimensions et en génu-
flexion, les commanditaires: 'empereur Henri IT et sa femme
Cunégonde. Le Christ est entouré de trois archanges et de
saint Benoit, tous debout sous une arcade, légérement
tournés vers Lui. D’archange Michel tient dans ses deux mains
une sphére contenant une croix. Les portes en bronze de
I’église Saint-Michel de Hildesheim, datant de 1015, mon-
trent, sur le vantail gauche, des scenes vétéro-testamentaires
se rapportant & Adam et Eve (lecture de haut en bas: EVA) et
sur le vantail droit des scénes de la jeunesse du Christ (lecture
de bas en haut: AVE, la salutation mariale).

Pontifical de ’abbaye bénédictine Saint-Vaast d’Arras, voir ill.
dans le catalogue «Ornamenta Ecclesiae» 1, (voir note 60),
p.424. La Sagesse personnifiée est également représentée sur
un trone et, comme attribut, elle a le sceptre, le calice ou la
sphere lumineuse. La Sagesse assiste Dieu au moment de la
création de la lumiere. La Sapientia habite dans le «domus
sapientiae», qui est aussi comprise comme I’Eglise; de méme,
il y a interchangeabilité entre la Sapientia et la Mére de Dieu,
ainsi la «Theotokos» incarne la Maison de la Sagesse.

La Bible de Jérusalem (voir note 43), p.1482.

La Bible de Jérusalem (voir note 43), p. 1418 et pour le Baptéme
du Christ, relief en stuc, vers 1087, église conventuelle Saint-
Jean a Mustair, voir JosePH GANTNER (note 7), p. 242, fig. 187.

86

87

88

89

90

91

92
93

94

95

La verriére de Chenu, aujourd’hui a Rivenhall, dans: Louis
GRODECKI (voir note 65), fig. 68, pp. 86-87.

La Trinité de Winchester, 78/4765f 15V, British Library,
Londres. Arius n’admettait pas que le Christ fiit égal a Dieu
et, par conséquent, niait le titre de la «Theotokos» = Meére de
Dieu.

Annonciation, Evangéliaire de Gengenbach, Cod. bibl. 2°, 28,
81V, Wiirttembergische Landesbibliothek, Stuttgart.

RUPERT DE DEUTZ, De operibus spiritus sancti, livre 1,8 (traduit
par Elisabeth de Solms), Paris 1967, p. 81.

La gamme des couleurs des verres dépend des oxydes métal-
liques dont on se sert, et du procédé de fabrication; elles
changent avec toute modification du procédé de fabrication et
du choix de nouvelles matieres premieres. - Eva FrRoDL-
KRAFT, Le vitrail médiéval, technique et esthétique, dans:
Cabhiers de civilisation médiévale X¢-XII¢, N° 1, Poitiers 1967,
pp.1-13.

Eva FrRoODL-KRAFT (voir note 90), p. 4: «La grisaille se compose
de trois substances: un mélange de verre coloré potassique ou
sodique finement broyé (auquel fut souvent ajouté de 'oxyde
de plomb pour diminuer le point de fusion) et d’une substance
colorante métallique non fusible finement broyée elle aussi:
oxyde de cuivre, battitures de fer ou étain. Un liant organique,
tel que le vin, I'urine ou aussi la gomme arabique, qui
s’évapore lors de la cuisson, rend ce mélange utilisable pour la
peinture.»

Eva FroDL-KRAFT (voir note 90), p. 8.

La grisaille est fixée a la surface du vitrail par une cuisson infé-
rieure a celle du verre lui-méme; les parties peintes sont trés
vulnérables lorsqu’elles sont exposées aux intempéries.
Méme a I'intérieur du vitrail, ’attaque de la corrosion varie,
selon sa teinte et son exposition a I’humidité et aux rayons
solaires. Cependant - dans des cas exceptionnels et suivant la
composition chimique du verre (pourcentage élevé de soude),
par exemple dans des verres romains et carolingiens - la gri-
saille peut protéger le vitrail, c’est-a-dire retarder le phé-
nomene de corrosion du verre, mais pas son altération. Pour
de plus amples informations se référer a JEAN LAFOND, Le
vitrail, Paris 1966. - HANS WENTZEL, Meisterwerke der Glasma-
lerei, Berlin 1954. - GOoTTFRIED FRENZEL, Schwarzloterhaltung
und Schwarzlotrestaurierung bei mittelalterlichen Glasge-
mdlden, dans: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 23/1, 1960,
pp.1-18. Par chance, les vitraux romans et gothiques -
jusqu’au milieu du XIVe siecle - sont en meilleur état de
conservation que la grande production verriere de la fin du
XIVe siecle. A cette époque, les artisans apportaient alors
bien moins de soin a la cuisson du verre et de la grisaille, sub-
merges par le nombre de commandes. Ainsi la qualité¢ dimi-
nuait au profit de la quantité! (Gottfried Frenzel, mars 1990,
atelier a Kdnigsfelden, communication personnelle).

Eva FrRoODL-KRAFT (voir note 90), p. 9. Théophile, néanmoins,
reste muet a propos de la disposition des couleurs dans le
vitrail, mais il donne des renseignements utiles pour la fabri-
cation et la coupe du verre, ’emploi de la grisaille et sa
cuisson, la production des tiges de plomb et le sertissage
(armature de plomb). Voir THEOPHILE, prétre et moine, Essai
sur divers arts, traduit par le chanoine J.-J. Bourrassé, Valence
1980, livre second: pp.68-92; particulierement intéressant et
instructif: pp. 71-73, 81-87, 89-90. - THEOPHILUS, The Various
Arts, traduit par C.R. Dodwell, Cambridge 1961.

La Bible de Jérusalem (voir note 43), p.31. - Louis GRODECKI,
Esthétique ancienne et moderne du vitrail roman, dans: Les
monuments historiques de la France, N° 1, 1977, pp.26-27,
démontre clairement le caractére sacré des vitraux a cette
époque: «Depuis le néoplatonisme, depuis saint Augustin, la



lumiere est I’é1ément essentiel et indispensable du beau; elle
est, par elle-méme, le beau absolu, comme 'ordre est aussi le
beau absolu: LUX ET ORDOy. Elle est la manifestation la
plus évidente de Dieu dans le monde physique symboli-
quement, elle est Dieu, comme I’écrit saint Ambroise dans De

sans le trouer quand elle entre et sans le briser quand elle sort,
ainsi le Verbe de Dieu, lumiéere du Pére, pénétre I’habitacle de la
Vierge et sort de son sein intact (clauso utero prodiit)» a écrit
saint Bernard, un exégete plus éloquent que les autres du
mystére de I'immaculée conception du Christ.

Spiritu Sancto: «Le Pére est lumiére, et le Fils est lumiére,etle % «C’est elle qui peut diminuer la transparence par transitions
Saint-Esprit est lumiére». La patristique chrétienne est en dégradé, jusqu’a la supprimer totalement. Passée au lavis
remplie de ce symbolisme, qui se reporte tout naturellement a sur le verre, elle retient la lumiere et voile son irradiation; en
I’esthétique du vitrail. «Sacramantissimae vitreae», écrit Suger. méme temps, par I’effet du contraste, elle rehausse la puis-
- Durand de Mende explicite mieux ces idées, un siécle plus sance lumineuse des parties restées sans peinture» (Eva
tard: «Les vitraux sont des écritures divines qui versent la FropL-KRAFT [voir note 90], p.1).
clarté du vrai soleil, c’est-a-dire de Dieu dans I’Eglise, c’est- :
a-dire dans le coeur des fideles, tout en les illumginant». La ¥ Jean CHEVALIER/ALAIN GHEERBRANT (voir note 64), p.535.
translucidité elle-méme est, au Moyen Age, un mystére % «The period of 1200 may be called transitional in a chronolo-
presque insondable. La lumiére est matiére et le verre est une gical sense and interpreted as a link between Romanesque and
autre matiere. «Comment la splendeur du soleil traverse le verre Gothic» (FLORENS DEUCHLER, Concerning the Year 1200, dans:
sans le briser et pénétre sa solidité de son impalpable subtilité, The year 1200 I1 [voir note 74], p. VII).

REMERCIEMENTS

Lidée d’une recherche approfondie sur le culte marial est née au
cours d’un séminaire d’Histoire médiévale: «Femmes et images
féminines a ’dge roman» dirigé par le Professeur Lucie Bolens a
I’Université de Genéve et a trouvé son prolongement dans mon
meémoire de licence en Histoire de I’Art sous la direction du Pro-
fesseur Florens Deuchler.

Je tiens a exprimer ma vive gratitude aux nombreuses personnes
qui m’ont aidée dans mes recherches par leurs précieux conseils,
tout particulierement envers le Professeur Ellen J. Beer, de I'Uni-
versité de Berne, auteur du Corpus Vitrearum Medii Aevi en Suisse.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig.1,3: Schweizerisches Landesmuseum, Zurich.
Fig.2: Dessin auteur.

Fig. 4: Kantonale Denkmalpflege, Saint Gall.
Fig.5,8,16: Photos auteur.

Fig. 6: Herzog Anton Ulrich-Museum, Brunswick.
Fig.7: Abegg-Stiftung, Riggisberg/BE.

Fig.9: Dommuseum, Brandebourg.

Fig. 10: Catalogue «Ornamenta Ecclesiae», Cologne 1985.
Fig. 11: Bayerische Staatsbibliothek, Munich.

Fig. 12: Staatliche Museen zu Berlin, Berlin (Est).

Fig. 13: Historisches Archiv der Stadt Koln, Cologne.
Fig. 14: Frangoise Perrot, Paris.

Fig. 15: Wiirttembergische Landesbibliothek, Stuttgart.

RESUME

Le vitrail de Flums, la Vierge a I’Enfant, est le plus ancien des
vitraux de Suisse. Il se trouve aujourd’hui au Musée national suisse
a Zurich. Le costume de la Vierge rappelle le vétement liturgique
constitué de ’aube, de la dalmatique, de la chasuble et des souliers
épiscopaux (vétement épiscopal). Marie n’est donc pas seulement
représentée dans son role de Mére de Dieu mais aussi comme
symbole de I’Eglise (Ecclesia) et de la Sagesse (Sapientia). Elle
porte ’Enfant Jésus sur son bras gauche, d’aprés le modele de la
«Hodegetria», et montre de sa main droite la pomme, rappelant la
chute d’Eve. La colombe du Saint-Esprit effleure la téte de la

233



Vierge. La «nouvelle Eve» participe donc directement & I'Incar-
nation de Jésus Christ. Symbole de I’Eglise et de la Sagesse, elle
confeére a la boule rouge dans sa main la signification de globe ou
de pomme d’Empire, signe de la puissance qu’elle exerce sur tous
les chrétiens. Le vitrail ornait au XII® siecle 'unique fenétre du
cheeur de la chapelle qui se trouve au-dessus de Flums SG. Le

sanctuaire était alors dédié a la Vierge Marie; il servait de chapelle
funéraire pour les enfants mort-nés ou morts sans baptéme. La
Vierge joue ici le role de médiatrice entre Dieu le Pere et les
hommes. Le vitrail souligne ce role par le reflet de la lumiere du
ciel dans ses verres colorés et par la représentation de la colombe,
symbole de I'inspiration divine par le Saint-Esprit.

ZUSAMMENFASSUNG

Das Glasgemidde aus Flums - Muttergottes mit Kind - ist das
alteste romanische Glasfenster der Schweiz. Heute befindet es
sich im Schweizerischen Landesmuseum in Ziirich. Die Kleidung
der Muttergottes erinnert unmittelbar an ein liturgisches Gewand,
bestehend aus Albe, Dalmatika, Kasel und Pontifikalschuhen
(bischoflicher Ornat). Damit ist Maria dargestellt nicht nur als
Gottesgebirerin, sondern auch als Sinnbild fiir Kirche (Ecclesia)
und Weisheit (Sapientia). Als «Hodegetria» trigt sie das Jesuskind
auf dem linken Arm und hilt in der rechten Hand den Apfel,
Hinweis auf Evas Siindenfall, empor. Die Taube des Heiligen
Geistes beriihrt leicht Marias Haupt. Als «neue Eva» ist sie direkt
an der Inkarnation Jesu Christi beteiligt. Als Symbolfigur der Ec-

clesia und Sapientia verleiht sie der roten Kugel in ihrer Hand die
Bedeutung des Globus oder Reichsapfels, Herrschaftszeichen der
Macht, die sie {liber alle Christen ausiibt. Das Glasgemailde
schmiickte im 12. Jahrhundert das einzige Chorfenster der Kapelle
oberhalb von Flums SG. Dieses Heiligtum war zu jener Zeit der
Jungfrau Maria geweiht und war Friedhofskapelle fiir totgeborene
oder noch nicht getaufte Kinder. Maria ist hier Mittlerin zwischen
Gottvater und den Menschen. Das Glasgemaélde bringt diese Rolle
verstirkt zur Geltung durch die Brechung des himmlischen Lichts
in seinen farbigen Glédsern und durch die Darstellung der Taube,
Sinnbild der gottlichen Inspiration durch den Heiligen Geist.

RIASSUNTO

La vetrata di Flums - ora custodita presso il Museo nazionale
svizzero di Zurigo - € la pit1 antica vetrata romanica svizzera e raf-
figura la Madonna col Bambino. Le vesti della Vergine ricordano
un vestito liturgico composto dai paramenti indossati dal vescovo:
alba, dalmatica, casula, pantofola. Maria, quindi, non solo rappre-
senta la Madre di Dio ma diventa anche simbolo della chiesa
(Ecclesia) e della saggezza (Sapientia). In quanto «Hodegetria»,
ella regge nel braccio sinistro il Bambino Gesu e nella mano destra
la mela, simbolo del peccato di Eva. La colomba dello Spirito
Santo le sfiora leggera il capo e, quale novella Eva, Maria partecipa
direttamente all’incarnazione di Gesu Cristo. In quanto Ecclesia e

Sapientia, invece, ella trasforma la sfera rossa nella sua mano in un
globo, simbolo del potere che ella esercita su tutti i cristiani. Nel
dodicesimo secolo la vetrata ornava 'unica finestra del coro della
capella sopra Flums (Cantone San Gallo), un santuario a quei
tempi consacrato alla Vergine Maria che fungeva da capella fune-
raria per bambini nati morti o spentisi prima del battesimo. A
Maria veniva, dunque, conferito il ruolo di mediatrice tra Dio e gli
esseri umani. Un ruolo posto in evidenza dalla rifrazione della luce
divina nei vetri colorati e dalla presenza della colomba, simbolo
dell’ispirazione divina attraverso lo Spirito Santo.

SUMMARY

The painting of the Virgin with child in Flums is the oldest Roman
stained glass window in Switzerland. It is preserved in the Swiss
National Museum. The virgin’s attire resembles a bishop’s vest-
ments, consisting of an alb, a dalmatic, a chasuble, and pontifical
shoes. Mary thus represents the Mother of God as well as symbol-
izing the Church (Ecclesia) and wisdom (Sapientia). As “Hode-
getria”, she holds the Christchild in her left arm and an apple in her
raised right hand, indicating the fall of Eve. The dove of the Holy
Ghost gently touches Mary’s head. As the “new Eve”, she is
directly involved in the incarnation of Jesus Christ. As she is the

234

symbol of Ecclesia and Sapientia, the red sphere in her hand
becomes the Imperial orb, symbol of the power she exercises over
all Christians. The stained glass window once adorned the only
opening in the choir of the chapel above Flums SG. The chapel,
originally dedicated to the Virgin Mary, once served as cemetery
for stillborn and unchristened children. Mary intercedes between
God the Father and His faithful. The heavenly light, refracted in
the colored glass, and the dove as symbol of divine inspiration
through the Holy Ghost both underscore Mary’s role as inter-
CesSOr.



	Le vitrail de Flums : iconographie et culte marial

