
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 47 (1990)

Heft: 3

Artikel: Le vitrail de Flums : iconographie et culte marial

Autor: Schmied-Neukomm, Helga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le vitrail de Flums:
iconographie et culte mariai

par Helga Schmied-Neukomm

,*VW V-'

^

WWl I
Fig. 1 La Vierge à l'Enfant, vers 1200. Vitrail de Flums, 63 x 28 cm. Zurich,
Musée national suisse (IN 35).

La Vierge de Flums est le plus ancien vitrail connu,
conservé en Suisse (Fig. 1). Il mesure actuellement 63
centimètres de haut sur 28 centimètres de large. Il semblerait que
cette représentation était, dès la construction des murs,
destinée à parer la seule petite ouverture en plein cintre du

chœur. Aujourd'hui, le cadre a la forme d'un fer à cheval,
suite à de multiples restaurations. Le réseau de plomb
reprend les contours du dessin (voir Fig. 2). Le sujet représente

une Vierge en majesté ou «Hodegetria»* de tradition
byzantine. Ce type d'iconographie se retrouve en Orient sur

213



les ivoires, les sceaux et les icônes: la Vierge y est
représentée debout, en pied ou à mi-corps, tenant son fils sur son
bras gauche. Dans les représentations monumentales -
peintures ou mosaïques - elle est assise sur un siège
impérial. C'est ce dernier type qui sera le plus représenté en
Occident.

La «Hodegetria» de Flums se détache sur un fond neutre
de tonalité jaunâtre. En position frontale la Vierge nimbée
est assise sur un trône architecture sans dossier, garni d'un
coussin. Les pieds reposent sur un suppedaneum. Elle porte,

Fig. 2 Le vitrail de Flums, le réseau de plomb.

sur son genou gauche, l'Enfant, également nimbé, qui a

l'apparence d'un adulte en miniature. Celui-ci tient le Livre
dans la main gauche et bénit de la main droite, en direction
de la sphère que tient la Vierge. Son regard est tourné vers
cet objet, et non vers les fidèles. La colombe du Saint-Esprit
descend légèrement de biais sur la tête de la Vierge.
L'encadrement forme une bande décorative (guirlande) épousant
le cadre en plein cintre de la fenêtre: c'est une chaîne de

feuilles d'acanthe stylisées blanches sur fond neutre,
entourées de traits foncés. Feuilles d'acanthe et petites
fleurs quadrilobées bleues et rouges se succèdent en
alternance, à intervalles réguliers. Elles s'interrompent dans
l'arc, comme si l'espace qui leur était imparti s'avérait trop
restreint. L'arc porte l'inscription «S(an)C(t)A MARIA».

Il est à noter que la main droite de la Vierge et la sphère
débordent l'espace qui leur est attribué et chevauchent sur
le cadre floral: on remarque une succession de plans pour
suggérer l'espace. La gamme des couleurs est réduite: la
robe d'apparat de la Vierge est d'un rouge vermillon sur
lequel sont peints des croisillons noirs contenant chacun un
minuscule cercle noir en son centre. La Vierge est assise sur
un trône rouge, orné de deux bandes bleues. Nous voyons
seulement le côté droit du siège et du coussin, la partie
gauche fut restaurée probablement au XVIIe siècle, à l'aide
de fragments de verre rouges et bleus qui sont placés au
hasard, de manière décorative. La Vierge présente aux
fidèles, dans sa main droite, une sphère qui à l'image de son
nimbe et de celui du Christ, est d'un rouge vif. Sur sa robe,
elle porte une sorte de pèlerine ou paenula jaune. Le
suppedaneum sur lequel sont posés ses pieds, chaussés de
précieuses pantoufles, ainsi que l'inscription et la colombe du
Saint-Esprit sont d'un jaune plus soutenu. La tunique de la
Vierge et le maphorion - voile qui couvre ses cheveux - sont
blancs et d'un tissu souple: les plis serrés contrastent avec
les plis obliques et cassants de sa paenula. Le Christ porte
également une tunique blanche finement plissée et une toge
bleue à la draperie mouvementée. Cette toge offre une
gamme de plis variés: plis en cercle qui soulignent et
entourent les articulations des genoux et du ventre, plis
parallèles qui indiquent le volume du tissu, deux plis en
triangle et en larme se terminant en pointe. L'ensemble
forme un réseau cloisonné qui rappelle le travail de l'émail.
Les tuniques présentent des plis soufflés en cornet pour
mieux marquer la chute du tissu. Tous les plis sont peints au
pinceau dans un ton bistre/noir. Les traits des visages, les
mains et les pieds de l'Enfant sont également appliqués en
grisaille, de même que tous les détails. La qualité matérielle
du verre de la Vierge de Flums est excellente, grâce à

l'irrégularité de l'épaisseur du verre et aux impuretés qui se sont
infiltrées pendant sa fabrication. Cette grande variété
anime le verre et lui donne une luminosité toute particulière

qui incite à la méditation spirituelle. Aujourd'hui,
hélas, les effets ne sont plus les mêmes. En comparaison, le

verre moderne paraît fade et sans caractère. Nous en avons
trois exemples dans le vitrail de Flums: la pantoufle droite
de la Vierge fut remplacée lors d'une restauration
antérieure à l'installation du vitrail au Musée national suisse; un

214



morceau de verre du fond neutre et une fleur quadrilobée
bleue dans le cadre, furent également substitués, mais ces
restaurations ne portent pas à de réelles conséquences pour
l'appréciation de l'ensemble.

Il est regrettable que la restauration entreprise au début
de ce siècle2 ait complètement dénaturé l'expression de la
Vierge. Son visage fut repeint dans l'esprit de l'Art
Nouveau, révélant le «Zeitgeist» de l'époque. De ce fait, il a

perdu toute la fascination magique qu'il dégageait à

l'époque romane. On n'y trouve plus l'intensité du regard
qui nous conduit au-delà du monde visible et, pour ainsi
dire, à proximité de Dieu.

Johann RudolfRahn3 et Ellen Judith Beer4 proposent des
reconstitutions du visage de la Vierge qui ne semblent pas
satisfaisantes. Par chance on possède, dans les archives du
Musée national suisse, des photos en noir et blanc prises
avant la restauration (Fig.3). A part ces photographies,
prises entre 1903 et 1906, lesdites archives sont pauvres en
renseignements concernant l'origine de ce vitrail. Nous ne
connaissons ni l'atelier dont il provient, ni le commanditaire.

Même le restaurateur ayant travaillé pour le Musée
national suisse, sous Hans Lehmann, nous reste inconnu.
De plus, les ateliers de restauration internes au musée
n'existaient pas avant la seconde guerre mondiale.
Aujourd'hui, dans l'atelier de restauration du Musée national
suisse de Zurich, on utilise une peinture imitant la grisaille,
appliquée à sec; toute retouche doit être réversible. Dans la
première moitié de ce siècle, on ne se préoccupait guère de

respecter l'œuvre dans l'esprit de sa création, ni d'exécuter
une restauration réversible. La restauration du vitrail de
Flums fut pratiquée selon le goût du jour, notamment pour
la tête de Marie. Pour l'instant, nous ne disposons d'aucun
moyen technique pour ôter cette grisaille - qui fait corps
avec le vitrail par fusion - sans courir le risque de l'endommager5.

En ce qui concerne la création de la verrière, c'est-à-dire
son lieu de fabrication, Johann Rudolf Rahn l'attribue à un
atelier local. Compte tenu du retard artistique de cette
région par rapport aux grands ateliers de l'art roman, il la
date de la première moitié du XIIIe siècle. Hans Lehmann6
et Joseph Gantner7, par contre, la situent un siècle plus tôt8.
Ils la mettent en rapport avec les vitraux des prophètes
d'Augsbourg datés de 1100, et le plafond de Zillis (dont la
datation est encore incertaine) qui en effet, ne se trouvent
pas très éloignés géographiquement de Flums. Or, les
figures de Zillis sont plus ramassées et plus corpulentes. La
gamme des couleurs est sensiblement différente. D'ailleurs,

Ellen Judith Beer démontre qu'il ne s'agit pas du
même milieu artistique. Pour notre vitrail, il s'agirait plutôt
d'un atelier issu de l'école souabe qui était en rapport avec
le renouveau clunisien, connu sous le nom commun
d'école de Hirsau. Le fondateur de la réforme de Hirsau,
Guillaume de Hirsau9, envoya sur la demande de l'évêque
Gebhard de Constance, ancien moine de son couvent, un
groupe de ses frères à Petershausen en 1085, à Weingarten
en 1088 et à Zwiefalten en 1089. Dans ces monastères,
attachés à l'esprit de Hirsau, se développèrent très vite des

W

Fig. 3 Le vitrail de Flums, détail. Photo prise en 1905-06.

scriptoria importants qui ont certainement influencé les

autres arts. Les deux statues du portail de Petershausen,
représentant saint Grégoire et saint Gebhard, reflètent
peut-être ces ateliers10. En tout cas, il est possible de les

mettre en rapport avec la Vierge de Flums. On sait
également que Weingarten posséda au XIIe siècle des ateliers
d'orfèvrerie et de verrerie de haute qualité. Malheureusement,

la plus grande partie de ces objets a disparu, les
manuscrits de Hirsau et de Petershausen ayant presque tous
été détruits dans des incendies".

Incontestablement, Hirsau et sa filiation ont joué un rôle
prépondérant dans le contexte artistique du vitrail de

Flums.
La verrière ornait et éclairait l'unique fenêtre de l'abside

rectangulaire d'une petite chapelle dédiée à la Vierge,
isolée sur un escarpement, au-dessus de la forteresse de

Gräpplang et non loin de Flums dans le canton de Saint-
Gall (Fig. 4)12. Au Moyen Âge le district de Sargans - qui
comprend la vallée de la Seez dans laquelle se situe le
hameau de Flums - appartenait à Churrätien; il était géré
soit par l'évêque de Coire, soit par celui de Constance.
D'après un document du 27 novembre 115513, émanant de

l'empereur Frédéric Barberousse, les possessions de Flums
étaient de nouveau dans les mains de l'évêque de

Constance à cette époque.

215



Aucun document ne nous dit jusqu'à quand exactement
la chapelle de Flums et les biens de l'évêché ont été
rattachés au diocèse de Constance (d'après certains historiens
jusqu'en 1798). Flums appartient au canton de Saint-Gall
depuis 1803. Elle fut liée ecclésiastiquement à Coire
jusqu'en 184614.

Pour la chapelle de Flums, on ne possède aucune trace
d'une construction antérieure à l'époque romane. En 841,

une chronique de l'empereur Lothaire Ier parle pourtant
d'une «cellula Santa Maria in Serras» qui devait être dédiée à

la Vierge Marie et à d'autres saints, et dont l'empereur fit
don à l'évêque Verendar15.

Par contre, on sait que cette cellula fut partiellement
démolie lors de la guerre que le duc Albert d'Autriche mena
contre les Zurichois de 1351 à 1355. Une chronique nous
apprend qu'en 1358 une reconstruction avait eu lieu:
«capella... in honore beate Marie virginis, beati Jacobi
apostoli et omnium aliorum apostolorum fundatajuxta Flums
Curiensis diosesis»16. Par miracle, l'abside et le chœur de
l'ancienne bâtisse étaient restés intacts; mais il a fallu
attendre le XIXe et le XXe siècles pour découvrir enfin les

joyaux de l'époque médiévale. Par un heureux hasard, lors
d'une excursion, Johann Rudolf Rahn a découvert le vitrail
de la Vierge qui était l'unique source de lumière à l'époque
romane.

Les fouilles entreprises en 1941 ont mis à jour des peintures

murales que l'on date à présent d'environ 1300 et qui
nous proposent un programme christologique17.

Cependant, on n'a pas de trace de peinture antérieure qui
serait contemporaine du vitrail roman. Un vrai miracle que
cette verrière soit restée presque intacte à sa place originale,
si l'on pense que pendant la période de la Réformation de
1529-1531, le prédicateur Martin Mannhart avait prêché
dans cette chapelle18!

Au XVIIe siècle, deux manuscrits nous parlent de la
chapelle; il s'agit de comptes-rendus de la visite de l'évêque de
Coire: «Visitatio Capellae In Seris... spectat haec capella ad
parochlalem in Flumbs, est dedicata in honore s. lacobi»^9.
C'est la première fois que la chapelle est nommée «Chapelle
Saint-Jacques». A ce moment-là, on constate que le vitrail
de la Vierge est endommagé: «fenestra in choro estfracta»20.
Cette mention pourrait confirmer et expliquer le rétrécissement

du cadre vers le bas en forme de fer à cheval lors
d'une restauration. Le siège de la Vierge fut probablement
endommagé et les pièces sont perdues. Grêle et orages
causaient souvent des dégâts considérables aux vitraux.

L'autel principal était dédié à la Vierge, accompagnée de
saint Jacques et saint Jean l'Evangéliste. Des processions et
des pèlerinages étaient régulièrement organisés autour de
cet autel. La première chronique nous apprend aussi que,
par leurs prières, les pèlerins invoquaient Marie devant
l'autel pour l'assistance contre les maladies du bétail;
comme offrande, ils apportaient du beurre, un produit de

grand luxe. Chaque matin, ainsi qu'à midi et le soir, les
cloches de la chapelle sonnaient pour inviter les fidèles à

louer la Vierge dans la récitation de l'AVE MARIA. Il ne
faut pas oublier que saint Jacques n'est devenu patron prin¬

cipal de cette chapelle qu'au XVIIe siècle. L'hyperdulie21
rendue à la Vierge prédominait au XIIe siècle, au temps de
la création et de la donation de notre vitrail.

Les fouilles entreprises entre 1964 et 1966 dans la chapelle
confirment cette vénération22: autour du chœur et de

l'abside, on a découvert, à une distance de 2,60 mètres, un
mur d'une épaisseur de 70 centimètres qui longeait l'édifice
latéralement. Dans ce petit espace, on a déterré plus de
deux cents squelettes de nouveaux-nés et d'enfants de
moins d'une année. Il s'agit donc d'un cimetière d'enfants
qui n'ont pas encore pu recevoir le baptême. Pour leur
assurer le dies natalis (ou séjour au paradis) on les plaçait le

plus près possible de l'église, sous la protection de la Vierge
Marie et à l'abri des mauvais esprits23. La présence de la
Mère de Dieu sur le vitrail est ainsi clairement justifiée.

Une légende nous apprend que l'eau de pluie tombée sur
le toit d'une église se transforme en eau bénite par l'action
du Saint-Esprit; elle procure ainsi le baptême aux
nouveaux-nés morts, et leur facilite le séj our parmi les Bienheureux24.

Après la découverte du vitrail en 1884, on l'enleva de son
cadre original et on le confia au curé du village. Déposé chez

lui, la verrière fut vendue à la Confédération en 188925 et

acquise pour le futur Musée national suisse, inauguré à

Zurich en 1898, où elle se trouve encore. Avant cette date, la
Vierge de Flums se trouvait en dépôt au Musée historique
de Saint-Gall.

La Confédération offrit à la chapelle de Flums une copie,
faite vers 1890, par le verrier Friedrich Berbig de Zurich.
Une autre reproduction, œuvre de Fritz Dold, se trouve
actuellement dans le château de Sargans26, une troisième,
d'un verrier inconnu, à la chapelle à Degenau/TG27, il s'agit
d'une version moderne et fantaisiste, le maître verrier
n'ayant malheureusement pas compris, ni respecté l'iconographie

originale. Il est intéressant de constater que la tête
de la Vierge copiée par Berbig ressemble davantage au
modèle roman que la tête actuelle, restaurée au XXe siècle.

Iconographie et culte mariai

Les descriptions de ce petit chef-d'œuvre ne manquent pas,
mais une interprétation iconographique approfondie fait
défaut. Pourtant, les attributs portés par la Vierge de Flums
sont essentiels en vue d'une approche iconographique: le
choix de son costume, la sphère et la colombe du Saint-Esprit
- présence inhabituelle dans une présentation isolée d'une
Vierge à l'Enfant.

Trésor inestimable, non seulement pour son ancienneté,
ses qualités artistiques, mais aussi pour son iconographie
originale, cette représentation de la Mère de Dieu n'est pas
sans rapport avec le culte mariai, si développé au XIIe siècle.
Il est intéressant d'en faire une rapide synthèse des origines
à l'époque romane:

Le culte et la spiritualité mariale commencent à se

développer avec saint Irénée, dans la seconde moitié du
IIe siècle: il appelle Marie «la cause de notre salut», car c'est

216



"r

û

Fig. 4 Chœur de la chapelle Saint-Jacques à Flums/SG. En bas le
sanctuaire, où se trouvait l'original du vitrail de la Vierge, remplacé
vers 1890 par la copie de Friedrich Berbig.

elle qui intercède en faveur d'Eve: elle œuvre avec le Christ
au salut des hommes. Le concile de Nicée en 325 favorise à

son tour la dévotion mariale, puisque le Christ y est déclaré
égal à Dieu le Père : de ce fait, la Vierge devient la médiatrice
privilégiée entre le Christ et les fidèles. Athanase, mort en
373 à Alexandrie, et saint Ambroise, évêque de Milan en
378, inaugurent des sermons sur Marie, qui prennent place
dans la liturgie officielle. Le Transltus Mariae, des textes
apocryphes sur sa double Assomption - de l'âme et du corps
- circulent dès 377. Ephrem, théologien et poète, mort en
375, lui consacre 52 hymnes syriaques, recueillis dans le De
virginitate. Finalement, au Concile d'Ephèse en 431, elle est
proclamée publiquement «Theotokos», soit Mère de Dieu.
Son culte ne cesse de grandir depuis cette date: d'abord en
Orient, où ses reliques sont vénérées à Bethléem, puis en
Occident, où l'église de Santa Maria Maggiore à Rome lui
est consacrée en 43228.

Au VIIe siècle, l'Orient célèbre quatre grandes fêtes
mariales: l'Annonciation, la Purification (ou Chandeleur), la
Nativité de Marie et l'Assomption (ou Dormitio). L'importance

et le nombre des fêtes de la Sainte Vierge dans l'année
liturgique sont une preuve solide et ancienne du culte

d'hyperdulie qui fut rendu à Marie dans toutes les églises.
Ildefonse de Tolède (mort en 667) eut une influence
considérable par son traité De virginitate Beatae Mariae29 où il
manifeste une intense dévotion. De même, les lieux de
culte dédiés à la Vierge Marie font leur apparition en Orient,
en Egypte puis à Rome, et gagnent rapidement aussi
d'autres pays d'Europe comme la Gaule: déjà au Ve siècle,
une église fut dédiée à Marie à Soissons. Elle fut érigée sur
les fondements d'un ancien temple d'Isis30. Nous assistons
ici au transfert d'un culte païen à un culte chrétien, voué à la
Reine céleste, Mère du Sauveur du monde. Ce procédé était
tout à fait naturel et courant durant les premiers siècles du
christianisme.

En Occident, la dévotion mariale se marque d'abord
dans la liturgie: messe et office. Des quatre grandes fêtes
mariales, l'Assomption existait déjà en Gaule avant le
VIIe siècle 31. La Nativité, l'Annonciation et la Purification
sont en tout cas célébrées à l'époque carolingienne. Ces
fêtes sont équitablement partagées durant l'année et
marquent les quatre saisons; il s'agit, encore une fois, d'un
emprunt à l'Antiquité, puisque l'Annonciation est calquée
sur la fête de Cybèle, la magna Mater de Rome, et
l'Assomption sur celle d'Ichtar, déesse vénérée surtout en
Mésopotamie. Désormais la «Theotokos» apparaît entièrement
intégrée dans la prière.

A partir de 800, l'Eglise latine, tout en restant tributaire de

l'Orient, développa une dévotion à Marie ayant ses
caractéristiques propres: dans leurs interférences, l'Occident et
l'Orient répandirent une piété mariale qui, à partir de

sources communes, se diversifia dans ses formes et son
iconographie. On vénérait non seulement l'image de la Vierge,
mais des «reliques» qui promettent miracles et guérisons.
Charlemagne, fervent serviteur de la Vierge, fit venir une
relique de sa tunique à Aix-la-Chapelle. A Chartres, on
possédait un fragment du voile qu'elle portait le jour de
l'Annonciation, et qui a été miraculeusement épargné lors de
l'incendie de 114532. A Paris et à Arras, on gardait une
mèche de ses cheveux, et nombreux sont les lieux où l'on
conserve le lait maternel de la Vierge. Les récits de miracles
étaient très répandus et populaires durant le Moyen Âge,
illustrés dans de nombreux romans de la littérature
française33.

A partir du XIIe siècle, la dévotion mariale devient de plus
en plus importante. Elle n'est pas seulement la médiatrice
entre les hommes et Dieu; elle impose également sa
volonté au Diable et accomplit des miracles, comme
l'illustre la légende de Théophile répandue au Moyen Âge:
«Anti-saint, l'exemple à ne pas suivre, se transforme en
saint authentique, grâce à l'intervention efficace de la

Vierge». Cette légende a connu une popularité telle que le
tympan du portail nord de la cathédrale de Paris lui est
consacré34.

«Dans la lutte contre Satan et ses acolytes, la Vierge
devient, pour le salut de l'humanité, l'instance quasi
obligée, parfois l'unique recours qui permet de réconcilier
l'homme avec son Créateur. Cette place centrale, entre ciel
et terre, se révèle d'une importance capitale dans la religion

217



populaire au Moyen Âge: L'appellation Notre-Dame, due à

Saint Bernard, trouve alors toute sa signification»35.
Incontestablement, la Vierge occupe - à ce moment-là -

le centre de l'histoire du salut. Les promesses des

patriarches et les oracles des prophètes se sont réalisés.
Au XIIe siècle, nous assistons à une nouvelle spiritualité,

à une volonté de retourner aux sources, à la «Vita apostolica
Christiana», des premiers chrétiens. Les nouveaux ordres
s'efforcent d'imiter le Christ, la simplicité évangélique et la
pratique de la pauvreté. L'accent est mis sur le dépouillement

et sur l'austérité. Dans ce climat, les prémontrés et
les cisterciens ont pour la Vierge une ardente dévotion, que
l'on ne rencontre pas à un tel degré chez les anciens
bénédictins. Saint Norbert et saint Bernard vêtirent leurs
disciples d'un habit blanc en l'honneur de la Vierge. Le culte
mariai commence à se nuancer de tendresse. Saint Bernard
célèbre la Mère de Dieu avec des élans chaleureux: «C'est
elle», écrit-il dans son sermon sur le Cantique des
Cantiques, «qui eût pu dire: J'ai été blessée d'amour car la flèche
de l'amour du Christ la transverbéra, et ne laissa pas dans son
cœur virginal un atome sans amour. Tout en elle,» dit-il
ailleurs, «était digne d'admiration. Son corps était aussi beau

que son âme, et c'est cette radieuse beauté qui attira sur elle les

regards de l'Eternel. Elle est notre guide, notre espérance»36.
Dans son homélie «super missus est»31 il l'exalte ainsi:

«O vous qui êtes belle parmi les femmes,
faites moi entendre votre voix.
Si vous lui faites entendre votre voix,
lui-même vous fera voir notre salut.»

De même, Amédée de Hauterive, contemporain de saint
Bernard et évêque de Lausanne, rend également hommage
à la beauté morale de Marie dans ses homélies, car elle
mérite d'être parée de la beauté de toutes les vertus:

«Sa tête est recouverte de la gloire de la virginité et voilée de

la pourpre de la charité. Sur cette tête repose la bénédiction
du Seigneur et surabonde la bénédiction de toutes les

nations. »3%

«.. .puits fermé et scellé dont est sortie la source de la
maison de David, ouverte pour la purification des péchés et
des souillures.»39

«.. .comme la source des jardins spirituels et le puits des

eaux vives et vivifiantes qui jaillissent en torrent du Liban
divin fait couler, depuis le mont-Slon jusqu'à toutes les

nations qui l'entourent ou sont répandues au loin, des

fleuves de paix et des ruisseaux de grâces débordant du
ciel.»40

Dans l'art religieux du XIIe siècle, la Vierge n'incarne plus
seulement la Nouvelle Ève, vénérée par son obéissance et sa

participation directe dans l'Incarnation du Verbe; elle
devient davantage la grande médiatrice entre Dieu et les
hommes. Dans les représentations monumentales, elle se

rapproche du cœur humble des fidèles illettrés: elle les
accueille au portail des églises (par exemple à Chartres

ouest, portail de droite [1145], première cathédrale dédiée à

Notre-Dame); elle est présente à l'intérieur des sanctuaires,

par exemple sur les vitraux, surtout en France et en Angleterre.

En Italie et dans les pays de rite orthodoxe, elle a sa

place d'honneur dans les icônes et dans les mosaïques,
généralement celles de l'abside d'une cathédrale41. Dans
l'ordre de Cîteaux, tous les monastères lui étaient
consacrés. Dans les pays de langue germanique, les abbayes
cisterciennes s'appelaient: «le Jardin de Marie» (Mariengarten)

ou «la Forteresse de Marie» (Marienburg), «le Port de

Marie» (Marienhave) ou encore «la Couronne de Marie»
(Marienkroon)42. La chapelle de Flums et son vitrail se

situent tout à fait dans cette tradition.

Le «Sedes sapientiae», siège occupé par Marie, est illustré
par des modèles de glorification antécédents:

Le prototype matériel du siège de la Sagesse ou «trône de

Salomon», réservé au Sauveur du Monde, se trouve déjà
décrit dans l'Ancien Testament, dans le premier livre des

Rois:
.«Le roifit aussi un grand trône d'ivoire et le plaqua d'or

raffiné, le trône avait six degrés, un dossier à sommet
arrondi; et des bras de part et d'autre du siège: deux lions
étaient debout près des bras...» (I Rois 10, 18-20)43.

Le roi Salomon, une préfiguration du Christ, «est assis sur
le trône du royaume» (I Rois 1,46) et il reçoit le don de

sagesse:
«Dieu donna à Salomon une sagesse et une intelligence
extrêmement grande et un cœur aussi vaste que le sable qui
est au bord de la mer. La sagesse de Salomonfutplus grande

que la sagesse de tous les fils de l'Orient et que toute la

sagesse de l'Egypte.» (I Rois 5, 9-10)44.

A part la description de la Bible, nous n'avons pas de copie
tangible du «trône» au temps de Salomon. Pour nous, le
Trône de Sagesse ressemble extérieurement au trône de

l'empereur romain ou byzantin qui, lui aussi, incarnait la

sagesse lorsqu'il y était installé, car il détenait le pouvoir de

juge, lors de ses audiences publiques, à l'instar de

Constantin à Trêves45.

Le faste de la représentation impériale romaine -
l'empereur victorieux assis sur un trône d'apparat, chargé
d'insignes et entouré de ses gardes - trouve ensuite sa
continuation dans l'Eglise. Les insignes de l'empereur et de ses

dignitaires deviennent ceux du pape et des évêques. Quant
au Christ, assis sur le trône impérial, il est entouré d'anges,
de saints ou d'apôtres et il tient dans ses mains les mêmes
symboles du pouvoir, terrestre et spirituel.

Le type de la «Vierge en majesté», bien que moins répandu
que le «Christ en majesté», se retrouve dans de nombreuses
œuvres d'art du XIIe siècle (en particulier dans la
statuaire)46. Le trône occupé par le personnage central,
entouré d'une architecture qui évoque la Jérusalem céleste,
est un élément important de cette représentation.

Ce serait saint Bernard qui aurait donné à Marie le nom
«sedes sapientiae», terme impliquant une identité symbolique

entre le siège et le personnage qui l'occupe.

218



Sur le vitrail de Flums, la Vierge est Trône de la Sagesse,

car elle sert elle-même de siège à son Divin Fils, Verbe
incarné. C'est peut-être une des raisons pour lesquelles le
Christ est représenté en adulte et que son corps est non pas
celui d'un petit enfant, mais celui d'un adulte. Mais cette
particularité iconographique est propre au style de
l'époque. La «Vierge en majesté» n'est plus une image historique

de Marie, qui serait relatée dans les récits de la Bible et
des textes apocryphes, mais c'est une représentation
symbolique, familière aux fidèles du XIIe siècle qui s'adonnèrent

avec ferveur au culte mariai. La Vierge, comme le
trône, emprunte des caractéristiques à l'Antiquité. Les
déesses païennes, telles qu'Isis, Cybèle, Ichtar ou Epona,
connues pour leurs pouvoirs de fertilité et de régénération
de l'Univers lui ont servi indirectement de modèle.

Marie s'approprie quelques traits de ces divinités dans sa

représentation symbolique: elle est assise sur un trône,
parfois orné de lions, avec Sol et Luna personnifiés
au-dessus de sa tête, face aux fidèles, et elle sert de siège à

son divin Enfant en le tenant sur ses genoux47. Quand la
Vierge à l'Enfant est représentée isolément, elle devient un
objet de culte, lié à la vie intérieure du fidèle. Les statues-
reliquaires de saints exerçaient une fascination considérable

sur les croyants48. La plus célèbre et la plus ancienne
Vierge en ronde-bosse conservée dans l'art septentrional
est la «Vierge d'or d'Essen», vers 980, sculpture en bois,
revêtue de lames d'or et ornée de pierres précieuses,
conservée «in situ», à la cathédrale d'Essen49. On admet
généralement que cette statue d'or fut réalisée pour
Mathilde, abbesse du monastère d'Essen, petite fille de
l'empereur Othon le Grand.

Cependant «La Madone de l'évêque Imad»50 avant 1058,

sculpture en bois, conservée au Musée episcopal de
Paderborn serait plus proche de l'iconographie de Flums. Il
s'agit aussi d'une statue-reliquaire. A l'XIe siècle, elle était
également recouverte de lames d'or, mais ce précieux métal
fut retiré et donné comme contribution à la guerre de sept
ans. Sur un objet liturgique, partie supérieure du «Calice de
Bédia»s\ Xe siècle, or martelé et repoussé, orfèvrerie
géorgienne, conservé à Tbilissi (Géorgie, URSS), la «Hodegetria»

est entourée par les apôtres: Marie, assise sur un
trône, montre de la main droite, selon la tradition
byzantine, son Enfant. Celui-ci prend place sur son genou
gauche; on ne distingue aucun objet, car suivant la tradition
byzantine la Vierge est sans attribut. Ce groupe est encadré
de chaque côté par des apôtres debout, qui se tournent vers
lui et l'acclament. Toutes les figures sont nimbées et placées
sous une arcade qui souligne le caractère solennel de cette
scène. Du côté opposé à la Vierge, le Christ est assis dans
une position semblable.

Après le siège, examinons le choix vestimentaire de
Marie; la comparaison des vêtements ci-dessous permet de
comprendre le rôle du costume de la Vierge de Flums.
Brigitta Schmedding52, dans son étude sur les «Madones
romanes en Suisse», affirme qu'un tiers des Vierges
sculptées en bois portaient le costume laïque de l'époque,
car l'habit qui moulait le corps était plus sculptural que les

vêtements amples et vastes des Vierges représentées dans
les miniatures. Deux sculptures en bois, «La Vierge d'Ober-
castels» (Fig. 5), 1160-1170, aujourd'hui au dépôt du
monastère de Disentis et «La Viergede Wil»53,1170-1180, qui
se trouve depuis 1985 en l'église Saint Nicolas de Wil, sont
contemporaines et géographiquement proches de Flums;

% .je»

éCmjÊÊm

H » ¦

V

B m ¦B
Fig. 5 La Vierge d'Obercastels, vers 1160-1170. Sculpture en bois.
Disentis/GR, Musée du monastère.

219



£̂~S

s+

^

jfj).(!).®.®.&.<S

Fig. 6 Saint Blaise, vers 1180-1190. Fragment de vitrail, provenant
de la cathédrale de Brunswick. Brunswick, Herzog Anton Ulrich-
Museum (MA 238).

toutes deux présentent une même composition et des

gestes similaires.
Ces deux exemples d'«Hodegetria» sont habillés - comme

la Vierge de Flums - d'une tunique longue, avec manches à

gigot, étroite et collante au poignet. La tunique tombe en
larges plis et s'écrase sur le sol. Elle est recouverte d'une
robe étroite, d'un tissu plus épais; celle-ci est plus courte
que la tunique, les manches sont larges et pendantes. Le
maphorion moule et cache les cheveux et tombe ensuite sur
les épaules et le dos. Les deux Vierges ne portent pas de
manteaux - tandis qu'à Flums, la Vierge est habillée d'une
paenula.

Dans un Fragment de vitrail5* qui représente saint Biaise,
datant de 1180-1190 environ et provenant de la cathédrale de
Brunswick (aujourd'hui au Herzog Anton Ulrich-Museum à

Brunswick), le saint est vêtu d'une tunique et d'une dalma-
tique en brocart qui est parée à son bord inférieur de pierres
précieuses (Fig. 6). La dalmatique est garnie de fleurs
stylisées encadrées. Au-dessus, le saint porte une chasuble
sans dessin; incontestablement, il est habillé d'un vêtement
liturgique qui est celui du clergé, héritier du faste impérial
qui se manifeste dans les habits liturgiques55.

La Vierge de Flums et saint Biaise sont vêtus d'une
dalmatique identique par la forme et la matière de l'étoffe.
Toutefois, le dessin brodé est différent; par contre le bas de leur
dalmatique est décoré d'une manière identique: une bande
horizontale, incrustée de pierres précieuses, orne la lisière
du bas. Saint Biaise et Marie portent chacun une chasuble,
celle du saint comporte en plus un large col à hauteur des

épaules, probablement ajouté postérieurement. Le bas de la

tunique est peint et évoque les plis soufflés d'une étoffe
souple et fine comme celle de Flums.

On constate donc que la Vierge de Flums est parée d'un
costume, qui ressemble à un vêtement liturgique: elle est
ainsi assimilée à l'image de l'Ecclesia56.

Marie n'est plus seulement l'instrument de l'Incarnation,
mais indéniablement un intercesseur puissant entre Dieu et
les mortels. Le vêtement ecclésiastique confirme l'autre rôle
qui lui est attribué, celui de l'Eglise en tant que «Mater
Ecclesia», la Mère spirituelle de tous les chrétiens.

Dans son article sur les «Vierges romanes», Louis Bréhier
affirme que: «Marie portant Jésus devient la figure de

l'Eglise et, pour mieux accuser le caractère du sacerdoce

auguste qu'elle exerce, on la revêt de l'ample planète
liturgique»51.

Comme témoignage de la glorification de Marie au XIIe
siècle, les rapports des visions d'Elisabeth de Schoenau
(1129-1164) citées par son frère Egbert, à partir de 1155, sont
particulièrement intéressants. La Vierge, le Sauveur, les

anges, le démon même, apparaissent à Elisabeth et
conversent avec elle. Elle voit souvent Marie comme
prêtresse: «...vidi dominam meam, stantem secus altare, in
veste, qualis est casula sacerdotalis»5*.

La Vierge de Flums est parée d'une dalmatique
somptueuse de brocart présentant des croisillons noirs formant
des losanges et contenant un petit cercle en leur centre. Elle
est surmontée d'une casula dorée.

220



fin -itt-%
.fr iti-

bA

7 .jijPk \77s'fi.CWm

• %^Î^^ÎAmii^mWmWKI^SSÊÊÊÊÊMmWM
Fig. 7 Doublure en soie à baudruche d'or, XIe siècle, provenant
de la chasuble de Saint Vital de Salzbourg. Riggisberg/BE,
Fondation Abegg (inv. 232 c).

Y a-t-il, au XIIe siècle, d'autres «Vierges en majesté»,
portant une dalmatique sacerdotale identique59? Dans son
ouvrage «gemma animae», Honorius Augustodunensis
(1080-1153) affirme que la «dalmatique», vêtement
liturgique, aurait existé dans sa forme actuelle depuis le pontificat

de Silvestre (314-335). La dalmatique (comme son
nom l'indique), aurait été inventée en Dalmatie: au simple
colobium (cuculiata vestis sine manicis) du prêtre, le pape
aurait demandé d'ajouter des manches longues et de le

porter ainsi pour la célébration de la messe 60.

Sur une doublure en soie à baudruche d'or, (Fig. 7), XIe
siècle, provenant d'Espagne et appartenant au col de la
chasuble dite «de saint Vital de Salzbourg», (aujourd'hui à la
fondation Abegg à Riggisberg/BE), le motif de Flums se

retrouve point par point en couleur beige sur fond vert61.

Deux statues-colonnes en pierre, vers 1175, provenant du
portail de l'église conventuelle de Petershausen (près de
Constance), représentent le pape, saint Grégoire, auquel

l'église était dédiée dès 983, et saint Gebhard (949-995),
évêque de Constance et fondateur de l'abbaye bénédictine
de Petershausen. Les deux saints nimbés sont placés

debout, grandeur nature, de part et d'autre du portail62.
Leurs costumes sont pratiquement identiques, hormis une
bande de soie supplémentaire, ornée de pierreries, décorant
la dalmatique de saint Grégoire. Ils sont habillés selon la
tradition de l'Eglise: tunique, dalmatique et chasuble. Saint
Grégoire tient le Livre, et saint Gebhard le modèle d'une
église (Petershausen). Ici nous rencontrons pour la
première fois des dalmatiques qui, par leur dessin, sont
semblables à celle de Flums (Fig. 8).

De même sur un Fragment de vitrail, une «Oboedientiae»,
de Paretz, conservée au Musée de la cathédrale de Brandebourg,

vers 1200, nous trouvons le même tissu rouge avec
dessin qu'à Flums dans la personnification de l'obédience
(Fig.9)63.

Ce motif n'était pas seulement en vogue au nord des

Alpes, mais également en Catalogne: dans une enluminure

'
¦

w

Fig. 8 Statue-colonne, détail de dalmatique, vers 1175. Sculpture
en pierre, provenant de Petershausen. Karlsruhe, Badisches
Landesmuseum.

221



sur parchemin: «Liber feudorum maior», (fin du XIIe siècle,
Barcelone, archives de la couronne d'Aragon à Barcelone),
Raymond de Caldes, doyen de la cathédrale de Barcelone,
présente son œuvre au roi Alphonse II le Chaste
(1162-1196), comte de Barcelone et roi d'Aragon. Le roi,
barbu et couronné, est assis sur un trône architecture avec
coussin; il est revêtu d'un costume rouge, entièrement
parsemé de croisillons noirs, chacun avec un point central64.

Revenons à la technique du vitrail et à la représentation
de Maria/Ecclesìa proprement dite: dans une «Crucifixion»,
vers 1170 (panneau détruit en 1945 à Berlin), la Vierge
possède une tunique, une dalmatique richement brodée de
fleurs stylisées et une chasuble ou paenula65. Elle est Mère
du Sauveur et en même temps l'Ecclesia. Dans l'Evangéliaire

d'Henri le Lion66, l'Ecclesia, juxtaposée à la Vierge au
pied de la croix, porte le même vêtement liturgique que la
Vierge de Berlin; les mains voilées, elle reçoit dans un calice
le sang du Christ. D'une image narrative dans l'Evangéliaire,

nous passons à une représentation condensée et
symbolique dans le vitrail. Aux deux extrémités, en bas du
vitrail de Berlin, apparaissent deux fleurs quadrilobées,
analogues à celles de Flums. La composition est entourée
de bandes décoratives, dont celle de l'intérieur présente le
dessin de Flums inversé: les losanges et les points sont
blancs.

La dalmatique de grand luxe que revêt ici la Vierge se
rencontre en d'autres circonstances de sa vie: Sur les verrières
de l'Annonciation et de l'Adoration des Mages,61 dans le
chœur collatéral sud de la cathédrale de Bourges (1160), la

dalmatique de la Vierge est couverte de fleurs stylisées et
ornée de pierres précieuses. Dans la bande horizontale qui
traverse la scène de l'Adoration, à la hauteur de la tête de
Marie, on reconnaît de nouveau le motif de Flums, en
blanc, comme à Berlin.

Une enluminure, la «Chronique de Deutz», (Fig. 10), vers
1155-65, perdue depuis la seconde guerre mondiale, représente

la Vierge/Ecclesìa^ portant, elle aussi, un costume
avec le motif de Flums: elle est nimbée, couronnée et assise
sur une étrange construction, symbolisant peut-être le
monastère de Deutz; à ses pieds, en génuflexion, Thiode-
ricus custos (Aedittus Theoderic est désigné comme
commanditaire de cette enluminure).

Il faut encore considérer la casula, habit liturgique
principal, selon Honorius Augustodunensis69: la chasuble en
soie dorée attribuée à Heribert10, conservée aujourd'hui au
monastère de Cologne-Deutz (datée vers l'an 1000) est, par
sa matière et sa couleur, le prototype de la chasuble dorée,
vêtement liturgique de la Vierge de Flums.

Les chaussons de la Vierge sont faits d'un tissu jaune,
rappelant un satin brillant. Ils sont brodés, dentelés avec de
petites ouvertures rondes, et décorés au milieu et sur les
côtés de fins rubans incrustés, probablement de pierres
précieuses.

Eginhard, chroniqueur de Charlemagne, nous rapporte
que l'empereur portait pendant les grandes cérémonies une
tunique romaine, une chlamyde et des calceamentae gem-

matae. Ces souliers, richement parés de perles et de pierres
précieuses, faisaient partie du faste des empereurs romains
et Constantin Ier, empereur et préposé de l'Eglise romaine,
aurait chaussé ces pantoufles. Il introduisit cette mode à la

cour byzantine71.
Rhabanus Maurus (784-856), écolâtre, puis abbé de Fulda

et archevêque de Mayence, décrit les pantoufles pontificales:

«La semelle était en cuir, le dessus en tissu de soie,
épais, lourd et ajouré; de petites bandelettes dorées, les

ligulae, ornaient ces chaussons et permettaient de les
attacher»72.

La chaussure pontificale, dite de saint Dizier13, XIIe siècle,
en cuir brodé de soie et de fil d'or, conservée au Musée
jurassien à Delémont, illustre parfaitement les écrits
théoriques du Moyen Âge: les ligulae dorées ne sont toutefois
pas faites de tissu, mais d'un cuir souple brodé et ajouré.
Des pantoufles identiques à celles de la Vierge de Flums se

retrouvent sur l'enluminure du Codex lat.1740114, (Fig. 11),

vers 1210-1225, provenant de l'abbaye bénédictine Sche-

yern/Bavière, conservé à la Bayerische Staatsbibliothek de

Munich. Bien entendu, ce ne sont que les calceamentae

gemmatae qui sont semblables et comparables au vitrail; le

style, par contre, est postérieur (Zackenstil).
Nous constatons que les chaussons de la Vierge de Flums

appartiennent aussi au vocabulaire liturgique et sont
destinés aux dignitaires ecclésiastiques. La Vierge/Ecclesia est,
par conséquent, chaussée ainsi.

Analysons maintenant les attributs de la Vierge de Flums
et, en premier lieu, la sphère rouge. En tant qu'objet
tridimensionnel, la sphère symbolise le ciel cosmique, en
particulier dans ses relations avec la terre. La sphère exprime le
souffle de la divinité, sans commencement ni fin. La
cosmologie exposée par Platon dans le «Timée» présente
l'univers sous forme de sphère: «Ce qui est de toutes les
figures la plus parfaite et la plus complètement semblable à

soi-même»75. Incarnant la perfection absolue, cette figure
se retrouve dans l'Antiquité sous forme de fruit: les

pommes d'or du jardin des Hespérides. Celles-ci
promettent l'immortalité et garantissent la jeunesse, symbole
de renouvellement, de perpétuelle fraîcheur et de connaissance.

La Bible ne nomme jamais ce fruit, mais il est
communément admis que le «fruit de l'arbre qui est au milieu du

jardin...» était une pomme (Genèse 3,3).
Le fruit de l'arbre défendu aurait également pu être une

grenade; sa couleur, d'un rouge vif, possède les mêmes
vertus: amour, fécondité, perfection et régénération. Les
déesses de l'Antiquité, Héra et Aphrodite par exemple, se

paraient déjà de cet attribut.
Les Pères de l'Eglise ont aussi voulu voir, dans la grenade,

un symbole de l'Eglise elle-même. «De même que la
grenade contient, sous une écorce unique, un grand
nombre de grains, de même l'Eglise unit dans une seule

croyance des peuples divers»76.

Un grenadier stylisé sur une plaque en ivoire, 1400 av. J.C.,
provenant d'Assur (Mésopotamie), conservée aux Staatliche

Museen de Berlin (Est), porte ses fruits à l'extrémité

222



.ä2*v ^
s

jLj.r***! \
^NjçA *%*<ty^ ***^

***w

a
3 Oo

Fig. 9 L'Oboedientia de Paretz, vers 1200. Fragment de vitrail. Brandebourg, Dommuseum.

de ses branches. La sphère rouge de Flums ressemble
fortement à ces grenades (Fig. 12).

Ce fruit merveilleux pourrait aussi provenir de l'arbre
mystique du Cantique des Cantiques, 7,14:

«.. .à nos portes sont tous les meilleursfruits. Les nouveaux
comme les anciens, je les ai réservés pour toi, mon bien-
aimé»11.

La pomme consommée par Eve, figure équivalente à la
Synagogue et à l'Ancien Testament, devient plus tard la
sphère dans la main de Marie. Irénée de Lyon a d'ailleurs
fêté Marie comme la Nouvelle Ève, incarnant l'image de
l'Eglise Nouvelle78.

Sur un sceau du monastère prémontré Weiher à Cologne
(Fig. 13), vers 1198, la «Hodegetria» est assise et montre de la
main droite un objet sphérique, comme la Vierge de
Flums79.

Particulièrement dans les représentations sculptées, de
nombreuses Vierges sont parées de cet emblème; ainsi la

«Vierge d'Obercastels» et la «Vierge de Wil» présentent
toutes deux, face aux fidèles, un objet sphérique doré. Le
Christ le désigne de sa main droite, comme à Flums, et
confirme ainsi l'importance de cet attribut mariai.

Dans les évocations du pouvoir, rois, empereurs, pontifes
et dieux portent souvent dans une main un globe
représentant le domaine ou le territoire sur lequel s'étend leur
autorité, mais symbolisant également le caractère totalitaire

de cette autorité80. La forme sphérique peut revêtir, en
effet, une double signification: la totalité géographique de

l'univers et la totalité juridique du pouvoir absolu. Le globe,
surmonté ou inscrit d'une croix, représente le pouvoir
temporel d'un empereur ou d'un roi, en tant que remplaçant du
Christ. Nous avons retenu deux exemples enluminés: sur le

Frontispice de Tévangéliaire de l'empereur Othon IIP*, fin du

223



»w»*fi

r V M

m

\+&* -Se

o« I rrri
-mo

<«

OO

Fig. 10 La Vierge à l'Enfant/Ecclesia,
minure de la Chronique de Deutz, fol.2r

1

vers

4&
1155-1165. Enlu-

Xe siècle, issu du scriptorium de Reichenau, conservé à la
Bayerische Staatsbibliothek de Munich, l'empereur en tant
que rex et sacerdos de la chrétienté trône dans son palais,
imitant les juges de l'Antiquité. Il est entouré des représentants

de l'Eglise et du peuple, figurés de petite taille pour
souligner leur soumission envers le pouvoir suprême exercé

par Othon III. Dans sa main droite, il tient le sceptre
surmonté d'un oiseau (un aigle stylisé, peut-être), emblème de
sa capacité de gouverner. Dans sa main gauche, il porte un
globe doré, orné d'une croix bleue, symbole de sa sagesse.

Sur le Pontifical de l'abbaye bénédictineSaint-Vaast d'Arras
(vers 1050), conservé aux Erzbischöfliches Diözesan-
museum und Dombibliothek de Cologne, la «Vierge en

majesté», symbolisant l'Ecclesia et la Sapientia*2, est
encadrée d'une mandorle qui sert en même temps d'initiale
à «Omnipotens», frontispice de ce pontifical. Elle montre de
sa main gauche, comme Othon III, la sphère lumineuse,
contenant une croix. Le Christ, auréolé d'un nimbe
crucifère, présente, également dans sa main gauche, une
grande croix (allusion à sa future Passion). Dans l'autre
main, il tient un rotulus. Il est assis sur le genou droit de sa

Mère, position rare dans l'art occidental. Marie, Ecclesia et
Sapientia, prennent place sur une demi-sphère avec le motif
de Flums83.

La sphère de la Vierge de Flums est rouge et, suivant la

lumière extérieure, elle prend une couleur chaude et
somptueuse, évoquant la teinte du sang, symbole de l'amour, de
la vie, de la mort. Dans ce cas précis, elle exprime l'amour
universel envers toute la chrétienté et elle est l'attribut de
l'Ecclesia. Cette interprétation est confirmée par le costume

liturgique de la Vierge.
Le centre de la sphère du vitrail est marqué par un point

qui pourrait signifier Dieu. Le cercle entourant la sphère
symboliserait alors la création.

La colombe du Saint-Esprit est le deuxième attribut de

Marie. Le Saint-Esprit est mentionné au moment de
l'Annonciation: «.. .l'Esprit Saint viendra sur toi, et la puissance
du Très-haut te prendra sous son ombre; c'est pourquoi, l'être
saint qui naîtra sera appelé Fils de Dieu» (Luc 1, 35)84.

Par contre, il n'est pas précisé, dans ce texte, sous quelle
forme l'Esprit s'est manifesté. Généralement, il est admis

que le Saint-Esprit se présente en colombe, cet oiseau qui
est apparu au-dessus du Christ, après son baptême:

«Ayant été baptisé, Jésus aussitôt remonta de l'eau: et voici
que les cieux s'ouvrirent: il vit l'Esprit de Dieu descendre

comme une colombe et venir sur lui» (Matthieu 3, 16)85.

\S»

I 11
=fl

3 I

cï;. .i. e

53r^

liBfi^:x

Tie<ss§^
*

b:

\
Fig. 11 La Vierge à l'Enfant, vers 1210-1225. Détail de
l'enluminure du Codex lat. 17401, fol.25r. Munich, Bayerische
Staatsbibliothek.

224



rj

J

*

fi s'pi

¦

ili KM
r1 r r .rr
HUHU

r

?:>Irt*¦

Fig. 12 Grenadier, 1400 avant J.C. Détail d'une plaque en ivoire,
provenant d'Assur (Mésopotamie). Berlin (Est), Staatliche
Museen zu Berlin, Vorderasiatisches Museum.

L'examen de la présence de l'Esprit-Saint sous forme de
colombe comme attribut mariai s'impose maintenant; la
matérialisation du souffle de Dieu, devient désormais son
attribut. Sur une verrière provenant de l'église de Chenu
(Sarthe), vers 1170, aujourd'hui à Rivenhall (Essex), la
colombe du Saint-Esprit entre en contact, de son bec, avec
la joue gauche de la Vierge de tendresse, alors que sa joue
droite est appuyée sur celle de son Fils (Fig. 14)86.

Deux enluminures témoignent de la présence du Saint-
Esprit: sur l'enluminure de Winchester, dite la Trinité de
Winchester (1023-1035), British Library de Londres,
figurent, à l'intérieur d'un cercle, deux personnages
masculins nimbés (le Père et le Fils), assis sur une demi-sphère.
A côté d'eux, Marie, portant l'Enfant sur son bras droit, se
tient debout, surmontée du Saint-Esprit. En bas de la
représentation, un démon est foulé. Arius et Judas sont situés

dans les écoinçons, de part et d'autre d'une gueule
infernale87.

Dans ce contexte, la Vierge devrait être interprétée
comme Ecclesia et Sapientia. Marie, dans ses différentes
fonctions de «Theotokos», Notre-Dame (médiatrice),
Ecclesia et Sapientia, est associée directement à l'Esprit-
Saint.

Dans l'Evangéliaire de Gengenbach, -Annonciation^, daté
du milieu du XIIe siècle et conservé à la Württembergische
Landesbibliothek de Stuttgart - la Vierge porte, comme
Marie à Flums, une dalmatique de brocart, une chasuble et
des pantoufles liturgiques. La colombe du Saint-Esprit
entoure de ses ailes le nimbe de Marie et son bec touche la
bordure médiane de celui-ci (Fig. 15).

Le monastère de Gengenbach appartenait également à la

réforme de Hirsau: on peut constater quelques similitudes
iconographiques et stylistiques avec la «Hodegetria» de

Flums.
La colombe de la Vierge de Flums sort également de la

voûte céleste, légèrement de biais, effleurant de ses ailes le
nimbe mariai. De son bec, elle touche la partie centrale du
maphorion, allusion, peut-être, au siège de la divinité. En
tout cas, la colombe fait corps avec la Vierge, elle en est
indissociable. Une citation de Rupert de Deutz dans son
«De operibus spiritus sancti» vient appuyer cette relation:

«C'est ainsi que la Bienheureuse Vierge, meilleure part de

l'ancienne Eglise, eut la gloire d'être l'épouse de Dieu le Père

I
-:

*v7y -f 7 -t VH

7
>fifi

¦ i**f
*•"'M JU «Y.--.

¦y->
¦¦'V t0*+
"**

-r-

•."'«.''rjg#

¦

Fig. 13 La Vierge à l'Enfant, vers 1198. Sceau du monastère de

Weiher. Cologne, Historisches Archiv der Stadt Köln.

225



'*^Hy

Fig. 14 La Vierge à l'Enfant et le Saint-Esprit, vers 1170. Détail
d'une verrière provenant de Chenu. Rivenhall (Essex), St. Mary
and AU Saints Church.

et de devenir par là-même le type de la nouvelle Eglise,
épouse du Fils de Dieu, son fils. Le Saint-Esprit, en effet, qui
dans son sein ou de son sein opéra l'Incarnation du Fils
Unique de Dieu, devait opérer encore du sein ou par le sein
de l'Eglise, par le bain vivifiant de sa grâce, la régénération
d'innombrables fils de Dieu.» (Chapitre VIII)89.

Les couleurs dominantes de la verrière de Flums sont le

rouge, le bleu et le jaune, soit les trois couleurs primaires à

partir desquelles toutes les variations sont possibles90. Il y a
aussi le verre neutre, employé pour les visages et la peau,
pour évoquer la blancheur de certains tissus ou pour servir
d'élément de fond.

La peinture y est appliquée par la fusion de la grisaille91.
La couleur du fond reste neutre, comme pour les prophètes
d'Augsbourg (vers 1100). Le verre du Moyen Âge n'est
jamais entièrement incolore, car des impuretés - des particules

d'oxyde métallique - sont présentes dans le sable lors
de la fabrication: le verre médiéval incolore, en raison de

son épaisseur et des impuretés de la fonte, n'est jamais
transparent, mais aussi translucide que les verres colorés, et
représente ainsi la valeur de couleur positive «blanc». Ce
blanc ne nous paraît pourtant presque jamais totalement
pur, mais toujours avec une légère nuance verdâtre ou
jaunâtre92.

Pour le vitrail de Flums, l'arrière-fond est jaunâtre. Les
parties évoquant le blanc - maphorion, aube de la Vierge, la
tunique du Christ - sont recouvertes d'une légère grisaille
appliquée sur la face extérieure de la verrière93.

Dans la technique et l'art du vitrail, c'est le bleu qui est la
couleur dominante. Eva Frodl-Kraft affirme que «le bleu a

la plus grande puissance d'irradiation; c'est lui qui constitue
la véritable couleur de lumière, et non pas le blanc, qui
paraît sans éclat à côté de lui. Le bleu ne se mélange pas aux
autres couleurs (et surtout pas au rouge), on peut constater
qu'il a une certaine prépondérance sur tous les autres
coloris»94.

Il est d'ailleurs conseillé d'intercaler une couleur neutre,
car le bleu «dévore» les autres couleurs. C'est pour cela que
les fleurons rouges et bleus sont disposés harmonieusement

entre des feuilles stylisées en grisaille. La dalmatique,

les nimbes, les fleurons, la sphère et le trône avec le

coussin triomphal sont d'un rouge puissant qui affirme la

royauté divine et sa future Passion.

Il est aussi vrai que le manteau bleu du Christ, les fleurons
et les ornements de la dalmatique, de la même couleur,
captent l'œil en premier mais, suivant la lumière extérieure
et l'éloignement du spectateur (certains effets se produisent
seulement à une distance déterminée), on est frappé par le

rayonnement et la luminosité du jaune; au centre, la grande
tache dorée de la chasuble, le Saint-Esprit, les pantoufles, le

'¦mm

S

Fig. 15 Annonciation, milieu du XIIe siècle. Enluminure de

l'Evangéliaire de Gengenbach, Cod. bibl. 2°, 28, fol. 81v. Stuttgart,
Württembergische Landesbibliothek.

226



Q£2m. «*
SSsa* «vu

i*.
VC

fê *Ji
<S

SC

5<
tx>
r*t

C*

n

KM
WÄ. j

Fig. 16 Le vitrail de Flums, proposition de restauration par l'auteur.

227



suppedaneum et l'inscription éclatent, soutenus par le fond
jaunâtre. Cette couleur envahit littéralement le vitrail,
communique le sens sacré du Saint-Esprit et donne à l'ensemble
la spiritualité recherchée.

Au XIIe siècle, nous l'avons vu, la chapelle de Flums était
dédiée à la Vierge Marie et elle avait fonction de chapelle
funéraire pour les enfants mort-nés ou décédés sans
baptême. Marie tenait alors le rôle d'intercesseur auprès de
Dieu pour pouvoir leur assurer l'accès au paradis. Le vitrail
de Flums contient cette idée dans sa translucidité reflétant
la lumière céleste, illustrée par la présence du Saint-Esprit
qui apporte le message de Dieu et sa bénédiction.

La présence solaire, magnifiée dans le vitrail et réconfortée

par la présence du souffle divin, l'âme de l'Eglise,
rattache et conduit le fidèle encore davantage au monde
invisible, au contact direct avec Dieu:

«Dieu dit: Que la lumière soit. Et la lumièrefut. Dieu vit que
la lumière était bonne, et Dieu sépara la lumière et les
ténèbres» (Genèse 1, 3)95.

Dans la verrière de Flums, la couleurjaune, l'éclatement de
la lumière céleste, prédomine et prédispose l'âme à l'union
avec Dieu. La casula jaune de la Vierge n'a reçu que peu de
traits en grisaille par rapport à l'ensemble du vitrail. En effet
«la peinture en grisaille joue le rôle de régulateur en ce qui
concerne la luminosité et l'irradiation du verre»96. Donc
dans le vitrail de Flums, le jaune n'est pratiquement pas
touché par la grisaille. Au Moyen Âge, le jaune est une
couleur équivalent à l'or: «Le jaune est la couleur de

l'éternité, comme l'or est le métal de l'éternité. L'un et
l'autre sont à la base du rituel chrétien»97.

La «Hodegetria» de Flums est parée d'un vêtement
liturgique; elle est à la fois la Mère de Dieu, Ecclesia et Sapientia.
Dans sa fonction de «Theotokos», elle tient le Christ Enfant
sur son bras, la pomme dans la main et elle est accompagnée
de l'Esprit-Saint; comme Nouvelle Ève, elle collabore
directement à l'œuvre de l'Incarnation. En tant que Ecclesia et
Sapientia, la sphère dans sa main signifie le globe terrestre,
attribut du pouvoir qu'elle exerce sur tous les chrétiens.

Si nous considérons que les statues colonnes de Peters-
hausen (vers 1175) et la Vierge d'Obercastels (vers 1170) ont
quelques ressemblances stylistiques avec la Vierge de

Flums, la datation des années 1180 semble lui convenir. Ces

œuvres se situent dans une période de transition, appelée
aussi, «le style 1200» qui représente pour ainsi dire le lien
entre le roman et le gothique98. Le retable émaillé de

Nicolas de Verdun, qui lui est contemporain (1181), manifeste

déjà le style pré-gothique, tandis que le vitrail de

Flums a des caractéristiques romanes prononcées.
Peut-être qu'un jour la Vierge de Flums retrouvera le

«regard roman» qu'elle a perdu au cours de sa dernière
restauration (Fig. 16).

L'existence de ce vitrail est d'un intérêt capital, non
seulement parce qu'il restitue le plus ancien et l'unique témoin
de la production verrière romane conservé en Suisse, mais
encore parce qu'il a rendu publique une image de
vénération qui, dans une composition simple, offre une unité
théologique très cohérente: message savant qui rayonne
dans un écrin dédié à la piété populaire.

Notes

1 Le nom «Hodegetria» correspond au nom donné au VIe siècle
à une icône figurant une Vierge à l'Enfant, représentée dans
une position comparable à celle du monastère d'Hodegos à

Constantinople. Cette image aurait été la reproduction d'une
icône qui passait pour avoir été peinte par saint Luc l'évangé-
liste, et qui avait été envoyée en 437 de Jérusalem à Constantinople

par l'impératrice Eudokia. Cette précieuse image aurait 2

été détruite lors de l'invasion des Turcs en 1453. Glossaire de
termes techniques. Ateliers monastiques de l'Abbaye Sainte- 3

Marie de la Pierre-qui-Vire (Yonne) 1965, pp. 421-440. -
Notons que l'impératrice Eudokia apporta, entre 438 et 443,
des reliques à Constantinople, ce qui est historiquement 4

attesté, mais l'existence d'une icône n'est nulle part
mentionnée. Au VIIIe siècle seulement, il est question d'une icône
mariale, peinte par saint Luc. D'après G. A. Wellen,
Theotokos, Utrecht 1961, pp. 214-215: L'histoire de l'icône d'Eu- 5

dokia serait une pure légende et ferait partie des «legendae
aureae»; il semblerait que le nom oSnynTpia soit en relation
avec un sanctuaire possédant une icône mariale et une source
miraculeuse qui guérissait, grâce à l'intercession de la Vierge
Marie, les aveugles de Constantinople. Les guides, pour les
aveugles, s'appelaient ôôn-yoî et, toujours d'après ce récit,
beaucoup de malades auraient retrouvé la vue dans ce lieu.
D'après un récit anonyme du Xe siècle, l'empereur Michel III
(842-867) fit ériger à cette place une église et un oratoire, à

côté de cette source miraculeuse. Le nom «Hodegetria» serait

mentionné pour la première fois au IXe siècle. G. A. Wellen,
Theotokos. pp. 157-158. 213-214.
Dictionnaire du grec ancien:

Ss-n-yoç qui conduit sur la route
èSrcyôç, dû le guide
o5iryE<a conduire sur la route.

Sous la direction de Hans Lehmann, deuxième directeur du
Musée national suisse (1904-1936).
Johann Rudolf Rahn, Das älteste Glasgemälde in der Schweiz,
dans: Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde, vol. VI,
1890, pp. 314-315.

Ellen Judith Beer, Herkunft des Glasgemäldes, dans: Die
Glasmalereien der Schweiz vom 12. bis zum Beginn des
14. Jahrhunderts (=Corpus Vitrearum Medü Aevi, Schweiz,
vol. 1), Bâle, 1956, pp. 17-20.
Lors du symposium de la conservation du vitrail en 1987, au
Centre du Vitrail à Romont, les nouvelles techniques de
restauration figuraient au centre de la discussion: le travail de
restauration actuel tend à maintenir le vitrail ancien dans son
état primitif, et toute nouvelle intervention doit être réversible.

Le 16ème séminaire du 17 juin 1987 s'est tenu pour la
première fois sous l'égide du programme national de recherche
(NFP 16 Nationales Forschungsprogramm, sous la direction
de François Schweizer, responsable de laboratoire au Musée
d'Art et d'Histoire à Genève). Désormais, cette commission
assurera la collaboration entre les restaurateurs de vitraux en

228



Suisse. La récente création de l'atelier de Königsfelden, sous
la direction de Gottfried Frenzel de Nuremberg, restaurateur
expérimenté et eminent historien de l'art, unira les efforts des
spécialistes internationaux.

6 Hans Lehmann, Die ältesten Werke der Glasmalerei in der
Schweiz, dans: Zur Geschichte der Glasmalerei in der
Schweiz, l.Teil. vol.XXVI/4, Zurich 1906, pp. 170-171, fig.6,
p. 171.

7 Joseph Gantner, Die romanische Kunst, dans: Kunst¬
geschichte der Schweiz, vol.1, Frauenfeld 1936, pp. 272-273.

8 Joseph Gantner (voir note 7).-Louis Grodecki, Œuvres ger¬
maniques isolées, dans: Le vitrail roman, Fribourg 1977,

pp. 183-184. - Jenny Schneider, Glasgemälde, Katalog der
Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums Zürich,
vol.l, Stäfa 1970, p. 29.

9 Wolfgang Irtenkauf, Hirsau, Geschichte und Kultur, Sigma¬
ringen 1978, p.27.

10 1000 Jahre Petershausen, catalogue de l'exposition à

Constance (Rosengartenmuseum), 3 septembre-23 octobre
1983, p. 61.

11 Gebhard Spahr, Die Geschichte des Klosters Weingarten, Sig¬
maringen 1974, pp. 13-14.

12 Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, 1: Der Bezirk
Sargans, von Erwin Rothenhäusler, Bâle 1951, ill. pp. 17 et
64.

13 Bündner Urkundenbuch, bearbeitet von Elisabeth Meyer-
Marthaler und Franz Perret, vol.l, Coire 1955, p.243.

14 Erwin Rothenhäusler (voir note 12), pp. 62-73.
15 Bündner Urkundenbuch (voir note 13), p. 53.
16 Franz Perret, Wo war die cellula Serras?, dans: Bündner

Monatsblatt, N°2, Coire 1943, p. 57.
17 Leo Zeller, Das romanische Glasfenster mit der Madonna vom

Kirchlein St. Jakob bei Flums, dans: «Terra Plana», Festschrift,
Mels 1984. - Erwin Rothenhäusler (voir note 12),

pp. 12,18,40,46,62-73. - Christoph et Dorothée
Eggenberger, La peinture du Moyen Âge. dans: Ars Helvetica, vol. V.

Disentis 1988, fig. 31, p. 45.
18 Anton Müller, Geschichte der Herrschaft und Gemeinde

Flums, 1. Teil, Gossau/SG 1916, pp. 12,14,15,18,40-46. - Josef
Anton Müller, Die Kapelle St. Jakob, dans: Die Kirchen und
Kapellen des Sarganserlandes, Mels/SG 1916, pp. 114-115.

19 Franz Perret (voir note 16), pp. 54-61. - Otto Mannhart,
Die Jakobskapelle (St. Maria in Serris) ob der Burgruine Gräpplang

bei Flums, dans: Sarganserland, Beiträge zu seiner
Geschichte und Kultur, N°ll/12, Mels 1967, pp. 89-93.

20 BA (Archives épiscopales), Mappe 250, vol. 2, Bischöfliche
Kanzlei, Coire, p. 70.

21 Hyperdulie: culte rendu à la Vierge Marie, supérieur au culte
de dulie (respect et honneur que l'on rend aux anges et aux
saints).

22 Franziska Knoll-Heitz, Zusammenfassung der Ergebnisse
der Grabungen bei St. Jakob von 1964-1966, dans:
Sarganserland, (voir note 19), pp. 83-89.

23 Franziska Knoll-Heitz (voir note 22).
24 Franziska Knoll-Heitz (voir note 22).
25 Archives de la paroisse catholique de Flums, procès-verbal du

24.6.1889.
26 Leo Zeller (voir note 17).
27 Un document aux archives du Musée national suisse à Zurich

concernant le vitrail de Flums mentionne l'existence d'une
copie du vitrail de Flums à Degenau/TG Cette chapelle se
trouve près d'un petit hameau en pleine campagne, éloigné de
la grande route. C'est un des rares sanctuaires de Suisse
orientale qui possède une peinture murale datant de la
première moitié du XIIe siècle; les dernières restaurations

remontent à 1945/1947 et aujourd'hui, hélas, les peintures
sont terriblement détériorées. Dans le choeur sont encore
visibles les apôtres, debout sous les arcades. Dans les ébrase-
ments de la fenêtre d'axe, on distingue la scène des offrandes
d'Abel et Caïn et la figure de Dieu le Père. Le vitrail original
est perdu et n'a pas laissé de trace. Il s'agissait probablement
d'une Vierge à l'Enfant. Marie, en tant que Nouvelle Ève,
rachète le péché originel et l'Enfant Jésus fait allusion à son
futur rôle comme Sauveur du monde. Malheureusement, le
maître-verrier de ce vitrail moderne n'a pas compris la scène;
il ne s'agit plus d'une copie fidèle, comme à Flums ou à

Sargans, mais d'une autre interprétation. La Vierge ne porte
plus rien, elle lève la main et fait le geste de la bénédiction.
L'Enfant Jésus a abandonné le Livre et, à sa place, il tient un
petit objet jaune qui fait allusion au globe. Le rôle de la Vierge
comme Nouvelle Ève n'est pas souligné et pourtant, dans ce
cadre peint de la Genèse, la pomme ne devrait pas manquer. Il
y a aussi d'autres différences: la colombe du Saint-Esprit a

disparu et en bas du vitrail est placé un blason, peut-être celui
du donateur ou celui du verrier. La gamme des couleurs est
réduite, le bleu est remplacé par le blanc et le rouge,
l'encadrement est simplifié. Les dimensions de l'ouverture de la
fenêtre et celles du vitrail sont plus modestes qu'à Flums (se
référer également à Die Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau,
3: Der Bezirk Bischofszell, von Albert Knöpfli, Bâle 1962,

pp. 508-528).
28 H.P.J.M. Ahsmann, Le culte de la Sainte Vierge et la littérature

française profane du Moyen Âge, Utrecht 1930, p. 8, nous
rappelle les constructions suivantes dédiées à Marie: «Clovis,
après son baptême en 496, entra dans Sainte-Marie de Reims.
Selon Mabillon, ce même prince fit construire le monastère de
Tours en l'honneur de la Vierge, et sa femme Clotilde fonda
l'abbaye de Sainte-Marie d'Andelys près de Rouen. Notre-
Dame de Paris fut l'objet de la générosité de Childebert, et
sainte Radegonde (morte en 587) fit bâtir sous les murs de
Poitiers un couvent de femmes et une église, en l'honneur de

Sainte-Marie, la Mère du Seigneur». Pour cette question de la

spiritualité mariale au premier millénaire, on consultera: GA.
Wellen (voir note 1), pp. 139-220.

29 Dictionnaire de spiritualité, Vol. 10/1, Paris 1977, pp. 438-439.
30 Cette déesse d'origine égyptienne était vénérée aussi à Rome,

pour les pouvoirs de fertilité et de résurrection qu'on lui
prêtait. Les attributs d'Isis sont la demi-lune et les étoiles et,
dans sa liturgie, elle est invoquée comme «Reine du ciel».

31 Voir Pierre Kunstmann, Vierge et merveille, Paris 1981, p. 15. -
H.P.J.M. Ahsmann (voir note 28), p. 19.

32 EmileMale, L'Art religieux du XIIe siècle en France, Paris 1953,

p. 282.
33 Pour les romans d'aventures, voir H. Ahsmann (voir note 28),

pp. 65-76.
34 Pierre Kunstmann (voir note 31), p. 14. - Cette légende

byzantine de Théophile aurait été traduite du grec en latin au
IXe siècle par le diacre Paul et dédiée au roi carolingien
domino Carlo regi. La grande mystique allemande Roswitha
von Gandersheim (935-975), religieuse et poétesse, a remanié
cette légende en vers latins, comme le fera en Gaule le poète
Rutebeuf, deux siècles plus tard, en langue d'oïl. - Walter
Delius, Geschichte der Marienverehrung, Munich 1963, p. 169.

- Helene Homeyer, Hrotsvithae opera, Paderborn 1973,

pp. 126-139.
35 Pierre Kunstmann (voir note 31), p. 14. - Selon Jean Wirth,

L'image médiévale, Paris 1989, pp. 260-261, cette affirmation
serait fausse (rappelons que Grégoire de Tours parle au VIe
siècle déjà des «Miracles de Notre-Dame»).

36 Emile Male (voir note 32), pp. 426-427.

229



37 Saint Bernard, traduit par Marie Madeleine Davy, Paris 1945,
p.177.

38 Amédée de Hauterive, évêque de Lausanne, Huit homélies
mariales, traduit par Dom A. Dumas, Paris 1960, p. 85.

39 Amédée de Hauterive (voir note 38), p. 187.
40 Amédée de Hauterive (voir note 38), p. 193.
41 L'Eglise orthodoxe fait partie des Eglises chrétiennes; elle

s'est séparée de Rome en 1054 et reste fidèle aux rites d'Orient.
42 Emile Male (voir note 32), p. 426.
43 La Bible de Jérusalem, Paris 1978, p. 389.
44 La Bible de Jérusalem (voir note 43), p. 380.
45 Déjà l'empereur païen s'était inspiré des dieux de l'Antiquité,

par exemple Zeus et sa symbolique solaire. Il se faisait
représenter auréolé avec des insignes des dieux antiques qui
deviendront les attributs d'un roi chrétien.

46 Leonhard Küppers, Die goldene Madonna in Essen, dans: Die
Gottesmutter, Marienbild im Rheinland und in Westfalen,
vol.l, Recklinghausen 1974, pp.43-50. - Voir aussi Ilene
Haering Forsyth, The Throne of Wisdom, Princeton 1972.

47 Voir par exemple le diptyque en ivoire, provenant de Constanti¬
nople, deuxième quart du VIe siècle, Berlin, Staatliche
Museen Preussischer Kulturbesitz, Frühchristliche Byzantinische

Sammlung, illustré dans Christus und Maria, catalogue
de l'exposition à Berlin 1980 (Staatliche Museen Preussischer
Kulturbesitz), p.60.

48 Leonhard Küppers (voir note 46), p. 48: «Die Gottesmutter
ist gleichsam in Gold eingehüllt, und so ist sie ihrer künstlerischen

Wirkung nach und in ihrem aufleuchtenden Glänze
eben doch keine eigentliche «Plastik» mehr, Plastik gesehen
als ein dem Irdischen zugeordnetes Gebilde. Sie ist
unkörperlich bei aller Körperlichkeit, unplastisch bei aller Plastizität».

L'or, en se combinant avec la lumière, évoque l'aspect
immatériel de cette représentation. Celui-ci est en rapport
direct avec la lumière: l'or est le moyen spirituel, Marie est
l'instrument par lequel Dieu agit. Dans sa fonction de
Hodegetria, elle intercède entre lui et les hommes/mortels. Cette
vision surnaturelle trouvera son apogée au XIIe siècle dans
l'art du vitrail. (L. Küppers, traduit de l'allemand par l'auteur).
«Im Kulturraum nördlich der Alpen findet sich wohl als
frühestes Marienbild eine Halbfigur auf dem Fuss des
berühmten Tassilo-Kelches in Kremsmünster in Oberösterreich

aus dem 8. Jahrhundert, der ein Geschenk des Herzogs
Tassilo III. ist. Beim Marienbild des Tassilo-Kelches kommt es

auf die Herausstellung des Immateriellen an. Die Tatsache,
dass wir dieses früheste Marienbild auf einer Goldschmiedearbeit

finden, ist bezeichnend für das Kunstwollen nördlich
der Alpen. Seiner eigentümlichen Beziehung zum Licht
wegen gilt das Gold als adäquates Mittel zur Darstellung
spiritueller Gehalte. Das Geistig-Seelische soll aufleuchten, das

Himmlisch-Pneumatische, entgegen der feierlichstatischen
Repräsentation übersteigert sich die Bewegung zu ausdrucksvoller

Geste. Diese Maria ist begnadetes Instrument,
Werkzeug, durch das der göttliche Geist wirkt: darum sind
ihre expressiven Hände wesentlich, die vom Diesseitigen auf
das Jenseitig weisen. Maria ist Wegweiserin, Künderin und
Mittlerin des Heils zwischen dem Weltherrn und dem
sündigen Menschen» (p.44). - Voir aussi: Louis Bréhier, Une
Vierge romane au musée de Genève, dans: Genava VI, Genève
1928, pp. 79-91: «Le prototype de la composition est
probablement d'origine païenne. Une statuette en terre cuite de
caractère archaïque découverte à Véies en Etrurie représente
une déesse assise sur un trône avec un enfant sur les genoux
qu'elle maintient de ses deux mains de la même manière que
les Vierges-reliquaires tiennent l'Enfant Jésus». «Parmi les
reliques les plus recherchées, les plus nombreuses étaient

celles que l'on attribuait à la Vierge et c'est ce qui explique le

grand nombre de Vierges-reliquaires que l'on trouve encore
aujourd'hui en Auvergne et dans les provinces voisines. A
partir du XIe siècle et à la suite de pèlerinages analogues à

celui de Bernard de Chartres, le culte des statues-reliquaires
se répandit au nord de la Loire et en Bourgogne, mais sans

prendre le même développement que dans son pays d'origine.
Il en fut de même en Espagne, en Italie, en Allemagne et

jusqu'en Suède.» - Pour Sainte-Foy de Conques, se référer à:

Jean Taralon, Les Trésors des Eglises de France, Paris 1965,

pp. 289-294. - Et à ce propos l'article de Jean et Marie-
Clotilde Hubert, Piété chrétienne ou paganisme? Les statues-
reliquaires de l'Europe carolingienne, dans: Mémoires et
Documents, publiés par l'Ecole de Chartres (XXIX), Genève 1985,

pp.319-358.
49 Leonhard Küppers (voir note 46), vol. 2, fig. 1.

50 Hilde Claussen / Klaus Endemann, Zur Restaurierung der
Paderborner Imad-Madonna, dans: Die Gottesmutter,
Marienbild im Rheinland und in Westfalen (voir note 46),

vol.l, pp. 51-84; vol.2, fig. 7.
51 Le Calice de Bédia, orfèvrerie exécutée en 999, Musée d'Etat

des Beaux-Arts de Géorgie, Tbilissi, Inv. No.9510/A: L'Orfèvrerie

géorgienne du VIIe au XIXe siècle, catalogue de l'exposition

à Genève (Musée d'art et d'histoire), 1979, fig. 6a.
52 Brigitta Schmedding, Die Ikonographie der Madonnen¬

statuen, dans: Romanische Madonnen der Schweiz.
Holzskulpturen des 12. und 13. Jahrhunderts, Fribourg 1974,

pp. 63-75: «Etwa ein Drittel der schweizerischen Madonnen
präsentiert sich im Zeitgewand des 12. Jahrhunderts, wie es

bis in die ersten Jahrzehnte des 13. Jahrhunderts hinein
getragen wurde. Bezeichnend ist, dass die Zeittracht für Maria
nur in der Skulptur vorkommt...».

53 Brigitta Schmedding (voir note 52), fig. 3-5, pp. 132-134.
54 Saint Blaise; se référera: Die Zeit derStaufer. catalogue de l'ex¬

position à Stuttgart (Altes Schloss und Kunstgebäude),
26 mars-5 juin 1977, vol. 1, p. 291, vol. 2, fig. 218. - Neue
Forschung zur mittelalterlichen Glasmalerei in der Deutschen
Demokratischen Republik. Berlin 1989, p. 12, flg. 4. - On sait,
par des témoignages écrits, qu'Henri le Lion, duc de Saxe et
de Bavière, fit don de vitraux à la cathédrale dédiée à saint
Blaise. A l'occasion de son deuxième mariage en 1168 avec
Mathilde, fille d'Aliénor d'Aquitaine et d'Henri II Planta-
genêt, roi d'Angleterre, de même à la mort de sa femme
survenue en 1189, Henri le Lion de Brunswick, cousin germain de

l'empereur Frédéric Barberousse, fit plusieurs dons à l'Eglise
dont l'Evangéliaire de Helmarshausen (vers 1168-1189),
manuscrit de luxe, conservé à Wolfenbüttel, exposé à

Braunschweig en 1985. Grand mécène, il fut probablement le
commanditaire de la chanson de Roland (Rolandslied),
manuscrit du «Pfaffen Konrad», écrit en vieil allemand
(Mittelhochdeutsch).

55 Pour le vêtement liturgique voir: Joseph Braun, Tracht und
Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst, Stuttgart 1943. -
Karel Otavsky, Bedeutung und Funktion textiler Kunstwerke,
dans: Alte Gewebe und ihre Geschichte, Riggisberg 1987,

pp. 87-90.
56 La personnification de l'Eglise porte le vêtement liturgique. La

naissance de l'Eglise se situe près de la croix du Christ:
l'Ecclesia remplit son calice du sang qui jaillit du flanc du Christ.
La Glose (qui vient d'Isidore de Seville [560-636] et qui fut
remaniée au IXe siècle par Walafried Strabo, précepteur de
Charles le Chauve et abbé de Reichenau) dit: «Calicem
Ecclesiae propinavit». - Emile Male, L'art religieux du XIIIe
siècle en France, vol. 2, Paris 1969, p. 83. Les artistes du XIIe
siècle et surtout du XIIIe siècle faisaient de cette scène une

230



interprétation symbolique ou mystique: soit l'Ecclesia et la
Synagogue sont placées sous la croix du Christ, comme sur le
vitrail symbolique de Bourges, soit en double représentation:
Marie/saint Jean et Eglise / Synagogue, dans l'Evangéliaire de
Helmarshausen, soit la Vierge seule avec saint Jean en
recevant le sang du Christ, dans le psautier de Zwiefalten
(Brev.98, fol. 8V).

57 Louis Bréhier (voir note 48), p. 83.
58 Brigitta Schmedding (voir note 52), p. 75. - Lexikon der

Marienkunde, Ratisbonne 1960, pp. 1558-1562. - Dictionnaire
de spiritualité, Vol. 4/1, Paris 1960, pp. 585-587.
Le rayonnement immédiat d'Elisabeth fut d'autant plus
important que ses visions se développaient. Hildegard de
Bingen, poétesse et abbesse, était en correspondance avec
Elisabeth de Schoenau et fut sa directrice de conscience. - Voir
aussi: le vêtement liturgique d'une Vierge en majesté dans
l'église Saint-Pierre sur le Petersberg, près de Fulda, bas-relief
en pierre de la deuxième moitié du XIIe siècle. Cette «Hodegetria»

est par son attitude et ses vêtements - casula et
maphorion - stylistiquement proche de celle de Flums, mais
les attributs sont différents: Marie tient le lys dans sa main et
son Fils le rouleau. Cette représentation fait penser aux
enluminures de la même époque. Rabanus Maurus (822-842) fit
ériger ce sanctuaire comme église funéraire en l'honneur de
sainte Lioba (710-782); translation des reliques en 836. Ce
sarcophage repose dans la crypte, entouré de peintures murales
datant du IXe siècle et qui seraient actuellement les plus
anciennes connues sur le sol germanique.

59 Le tissu de la robe, ornant la Vierge de Wil, est paré d'un motif
semblable à celui qui tapisse le couvercle intérieur du codex
360 (vers 1150), issu du monastère de Saint-Gall. Incontestablement,

c'est une étoffe contemporaine et géographi-
quement proche: en effet, le hameau de Wil appartenait à

l'évêché de Saint-Gall. Le nom de Wil est mentionné pour la
première fois en 754: Rotbald fit don de terres à Wil au
monastère de Saint-Gall (dans: «Der Hof zu Wil», chronique
de la maison). - Johannes Duft/Rudolf Schnyder, Die
Elfenbein-Einbände der Stiftsbibliothek St. Gallen, Beuron
1984, ill. p. XXX.

60 Liturgica, Bischöfliche Gewandung, dans: «Ornamenta
Ecclesiae», catalogue de l'exposition à Cologne (Schnütgen-
Museum), 1985, vol.l, p.398: Honorius Augustodunensis,
«ecclesiae presbyter et scolasticus», fut disciple d'Anselme de
Cantorbéry (1033-1109, né à Aoste, prieur puis abbé du
monastère du Bec en Normandie, il fut élu archevêque de
Cantorbéry en 1093). Honorius partit en Allemagne dans un
monastère bénédictin celtique. Saint-Jacques de Ratisbonne
fut une fondation britannique (Schottenmönche, bénédictins
d'origine celtique). C'est à Ratisbonne qu'il a écrit la plus
grande partie de son oeuvre. Son ouvrage liturgique: «Gemma
animae» est une explication symbolique de l'office divin, de la
messe et des fêtes. On y trouvera au mieux les idées chères au
Moyen Âge, relatives à la signification des diverses parties de
la liturgie, du vêtement ecclésiastique, du mobilier sacré.
L'auteur dépend étroitement d'Isidore de Seville et d'Ama-
laire de Metz, ses prédécesseurs, ainsi que de Rupert de
Deutz, son contemporain. Dictionnaire de théologie catholique,

vol. 7, Paris 1922, p. 147. - Dictionnaire de spiritualité,
vol. 7/1, Paris 1968, p. 733.

61 Renseignements et documents obtenus au: «Abegg-Stiftung»,
Musée du Textile Suisse, Riggisberg/BE, voir: Mechthild
Flury-Lemberg, Vier mittelalterliche Glockenkasein und ihre
Konservierung, Riggisberg 1987, pp. 4-10, ill. p. 7.

62 1000 Jahre Petershausen (voir note 10), pp. 9, 55-57, 61, fig. 17,
18 et 32.

63 Mittelalterliche Glasmalerei in der Deutschen Demokratischen
Republik, catalogue de l'exposition à Erfurt (Angermuseum),
13. septembre 1989 - 18. février 1990, pp. 14-15, fig.3.

64 Liberfeudorum maior, archives de la couronne d'Aragon, Bar¬

celone, voir: François Avril, Les Arts delà couleur, dans: Les
Royaumes d'Occident, Paris 1983, pp. 159-259, fig. 210, p. 246.

- Jean Chevalier/Alain Gheerbrant, Dictionnaire des

symboles, Paris 1982, p. 832: «C'est la pourpre: cette variété de

rouge était à Rome la couleur des généraux, de la noblesse et
des patriciens. Elle devint, par conséquent, celle des empereurs.

Le code de Justinien condamnait à mort l'acheteur ouïe
vendeur d'une étoffe de pourpre. C'est dire qu'elle était
devenue le symbole même du pouvoir suprême». - Voir aussi :

Andreas Alföldi, Die monarchische Repräsentation im
römischen Kaiserreich, Darmstadt 1970, pp. 168-169: «Auch
darf es nicht vergessen werden, dass die Zeremonien der
Thronbesteigung im Altertum überall nichts weiter als ein
Ankleiden gewesen sind und noch weniger, dass die dem
Paludament entsprechende Chlamys eines der hauptsächlichen

Attribute der hellenistischen Könige war. Diese
Tatsache war in Rom begrifflich verankert. Schon 104 v. Chr.
nimmt ein römischer Ritter als Anführer einer Sklavenrevolte
mit dem Diadem und dem Königsnamen auch das

nepißoJxuov nop<p6pow an. Der Purpurmantel als Abzeichen
der höchsten Macht ist also älter, als man es annahm.»

65 Crucifixion, Louis Grodecki, Le vitrail roman, Fribourg 1977,

fig. 130, p. 155.
66 Evangéliaire d'Henri le Lion, Hanovre 1984, fig. 9.
67 Annonciation(Adoration des Mages, cathédrale de Bourges,

Louis Grodecki (voir note 65), pp. 88-89, fig. 69.
68 Chronique de Deutz, fol.2r, p. 3, et dans: «Ornamenta

Ecclesiae» I (voir note 60), p. 203. - Peter Bloch, Das
Steinfeld-Missale, dans: Aachener Kunstblätter, N°22, Aix-la-
Chapelle 1961, pp. 37-60, p. 52, fig. 27. - Otto Wimmer/
Hartmann Melzer, Lexikon der Namen und Heiligen,
Innsbruck 1988, pp. 359-360. Rupert, issu du monastère de Liège,
se met en 1117 sous la protection de l'abbé et ami Cunon à

Siegbourg, puis de l'archevêque Frédéric de Cologne. Grâce à

ce prélat, il est nommé abbé de Deutz en 1120, filiale de

Siegburg, située sur la rive droite du Rhin, en face de Cologne.
Il fit le pèlerinage de Rome et du Mont Cassin en 1124. Grand
exégète, il écrivit De divtnis officiis, de Trinitate, déroulement
de l'histoire du salut à travers l'analyse des livres historiques
de la Bible. Son dernier grand oeuvre, De operibus spiritus
sancti, connaîtra un succès posthume.

69 Liturgica, Bischöfliche Gewandung, dans: «Ornamenta
Ecclesiae» I (voir note 60), p. 399.

70 Casula de Heribert, «Ornamenta Ecclesiae» I (voir note 60),
p. 450.

71 Canonicus Fr. Bock, Geschichte der liturgischen Gewänder des

Mittelalters, Bonn 1866, pp. 11-12.
72 Fr. Bock (voir note 71), p. 12.
73 Chaussure pontificale, dite de Saint Didier, Delémont, Musée

jurassien, voir: Jura, treize siècles de civilisation chrétienne,
catalogue de l'exposition à Delémont (Musée jurassien),
3 septembre-23 octobre 1981, ill. p. 17.

74 Bayerische Staatsbibliothek, Munich, Codex lat. 17401,

fol.25r, voir: The Year 1200, catalogue de l'exposition à New
York (Metropolitan Museum of Art), 12 février-10 mai 1970,
vol. II, p. 163, fig. 205.

75 Jean Chevalier/Alain Gheerbrant (voir note 64), pp. 193 et
905.

76 Jean Chevalier/Alain Gheerbrant (voir note 64), p. 485.
77 La Bible de Jérusalem, (voir note 43), p. 957.
78 Ernst Guldan, Zur Apfelsymbolik, dans: Eva und Maria,

231



Graz 1966, pp.112 et 113: «Ausgehend von der Apfelbaum-
Mystik des Hohenliedes wird Ecclesia als die sub arbore malo
erweckte Braut, als deren hier zu Fall gebrachte mater corrupta
hingegen die Synagoge, veranschaulicht und ihrem
Gegenbild Maria, der mater intemerata und geistigen Mutter
aller Lebenden, konfrontiert. In dieser Verflechtung antithetischer

Bezüge wird Eva zum Urbild der Synagoge, wie Maria
als Urbild der Kirche gilt. Zwei Augen hat die Menschheit:
«Eva, das linke Auge, ist blind, Maria, das rechte, voll des
Lichts» (Ephräm, in Genesis 3.6; voir «culte et dévotion
mariale» p. 4). Erst die Kunst des 12. Jahrhunderts hat die
Blindheit der Synagoge dargestellt; der Zeichner des Hortus
deliciarum tat dies noch in wörtlicher Übernahme der
Vorstellung vom «velamen veteris testamenti» (2. Kor. 3,14) durch
den über die Augen fallenden Kopfschleier.» - Voir aussi: le
«vitrail symbolique de Bourges» et la «crucifixion symbolique»,

miniature de l'Hortus deliciarum d'Herrade de
Landsberg, 1185. Emile Male (voir note 56), pp. 25 et 113.

79 Sceau du monastère des prémontrées de Weiher, Hastk,
Huau 1/913:1317, Dez. 14, Historisches Archiv der Stadt Köln,
ill. dans «Ornamenta Ecclesiae» II (voir note 60), p.51.

80 Jean Chevalier/Alain Gheerbrant (voir note 64), p. 479.
81 Frontispice de l'évangéliaire de l'empereur Othon III, fol. 24r,

Bayerische Staatsbibliothek, Munich, voir L. Grodecki/F.
Mütherich/J. Taralon/F. Wormald, L'art ottonien, dans: Le
siècle de l'An Mil, Paris 1973, pp. 87-100, fig. 81, p. 91.

82 Ernst Guldan (voir note 78), p. 111: «Seit ottonischer Zeit
wird Christus als rex et sacerdos mit dem goldenen Reichsapfel
dargestellt; etwa gleichzeitig tritt dieses bis dahin nur in der
Bildwelt existente Herrschaftszeichen in die Wirklichkeit ein
und gehört fortan zu den kaiserlichen Insignien. Spekulationen

über das Königtum der Gottesmutter zählen schon zu
den Hauptthemen karolingischer Mariologie, und dem
11. Jahrhundert entstammen auch die ersten sicheren
Bildbelege für die Übertragung der Herrschaftssymbole aufMaria
als Himmelskönigin und regina nostri orbis». Voir aussi, sous
Henri II, ['«antependium de Bâle». or sur âme de bois, pierres
précieuses et semi-précieuses, émail, premier quart du XIe
siècle, Paris, Musée de Cluny. Le Christ nimbé, comme rex et
sacerdos, est placé debout sous une arcade honorifique et il
tient dans la main gauche une sphère avec son monogramme
inscrit; à ses pieds, figurés en petites dimensions et en
génuflexion, les commanditaires: l'empereur Henri II et sa femme
Cunégonde. Le Christ est entouré de trois archanges et de
saint Benoît, tous debout sous une arcade, légèrement
tournés vers Lui. L'archange Michel tient dans ses deux mains
une sphère contenant une croix. Les portes en bronze de
l'église Saint-Michel de Hildesheim, datant de 1015,
montrent, sur le vantail gauche, des scènes vétéro-testamentaires
se rapportant à Adam et Ève (lecture de haut en bas: EVA) et
sur le vantail droit des scènes de la jeunesse du Christ (lecture
de bas en haut: AVE, la salutation mariale).

83 Pontifical de l'abbaye bénédictine Saint-Vaast d'Arras, voir ill.
dans le catalogue «Ornamenta Ecclesiae» I, (voir note 60),
p. 424. La Sagesse personnifiée est également représentée sur
un trône et, comme attribut, elle a le sceptre, le calice ou la
sphère lumineuse. La Sagesse assiste Dieu au moment de la
création de la lumière. La Sapientia habite dans le «domus
sapientiae», qui est aussi comprise comme l'Eglise; de même,
il y a interchangeabilité entre la Sapientia et la Mère de Dieu,
ainsi la «Theotokos» incarne la Maison de la Sagesse.

84 La Bible de Jérusalem (voir note 43), p. 1482.
85 La Bible de Jérusalem (voir note 43), p. 1418 et pour le Baptême

du Christ, relief en stuc, vers 1087, église conventuelle Saint-
Jean à Mustaïr, voir Joseph Gantner (note 7), p. 242, fig. 187.

86 La verrière de Chenu, aujourd'hui à Rivenhall, dans: Louis
Grodecki (voir note 65), fig. 68, pp. 86-87.

87 La Trinité de Winchester, 78/4765f 15v, British Library,
Londres. Arius n'admettait pas que le Christ fût égal à Dieu
et, par conséquent, niait le titre de la «Theotokos» Mère de

Dieu.
88 Annonciation, Evangéliaire de Gengenbach, Cod. bibl. 2°, 28,

81v, Württembergische Landesbibliothek, Stuttgart.
89 Rupert de Deutz, De operibus spiritus sancti, livre 1,8 (traduit

par Elisabeth de Solms), Paris 1967, p. 81.
90 La gamme des couleurs des verres dépend des oxydes métal¬

liques dont on se sert, et du procédé de fabrication; elles
changent avec toute modification du procédé de fabrication et
du choix de nouvelles matières premières. - Eva Frodl-
Kraft, Le vitrail médiéval, technique et esthétique, dans:
Cahiers de civilisation médiévale Xe-XIIe, N° 1, Poitiers 1967,

pp. 1-13.
91 Eva Frodl-Kraft (voir note 90), p. 4: «La grisaille se compose

de trois substances: un mélange de verre coloré potassique ou
sodique finement broyé (auquel fut souvent ajouté de l'oxyde
de plomb pour diminuer le point de fusion) et d'une substance
colorante métallique non fusible finement broyée elle aussi:
oxyde de cuivre, battitures de fer ou étain. Un liant organique,
tel que le vin, l'urine ou aussi la gomme arabique, qui
s'évapore lors de la cuisson, rend ce mélange utilisable pour la
peinture.»

92 Eva Frodl-Kraft (voir note 90), p. 8.
93 La grisaille est fixée à la surface du vitrail par une cuisson infé¬

rieure à celle du verre lui-même; les parties peintes sont très
vulnérables lorsqu'elles sont exposées aux intempéries.
Même à l'intérieur du vitrail, l'attaque de la corrosion varie,
selon sa teinte et son exposition à l'humidité et aux rayons
solaires. Cependant - dans des cas exceptionnels et suivant la
composition chimique du verre (pourcentage élevé de soude),
par exemple dans des verres romains et carolingiens - la
grisaille peut protéger le vitrail, c'est-à-dire retarder le
phénomène de corrosion du verre, mais pas son altération. Pour
de plus amples informations se référer à Jean Lafond, Le
vitrail, Paris 1966. - Hans Wentzel, Meisterwerke der Glasmalerei,

Berlin 1954. - Gottfried Frenzel, Schwarzloterhaltung
und Schwarzlotrestaurierung bei mittelalterlichen
Glasgemälden, dans: Zeitschrift für Kunstgeschichte 23/1, 1960,

pp. 1-18. Par chance, les vitraux romans et gothiques -
jusqu'au milieu du XIVe siècle - sont en meilleur état de
conservation que la grande production verrière de la fin du
XIVe siècle. A cette époque, les artisans apportaient alors
bien moins de soin à la cuisson du verre et de la grisaille,
submergés par le nombre de commandes. Ainsi la qualité diminuait

au profit de la quantité! (Gottfried Frenzel, mars 1990,
atelier à Königsfelden, communication personnelle).

94 Eva Frodl-Kraft (voir note 90), p. 9. Théophile, néanmoins,
reste muet à propos de la disposition des couleurs dans le

vitrail, mais il donne des renseignements utiles pour la
fabrication et la coupe du verre, l'emploi de la grisaille et sa

cuisson, la production des tiges de plomb et le sertissage
(armature de plomb). Voir Théophile, prêtre et moine, Essai
sur divers arts, traduit par le chanoine J.-J. Bourrasse, Valence
1980, livre second: pp. 68-92; particulièrement intéressant et
instructif: pp. 71-73, 81-87, 89-90. - Theophilus, The Various
Arts, traduit par CR. Dodwell, Cambridge 1961.

95 La Bible de Jérusalem (voir note 43), p.31. - Louis Grodecki,
Esthétique ancienne et moderne du vitrail roman, dans: Les
monuments historiques de la France, N° 1, 1977, pp. 26-27,
démontre clairement le caractère sacré des vitraux à cette
époque: «Depuis le néoplatonisme, depuis saint Augustin, la

232



lumière est l'élément essentiel et indispensable du beau; elle sans le trouer quand elle entre et sans le briser quand elle sort,
est, par elle-même, le beau absolu, comme l'ordre est aussi le ainsi le Verbe de Dieu, lumière du Père, pénètre l'habitacle de la
beau absolu: LUX ET ORDO». Elle est la manifestation la Vierge et sort de son sein intact (clauso utero prodiit)» a écrit
plus évidente de Dieu dans le monde physique symboli- saint Bernard, un exégète plus éloquent que les autres du
quement, elle est Dieu, comme l'écrit saint Ambroise dans De mystère de l'immaculée conception du Christ.
Spiritu Sancto: «Le Père est lumière, et le Fils est lumière, et le 96 «C'est elle qui peut diminuer la transparence par transitions
Saint-Esprit est lumière». La patristique chrétienne est en dégradé, jusqu'à la supprimer totalement. Passée au lavis
remplie de ce symbolisme, qui se reporte tout naturellement à sur le verre, elle retient la lumière et voile son irradiation; en
l'esthétique du vitrail. «Sacramantissimae vitreae», écrit Suger. même temps, par l'effet du contraste, elle rehausse la puis-
- Durand de Mende explicite mieux ces idées, un siècle plus sance lumineuse des parties restées sans peinture» (Eva
tard: «Les vitraux sont des écritures divines qui versent la Frodl-Kraft [voir note 90], p. 1).

clarté du vrai soleil, c'est-à-dire de Dieu dans l'Eglise, c'est- Q7 _ „ L., c,cjm _ t-... Y
T

97 Jean Chevalier/Alain Gheerbrant (voir note 64), p. 535.
a-dire dans le cœur des fidèles, tout en les illuminant». La
translucidité elle-même est, au Moyen Âge, un mystère 98 «The period of 1200 may be called transitional in a chronolo-
presque insondable. La lumière est matière et le verre est une gical sense and interpreted as a link between Romanesque and
autre matière. «Comment la splendeur du soleil traverse le verre Gothic» (Florens Deuchler, Concerning the Year 1200, dans:
sans le briser et pénètre sa solidité de son impalpable subtilité, The year 1200 II [voir note 74], p. VII).

REMERCIEMENTS

L'idée d'une recherche approfondie sur le culte mariai est née au
cours d'un séminaire d'Histoire médiévale: «Femmes et images
féminines à l'âge roman» dirigé par le Professeur Lucie Bolens à

l'Université de Genève et a trouvé son prolongement dans mon
mémoire de licence en Histoire de l'Art sous la direction du
Professeur Florens Deuchler.
Je tiens à exprimer ma vive gratitude aux nombreuses personnes
qui m'ont aidée dans mes recherches par leurs précieux conseils,
tout particulièrement envers le Professeur Ellen J. Beer, de
l'Université de Berne, auteur du Corpus Vitrearum MediiAevt en Suisse.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig.1,3: Schweizerisches Landesmuseum, Zurich.
Fig. 2: Dessin auteur.
Fig. 4: Kantonale Denkmalpflege, Saint Gall.
Fig. 5,8,16: Photos auteur.
Fig. 6: Herzog Anton Ulrich-Museum, Brunswick.
Fig. 7: Abegg-Stiftung, Riggisberg/BE.
Fig. 9: Dommuseum, Brandebourg.
Fig. 10: Catalogue «Ornamenta Ecclesiae», Cologne 1985.

Fig. 11: Bayerische Staatsbibliothek, Munich.
Fig. 12: Staatliche Museen zu Berlin, Berlin (Est).
Fig. 13: Historisches Archiv der Stadt Köln, Cologne.
Fig. 14: Françoise Perrot, Paris.
Fig. 15: Württembergische Landesbibliothek, Stuttgart.

RESUME

Le vitrail de Flums, la Vierge à l'Enfant, est le plus ancien des
vitraux de Suisse. Il se trouve aujourd'hui au Musée national suisse
à Zurich. Le costume de la Vierge rappelle le vêtement liturgique
constitué de l'aube, de la dalmatique, de la chasuble et des souliers
épiscopaux (vêtement episcopal). Marie n'est donc pas seulement
représentée dans son rôle de Mère de Dieu mais aussi comme
symbole de l'Eglise (Ecclesia) et de la Sagesse (Sapientia). Elle
porte l'Enfant Jésus sur son bras gauche, d'après le modèle de la

«Hodegetria», et montre de sa main droite la pomme, rappelant la
chute d'Eve. La colombe du Saint-Esprit effleure la tête de la

233



Vierge. La «nouvelle Ève» participe donc directement à l'Incarnation

de Jésus Christ. Symbole de l'Eglise et de la Sagesse, elle
confère à la boule rouge dans sa main la signification de globe ou
de pomme d'Empire, signe de la puissance qu'elle exerce sur tous
les chrétiens. Le vitrail ornait au XIIe siècle l'unique fenêtre du
chœur de la chapelle qui se trouve au-dessus de Flums SG. Le

sanctuaire était alors dédié à la Vierge Marie; il servait de chapelle
funéraire pour les enfants mort-nés ou morts sans baptême. La
Vierge joue ici le rôle de médiatrice entre Dieu le Père et les
hommes. Le vitrail souligne ce rôle par le reflet de la lumière du
ciel dans ses verres colorés et par la représentation de la colombe,
symbole de l'inspiration divine par le Saint-Esprit.

ZUSAMMENFASSUNG

Das Glasgemäde aus Flums - Muttergottes mit Kind - ist das
älteste romanische Glasfenster der Schweiz. Heute befindet es
sich im Schweizerischen Landesmuseum in Zürich. Die Kleidung
der Muttergottes erinnert unmittelbar an ein liturgisches Gewand,
bestehend aus Albe, Dalmatika, Kasel und Pontifikalschuhen
(bischöflicher Ornat). Damit ist Maria dargestellt nicht nur als
Gottesgebärerin, sondern auch als Sinnbild für Kirche (Ecclesia)
und Weisheit (Sapientia). Als «Hodegetria» trägt sie das Jesuskind
auf dem linken Arm und hält in der rechten Hand den Apfel,
Hinweis auf Evas Sündenfall, empor. Die Taube des Heiligen
Geistes berührt leicht Marias Haupt. Als «neue Eva» ist sie direkt
an der Inkarnation Jesu Christi beteiligt. Als Symbolfigur der Ec¬

clesia und Sapientia verleiht sie der roten Kugel in ihrer Hand die
Bedeutung des Globus oder Reichsapfels, Herrschaftszeichen der
Macht, die sie über alle Christen ausübt. Das Glasgemälde
schmückte im 12. Jahrhundert das einzige Chorfenster der Kapelle
oberhalb von Flums SG. Dieses Heiligtum war zu jener Zeit der
Jungfrau Maria geweiht und war Friedhofskapelle für totgeborene
oder noch nicht getaufte Kinder. Maria ist hier Mittlerin zwischen
Gottvater und den Menschen. Das Glasgemälde bringt diese Rolle
verstärkt zur Geltung durch die Brechung des himmlischen Lichts
in seinen farbigen Gläsern und durch die Darstellung der Taube,
Sinnbild der göttlichen Inspiration durch den Heiligen Geist.

RIASSUNTO

La vetrata di Flums - ora custodita presso il Museo nazionale
svizzero di Zurigo - è la più antica vetrata romanica svizzera e
raffigura la Madonna col Bambino. Le vesti della Vergine ricordano
un vestito liturgico composto dai paramenti indossati dal vescovo:
alba, dalmatica, casula, pantofola. Maria, quindi, non solo rappresenta

la Madre di Dio ma diventa anche simbolo della chiesa
(Ecclesia) e della saggezza (Sapientia). In quanto «Hodegetria»,
ella regge nel braccio sinistro il Bambino Gesù e nella mano destra
la mela, simbolo del peccato di Eva. La colomba dello Spirito
Santo le sfiora leggera il capo e, quale novella Eva, Maria partecipa
direttamente all'incarnazione di Gesù Cristo. In quanto Ecclesia e

Sapientia, invece, ella trasforma la sfera rossa nella sua mano in un
globo, simbolo del potere che ella esercita su tutti i cristiani. Nel
dodicesimo secolo la vetrata ornava l'unica finestra del coro della
capella sopra Flums (Cantone San Gallo), un santuario a quei
tempi consacrato alla Vergine Maria che fungeva da capella funeraria

per bambini nati morti o spentisi prima del battesimo. A
Maria veniva, dunque, conferito il ruolo di mediatrice tra Dio e gli
esseri umani. Un ruolo posto in evidenza dalla rifrazione della luce
divina nei vetri colorati e dalla presenza della colomba, simbolo
dell'ispirazione divina attraverso lo Spirito Santo.

SUMMARY

The painting of the Virgin with child in Flums is the oldest Roman
stained glass window in Switzerland. It is preserved in the Swiss
National Museum. The virgin's attire resembles a bishop's
vestments, consisting of an alb, a dalmatic, a chasuble, and pontifical
shoes. Mary thus represents the Mother of God as well as symbolizing

the Church (Ecclesia) and wisdom (Sapientia). As
"Hodegetria", she holds the Christchild in her left arm and an apple in her
raised right hand, indicating the fall of Eve. The dove of the Holy
Ghost gently touches Mary's head. As the "new Eve", she is
directly involved in the incarnation of Jesus Christ. As she is the

symbol of Ecclesia and Sapientia, the red sphere in her hand
becomes the Imperial orb, symbol of the power she exercises over
all Christians. The stained glass window once adorned the only
opening in the choir of the chapel above Flums SG. The chapel,
originally dedicated to the Virgin Mary, once served as cemetery
for stillborn and unchristened children. Mary intercedes between
God the Father and His faithful. The heavenly light, refracted in
the colored glass, and the dove as symbol of divine inspiration
through the Holy Ghost both underscore Mary's role as

intercessor.

234


	Le vitrail de Flums : iconographie et culte marial

