
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 47 (1990)

Heft: 1: Beiträge zu Kunstwerken der Gottfried Keller-Stiftung

Artikel: Pflanzen-Metamorphosen im 19. Jahrhundert : Ernst Kreidolfs
Anthropomorphismus

Autor: Lexow-Hahn, Gerte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pflanzen-Metamorphosen im 19. Jahrhundert.
Ernst Kreidolfs

Anthropomorphismus

von Gerte Lexow-Hahn

«Oh, Tigerlilie!», sagte Alice, denn eine dieser Blumen
wiegte sich anmutig im Wind. «Wenn du doch sprechen
könntest.» «Wir können ja sprechen», antwortete die Tigerlilie.

«Vorausgesetzt, es istjemand da, mit dem sich eine
Unterhaltung lohnt.» (Lewis Carroll, Alice im Spiegelland)

Ausgangspunkt dieses Beitrags ist die Doppeldeutigkeit der
Botanik des 18. Jahrhunderts, die dem anthropomorphen
Blütengesicht, der Personifizierung der Pflanze, wie die
Graphik des 19. Jahrhunderts sie aufweist, den Boden
bereitete. Den Beginn dieser Art der Darstellungen
markieren die Blütenfigurinen des französischen Graphikers
Grandville. Sie begründen die Mode der Pflanzenmetamorphosen

im 19. Jahrhundert.1 Aufgrund formaler
Ähnlichkeiten forderten Grandvilles «beseelte Blumen» immer
wieder zum Vergleich mit Kreidolfs anthropomorpher
Pflanzenwelt heraus. Wollen wir die Besonderheit der
letzteren stärker herausarbeiten, erscheint jedoch eine
Abgrenzung geboten. Kreidolfs gegen Ende des 19.

Jahrhunderts entstandene Pflanzenmetamorphosen bezeichnen

einen Höhepunkt dieser Gattung. Die Faszination
dieser Personifizierungen ist eng mit dem Naturverständnis
des Künstlers verbunden, das, verknüpft mit Goethes
Gestalt-Denken, die Besonderheit seines Anthropomorphismus

zu erklären vermag. Kreidolfs Anthropomorphismus

steht im Zentrum dieses Beitrags.2
Das obsessive Interesse an der personifizierenden

Darstellung von Blumen, das sich im 19. Jahrhundert
beobachten lässt, entwickelt sich vor dem Hintergrund der
Veränderungen in den Wissenschaften im 18. und 19.

Jahrhundert, die durch ein zunehmend theoretisches Denken
und den damit verbundenen drohenden Verlust lebendiger
Naturanschauung bezeichnet sind. In diesem Zusammenhang

behauptet sich die Metamorphose-Vorstellung, der
noch bei Goethe naturwissenschaftliche Bedeutung und
Verweischarakter eignet. Nicht zuletzt mit seinen botanischen

Arbeiten, in deren Zentrum die Metamorphose
steht, versucht er gegenüber einem Wissenschaftsverständnis,

das Natur ausschliesslich mit mathematischen
Formeln zu erfassen sucht, die Erinnerung lebendig zu
erhalten, dass Wissenschaft sich aus Poesie entwickelt
habe.

Der Komplex des Vegetabilischen ist mit Fragen der
Poesie, Philosophie, Religion und Moral eng verflochten.3
Als Ausdruck der Reinheit und Schönheit ist die Blüte vor
allem dem sinnbildlichen Bereich zugeordnet, mit zuneh¬

mender wissenschaftlicher Erkenntnis wird sie zum
Behältnis der Geschlechtsorgane der Pflanze und damit im
Sinne der Religion und Moral zu einem anstössigen,
provozierenden Bild. Heftige Diskussionen entzünden sich an
der Idee der Pflanzensexualität. Sie wird entweder als
Ausdruck der Obszönität beziehungsweise der Anarchie
verworfen, oder sie wird akzeptiert im Zusammenhang mit der
Unterdrückung des durch die Vielgestaltigkeit der
Pflanzensexualität freigesetzten subversiven Phantasiepotentials

vor dem Hintergrund der Moral der sich entfaltenden
bürgerlichen Gesellschaft. Linné, dessen Sexualsystem der
Pflanzen von der Blüte abgeleitet ist, versucht die Provokation

abzufangen mit einem Bild, das die bürgerliche Ehe
evoziert, indem er die Blütenkronen «lediglich als
Hochzeitsbetten» beschreibt, «die der grosse Schöpfer so
herrlich hergerichtet, mit so edlen Vorhängen versehen und
mit so süssen Düften parfümiert hat, damit das Paar dort
seine Hochzeit mit einer erhöhten Feierlichkeit begehen
kann.. .»4

Metaphorischen Ausdruck verleiht auch der
leidenschaftlich botanisierende Rousseau der Ambivalenz der
Botanik, indem er bezaubernde und graziöse Gestalten und
weibliche Gesichter in die Blüten projiziert, die als Substitution

der Geschlechtsorgane der Pflanzen fungieren. Die
Blütenmetapher als Ausdruck neu entstehender Weiblich-
keitsimagines, wie die Schriften Rousseaus sie spiegeln,
erweist sich als Hinweis auf die freilich sehr viel komplexeren

Vorstellungen Rousseaus vom Naturzustand im
Zusammenhang mit der Bestimmung der Frau und ihres
weiblichen Geschlechtscharakters. Noch die zwielichtigen
Blütenfigurinen Grandvilles sind nahezu ausschliesslich
weiblich geprägt.

Grandvilles «Fleurs animées», 1847 erschienen, sind das

Vorbild für die Vielzahl der Blumenpersonifikationen im
19. Jahrhundert.5 Seit dem Erscheinen der deutschen
Ausgabe unter dem Titel «Pilgerfahrt der Blumengeister»
im Jahr 1851 wird der Markt mit vermenschlichten Blumen
überschwemmt. Die Popularität der Blumenwelt Grandvilles

verdankt sich vordergründig dem romantischen
Aspekt; die Blütenfigurinen erscheinen als romantische
Reaktion auf die Entzauberung der Natur, sie verweisen auf
die alte Vorstellung der Mikrokosmos-Makrokosmos-
Analogie; zugleich reflektieren sie in unheimlicher
Traumwirklichkeit Zeittendenzen, die mit besonderer Hellsicht
Walter Benjamin erfasst. Er weist, Grandvilles Gesamtwerk
einbeziehend, auf den engen Zusammenhang der Meta-

71



morphosen mit der sich entfaltenden Warenwelt des
19. Jahrhunderts hin und stellt einen Bezug her zwischen
der Reklame und den in den neu entstehenden Passagen
flanierenden und kaufenden Menschen mit ihren kollektiven

Träumen vom Luxus und der Mode.6 So führen bei
Grandville die einzelnen Figurinen gleich Mannequins
ihren grossen Auftritt vor und kreieren ihren besonderen
Stil als «Lebe- und Schwebewesen zwischen Mensch und
Pflanze».7 Wie sehr sie vom Sog der Werbesprache erfasst
werden, erweist sich an der Modereklame der Zeit: die
Modemagazine nehmen in deutlicher Affinität zu Grandville

dessen «Ton» auf. «Die Blumen-Garnierungen aus

grossen weissen Lilien oder Wasserrosen mit den langen
Schilfgraszweigen, welche sich so graziös in jedem
Haarputz zeigen, erinnern unwillkürlich an zarte, leicht
schwebende Sylphiden und Najaden»8; die diese modischen

Kreationen kaufende Damenwelt soll sich einem
geheimnisvollen Zwischenreich zugehörig fühlen. Die
«Inthronisierung der Ware und der sie umgebende Glanz
der Zerstreuung»9 haben die Natur mit sich gerissen, sie
nimmt Warencharakter an.

Noch vor Erscheinen der Blumen Grandvilles entlarvt
Heine Blumen ironisch als Schauspieler:

«Hat die Natur sich auch verschlechtert,
Und nimmt sie Menschenfehler an
Mich dünkt die Pflanzen und die Tiere,
Sie lügen jetzt wie jedermann.
Ich glaub nicht an der Lilie Keuschheit
Von der Bescheidenheit der Veilchen

Halt ich nicht viel. Die kleine Blum',
Mit den koketten Düften lockt sie,
Und heimlich dürstet sie nach Ruhm .).»w

Hinter den Werten wie Keuschheit und Bescheidenheit,
die Heine als Reklametricks entlarvt, verbirgt sich die
Täuschung als eigentliche Botschaft. Die Vorspiegelung
falscher Tatsachen und Verführung sind Kennzeichen der mit
der Warenwelt verbundenen Reklame. Als inszenierte
Täuschungen der Wahrnehmungsfähigkeit charakterisiert Karl
Krolow Grandvilles Rollenspiel. Wenn Krolow die
Blütenfigurinen als irritable Gestalten beschreibt, von müder
Anmut, die blumenhaft eingekleidet und verkleidet sind
bei gleichzeitig linnéhafter Präzision11, so evoziert diese
Beschreibung die Charakterisierung des Grandville-Werkes
als «Kampf der Mode mit der Natur».12 Von der exzessiven
Künstlichkeit dieser Gewächse verläuft die Linie zu
Kreidolf einzig in kontrapunktischem Sinn.

Von Kreidolfwurden Grandvilles Werk und dessen Nachfolge

laut eigenen Aussagen nicht wahrgenommen.
Zunächst erscheint diese Unkenntnis wenig überzeugend,
da Kreidolf in München ein Schüler Paul Nauens war, der
seine «Blumenkinder» 1884 bis 1886 erscheinen liess, in
dem Zeitraum, als Kreidolf Nauens private Malschule
besuchte. Bei Kreidolf ist jedoch von einem Naturverständnis

auszugehen, das den anthropomorphen, oft trivial
gefärbten Schöpfungen im nahen Umkreis nicht abzulesen

ist. Anders als seine Vorgänger geht Kreidolf von der
Struktur der Pflanze aus. Sein Material findet er in seiner
Umgebung, in Gärten, aufwiesen und Feldern; die Alpen-
blumenwiese bezeichnet er als Grundlage seines
Bilderbuchschaffens.

Die Alben Kreidolfs und die Art seines Anthropomorphi-
sierens wurden oft beschrieben.13 Neben natürlich
belassenen Pflanzen sind zwei Formen zu unterscheiden:
Menschenfiguren erhalten ein Blättergewand und Blüten-
Accessoires, oder die Gestik wird aus dem Pflanzlichen heraus

entwickelt. Daneben scheinen unterschiedliche
Personifizierungsgrade die Möglichkeit des Nachvollzugs der
märchenhaften Metamorphosen zu intendieren.14 Weist
das robust-humorvolle «Blumenmärchen»-Album (1898)
alle Formen auf, so führt der «Gartentraum» (1912) eine
«Landschaft des Andersseins, eines Traumes, einer
Sehnsucht»15 vor. Der Raum, der die Pflanzen umgibt, ist hier,
selbst bei Ortsangaben, von abstrakter Wirkung. Aber auch
die detaillierten Ortsangaben der «Blumenmärchen»
bleiben mehr oder weniger zeichenhaft, gemessen an den
«Alpenblumenmärchen» (1922); hier werden konsequent
Naturgemeinschaften vorgeführt, an die schon Goethe
oder Alexander von Humboldt im Zusammenhang mit
einer Gestaltenkunde der Gewächse dachten. «Der Habitus
der Pflanze ist durch die besonderen Lebensbedingungen
ihres natürlichen Vorkommens physiognomisch bestimmt,
aber auch ihre ganze natürliche Umgebung, unter den
gleichen Bedingungen stehend, wird von diesen auf eine
bestimmte Formen- und Farbenskala abgedrängt und
erscheinungsmässig in ihr zusammengefasst.»16 Pflanzen
und Umfeld sind in diesem Sinn im «Alpenblumenmär-
chen»-Album aufeinander bezogen.

Die Blumen-Alben weisen zugleich eine reiche
Empfindungsskala in differenzierten Abstufungen vom Kindlich-
Spasshaften bis zu tiefer Melancholie auf. Der Vergleich des
Frühwerkes mit den düsteren, aus dem Nachlass herausgegebenen

Monatsblättern, unter dem harmlosen Titel
«Grashüpfer und Falterfee» (1980 herausgegeben), macht
das deutlich: vor dunkler, erdfarbener Folie, kaum noch
personifiziert, in zeichenhafter Abkürzung, scheint die
Pflanzenwelt zu verlöschen. Melancholie bezeichnet die
Kehrseite der Naturversenkung Kreidolfs; in diesem Sinn
charakterisiert er seine Grundhaltung als eine resignative.
Seine zarte, zerbrechliche Konstitution, die ihn für nervöse
Gesundheitsstörungen anfällig machte, sensibilisierte ihn
auch im Hinblick auf die Verletzbarkeit der Natur.

Komplementär zu den Zerstreuungen, wie sie die
moderne Grossstadt signalisieren, gewinnt die
anschauende Versenkung, wie Natur sie evoziert, um 1900 an
Aktualität. Diese vertraute Form des Umgangs mit der
Natur verbindet sich mit Kreidolfs Kindheit im schweizerischen

Umfeld, so dass er die Kindern selbstverständliche
«Komplizität mit der Natur», die ihnen in der mimetischen
Auseinandersetzung mit der Umwelt zufällt, in das

Erwachsenenleben zu transponieren vermochte. So betont
Kreidolf, dass er nur in das Bild übertrage, was Kindern
selbstverständlich sei. Sein Ausgangspunkt für die Anthro-

72



pomorphisierung ist die Physiognomik, das «Gsichtli», das
einen ansehe.

Wichtige Impulse für das physiognomische Denken
leiten sich von Goethes Gestaltlehre her, die sich aus der
kritischen Auseinandersetzung mit der Physiognomik
Lavaters herausbildete. Der erkenntnistheoretische
Ausgangspunkt Goethes, das Ganze in der Anschauung zu
ergreifen, entspricht der Haltung Kreidolfs, steht doch im
Zentrum seiner Lektüre Goethes Werk. Als Verwandlungsoder

Metamorphosenlehre liefert die Gestaltlehre Goethe
den «Schlüssel zu allen Zeichen der Natur».17 Unter dem
Aspekt der Physiognomik teilt Goethe die Gestalt, die er als

Metapher des Lebendigen auffasst, ein in die «Semiotik,
welche den physischen Teil behandelte, und in eigentliche
Physiognomik, welche sich des geistigen und sittlichen
Teils annähme»18, wobei er die Dynamik der Gestalt akzentuiert,

die, in ständiger Umbildung begriffen, «ein in der
Erfahrung nur für den Augenblick Festgehaltenes»
evoziert, ein «Unerforschliches», das er auch mit dem Begriff
des «Urphänomens» zu umschreiben sucht.19 Nicht unmittelbar,

sondern verhüllt, in der «Gestalt», wird das Leben
fassbar, nach dem Motto:

«In tausend Formen magst du dich verstecken,
Doch, Allerliebste, gleich erkenn ich dich;
Du magst mit Zauberschleiern dich bedecken,

Allgegenwärtge, gleich erkenn ich dich.»20

In engem Zusammenschluss des empirischen
Phänomens mit dem geistigen, analog der Durchdringung von
sachlicher Naturwiedergabe und Phantasie bei Kreidolf
wird die blühende Wiese zum Gleichnis für die ewig in
Umbildung begriffene Gestalt, zum Gleichnis für das Lebensprinzip:

«An des geblümten Schleiers Wiesenteppich,
Allbuntbesternte, schön erkenn ich dich, .).»lx
Von diesem Komplex der Gestalten und Hüllen als

«Gesichter eines Lebenspotentials» (Mattenklott), das
wissenschaftlich nicht fassbar ist, lässt sich Kreidolfs Anthro-
pomorphismus erschliessen. Formal führt die dynamische
Gestaltauffassung auf den Jugendstil zu.

In Kreidolfs gelungensten Arbeiten bleiben die
Blumengesichter zeichenhaft. Der menschliche Ausdruck der
Blumen ist bei ihm so auf die Pflanze übertragen, dass er
nicht als ein eigentlich menschlicher anzusehen ist,

sondern sich zu unheimlicher Naturhaftigkeit steigert, wie
Hesse ausführt, und damit am adäquatesten die
Besonderheit des Anthropomorphismus Kreidolfs benennt.22 Mit
der unheimlichen Naturhaftigkeit korrespondiert eine Art
von Angst oder Scheu, in die - so führt Goethe aus - das

Gewahrwerden der Urphänomene uns versetze. Befremdet

von Kreidolfs Phantasien zeigten sich zunächst auch die

angesprochenen Verleger, die, obwohl Pflanzenmetamorphosen

längst keine Neuheit mehr darstellten, seine

Arbeiten als nicht kindgemäss für eine Veröffentlichung
zunächst hartnäckig ablehnten. Beseelung und botanisch
exakte Zeichnung, auf intimer Naturkenntnis basierend,
sind in ihrem Zusammenspiel als Ausdruck des Lebenspotentials

zu fassen und verweisen auf Goethes
Wissenschaftsverständnis, auf die «zarte Empirie, die sich innigst
mit dem Gegenstand identisch macht.. ,»23 Kreidolfknüpft
an Goethes Gedanken an, dass die «schönste Metempsy-
chose» sei, wenn wir uns im andern wieder auftreten sehen.

Den physiognomischen, beseelenden Aspekt spricht zu
Beginn des 20. Jahrhunderts Walter Benjamin mit seiner
Definition des Aura-Begriffs an, wenn er eine Nafurmeta-
phorik wählt, die nicht zuletzt auch die Bildwelt Kreidolfs
evoziert. Die Erfahrung der Aura beruht demnach «auf der
Übertragung einer in der menschlichen Gesellschaft geläufigen

Reaktionsform auf das Verhältnis des Unbelebten
oder der Natur zum Menschen. Der Angesehene oder
angesehen sich Glaubende schlägt den Blick auf. Die Aura einer
Erscheinung erfahren, heisst, sie mit dem Vermögen
belehnen, den Blick aufzuschlagen.»24 Als «Spur des

vergessenen Menschlichen», gebunden an die «Komplizität
mit der Stoffwelt, der Natur», ist die Aura im Zeitalter der
Technik so sehr im Verfall begriffen, wie sie zugleich des

erinnernden Eingedenkens bedarf im Hinblick auf die Umkehr

von der technischen Naturbeherrschung zur Technik
der Beherrschung des Verhältnisses von Natur und
Menschheit.25

Dem im Zweckrationalismus befangenen Erwachsenen
ist die Komplizität mit der Natur nur erfahrbar in
Momenten des Glücks. Wie spannungsreich und damit
aktuell das scheinbar ungebrochene Naturverständnis Kreidolfs

tatsächlich ist, lässt sich aus den Beziehungen der
frühen Blumen-Alben zu den Monatsblättern des Nachlasses

erahnen.

ANMERKUNGEN

1 Auch bei Runge sind Mensch und Pflanze in einer engen Sym¬
biose aufeinander bezogen, ein Trugbild evozierendes Inein-
anderfliessen beider Sphären ist aber vermieden. Die Nach- 3

Wirkungen Runges stehen vor allem im Zusammenhang mit
der Neubegründung der Arabeske als einer sowohl ornamentalen

wie hieroglyphischen Ausdrucksform. Zur Metamorphose

vgl. : Clemens Heselhaus, Metamorphose-Dichtungen
und Metamorphose-Anschauungen, in: Euphorion 47, 1953,
S. 121-146.

4
2 Der vorliegende Beitrag verzichtet auf Abbildungen, da die

Bücher von Ernst Kreidolf leicht greifbar sind. Sie wurden im 5

Rotapfel Verlag in Zürich neu aufgelegt. Einzig der «Traum¬

garten» weist eine neue Zusammenstellung auf, enthält aber
auch Reproduktionen nach Aquarellen zum «Gartentraum».

François Delaporte, Das zweite Naturreich. Über die Fragen
des Vegetabilischen Im 18. Jahrhundert, Frankfurt a. M./Berlin/
Wien 1983 (Ullstein Materialien 35162). - Vgl. auch Wolf
Lepenies, Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller
Selbstverständlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und
19. Jahrhunderts, München/Wien 1976.

Zitiert in: François Delaporte (vgl. Anm. 3), S. 127.

Grandvilles «beseelte Blumen» erschienen neu als bibliophiles

Taschenbuch bei Harenberg in Dortmund. Auch der

73



Insel Verlag in Frankfurt a. M. brachte eine gebundene und
eine Taschenbuch-Ausgabe neu heraus.

6 Walter Benjamin, Das Passagen-Werk, Gesammelte Schrif¬
ten Bd. 5.1, Frankfurt a.Main 1982, S. 232-268.

7 Karl Krolow, Nachwort, in: Grandville, Die beseelten Blumen,
Frankfurt a. Main 1978, S. 159.

8 In: Walter Benjamin (vgl. Anm. 6), S. 117-118.
9 Walter Benjamin, Illuminationen, Frankfurt a.M. 1955,

S. 191.
10 Heinrich Heine, Gesammelte Werke, Bd. 1, Berlin 1956, S. 498.
11 Karl Krolow (vgl. Anm. 7), S. 161-162.
12 Walter Benjamin (vgl. Anm. 6), S. 120.
13 Vor allem in: Wilhelm Fraenger, Ernst Kreidolf. Ein

Schweizer Maler und Dichter, Schriften für Schweizer Art und
Kunst 63/66, Zürich 1917. - Hans Adolf Halbey, Das Bilderbuch

im Jugendstil, in: Klaus Doderer/Helmut Müller,
Das Bilderbuch. Geschichte und Entwicklung des Bilderbuchs in
Deutschland von den Anfängen bis zur Gegenwart, Weinheim
und Basel 1973, S. 225-247. - Hans H. Hofstätter, Geschichte
der europäischen Jugendstilmalerei, Köln 1965 (DuMont
Dokumente), S. 113-114.

14 Hans Adolf Halbey (vgl. Anm. 13), S. 233.
15 Rudolf Borchardt, Der leidenschaftliche Gärtner, Nörd¬

lingen 1987, S.123.

Rudolf Borchardt (vgl. Anm. 15), S. 121-122.

Johann Wolfgang Goethe, Schriften zur Naturwissenschaft,
Frankfurt a.M. 1981 (insel taschenbuch 550), S.193.
Johann Wolfgang Goethe (vgl.Anm. 17), S. 194.

Johann Wolfgang Goethe (vgl. Anm. 17), S. 204.
Johann Wolfang Goethe (vgl. Anm. 17), S.213.

21 Johann Wolfgang Goethe (vgl. Anm. 17), S.213.
22 Hermann Hesse, Die Bilderbücher von Ernst Kreidolf, in: Neue

Zürcher Zeitung vom 14.12.1908.
23 Johann Wolfgang Goethe (vgl.Anm. 17), S.231.
24 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften 1.2. Frankfurt a. M.

1974, S. 646-647.
25 Walter Benjamin, Einbahnstrasse, Frankfurt a. M. 1977

(Bibliothek Suhrkamp Bd. 27), S. 125. - Zur Aura: Marleen
Stoessel, Aura. Das vergessene Menschliche. Zu Sprache und
Erfahrung bei Walter Benjamin, München/Wien 1983 (Edition
Akzente).

74


	Pflanzen-Metamorphosen im 19. Jahrhundert : Ernst Kreidolfs Anthropomorphismus

