
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 46 (1989)

Heft: 4

Artikel: Der Altar aus Gandria im Schweizerischen Landesmuseum

Autor: Nager, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Altar aus Gandria im Schweizerischen Landesmuseum

von Beatrice Nager*

Einleitung

Das Landesmuseum in Zürich besitzt ein sechsteiliges
gemaltes Retabel italienischen Ursprungs aus dem
beginnenden 16. Jahrhundert. Die einzelnen Bildtafeln sind in Öl
auf Holz gemalt. Das Retabel ist 249 cm hoch und 163 cm
breit. Der Maler ist unbekannt (Abb. 1).

1905 wurde das Retabel, das aus der kleinen Pfarrkirche
von Gandria am Luganersee kommt, von der Kirchgemeinde

an die Gottfried Keller-Stiftung verkauft und von
dieser im Schweizerischen Landesmuseum deponiert
(Inventar Dep. 953).

Die Kirche in Gandria wurde am 10.9.1463 mit Pfarrechten

ausgestattet. Gandria gehörte zur Pieve von Lugano,
und diese stand zu jener Zeit unter der Jurisdiktion des
Bischofs von Como. Lugano war zweite Residenz des
Bischofs, und die dortige Kapitelskirche San Lorenzo
wurde schon früh zur Semikathedrale erhoben.

Das Gebiet um Lugano war eine der letzten ennetbirgi-
schen Eroberungen der Schweizer. Seit 1512 wurde dieser
Teil des Tessins von den zwölf Alten Orten verwaltet.

Das hier zu behandelnde Retabel befand sich an der östlichen

Stirnwand des südlichen Seitenschiffes in der ersten
Kapelle rechts vom Eingang. Es war eingelassen in ein
durch Stuckarchitektur gebildetes Wandfeld.

Nach dem Visitationsprotokoll des Bischofs von Como,
Feliciano Ninguarda, vom 9.6.1591, befand sich zu dieser
Zeit ein Ölbild in der Hauptkapelle, welches vermutlich das
Retabel darstellte. «Visitata la parrochiale di Santo Vigilio
Martire la cui chiesa ha la cappella maggiore in volta
all'oriente, incrostata semplicemente, con un altare consacrato

vicino al muro, nel quale v'è un'icona pinta in tavola a
olio...».1

Im Visitationsprotokoll von Ambrogio Torriani von 1670
wird diese Annahme noch verdeutlicht. «Vi son cinque
cappelle. La maggiore: chiara, dipinta con balaustra in
legno con altare consacrato poggiata alle parete: ha per
icone una tavola suddivisa con le immagini della B. V. [Beata
Virgine], del Patrono S. Vigilio e di altri Santi, tra cornice
dorate...».2

Auf dem Altarbild fand man weder Inschriften noch eine
Signatur, die Aufschluss über Herkunft (Werkstatt), Entste-

* Unter Mitwirkung von Frau Renate Knopf, Restauratorin am
Schweizerischen Landesmuseum, der hier bestens gedankt sei.

hungszeit und Stifter geben könnte. So ist der Meister des

Werkes nicht mit Sicherheit festzustellen.
Die Restaurierungsarbeiten im Landesmuseum Zürich

ergaben, dass sich die sechs Teile des Retabels vermutlich
nicht in ihrer ursprünglichen Zusammensetzung befinden.
Differenzen in der Malweise und in der Verwendung der
Farbe zeigten, dass das Triptychon und das Attikafeld
derselben Werkstatt zugewiesen werden können, während
die Predella und die Lunette aus einer anderen Werkstatt
stammen dürften. Die heutige Zusammensetzung besteht
ziemlich sicher seit dem barocken Umbau der Kirche bzw.
seit der Aufstellung des Altarbildes der Gebrüder Torricelli
im Jahre 1785.

Das Visitationsprotokoll von 1670 beschreibt eine
Darstellung des S. Vigilio. Ob es sich bei dieser Darstellung
des Heiligen bereits um die heutige Darstellung in der
Lunette handelt, bleibt ungewiss.

Diese vorliegende Arbeit versucht, eine Übersicht von
lombardischen Altarretabeln zu geben, um das Retabel aus
Gandria zu erklären und einzuordnen.

Die Entstehung und Entwicklung der bemalten Retabel in
Italien

Das Polyptychon vom Typus des unverschliessbaren Retabels

ohne Flügel - wie das Altarwerk aus Gandria - war in
Italien weit verbreitet. Das Vorkommen des Retabels ist
schon für das 11. Jh. belegt. Zur Zeit der Renaissance und
des Barocks stand es auf einem hinter dem Altar befindlichen

Unterbau.
Das feste Retabel mit architektonischem Aufbau hat sich

aus dem gotischen Tafelretabel bzw. aus dessen Innengliederung

herausentwickelt.
Die seitlichen Rahmen wandelten sich in architektonisch

durchgebildete Pfosten. Der untere Rahmen wurde zum
Sockel, und der obere verschwand. An seine Stelle traten
als oberer Abschluss: Giebel, hochaufsteigende, durchbrochene

Pyramiden oder ein zusammengesetztes Gebälk.
Meist sind die gotischen Retabel nur einzonig; zweizo-

nige sind jedoch keineswegs selten. Vertikal sind die Retabel

gewöhnlich in drei oder fünf Abteilungen gegliedert.
Die mittlere Abteilung ist in der Regel von den anderen
sowohl durch grössere Breite als auch durch grössere Höhe
hervorgehoben. Weiter ist die mittlere Zone dadurch
gekennzeichnet, dass sie sich aus Ganzfiguren zusammensetzt,

die Nebenzonen zeigen gewöhnlich nur Halbfiguren.

289



Die einzelnen vertikalen Abteilungen bestehen fast in
allen Fällen aus Spitzbogenarkaden. Die Stützen der Arkaden

werden von Pilastern oder häufiger aus Säulen gebildet.
Manche der Retabel weisen als seitliche Anschlüsse turm-
förmige, viereckige oder polygonale Anbauten auf.

Die italienischen Retabel haben in der Regel keine
Predella, doch nimmt ihr Sockel oft die Vertikalgliederung
des Retabelkörpers nach ihren Hauptzügen auf und bildet
so einen organischen Bestandteil im Aufbau des Retabels.

Die Giebel über den Arkaden sind sehr verschieden
gestaltet. Charakteristisch für die gotischen Retabel ist,
dass sie keinem streng gesetzmässigen Aufbau unterworfen
sind und ihre Architektur in der Regel lediglich ein dekoratives

Element darstellt.3
Renaissanceretabel gab es in Italien von der ersten Hälfte

des 15. bis in das zweite Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts. Auf
manchen dieser Retabel wirken die Elemente der Gotik
noch nach.

Bei den mittelalterlichen Retabeln bildete das Bildwerk
das herrschende Element, der Rahmen war nebensächlich.
In der Zeit der Frührenaissance begann man das Rahmenwerk

stärker zu betonen und im Sinne einer antiken
Ordnung auszubilden, um das Altarwerk einer einheitlicheren,

monumentaleren Idee unterzuordnen.
Das Frührenaissanceretabel wird gekennzeichnet durch

die Fülle des zierlichen Ornaments, durch massige Grös-
senverhältnisse und durch eine leichte, vornehme
Architektur, die unverkröpftes Gebälk bevorzugt. Es werden mit
Vorliebe dünne Pilaster und zierliche Kandelabersäulen als
Träger des Gebälkes verwendet sowie bescheiden vortretende

Profile. Retabel der Frührenaissance wirken mehr
dekorativ als konstruktiv.4 Die architekonisch aufgebauten
Renaissanceretabel können in drei Typen unterschieden
werden: Die Gruppe des tafelretabelartigen architektonischen,

des reicher durchgebildeten architektonischen und
des Ädikularetabels. Doch treten verschiedene Mischformen

auf. So nähern sich die Retabel der ersten Gruppe,
wenn man sie mit einer Art von Giebeln versehen hat, dem
Ädikularetabel, während umgekehrt Ädikularetabel ohne
Giebel den tafelförmigen architektonischen Retabeln
ähnlich erscheinen. Die Retabel der ersten Gruppe sind
lediglich eine Variante des Tafelretabeltypus, ihrer Form nach
stellen diese meistens ein liegendes Rechteck dar. Der
untere Rahmen wurde in einen Sockel umgewandelt, der
obere erhielt den Charakter eines aus Architrav, Fries und
Sims zusammengesetzten Gebälks. Die Seitenrahmen
wurden durch Pilaster ersetzt. Ausnahmsweise zeigen diese
Retabel einen giebelähnlichen Aufsatz, der in der Regel nur
ornamentaler Art ist.

Das Bildwerk besteht fast stets aus einer einzigen Szene
oder aus einer von einer Mehrheit von Einzelfiguren künstlich

gebildeten Gruppe. Eine Innengliederung ist hier
überflüssig (vgl. Abb. 2: della Robbia, Retabel in S. Croce in
Florenz). Die Retabel der ersten Gruppe erlebten ihre Blüte
in der Zeit der Frührenaissance.

Die Retabel der zweiten Gruppe sind vertikal und
gewöhnlich dreiteilig. Horizontal weisen die meisten ein

oder zwei Geschosse auf. Der Sockel dieser Retabel kann
verschieden gegliedert sein, manchmal zeigt er unter den
Eckpilastern einen Risalit als Säulenfuss. Beim
Frührenaissanceretabel des 15. Jahrhunderts geht der Sockel gelegentlich

in einer Flucht durch. Seit Beginn des 16. Jahrhunderts
wird der Sockel entsprechend der Teilung des Retabels
gegliedert.

Alle diese Altarwerke sind im Grunde genommen nur
eine im Sinn und Geschmack der Renaissance erfolgte
vereinfachte Umbildung des architektonisch sich aufbauenden

Retabels der italienischen Gotik.
Die gotischen Säulen wurden zu kannelierten oder

ornamentierten Frührenaissancepilastern oder zu zierlichen
Frührenaissancesäulen. Die spitzbogigen Arkaden, welche
die trennenden Vertikalen bildeten, sind entweder ganz
fortgefallen oder in rundbogige Flachnischen umgewandelt.

Der oben abschliessende Sims der gotischen Retabel hat
sich zum Gebälk, der Giebel des Mittelfeldes zum ädikula-
artigen Aufsatz oder zu einer rechteckigen Überhöhung der
mittleren Abteilung entwickelt. Die Giebel der Seitenabteilungen

wandelten sich zu Voluten, die den Winkel
zwischen Gebälk und Aufsatz vermitteln sollten. Die
Fialen aufden Ecken wurden durch Statuetten, Kandelaber
und Pyramiden ersetzt. Konstruktiv hält dieses Retabel an
dem im gotischen Retabel verkörperten architektonischen
Schema fest (vgl. Abb. 3).

Die Ädikularetabel weisen einen Aufbau in Form eines
stehenden Rechtecks auf. Den oberen Abschluss bilden ein
Segment- oder Dreieckgiebel oder ein Aufsatz: Charakteristisch

für diese Retabel ist ihre Einbildigkeit. Von den
Retabeln der ersten Gruppe unterscheiden sie sich durch
ihre Form, durch die grössere Geschlossenheit ihres
Aufbaus und durch kräftigere Gliederung. Die älteren
Beispiele weisen als Gebälkstützen noch Pilaster auf,
während die jüngeren bereits Dreiviertel- oder freistehende
Säulen besitzen (vgl. Abb. 4). Die Ädikularetabel werden
erst in der Spätzeit des 16. Jahrhunderts häufig.5

Lombardische Retabel

Während im gebirgigen Gebiet des Tessins, das mit dem
Norden eng verbunden war, der deutsche Schnitzaltar allgemein

vorherrschte, haben in seinem südlichen Teil, der
durch den Langensee gegen die Poebene besonders geöffnet

war, auch vereinzelt lombardische Retabel Einzug
gehalten.

Die lombardischen Retabel waren eher der alpinen Tradition

- zu der etwa Michael Pacher gehörte - verpflichtet.6
Typisch für die spätgotische, lombardische Tradition, die

sich bis in die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts fortsetzte,
war eine Architektur mit grossem Reichtum an Schnitzwerk,

modellierten Details und Vergoldungen (Abb. 5).
Der Bruch mit dieser Tradition setzt mit Vincenzo Foppa

ein, welcher auf den Grundlagen von paduanischen (polittico

di S. Luca von 1454) und veronesischen Modellen

290



r

-m
Va'

zrm^FTZ.

ffiZWCb i^VsL^MM 32*üß5v v -/ * st y * ' "» •• ;• v " *','

-— w:

JL

f&ftffc ^cluàl
-''

.--»¦
'-

ß «SS

BS Aï\ '

-:..

'fi

Ä**I»

flh äm

Abb. 1 Retabel aus Gandria. Schweizerisches Landesmuseum. Zürich (In\. Dep.953).

291



?*N + wm .-

r-4 V

1

**
-..-

COI^aupf-i

Abb.2 Retabel der della Robbia, S. Croce, Florenz.

(polittico di S. Zeno von 1459) von Mantegna das Altarretabel

von S.Maria delle Grazie in Bergamo (1476) schuf. In
diesem Altarwerk wurde zum ersten Mal in der Lombardei
eine perspektivische Gesamtansicht des Raumes innerhalb
der verschiedenen Kompartimenten wiedergegeben.

Seine Anregung findet ihre Fortsetzung im Altarwerk
von S.Martino in Treviglio (1485) von Zenale und Buttinone
(Abb. 6).

Das erste Altarwerk mit einer einheitlichen Oberfläche
ist dasjenige von Borgognone in der Certosa di Pavia
(1490).7

Die beschränkte Anzahl von bedeutenden Renaissancebildwerken

im Tessin wirkt gegenüber dem, was die Meister
dieser Gegend in Italien und auch auswärts in verschwenderischer

Üppigkeit geschaffen haben, wie zufälliges
Strandgut, das unter sich ohne festen Zusammenhang ist.
Leider haben sich nur wenige qualitätsvolle Retabel aus der
Frührenaissance in ihrer ursprünglichen Aufstellung erhalten.

Bei einem Kirchenumbau war es üblich, die einzelnen
Bildtafeln herauszulösen, der Rahmen ging dabei oft verloren.

Die Beschaffenheit des Bildwerks bei italienischen Retabeln

aus der Zeit der Frührenaissance

Die Hauptdarstellung der mittelalterlichen Retabel bestand
vorzugsweise aus mehreren Bildern. Die liturgischen
Gründe für die Zusammenstellung des Bildwerks sind
heute kaum mehr bekannt.

Gewöhnlich ist das Mittelbild durch grössere Höhe und
Breite von den anderen hervorgehoben. In der Regel wird
seine höhere Bedeutung auch durch eine reichere architektonische

und ornamentale Ausstattung zum Ausdruck
gebracht.

Bereits in der Zeit der Gotik finden sich Retabel, die nur
eine einzige Darstellung aufweisen; in der Frührenaissance
wurde es Brauch. In Oberitalien hielt sich das vielteilige
Altarbild sehr viel länger als in den übrigen Landesteilen
(Tizians Altarwerke in Brescia 1522, Palmas Barbaraaltar in
S.Maria Formosa in Venedig).

In der Frührenaissance wurde es nicht nur Brauch,
einheitliche in sich geschlossene Szenen darzustellen,
sondern auch die Einzelfiguren, die man beim vielbildigen
Retabel architektonisch voneinander getrennt anordnete,
mit der Mittelfigur auf dem gleichen Hintergrund zu einer
Gruppe zu vereinigen. Auf diese Weise erreichte man im
Sinne der Renaissance eine höhere Einheit des Bildes.

Andrea Mantegna (1481-1506) schuf 1459 für S.Zeno in
Verona die erste Santa Conversazione in Oberitalien.

In Italien herrschte bis zur Frührenaissance eine Vorliebe
für Einzelfiguren auf den Retabeln. Der Grund für die
Bevorzugung von vielen verschiedenen Einzelfiguren
dürfte mit dem hochgesteigerten Heiligenkultus des späten
Mittelalters in Zusammenhang stehen. Es war beliebt, im
Sepulcrum des Altars möglichst viele Reliquien verschiedener

Heiliger beizusetzen, und dies wollte man, wie es

scheint, auch aufdem Bildwerk zum Ausdruck bringen, um
den Altar einer grossen Zahl von Heiligen zu weihen.

iYi i

EM
U£

-
h*

lu

e r\«s/.
^V 1

-r—-

— >

*_-•*• .-.:.-_JL. m
Abb. Polyptychon von Borgognone (1508), S. Spirito, Bergamo.

292



Einzelfiguren liessen sich leichter in die Architektur des
Retabels eingliedern, sie eigneten sich auch besser, das
religiöse Empfinden des gläubigen Volkes zu fördern, weil sie
klarer erkennbar und verständlicher waren als szenische
Darstellungen.8

Das Bildwerk auf den mittelalterlichen wie auf den
nachmittelalterlichen Retabeln weist neben den Hauptdarstellungen

eine Reihe von Nebendarstellungen auf. Gewöhnlich

haben diese nur ornamentalen Charakter, z. B. Blatt-
und Rankenwerk. Manchmal stehen sie aber mit den
Hauptdarstellungen in einem sinnstiftenden oder den
Inhalt ergänzenden Zusammenhang.

Die Zahl der Nebendarstellungen nahm mit dem Einsetzen

der Renaissance merklich ab, es gibt vorwiegend drei
Gründe dafür:

Erstens fielen mit der Entwicklung des Renaissanceretabels

verschiedene Architekturglieder weg, an denen in der
Zeit der Gotik mit Vorliebe die Nebendarstellungen
angebracht worden waren.

Zweitens bemühten sich die Künstler der Renaissance,
die Hauptdarstellungen des Retabels klarer zur Geltung zu
bringen. Bei den mittelalterlichen Altarwerken beeinträchtigte

die Fülle der Nebendarstellungen oft die Wirkung der
Hauptbilder.

Drittens wandelte sich in der Renaissance die Ornamentik.

Die traditionelle Verzierungsweise, bei der in ausgiebigem

Masse figürliche Darstellungen als Schmuck verwendet

wurden, war nicht mehr gefragt. Antikisierende
Ranken, Palmettenfriese, Lorbeerstäbe, Arabesken und
Grotesken wurden beliebt.9

Die Kunst der Frührenaissance in der Lombardei

Im Tessin und in der Lombardei ist von der grossen Bewegung

des Quattrocento bis zum Ausgang des 15. Jahrhunderts

nur wenig zu spüren. Während in Florenz Masaccio
bereits die Gestalt des Menschen zum Kernproblem seiner
Darstellungen machte, blühte in Oberitalien noch eine
zierliche höfische Gotik, die unter französischem Einfluss
stand.

In Mailand und Umgebung sind im 14. und frühen
15. Jahrhundert keine wirklich bedeutenden Maler
auszumachen, doch ist der lombardischen Malerei seit ihren
Anfängen ein unverwechselbarer Charakter eigen.10

Der eigentliche Ahne der lombardischen Malerei der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts ist Vincenzo Foppa
(ca. 1427/30-1515/16) aus Brescia. Foppas Stellung in der
Lombardei hat man mit der Mantegnas in Padua verglichen.
Foppa vermittelte der lombardischen Malerei im Laufe
seines langen Wirkens die Formen der Frührenaissance
und prägte diese spürbar.11

Der tote Christus aus der Sammlung Conway (Abb. 7)
zeigt, wie man in Oberitalien die Nachdrücklichkeit und
Dramatik der Florentiner vermeidet.12

Das Polyptychon in S. Maria di Castello in Savona
(zusammen mit Lodovico Brea von 1490) ist das wichtigste

k-i rrrrrrrrrrrrtRfit » rfffrrrrfrrrrrfffirrr«

m *#*

.V.

Abb.4 Retabel, S. Maria delle Carceri, Prato.

Altarwerk aus der reifen Zeit des Künstlers (Abb. 8). Darin
zeigt er seinen Sinn für die architektonische Einordnung
der Figuren, eine plastische Formauffassung in den
Einzelgestalten sowie einen dekorativen Reichtum.

In der Spätzeit wird die ursprüngliche Strenge und Herbheit

sowohl in Auffassung als auch in der Formbehandlung
gemildert, zum Beispiel bei der Madonna aus dem Museo
Poldi-Pezzoli in Mailand.13

Als bedeutende Nachfolger Foppas sind zwei Künstler
aus Treviglio anzusehen, die zeitweise zusammengearbeitet

haben: Bernardo Buttinone (in Mailand erwähnt von
1484-1507) und Bernardo Zenale (1455/60-1526).

Das vielteilige Altarwerk hinter dem Hochaltar im Chor
von S.Martino in Treviglio (1485) ist das gemeinsame
Hauptwerk der beiden Maler (Abb. 6). Stärker als irgendein
anderer lombardischer Maler verarbeitete Zenale Einflüsse

von Bramante, Mantegna und Leonardo da Vinci. Durch
diese Auseinandersetzung erreichte er einen Sinn für das

293



Monumentale im Figürlichen wie im Architektonischen
sowie eine tiefe Ruhe in seinen Gesichtstypen.14

Beim Altarwerk von Treviglio kann von einer
Tiefenraumwirkung kaum mehr gesprochen werden. Ohne Zweifel

hat in Oberitalien die Raumwirkung auch niemals die
gleiche Rolle gespielt wie in Florenz. Bei den Fresken der
Cappella Potinari von Foppa sieht man ein gutes Beispiel
dafür, wie ein oberitalienischer Maler sich von der stärksten
Tiefenraumtendenz zur Fläche zurückentwickelt hat.15

Das Retabel aus Treviglio zeigt sehr schön die heterogene
Vermischung von Frömmigkeit und Prunk, welche die
lombardische Kultur während vieler Jahre charakterisiert
hat. In Oberitalien wurde vor allem Wert auf die dekorative
Wirkung eines Bildes gelegt. Manchmal erinnert der
gemütsvolle Ausdruck an nordische Meister, doch lässt sich
gleichzeitig eine herbe Zurückhaltung feststellen.16

Um die Wende vom 15. zum Io.Jahrhundert war die
mailändische Schule vom überragenden Einfluss des
Leonardo da Vinci und Donato Bramante geprägt.

Die sanfte Besinnlichkeit der einheimischen Schule
wurde durch diese Meister um neue darstellerische und
psychologische Feinheiten bereichert (z. B. bei Luini und
Ferrari).17 Die Anregungen haben aber bei der weitaus

K^

¦\<\ '\ V\ c
y¥ V.. *.'¦'

77

*"«' v -T*ZT*,:Ar

¦*«».«

' ^ 2r%
Hl"-
^ •¦-•'.

A^MLJ • ^x-ity-k.^^?
j^ç» /»A. rwt )/«¦•' f%<ft*H<MjJr. j

t-*f

.Sä*-»

¦V-
-¦":

WW» -Js

wsstm^mifh'f nn

¦iyy

• t-
ct À. «1|

v ,_

< •'

»"•"W, '¦

s^^iiM
* Mi* S M

.«I
ww..^ «1* Iw jh,,„ ES'

H
r» fe*&L1 }**«*• 4 E&SSï i

»¦• i ' "ï

Abb. 5 Zeichnung für einen hölzernen Retabel von Giacomo del
Maino, 1486. Archivio di Stato, Milano.

Abb. 6 Retabel von Zenale und Buttinone (1485), S. Martino,
Treviglio.

grössten Zahl ihrer lombardischen Schüler zu einer
Umgestaltung ins Hübsche, Liebenswürdige und Gefällige
geführt.18

Die lombardische Provinzialkunst scheint längere Zeit
von der Richtung Leonardos unbeeinflusst gewesen zu
sein. Bis tief ins 16. Jahrhundert war für das Andachtsbild
die «fromme Weise» eines Borgognone massgebend.19 Er
gilt als der reinste Vertreter der ruhigen-heiteren Gesetztheit

lombardischer Religiosität. Ambrogio da Fossano
(ca. 1450-1523), genannt Borgognone, arbeitete in Mailand,
Pavia, Bergamo und Lodi. In allen seinen Werken findet
man den Einfluss Foppas, dessen Schüler er war.20

Die Bilder der ersten Periode (zum Beispiel Madonna mit
Heiligen, Ambrosiana um 1480) zeigen ein meist steifes
Nebeneinander der Figuren und eine Vorliebe für eine klein-
teilige Durchmusterung des Bildes sowie einen grossen
Reichtum an Zierformen. Es fehlt eine eigentliche Flächen-
wie auch eine klare und sichere Tiefenraumwirkung. Das
überall verstreute Gold wirkt der Raumvorstellung entgegen

und hält das Bild in der Fläche fest (Abb.9).
Unter dem Einfluss von Leonardo werden in Borgogno-

nes Spätwerk die Gesichtstypen ausdrucksvoller. In der

294



«Madonna im Rosenhag» (Galerie Borromeo, Mailand) ist
der Ausdruck viel lebhafter, und in der Modellierung wird
der Einfluss des weichen Sfumato spürbar.21

Im Tessin finden sich zahlreiche Wandgemälde des
Quattrocento, die in provinzieller Form die italienische Renaissance

nachahmen. Im alpinen Randgebiet pflegten Meister
Arbeit zu suchen, die in führenden Werkstätten der grossen
Zentren kaum Aufträge bekommen hätten.

In den Werken der lombardischen Malerfamilie de
Seregno, die um 1450 bis 1480 im Tessin fassbar ist, erstarrt
die italienische Raum- und Kompositionskunst der
Frührenaissance zu hieratischer Strenge. Das neue Zeitalter
kündete sich nur langsam in beweglicheren Gestalten,
flüssigeren Umrissen und weicher Modellierung an. Reine
Renaissancemalerei setzte erst mit der Jahrhundertwende
ein.22

Im Io.Jahrhundert wirkten im Tessin eine Reihe von
bedeutenden Malern der oberitalienischen Renaissance.
Als Namen sind anzuführen: Gaudenzio Ferrari, S.Maria
delle Grazie in Bellinzona (1508); Bernardo Luini, S.Maria
degli Angeli in Lugano (1523); Bramantino usw.

Der formale Aufbau des Retabels aus Gandria

Auf einer Photographie des Altarwerkes in situ dokumentiert

sich die heute noch anzutreffende Zusammensetzung.
Es fällt dabei auf, dass das durch die Stuckarchitektur gebildete

Wandfeld von den sechs Bildtafeln ganz ausgefüllt
wird. Bei der Aufstellung musste das Retabel anscheinend
an die veränderte Raumsituation angepasst werden, damit
alle Teile plaziert werden konnten. Die Lunette wurde am
unteren Rand um ca. 10 cm verkürzt, die Predella liess man
seitlich an die Stuckpilaster anstossen, womit man die
bemalten Seitenteile preisgab.

Der Retabelkörper ist horizontal zweigeschossig,
Predella und Giebelzone nicht miteinbezogen, nur das

Hauptgeschoss ist vertikal dreigeteilt.
Das Polyptychon von Gandria kann dem zweiten Typus

nach Braun zugeordnet werden, dem reicher durchgebildeten
architektonischen Retabel.

Die Predella geht in einer Flucht durch, es fehlt ihr als
Sockel die architektonische Gliederung der äusseren
Seitenteile. Die vertikale Gliederung des Retabelkörpers
durch Pilaster wird aber durch bemalte schmale Säulen
weitergeführt. Kopf- und Fussleiste betonen die horizontale
Gliederung des Retabels. Das Hauptgeschoss wird im Inneren

durch Rundbogenarkaden unterteilt. Der mittlere
Bogen ist höher und kennzeichnet die Tafel als Hauptbild.
Die Bögen der Arkaden sind an der Innenleibung mit
einem einfachen Zackenkamm verziert. Die einzelnen
Felder des Triptychons werden von kleinen Säulen mit
Kannelüren und korinthischen Kapitellen eingerahmt. Das
Triptychon wird an beiden Seiten durch korinthische Pilaster

abgeschlossen und durch eine Kymation mit überfallenden

Blättern geschmückt.
Der obere Abschluss bildet ein Blattornament. Das Atti-

kafeld besitzt nach Burckhardt eine ungewöhnliche Höhe.23

Da Triptychon und Attikatafel mit ziemlicher Sicherheit
aus derselben Werkstatt kommen, wäre es möglich, dass sie
einmal ein Retabel bildeten. Die Darstellung des
Schmerzensmannes findet man in der Predella häufig, im oberen
Abschluss selten und nur ausnahmsweise im Hauptgeschoss.

Beim Retabel von Treviglio (Abb. 6), bei der Pala
Fornari von Foppa (Abb. 8) findet man die Darstellung des
Schmerzensmannes in der Giebelzone. Es wäre deshalb
auch möglich, dass sich die Attikatafel an der jetzigen Stelle
befand und das Retabel somit horizontal abschloss.

Hinweise auf die ursprüngliche Zusammenstellung sind
von der Restaurierung keine mehr zu erwarten. Eine Zerlegung

böte zu grosse Gefahren. Brauns Beschreibung der
wichtigsten Altarbautypen ist zu allgemein gehalten und
geht zu wenig auf die oberitalienischen Verhältnisse ein, so
dass man nicht viel von dieser Seite erwarten kann. Auffallend

ist aber doch, dass in seiner Beschreibung ein solcher
Fries sehr selten vorkommt.

Obwohl der Sarkophag, das Grabtuch und die Bäume
seltsam angeschnitten wirken, ist diese Bildtafel nie
beschnitten worden.

Das Attikafeld wird an beiden Seiten durch dorische Pilaster

abgeschlossen, diese Pilaster besitzen keine Basen. Es

wäre möglich, dass sie zu einer früheren Zeit einmal umgekehrt

eingesetzt waren. Die Leiste unter dem Attikafeld
fehlt.

—y-*=77 :*>, sssüftsSiaSL

-
¦

I m^

m«^

Abb. 7 Toter Christus von Foppa, Sammlung Conway, Adlington
Castle bei Maidstone.

295



Attikafeld und Lunette werden durch einen prächtigen
Architrav in römischer Manier, aufgeteilt in Eierstab, Perlstab

und Blattornament, voneinander getrennt. Die obere
Fläche des Architravs zeigt gewisse Besonderheiten wie
eine Abschrotung (von Petrus bis zum Baum vor Johannes).
Die auskragenden Teile sind angesetzt.

Den architektonischen Abschluss des Retabels bildet ein
Segmentgiebel, der das Retabel in seiner ganzen Breite
überspannt.

Die Lunette wird von einem Blattornament eingerahmt.

Die Ikonographie des Altarretabels

Predella

Der Jünger neben Petrus wurde als Jakobus major
bezeichnet24, der in der Regel als Attribut Muschel und
Pilgerstab bei sich trägt, das Schwert weist jedoch eher auf
Paulus, der für den stets fehlenden Judas Ischarioth eintritt.
Neben Johannes steht Jakobus minor. Das ihn als Apostel
kennzeichnende Buch ist ein Hinweis auf die ihm übertragene

Vollmacht und Aufgabe, das Wort Gottes zu verkünden.

Als individuelles Attribut ist ihm eine Walkerstange
beigegeben. Die Walkerstange hat hier die Form eines an
einen grossen Geigenbogen erinnernden Wollbogens.

Die übrigen Jünger werden nicht so charakterisiert, dass

sie zu identifizieren sind, ausgenommen Philippus, der am
lateinischen Kreuz, und Bartholomäus, der an dem Messer
zu erkennen ist.

Die Predella weist fast immer nur eine einzige Reihe von
Darstellungen auf. In der Predella des Retabels aus Gandria
sind es die Halbfiguren Christi und seiner zwölf Jünger,
eine Szene, die in Italien sehr oft in der Predellazone
vorkommt. Das Kompositionsschema ist symmetrisch.

In der Mitte steht Christus, der mit erhobener rechter
Hand den Segen spendet. Rechts, vom Betrachter aus gesehen,

steht der Evangelist Johannes mit dem Kelch. Petrus
mit dem Schlüssel wird als Himmelspförtner links von
Christus dargestellt.

~*wc

4
y

Abb. 8 Pala Fornari von Foppa, zusammen mit Lodovico Brea
(1490), S. Maria di Castello, Savona.

Triptychon

Die drei Felder über der Predella bilden die Hauptzone des

Altarbildes. Das mittlere Bild stellt die thronende Maria mit
dem Jesuskind auf dem Schoss dar; die Madonna wird von
einem Muscheltabernakel überragt.

Wie das Wasser ist die Muschel dem Symbolkreis des

Weiblichen zugehörig. Die nach alter Vorstellung angeblich
vom Tau befruchtete Muschel wurde bereits von Klemens
von Alexandrien auf die Menschwerdung des göttlichen
Logos bezogen und ist besonders in der italienischen
Renaissance Sinnbild für die göttliche Empfängnis Marias
und für ihre immerwährende Jungfernschaft.

Der Muscheltabernakel stellt hier vermutlich die malerische

Übertragung einer plastischen Idee dar.
Der sich steigernde Marienkult im Mittelalter, welcher

von den Franziskanern im wesentlichen verbreitet wurde,
bot der Kunst der Gotik und Renaissance ein breites Spektrum

der Mariendarstellung. Dieses Motiv war in Italien bis
in die Zeit der Frührenaissance sehr beliebt. Nach Braun
gibt es auf mindestens der Hälfte aller Retabel die Gottesmutter

als Hauptbild.25
Maria sitzt auf einem prächtigen Thron, und von ihr geht

eine wesentliche Kraft aus. Sie wirkt in ihrer Versunkenheit,
gemessen an ihrer Haltung und Stellung im Bild, jedoch
eher bescheiden. Ihre Füsse ruhen auf einer gotischen
Fussbank, die mit Puttendarstellungen verziert ist und auf
einem Kopfsteinpflaster steht. Eine solche Stilmischung,
wo gotische Inneneinrichtung mit Renaissanceornamentik
verziert wurde, war zu Beginn des 16. Jahrhunderts sehr
gebräuchlich.

Der nackte Jesusknabe spendet einem vor ihm knienden
Stifterpaar den Segen. Dieses erscheint als kleine Figurinen
in ritueller Andacht. Wie bei Stifterbildnissen üblich,
befindet sich die männliche Figur auf der linken - der
heraldischen Ehrenseite -, ihr gegenüber die weibliche Figur.
Die Madonna und Christus sind frontal, die Stifter im Profil
wiedergegeben.

Stifterdarstellungen auf Altarbildern waren besonders in
Oberitalien sehr beliebt. Die mittlere Szene spielt in einem
geschlossenen Raum, während die beiden Heiligendarstel-

296



lungen auf den Seitentafeln sich von landschaftlichen
Hintergründen abheben. Die Landschaft ist typisch oberitalienisch,

sie zeigt Gewässer, bewaldete Hügel, Ruderer und
eine Burg. Die landschaftlichen Hintergründe zeigen keine
bestimmbare Ansicht.

Die linke Bildtafel zeigt Johannes den Täufer mit dem
Lamm, die Figur der rechten Tafel stellt Sebastian dar.

Johannes der Täufer wird sehr häufig auf mittelalterlichen

Tafeln dargestellt. Gewöhnlich wird er, wie auch hier,
mit einem gegürteten Leibrock aus langhaarigem Ziegenfell

als Untergewand und mantelpalliumartigen Überwurf
abgebildet. Das Lamm kennzeichnet ihn als Vorläufer und
Wegbereiter Christi; es fehlt nur in ganz vereinzelten Fällen
und geht in allen seinen Formen auf Johannes 1, 29 und 36

zurück. In der Bildtafel aus Gandria zeigt Johannes der
Täufer nicht auf das Lamm, sondern auf Christus und weist
so auf die innere Beziehung der beiden hin.

Sebastian ist gleichsam der Schmerzensmann unter den
Heiligen. Er wird als Schutzpatron der Schützen und als

grosser Pestheiliger verehrt.
In der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts findet man im

Tessin eine räumlich und zeitlich markante Häufung
pestbezogener Darstellungen. Die lokalen Schwerpunkte mit
Rochus-, Sebastian-, Antonius- und Christophorus-Bildern
lagen in oder bei Lugano, Bellinzona, Ascona und im
Blenio-Tal. Diese Konzentration ist so bemerkenswert, dass
ich sie hier erwähne, da sie sich weder früher noch später in
der Tessiner Kunstgeschichte wiederholte.26

Ob der Zusammenhang mit der Pest bei diesem Altarbild
besonders naheliegend ist, bleibt offen (vgl. S.Antonio
Abate).

M
./Ä

Cy^càg

V

Ar: '¦*--^-«53«Äir3!--!""^ H

v

:v

ffr
ME

Abb.9 Madonna mit
Ambrosiana, Mailand.

Heiligen von Borgognone (um 1480),

Attikafeld

Die Darstellung im Attikafeld wurde fälschlicherweise des
öfteren als Pietà bezeichnet27, es handelt sich hier aber um
Christus als Schmerzensmann sowie Begleitfiguren.

Christus steht nackt als misericordia domini in der
Tumba. Auf den oberitalienischen Retabeln erscheint er
meistens, wie hier, als Kniestück.

Sein Haupt mit der Dornenkrone neigt sich nach links.
Seine Hände liegen gekreuzt auf dem Grabrand und halten
das Leichentuch vor sich, so dass die blutenden Wundmale
im Blickpunkt stehen. Die Hervorhebung der Wunden ist
beim Schmerzensmann nicht nur ein allgemeiner Hinweis
auf die Eucharistie, sondern sie stellen das Leiden Christi
an sich dar.

Der leidende Christus ist aus jedem Raum- und
Zeitzusammenhang gelöst. Er ist der, welcher gelitten hat und
dadurch die Erlösung bewirkte, der lebt und als der Erlöser
in seinem immerwährenden Leiden gegenwärtig ist. Darin
unterscheidet er sich von den Christusgestalten der anderen

Passionsandachten. Im Gegensatz zu den Christusfiguren
der Leidensstationen trägt der Schmerzensmann

immer die Wundmale analog zu den Darstellungen des
Auferstandenen. Vom Auferstandenen unterscheidet er
sich durch die Dornenkrone, die Händehaltung und die

ihm oft beigegebenen Marterwerkzeuge, von dem Weltenrichter

dadurch, dass er niemals thront wie dieser, und von
dem toten Christus durch die Haltung eines Lebenden. Die
Schmerzensmanndarstellung ist ein ausgesprochenes
Andachtsbild. Abgesehen von einigen Gnadenbildern war
der Bezug zwischen Bild und Betrachter im Abendland
niemals ein so unmittelbarer wie beim Andachtsbild des

Spätmittelalters, wo die Frömmigkeit mehr von der mystischen

Kontemplation als von der theologischen Spekulation

bestimmt wird. Als neuer Empfindungsgehalt sind
dem Schmerzensmann die Nähe, das Erbarmen, das

Mahnen und die Fürbitte eigen.
In der lateinischen Bezeichnung - Imago Pietatis -, die

man mit «Bild der hingebenden Gottesliebe» übersetzen
kann, klingt die liebende Vereinigung mit Christus stärker
an als in der deutschen Bezeichnung.

Im Deutschen wird die Darstellung des Schmerzensmannes

auch «Erbärmdebild» genannt, was zweierlei besagt:
das aufopfernde Erbarmen des Erlösers mit den Menschen
und das durch dieses Bild hervorgerufene Erbarmen der
Menschen mit dem um ihrer Sünden willen leidenden
Gott.

Die Vereinigung mit Christus suchte der Christ im späten
Mittelalter in der Nachfolge Christi auf seinem Leidens-

297



weg. So ist der Schmerzensmann nicht nur das Gottesbild
dieser Zeit, sondern zugleich auch das Menschenbild, das
die Gläubigen in der Nachfolge Christi in sich zu verwirklichen

suchten.
Das Bild des Erlösers als das dargebrachte und immer

dargebotene Opfer steht parallel zu dem des Gotteslammes,

das lebt und die Todeswunde trägt (Apokalypse 5).
Beide dokumentieren für den Betrachter den Opfertod des
Erlösers, beide stehen in unmittelbarem Bezug zur Eucharistie,

beide verweisen auf die Auferstehung. Nachweisbar
ist die Imago Pietatis erst für das 12. Jahrhundert. Die seit
dem 14. Jahrhundert weit verbreitete Verehrung des
Sakraments ist mit ein Grund für die Häufigkeit der Darstellung
des Schmerzensmannes.28 Als Einzelfigur wird sie von der
Mitte des 16. Jahrhunderts an seltener, Assistenzfiguren
werden ihr zur Seite gestellt. Die Darstellung des betrauerten

und verehrten Schmerzensmannes rückt dadurch in die
Nähe des Beweinungsbildes. Sie vergegenwärtigt aber
keine Leidensstation, sondern eine überzeitliche Bewusst-
machung des Leidens Christi.29

Auf dem Retabel von Gandria steht links von Christus
trauernd Maria mit gefalteten Händen, Christus neigt sich
ihr leicht zu.

Zur Rechten Christi erkennt man den weinenden
Lieblingsjünger, Johannes den Evangelisten. Er hält den Kopf
auf die Rechte gestützt, eine bis in die Grabkunst der
Antike zurückreichende Trauergeste, die Linke hat er auf
die Kanten des Grabes gelegt.

Im Neuen Testament wird Maria zusammen mit Johannes

in der Passionsgeschichte genannt. Beide werden durch
ein Wort des am Kreuz sterbenden Herrn ausgezeichnet
(Maria wird Mutter von Johannes) und erhalten deshalb bei
den Darstellungen Christi am Kreuz einen festen Platz.
Während Maria bereits früh im Bildtyp der Imago Pietatis
auftritt und der Schmerzensmann damit zusätzlich als
dargebrachtes Opfer durch die Gottesmutter erscheint,
wird Johannes erst im Laufe des 14. Jahrhunderts miteinbezogen.

Der Ausdrucksakzent wird dadurch auf die Trauer
verschoben, und die Beziehung zum Bild der Beweinung
wird noch deutlicher.30 Verstärkt wird diese Tendenz im
Altarretabel von Gandria noch dadurch, dass weitere
Assistenzfiguren dargestellt werden. Neben Johannes steht
betend der Pilger Jakobus major mit dem Pilgerstab und
dem Schweisstuch der Veronika auf der Schulter. Als sein
Pendant ist ein greiser Heiliger dargestellt, der mit grösster
Wahrscheinlichkeit Petrus ist.

Lunette

Im Bogenfeld, das den Altar oben abschliesst, erkennt man
in der Mitte einen Bischof im Ornat mit Bischofsstab, die
rechte Hand zum Segnungsgestus erhoben. Der Bischof ist
in der gleichen Haltung dargestellt wie Christus in der
Predella und im Hauptbild des Triptychons. Auffällig ist die
Betonung der mittleren Vertikalachse.

Die Verzierungen des Bischofsgewandes wurden mit
Schablonen angebracht, sie korrespondieren nicht mit den

unter ihr liegenden Falten und könnten deshalb aus einer
späteren Zeit stammen. Sein Schmuck ist vergoldet. Ein
über der Brust liegendes Band ist mit Kreuzen verziert, die
an Malteserkreuze erinnern. Dem Bischofsstab ist ein
Gehäuse eingefügt, das an ein Architekturmodell erinnert.
Der Bischof wird auf dem Retabel nicht näher charakterisiert,

so dass eine sichere Identifizierung nicht möglich ist.
Es könnte sich hier um S. Vigilius (361-197), den Patron

der Kirche, handeln. S.Vigilio war Bischof von Trient und
ein Freund des Ambrosius von Mailand, der ebenfalls mit
dem Bischof auf der Lunette in Verbindung gebracht
wurde.31 Die Verehrung des S. Vigilio wurde von Leuten aus
Gandria eingeführt, welche im 12. Jahrhundert beim Bau
des Doms von Trient mitarbeiteten. Ausser in Rovio
(12. Jh.) gibt es im Tessin nachweislich keine andere Kirche,
die dem Heiligen geweiht ist.32

Die Ikonographie zeigt ihn üblicherweise als jungen
Bischof ohne Bart mit einem Holzschuh als Attribut. Nach
der Legende erschlugen ihn die Bauern mit solchen Schuhen,

als er einen Götzen umstürzte, um seine Diözese von
Resten des Heidentums zu befreien.

Der Bischof steht zwischen zwei Heiligen.
Der Linke stellt ohne Zweifel den Eremiten Antonius mit

Glocke und Krückstab dar. Dieser Stab ist eine sogenannte
crux comissa, die Antonius auf seinen Wanderungen mit
sich führte. Die Glocke deutet auf eine Schelle, welche die
Almosen sammelnden Antoniter bei sich hatten, um sich
beim Betreten einer Siedlung bemerkbar zu machen.

Der heilige Antonius gilt als Viehpatron und Beschützer
vor der Mutterkornseuche (Ergotismus) und war deshalb in
der bäuerlichen Gegend des Tessins sehr beliebt.

Vom 14.-17. Jahrhundert tritt er zusätzlich und meist
zusammen mit Sebastian und Rochus als Pestheiliger auf.
Antonius' Verbindung zur Pest wird nicht seiner Legende
entnommen, sondern einem seiner Attribute, dem T-för-
migen Kreuz am Gewand oder dem Eremitenstab. Dieses
Kreuz wird aus dem hebräisch/griechischen Text als

Symbol gegen Gottlosigkeit und Krankheit abgeleitet.33

Der bartlose Heilige mit dem Kruzifix zur Rechten ist
Franz von Assisi. Ausser der Seitenwunde, der ovalen
Öffnung in seiner Kleidung, die den Heiligen als «Imitator
Christi» kennzeichnet, sind keine Wundmale zu sehen. Die
Kutte des Heiligen ist grau. Franziskaner tragen heute
einen dunkelbraunen Habit, im Mittelalter aber wurden die
Minoriten wegen ihrer grauen Kleidung auch Graubrüder
genannt.

Binaghi-Olivari (mündlich, 1988) äusserte die Vermutung,

dass dieser Heilige Amadeo Mendez da Silva, ein
Franziskanermönch, der im Verdacht der Häresie stand,
sein könnte, da er keine Wundmale auf den Aussenflächen
der Hände trägt. Diese Wundmale fehlen aber auch bei
anderen Darstellungen dieser Zeit.

Franz von Assisi hat zwei Ikonographien. Eine war vom
13. Jahrhundert bis zum Konzil von Trient gültig und kann
als giottesk bezeichnet werden. Der heilige Franz wird
idealisiert und ohne Bart dargestellt. Die andere Ikonographie

298



'jr jh.:- f- j- Ai^c fijfr" *#*t"

«r

<.

t

'7.7 <r.,.:,. *----<~-

i-r\ .¦ fcfv
7*

^V:^; "4541

II
^^^fcjf

»K " i

Abb. 10 Altartafel von Lorenzo Fasolo, S.Maria di Carignano. Privatsammlung.

299



Rm

•T" *

~-

:

ft
.i.1»«

Abb. 11 Altartafel von Lorenzo Fasolo, S. Francesco, Recco.

ist eine Schöpfung der Gegenreformation und zeigt ihn mit
Bart als einen mageren und abgezehrten Asketen.34

Trotz seiner Bartlosigkeit wird der heilige Franz auf dem
Retabel von Gandria eher wie der zweite Typus dargestellt.

Vier Jahre nach dem Tode des Franz von Assisi, 1230,
wurden Franziskaner- und Minoritenklöster in Lugano
und Locamo gegründet. Die Darstellung der Stigmatisation

findet sich in verschiedenen Kirchen des Tessins,
hingegen sind andere Szenen aus dem Leben des Heiligen
äusserst selten.35

Nebendarstellungen

In den Füllungen der unteren, seitlichen Pilaster sind zwei
Frauen dargestellt. Die linke Figur hält einen Aspergili und
ein Weihrauchgefäss. Unter ihr befindet sich ein Drache,
der einen Säugling frisst oder ausspeit.

In der Dokumentation des Landesmuseums wurde diese

Figur als heilige Martha identifiziert, D.Burckhardt

bezeichnete sie als die Eremitin Alda aus Pavia.36 Bei der
rechten Figur ist die Identifizierung schwieriger. Dargestellt

ist eine Nonne mit Rosenkranz und einem roten
Kreuz, das dem auf dem Brustband des Bischofs gleicht.
Sinngemäss wäre eine Figur der 14 Nothelfer, wie z. B. die

Heilige Klara von Assisi oder die Heilige Katharina von
Siena.

Leider kann nicht rekonstruiert werden, ob noch weitere
Darstellungen auf den Pilastern vorhanden waren.

Die Pilaster im Attikageschoss waren ursprünglich mit
Ornamenten in der Art der Groteskenmalerei gefasst.

Oberhalb der Arkaden fand man bei der Restaurierung
Rosetten.

Stiluntersuchung

Am Altar lassen sich mindestens zwei Meister unterscheiden.

Auffällig an diesem Retabel ist die ruhige und bisweilen
strenge Frontalstellung der Protagonisten, ihre symmetrische

Anordnung und ihr beziehungsloses Nebeneinander.
Steif nebeneinandergestellt, wirken sie zudem noch
gleichförmiger, da es ihnen an Individualität und Ausdrucksstärke

fehlt. Die Figuren haben als charakteristische
Gesichtszüge schwere Augenlider und Tränensäcke. Am
ausdrucksvollsten sind die Stifter wiedergegeben sowie in
einem geringeren Masse die Figuren der Lunette. Die
Gestalten von sanfter Strenge besitzen keine grosse Anmut,
aber eine gesunde Schlichtheit in den jugendlichen Typen.
Die älteren Gesichter haben manchmal einen mürrischen
Zug. Die einheitliche Wiedergabe der Gesichter
unterstreicht die Strenge der statisch-kontemplativen Komposition.

Die Spannung des Retabels beruht vor allem auf dem
Proportionswechsel der Haupt- und Nebenfiguren und der
einzelnen Bildteile.

Das Retabel erscheint farblich sehr stimmungsvoll. Die
Modellierung wirkt nicht immer besonders gelungen. Die
Lichtführung ist eher schwach, eine dekorative Wirkung ist
dem Retabel jedoch nicht abzusprechen.

Die Linienführung ist etwas hart, aber präzis, wenn auch
wenig phantasievoll. Die Zeichnung ist eher schlecht,
insbesondere in der Behandlung der Falten und der
Extremitäten. Es wurde versucht, anatomisches Wissen
einzubringen, was jedoch nicht immer überzeugend gelang. Die
Hände sind durchwegs unbeholfen gemalt, die Füsse des

Sebastian und des Johannes sind verzeichnet, der Arm des

Johannes wirkt sehr skeletthaft. Triptychon und Attikafeld
stammen von der gleichen Hand. In ihrer Farbgebung, in
der Maltechnik und Malweise sind keine unterschiedlichen
Haltungen festzustellen. Die Vergoldung und der Lüster
sind gotische Reminiszenzen.

Die monumental wirkende Madonna und der dekorative
Reichtum lassen die Figuren der Seitentafeln zierlich
wirken. Die heitere, im Gegenlicht erscheinende Landschaft

lockert die Strenge und Würde des Hauptbildes aber
auf.

300



Beim Triptychon fällt die Figur Sebastians farblich aus
dem Rahmen. Während die linke und die mittlere Bildtafel
in den Rottönen eine Verbindung aufweisen, scheint das
Lendentuch von Sebastian in seiner kalten Farbgebung an
die Predella angepasst zu sein. Vermutlich ist dies auf eine
spätere Übermalung zurückzuführen.

Die Seitentafeln sind einander zugeordnet durch die
verbindende Landschaft, die hier wie ein Prospekt wirkt.
Eine gewisse Liebe für Details ist feststellbar, obwohl die
Malweise nicht immer der Materialität der Objekte
entspricht. Dies wird vor allem deutlich bei der Behandlung
der Felsen, die sowohl im Triptychon wie auch im Attikafeld

nur oberflächlich angedeutet sind. Ein gewisses Unvermögen

zeigt sich auch bei den Grössenverhältnissen der
einzelnen Details im Verhältnis zur Raumperspektive.

Predella und Lunette unterscheiden sich in der Farbgebung,

in der Maltechnik und stilistisch vom Triptychon und
dem Attikafeld.

Die Differenzen in der Farbgebung betreffen einerseits
die dissonanten Rottöne, die sowohl in der Predella als auch
in der Lunette anzutreffen sind, andererseits sind diese
beiden Bildteile auch in kälteren Farbtönen gehalten.

Abb. 13

Lugano
Grisaille-Malereien im Chor von S. Maria degli Angeli,

:%,,

à VU

*J«***,,.

V

Abb. 12

Paris.
Genealogia delle Vergine von Lorenzo Fasolo, Louvre,

Die Farben der Predella wirken viel lebhafter als die der

Lunette, die dort eher monoton gräulich gehalten sind. Die
Malweise der beiden Teile, vor allem die Behandlung des

Inkarnats, ist ähnlich. Die Maltechnik der beiden Teile erinnert

mit ihrer Stricheltechnik und den Lasuren an die
Temperamalerei. Weiter lassen sich auch Ähnlichkeiten im
Gesichtstypus des Bischofs und des Christus feststellen.

Obwohl diese beiden Teile eine ältere Maltechnik aufweisen,

erscheinen sie gekonnter in der Ausführung.
Die Wirkung der Lunette wurde sicherlich durch die

Beschneidung am unteren Rand verändert. Weil die Einzel-
figuren nicht mehr architektonisch voneinander getrennt
angeordnet sind, sondern als eine Gruppe vereint, wirkt
diese Bildtafel gegenüber dem Triptychon jünger.

Die Predella wirkt durch die undramatische und
spannungslose Reihung sehr schematisch. Sie ist in einem
neutralen spätgotischen Stil gehalten. Meist wurde die
Predella von Schülern der Werkstatt ausgeführt; dies würde
die etwas altertümliche Darstellung am Altar von Gandria
erklären. Abschliessend kann gesagt werden, dass das

ikonographische und teilweise auch das kompositorische
Schema des Retabels noch stark dem Quattrocento
verpflichtet ist.

Stilvergleich - Versuch einer Einordnung

Nach neuster Forschung wird das Retabel aus Gandria dem
Lorenzo Fasolo (1463-1518) zugeschrieben.37

Dieser aus Pavia stammende Meister erhielt seine Ausbildung

in der Lombardei und war auch in Mailand tätig. Seit
1495 ist er in Genua nachweisbar und hat anscheinend Ligurien

nicht mehr für längere Zeit verlassen. Ein ihm zuge-

301



^YYv

^

"**4
.7-

--.

Abb. 14 Grisaille-Malereien im Chor von S.Maria degli Angeli,
Lugano.

schriebenes Retabel (Abb. 10), ehemals in der Sakristei der
S. Maria di Carignano in Genua, weist typisch für Fasolo
neben lombardischen auch ligurisch-nizzardische Stilelemente

auf. Vergleicht man dieses Retabel mit dem unsrigen,

fallen die verwandten Gesichtstypen (vgl. Sebastian
und Antonius, den Eremiten), die trockene Modellierung
und die eher ungeschickte Zeichnung der Hände und Füsse
auf. Selbst die Predella erscheint ähnlich archaisch. Bei
beiden Retabeln (vgl. auch Abb. 11) erinnert sowohl der
Ausblick auf die dahinterliegende Landschaft wie auch das
sanfte Pathos der Gesichter an Borgognone und dessen
Schüler. Das Retabel aus Gandria wurde auch von anderen
Autoren dem Umkreis von Borgognone zugeordnet.
D. Burckhardt bezeichnete den Maler des Retabels aus
Gandria als einen etwas derben Provinzmaler, der sich
Borgognone zum Vorbild genommen und ohne Wahl nach
Werken aus dessen Früh- und Spätzeit studiert hat.38 Der
Ausdruck der Gesichter von Borgognone ist wie bei dem
Retabel aus Gandria meist gleichförmig, doch ist die Zeichnung

härter als bei Borgognone.
Vergleicht man weitere dem Fasolo zugeschriebene

Werke mit dem Retabel aus Gandria, wird die Ähnlichkeit
der Gesichtstypen besonders deutlich (vgl. die Gestalt des
Evangelisten Johannes in Abb. 11).

Die späteren Arbeiten Fasolos wie die Genealogia delle
Vergine (Abb. 12) lassen vermuten, dass er sich durch
erneute Beziehung zur Lombardei Borgognone, Zenale
und den leonardesken Bestrebungen seiner Mailänder
Zeitgenossen näherte. Die flüssigere Malweise, die erhöhte
Aufmerksamkeit gegenüber den atmosphärischen Werten

des Lichtes wie auch die sensiblere Behandlung der Gesichter

lassen dies annehmen.
Natale setzt die Datierung des Retabels aus Gandria in

die ersten ligurischen Jahre an, aber später als das oben
erwähnte Werk aus Paris, also etwa um ca. 1510.39 Einiges
steht einer eindeutigen Zuschreibung aber noch im Wege
wie die doch beträchtlichen Qualitätsunterschiede. Der
oder die Meister waren mit Bestimmtheit keine grossen
Persönlichkeiten.

Es wäre sicher auch angebracht, bei provinzielleren und
weniger bedeutenden Malern der lombardischen Gegend
im Umkreis von Fasolo zu suchen, was in der Kunstforschung

bisher vernachlässigt wurde. Ausser zu wenigen
herausragenden Meistern sind kaum Publikationen und
Reproduktionen vorhanden.

Abbildungen fehlen auch von zwei dem Retabel von
Gandria angeblich ähnlichen Altären, die sich in der Kirche
S. Gottardo (del Carmine) in Sasso Carmine bei Canobbio
befinden. Der eine trägt die Inschrift: «BAPTISTA.DE.
LEGNANO: PINXIT. ABITATOR... COMI... 1529 ...», der
andere, ohne Datum und von roherer Arbeit stammt von
einem Maler aus Varese («IOB PIORIS - ET CAINIS
VARIXIO PIXERUNT»).

Suida bringt den Altar aus Gandria mit den Grisaille-
Malereien im Chor von S. Maria degli Angeli in Lugano in
Verbindung (Abb. 13 und 14). Er weist auf die verwandten
Züge bei der Behandlung der Gewänder, der Form der
Hände und der Typen hin. Weiter führt er den ernsten, trotz
mancher Unbeholfenheit würdigen Ausdruck und das

sichere Gefühl für die Wirkung des Ornamentalen an.
Die frappanten Unterschiede erklärt er, indem er auf den

zeitlichen Abstand und die verschiedenartigen
Grundbedingungen der Maltechniken hinweist: einerseits sorgfältig
in schönen Farben ausgeführte Tafelbilder, andererseits
breit als monochrome Dekoration hingemalte Wandgemälde.

In der Kirche findet man noch weitere Spuren
derselben Meister.

Diese Grisaillebilder von 1523 werden Giovanni Antonio
Codoli aus Lecco und Bartolomeo Giovanni Rizzo aus
Lomazzo zugeschrieben. Vermutlich waren sie aber nur
ausführende Künstler.40

Ein genauer Vergleich mit dem Retabel aus Gandria
musste unter Mithilfe von Restauratoren vor den oben
erwähnten Originalen noch vorgenommen werden. Wenn
dieses Retabel von Fasolo stammt, scheint die Tessiner
Herkunft des Werkes, auch wenn sie nicht «ab origine»
abgesichert ist, eine Tätigkeit des Malers ausserhalb Liguriens

und lombardische Kontakte zu beweisen. Dennoch
bliebe unklar, wie dieses Werk ins Tessin gelangen konnte.
Ebensowenig geklärt ist, ob das Altarwerk wirklich nur
einem Meister zugeschrieben werden kann.

ANMERKUNGEN
1 Plinio Grossi, Gandria, Storia: presenze, tradizioni,

problemi, Lugano 1984, S.21.
2 Regesto delle visite pastorali nel Ticino del Vescovo Giovan

Ambrogio Torriani 1669-1672 e dell'Archivesco Cardinale Federico

Visconti 1682, Documenti, letti e riassunti da Giuseppe
Gallizia archivista della curia Luganese, S. 45.

302



9

10

11

12

13

14

15

16

IX

19

20

21

Joseph Braun, Der christliche Altar in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Band 2, München 1924, S. 342-345.
Joseph Braun (vgl. Anm. 3), S. 363.
Joseph Braun (vgl. Anm. 3), S. 364-370.
Joseph Gantner/Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz,
Bd. 3, Frauenfeld 1956, S. 116.

Zenale e Leonardo, Tradizioni e rinnovamento della pittura
lombarda, Milano 1982, S. 70.

Joseph Braun (vgl. Anm. 3), S. 443-444.
Joseph Braun (vgl. Anm. 3), S. 422-429.
Erich v. d. Bercken, Die Malerei der Früh- und Hochrenaissance

in Oberitalien, Erfurt 1927, S. 143-144.
Erich v. d. Bercken (vgl. Anm. 10), S. 143-144.
Erich v. d. Bercken (vgl. Anm. 10), S. 6.

Erich v. d. Bercken (vgl. Anm. 10), S. 144.

Kunstschätze der Lombardei, Katalog der Ausstellung in
Zürich (Kunsthaus), Nov. 1948-März 1949, Zürich 1948, S. 240.
Erich v. d. Bercken (vgl. Anm. 10), S. 54.

Andrea Caizzi/Carlo Pirovano, Lombardia, Milano o.J.,
S. 332.
Paul Leonhard Ganz, Die Malerei des Mittelalters und des

XVI. Jh. in der Schweiz, Basel 1950, S. 135.

Erich v. d. Bercken (vgl. Anm. 10), S. 142.

Daniel Burckhardt, Das Altarbild aus Gandria, Einige
Werke der lombardischen Kunst in ihren Beziehungen zu
Holbein, in: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde,
Bd. 8, Nr. 3, 1906, S. 302.
Andrea Caizzi/Carlo Pirovano (vgl. Anm. 16), S. 325.
Erich v. d. Bercken (vgl. Anm. 10), S. 146-147.

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Joseph Gantner/Adolf Reinle (vgl. Anm. 6), S. 95.

Daniel Burckhardt (vgl. Anm. 19), S. 303.

Carl Brun, Das Altarbild aus Gandria im Tessiner Bezirk
Lugano, in: Bericht der Gottfried Keller-Stiftung 1905, S.

10-11.

Joseph Braun (vgl. Anm. 3), S. 482.

Gisela Loose, Zur Thematisierung der Pest in den Wandmalereien

des Tessins von 1440-1520, in: Unsere Kunstdenkmäler,
39/1988, S. 88.

Carl Brun (vgl. Anm. 24), S. 12.

Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 2,

Gütersloh 1968, S. 211-218.

Gertrud Schiller (vgl. Anm. 28), S. 225-226.

Gertrud Schiller (vgl. Anm. 28), S. 214.

Daniel Burckhardt (vgl. Anm. 19), S. 303.

Plinio Grossi (vgl. Anm. 1), S. 26.

Gisela Loose (vgl. Anm. 26), S. 81.

Biblioteca Sanctuorum, Istituto Giovanni XIII della pontifica
università lateranense, Roma 1968, Bd. 5, S. 1128.

Ernst Schmid, Heilige des Tessins in Geschichte, Legende und
Kunst, Frauenfeld 1951, S. 208.

Daniel Burckhardt (vgl. Anm. 19), S. 303-304.
Francesco Frangi, Pittura a Pavia dal Romanico al Settecento,
Milano 1988, S. 235.

Daniel Burckhardt (vgl. Anm. 19), S. 299.

Francesco Frangi (vgl. Anm. 37), S. 236.

Wilhelm Suida, La Pittura del Rinascimento nel Cantone
Ticino, in: Monumenti storici ed artistici del Cantone Ticino,
PuntataXV-XVI, Serie IV, Fascicolo 4-5, Milano 1932, p. 2-3.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Schweizerisches Landesmuseum Zürich
Abb. 2,4: Joseph Braun, Der christliche Altar in seiner geschichtlichen

Entwicklung, 2. Band, München 1924, Taf. 286, 290/2
Abb. 3: Kunstschätze der Lombardei, Ausstellungskatalog, Kunsthaus

Zürich, Nov. 1948-März 1949, Abb. 71 (zu Nr. 680)
Abb. 5,6: Zenale e Leonardo, tradizioni e rinnovamento della
pittura lombarda, Ausstellungskatalog, Milano, Museo Poldi
Pezzoli 4.12 1982-28.2.1983, S. 119 (Abb.), 187 (Abb.)
Abb. 7: A. Venturi, Storia dell'Arte Italiana VII, La pittura del
Quattrocento, parte IV, Milano 1915, p. 851 (Fig. 555)
Abb. 8: Fernanda Wittgens, Vincenzo Foppa, Milano s.d. (1953),
Tav. XCI

Abb. 9: Erich v. d. Bercken, Malerei der Renaissance in Italien, Die
Malerei der Früh- und Hochrenaissance in Oberitalien, Wildpark-
Potsdam 1927 (Handbuch der Kunstwissenschaft, ed. A. E. Brinckmann),

S. 54 (Abb. 56)

Abb. 10-12: Pittura a Pavia dal Romanico al Settecento, ed. M.Gre-
gori, Milano 1988, p. 176 (Fig. 96), 177 (Fig. 97), 11 (Fig. 101)

Abb. 13,14: Monumenti storici ed artistici del Cantone Ticino,
Puntata XV-XVI, Serie IV, Fascicolo 4-5: Wilhelm Suida, La
Pittura del Rinascimento nel Cantone Ticino, Milano 1932,

Tav.V/2 + 4.

ZUSAMMENFASSUNG

Anlässlich der Restaurierung des Retabels aus Gandria von
1986/88 wurde ersichtlich, dass die heute anzutreffende
Zusammensetzung des Retabelkörpers nicht die ursprüngliche ist. Schon
1906 zeigte D. Burckhardt auf, dass zwei Hände am Altar gearbeitet
haben. Die letzte Restaurierung hat ergeben, dass das Retabel aus
vermutlich drei Altären zusammengesetzt ist. Auf dem Altarwerk
fand man weder eine Inschrift noch eine Signatur, die Aufschluss
über Herkunft und Entstehungszeit geben könnte. Das Altarwerk
aus Gandria gehört zu einem Retabeltypus, der in Italien weit
verbreitet war. Das ikonographische Schema des Retabels ist noch
stark dem Quattrocento verbunden. Stilistische Untersuchungen
ergaben, dass die eher provinziellen Meister aus der Lombardei
stammen könnten, wobei eine starke Verwandtschaft auch im
Werk des aus Pavia stammenden Lorenzo Fasolo nachgewiesen
werden kann, der aber hauptsächlich in Ligurien arbeitete. Eine
eindeutige Zuschreibung kann noch nicht erfolgen.

303



RESUME

Lors de la restauration du retable de Gandria en 1986-88, on a

découvert que sa composition actuelle n'est pas originale. En 1906

déjà, D. Burckhardt démontrait que le retable était l'œuvre de deux
artistes. La dernière restauration a montré qu'il est probablement
constitué de pièces provenant de trois autels différents. On n'a
retrouvé sur les peintures ni inscriptions ni signatures qui auraient
pu donner des indications sur la provenance et la datation. L'autel
de Gandria appartient à un type de retables très répandu en Italie.
Le schéma iconographique est encore proche de celui du Quattrocento.

Les recherches stylistiques nous font supposer que les

Maîtres, vraisemblablement d'origine provinciale, seraient
originaires de Lombardie. Une ressemblance peut être établie avec
l'œuvre de Lorenzo Fasolo, originaire de Pavie, qui travaillait
cependant surtout en Ligurie. Une attribution certaine semble
encore prématurée.

RIASSUNTO

In occasione del restauro della pala d'altare durato dal 1986 al 1988

risultò che la composizione odierna non è quella originaria. Già
nel 1906 D. Burckhardt dimostrò che due mani avevano lavorato
all'altare. L'ultimo restauro fece vedere che la pala d'altare era
composta probabilmente da tre altari. Non si trovarono né
iscrizioni né una firma sull'altare che potessero dare chiarimenti sulla
provenienza e sul periodo delle origini. L'opera dell'altare di
Gandria appartiene ad un tipo di pale d'altare che era molto diffuso
in Italia. Lo schema iconografico della pala d'altare è ancora
strettamente legato al Quattrocento. Indagini stilistiche dimostrano
che questa probabilmente è opera di maestri della provincia
lombarda e si può stabilire una forte parentela con l'opera di
Lorenzo Fasolo che proveniva da Pavia, il quale però lavorò soprattutto

in Liguria. Un'attribuzione chiara non può ancora essere
data.

SUMMARY

On the occasion of the restoration of the altar-piece of Gandria
(canton ofTessin), carried out in 1986/88, it became evident that its
actual composition does not correspond to the original one.
Already in 1906 Daniel Burckhardt stated that at least two different
artists participated in this work of art. The last restoration showed
that most likely parts of three different altars were put together to
form our retable. No inscription or signature, giving an indication
of its origin, provenance and time of creation, was found. The
altar-piece of Gandria is of a type commonly used in Italy. The
iconographie scheme of the retable is still very much related to the
art of the 14th century and according to stylistic investigations it
could be the work of a provincial master of Lombardy. A comparison

can also be drawn to the work of Lorenzo Fasolo of Pavia, an
artist working mainly in the area of Genoa. A definite attribution
can not be made yet.

304


	Der Altar aus Gandria im Schweizerischen Landesmuseum

