Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 46 (1989)

Heft: 3

Artikel: La rose de la cathédrale de Lausanne
Autor: Hilton, Alice Mary

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La rose de la cathédrale de Lausanne

par ALICE MARY HILTON*

La construction de la cathédrale actuelle! fut entreprise au
XII¢ siecle, dans le style roman de Normandie. Cependant,
lorsque dans les années 1190-1210, ou 1220, on construisit le
cheeur, ce fut sous la direction du chanoine Henri le Blanc
(«Albus»)? et d’'un architecte inconnu, entiérement dévolu a
Popus Francigenum.

Alors que les tours de transept présentent une transition,
le chevet, lui, est tout a fait francais, avec son extrémité
occidentale arrondie et ses arcs-boutants affirmés. Le
cheeur, le transept et la partie orientale de la nef furent
achevés, et ’élévation de la lanterne - typiquement norman-
de et anglaise - fut au moins commencée sous la supervi-
sion du chanoine Henri le Blanc et de son architecte.

Au cours des années 1220, un architecte du nom de Jean
Cotereel®, anglo-normand peut-étre, poursuivit probable-
ment Pceuvre jusquen son extrémité occidentale.* La
cathédrale fut alors achevée, si I'on excepte la tour nord
(dite «inachevée») du massif occidental, et diverses modifi-
cations aux XVe et XVI® si¢cles, comme la suppression du
passage public sous la grande travée pour allonger la nef
jusqu’au massif occidental qui fut alors doté d’une véritable
entrée (Portail dit de «Montfalcon»).

Larrivée des Bernois, ainsi que I’iconoclasme de protes-
tants z€1€s, causerent de terribles dommages. La cathédrale
devint église paroissiale; jugée trop grande et trop chere a
I’entretien, elle manqua d’étre démolie, mais ’on se rendit
compte que la destruction d’une cathédrale médiévale
(construite pour durer toujours) reviendrait plus cher encore
que son entretien et serait probablement impossible. Les
dégits, bien qu’inférieurs a une totale démolition, furent
énormes. La plupart des splendides sculptures et des vitraux
lumineux, les riches autels et le mobilier ont disparu - a
trois notables exceptions pres: les stalles du XIII¢ siécle, le
«portail peint» du bas-coté sud et la rose méridionale qui fait
Pobjet de cet article (fig. 1).

Une bréve description du «portail peint» est également
donnée ci-dessous, car il est, & mon avis, en étroite relation
avec I'iconographie de la rose; ceci est d’autant plus impor-
tant qu'il constituait, au Moyen Age, ’entrée principale de la
cathédrale.

* Remerciements

Il m’est impossible d’exprimer assez ma gratitude envers les nombreuses personnes qui
m'ont aidée dans mes recherches sur cette fascinante rose de Lausanne, en particulier:
J.-Ls. Perrin, Intendant de la cathédrale, le Pasteur E. Diserens, J.-P. Chapuisat, Directeur
des Archives cantonales vaudoises, H. Rahn et A. Held pour ses excellents clichés. Mes
remerciements vont aussi a J.-D. Chausson pour sa traduction et ses suggestions, et, «last
but not least», au Dr L. Wiithrich pour sa patience, ses encouragements et ses inestimables
conseils d’éditeur.

bl ® dome LT s

Fig. 1 Vue de la Cathédrale de Lausanne, coté de la Rose.

Le porche sud

Le porche sud de Notre-Dame de Lausanne est I'un des
grands chefs-d’ceuvre de la sculpture européenne du XIII®
siécle et sa délicate polychromie semble avoir fait la gloire
de ce porche que l'on désigne aussi par «portail peint». Il a
certainement fait partie intégrante de la conception originel-
le de ’ceuvre et son extraordinaire état de conservation en

251



Fig.2 La Rose de Lausanne d’aprés Villard de Honnecourt, vers
1225.

fait une piéce unique. La pigmentation - qui a subi une
restauration remarquable et délicate - est, par endroits,
incroyablement bien conservée.

Le tympan et le linteau sont dédiés a la Vierge.

Le tympan est tres original et son iconographie des plus
inhabituelles. Nous y voyons le Christ en majesté dans une
mandorle portée par deux anges. La merveilleuse sculpture
du Christ, avec sa draperie classique, mais émouvante, fait
de ce tympan une ceuvre de premiere qualité. A sa gauche,
un ange lui présente la couronne destinée a sa Mére qui, sur
sa droite semble prier. Deux anges thuriféraires encadrent la
scéne. Leur tailles respectives marquant leur ordre d’im-
portance, Marie et les anges sont considérablement plus
petits que le Christ, ce qui constitue déja un archaisme pour
le XII¢ siécle. Ceci pourrait signifier que le théme marial
apparait ici comme accompagnement de I’évocation de
I’Ascension et, avant tout, du Jugement Dernier: une
interprétation que confirmerait la présence de I’archange
Michaél dans le trumeau.

252

Le porche sud ne représente pas purement et simplement
I’Ascension du Christ et le Jugement Dernier; ceci ressort
de la forte présence du théme du Couronnement de Marie,
qui montre que ce n'est pas seulement le portrait du Christ
en tant que juge dans lau-dela que I'on a voulu faire ici.
Nous devons y voir le Christ en tant que Seigneur de I’'Uni-
vers: le Christ en tant que Kyrios (Seigneur du Cosmos) et
Pantocrator (Gouverneur de toutes choses), qui est entré
dans le monde par Marie, Marie la nouvelle Eve, Marie la
Reine des Cieux, Marie la mére du Christ (Theotokos) et
non seulement Marie Humilitas.

Le Christ, en tant que Cosmocrator, était un concept bien
connu des débuts et du haut Moyen-Age, mais cette dédica-
ce, dans tout le porche sud et dans la rose, au Christ en tant
que Gouverneur de ce monde-ci, est des plus rares. Et
pourtant, cette interprétation cosmologique nait de la
structure du porche et de la composition de la rose toute
entiere, ainsi que nous allons le voir.

Nous voyons, dans les archivoltes du portail, des Précur-
seurs de I’Apocalypse, des prophétes et des saints. Ceci n’est
certes pas unique, bien que, dans la plupart des structures
de ’époque, on se serait attendu a trouver les prophétes et
les autres représentations de 1’Ancien Testament dans la
partie nord de 1’édifice, et les figures et scénes du Nouveau
Testament dans sa partie sud, ainsi que nous le montre si
bien le programme de Chartres, ou les scénes de la vie de la
Vierge sont elles aussi, bien entendu, représentées dans la
partie nord. Cependant, sur le linteau du porche sud de
Lausanne, sont représentées deux sceénes: la Dormition de
la Vierge a gauche et sa Résurrection a droite, basées sur le
modele classique de Senlis, modeéle alors déja diffusé en
Europe depuis cinquante ans et qui devait I’6tre durant deux
siecles encore. Ceci n’est donc pas unique en soi; mais, placé
dans le contexte de I’Ascension du Christ et du Jugement
Dernier, alors que le Jugement représente la conclusion du
Miroir de I'histoire dans I'iconographie médiévale, ceci est
unique et l'insistance avec laquelle le Christ est présenté
comme Seigneur de 'univers constitue, en rapport avec la
rose, une cosmologie complete.

Larchitecture proprement dite du porche peint est unique
pour la raison suivante: la plupart des porches que 'on voit
dans d’autres grandes cathédrales se présentent surtout
comme de larges structures souvrant exclusivement sur
I’extérieur et servant d’entonnoir aux grandes foules qui s’y
engouffraient. Le porche sud de la cathédrale de Lausanne,
lui, a une structure plus close que ce qui se voit d’habitude,
comme une sorte de chapelle latérale aux murs ajourés. (Les
constructions similaires des porches nord et sud de la
cathédrale de Chartres sont un peu plus tardives.)

Les statues-colonnes des trois baies du porche et de
I’entrée sont des plus impressionnantes. Au nombre de
douze et disposées en quatre groupes de trois personnages,
elles ont été récemment rétablies a leur emplacement
originel. Sculptées entre 1220 et 1230, probablement par
deux ou trois grands sculpteurs venus du nord de la France,
elles comptent parmi les meilleures du genre. Grice aux
restaurations, elles ont retrouvé de leur beauté: délicate



chair de pierre, clarté bleue et grise des yeux, chevelures et
barbes blondes, couronnes d’or et robes de splendeur...

Comme les archivoltes du tympan, les baies du porche
comprennent chacune deux voussures décorées de person-
nages assis, les pieds de chacun reposant sur la coupole
trilobée qui sert de dais au personnage de dessous. La
plupart des personnages sont couronnés, certains tenant un
instrument de musique. Tous ont leur regard tendu vers le
haut, vers le centre de chacune des voussures. Ce sont les
clefs de ces voussures qui sont d’un si grand intérét icono-
graphique: celle qui surplombe le Christ dans la mandorle
représente un agneau dans un cercle; il Sagit-1a, bien sir,
d’un symbole fréquemment utilisé. Mais les clefs de voite
des trois autres archivoltes ceignant les trois baies, ainsi que
la clef de la volte centrale, sont des sculptures de trois
différents aspects du soleil. Et ce sont ces trois représenta-
tions du soleil entourant le Christ, Kyrios, le Christ en tant
que Cosmocrator, qui constituent un indice important -
quoique ce ne soit pas le seul - de I’existence d’un rapport
avec le mystere de la rose de Lausanne.

Inteérieur de la cathédrale

La cathédrale de Lausanne, telle que nous la voyons au-
jourd’hui, nous fait facilement oublier quels profonds
changements celle-ci - ainsi que toute autre cathiédrale - a
subis depuis la Réforme.

Il y eurent de plus profondes altérations encore que la
disparition des autels et des chasses, des tombes, des écrans,
des toiles, des meubles: le remplacement des vitraux médié-
vaux (la rose exceptée - bien qualtérée, ainsi que nous

Q
o0 ONO oﬁ

SELL

Fig.3 VER d’apres J.R.Rahn, 1879.

T

Z
.. .:_;;P”

Fig.4 /AESTAS d’aprés J.R. Rahn, 1879.

allons le voir) par des verriéres transparentes ou par des
vitraux modernes qui sont - dans le meilleur des cas -
simplement anachroniques.

La transformation radicale de 'aménagement liturgique,
le décrochage de l'ornementation et ’enlévement de la
décoration ont jeté une ombre sur une bonne partie de
I’harmonie et du sens profond des proportions et des me-
sures des églises médiévales.

Dans ces conditions, retrouver le message de la rose revét
une importance toute particuliére.

La grande rose sud: modenature

Méme sans étude du trait et de I'iconographie de la rose,
chacun peut en apprécier la beauté. Une bonne partie de ses
médaillons sont originaux et le transept baigne dans la
merveilleuse lumiére qui le colore.

La modénature de la rose est aussi remarquable a I'exté-
rieur qu'a Pintérieur. Infatiguable historien de ’architecture
du XIII siecle, Villard de Honnecourt doit avoir vu la rose
de Lausanne en cours de réalisation, vers 1225, et il nous en
a laiss€ une esquisse trés éclairante, dénotant plus du souci
de P’essentiel et des relations logiques que de la restitution
exacte de cette ceuvre admirable (fig. 2). Ce qu’il comprend
clairement, c’est I’aspect quaternaire de la rose de Lausanne
et les relations entre cercles et carrés en accord avec la
bissection du carré. Aucune autre rose n’exprime plus
superbement le quaternaire que celle de Lausanne. Ici, la

253



connaissance du monde par l'observation - induction -
sallie a la connaissance par déduction, a la Révélation et au
mythe, et nous est offerte dans ce qui est sans doute I'une
des créations les plus étonnantes de I’esprit médiéval. La
rose de Lausanne est - et cétait 1a sa raison d’étre - une
imago mundi, image du Cosmos congue comme un tout
logique, aussi complexe, et pourtant simple, que les présen-
tations de l'univers par les théologiens et philosophes de
I’époque.

Le tracé géométrique de la modénature, composé de
carrés et de cercles, ne présentait rien de neuf en soi. Il avait
déja été utilisé comme motif chez les Celtes et vu dans les
enluminures des manuscrits, dans les mosaiques romaines
et l'art islamique. Il n’est pas difficile de trouver des précé-
dents convaincants et plusieurs auteurs les ont recensés de
mani¢re remarquable, notamment Ellen J. Beer.’

Cette géométrie a un caractere universel dans la mesure
ou elle correspond a un schéma fondamental de l'univers et
de I'expérience humaine. La forme radiale et quadrilobée de
la rose de Lausanne est la parfaite expression de I’aspiration
de I’étre humain a tendre vers la plénitude et la cohérence a
travers l'ordre et ’harmonie. ’homme médiéval chercha,
dans les médaillons de cette rose, a reconnaitre ’ordre divin
et appliqua le précepte du Psaume 46: «Arrétez-vous, et
sachez que c’est moi qui suis Dieu.»

Cependant, la plupart des roses médiévales suivent un
schéma radial, une tradition qui se manifeste également
dans les manuscrits, dans le symbolisme de la roue de la
fortune et dans lidée de la Table Rondeb, ou le cercle
symbolise la perfection sur de nombreux plans. Circonfé-
rence englobant le plus d’espace possible, le cercle constitue
le symbole le plus adéquat de I’éternité, n’ayant ni début ni
fin. Par sa complexe combinaison de cercles et de carrés - le
cercle, symbole d’éternité et du monde spirituel, le carré,
symbole du temporel et du monde -, la modénature de la
rose de Lausanne nous dit une histoire qui se déploie dans
le verre coloré et radieux.

La rose sud: le vitrail

Le vitrail était principalement obtenu par la méthode décrite
par Theophilus’, et cette technique ne changea guére au
cours des XIII¢ et XIVe siécles. Les maquettes des vitraux
projetés étaient d’abord dessinées en grandeur d’exécution
sur des planches peintes en blanc montées sur des tréteaux.
Deux planches de ce type ont été récemment découvertes a
Gerona.® Cette fagon de faire, assez pratique, était certaine-
ment moins chére que de réaliser les esquisses sur parche-
min, méthode qui ne fut guére employée avant la fin du
XIVe siecle. Ces planches, difficilement entreposables ou
transportables, étaient ensuite effacées, pour faire place a
une nouvelle esquisse, ce qui en principe excluait la réutili-
sation de I’ancienne, bien que I’existence de vitraux prati-
quement identiques prouverait que, parfois, une esquisse ait
pu étre réutilisée. Evidlemment, I'utilisation, plus tardive, du
parchemin pour tracer les esquisses offrait des avantages,

254

car ils pouvaient étre roulés, conservés et réutilisés sans
difficulté - souvent par plusieurs générations de verriers -,
mais ce fut au détriment de la créativité et de la variété.

Le dessin de la rose de Lausanne par Villard de Honne-
court ne nous apprend rien sur le vitrail. En fait, il n’est pas
certain que la rose ait été déja vitrée lorsque Villard passa
par Lausanne, vers 1225. On peut raisonnablement attribuer
le vitrail au maitre-verrier Pierre d’Arras qui, avec d’autres
artisans, vint de sa Picardie natale $établir a Lausanne en
1217. Son atelier était situé sur les bord du Lac Léman, a
Lausanne. Nous savons aussi que Pierre avait quitté Lau-
sanne en 1235. C’est pourquoi ’on peut admettre que la
grande rose sud fut dessinée et réalisée bien a temps pour la
consécration de la cathédrale en 1275.

Avant qu’il ne vienne a Lausanne, maitre Pierre avait
probablement vu la grande rose ouest de Chartres, achevée
en 1216. Mais le sujet, comme le dessin, choisis pour la rose
de Lausanne en different complétement.

Tout ceci ne nous dit pas qui fut 'auteur du dessin, ni de
I’iconographie de la rose de Lausanne, toutes deux uniques,
sans précédent et sans réplique a cette échelle.

Nous ne savons rien de certain non plus sur la composition
et la signification du dessin de la rose. Mais quelques sché-
mas logiques convaincants existent, ainsi que nous allons le
VOir ici.

De nombreuses questions restent sans réponse (et bien
d’autres n'ont pas encore été posées non plus), concernant
les origines et I’iconographie de cette rose unique. Bien du
travail reste a faire, et le développement qui suit, se basant
sur le travail des auteurs qui se sont précédemment penchés
sur ce sujet, se propose d’offrir une reconstitution possible
reposant sur des évidences et un certain nombre de déduc-
tions logiques. L’intention est, ici, de rouvrir un dossier (qui
ma plus fait objet d’une seule étude compléte depuis la
brillante monographie de E. J. Beer en 1952), plutot que d’en
fournir la conclusion.

Datation de la rose

Les dates de la création de la rose et de son exécution ne
sont pas sans controverse, bien que 1’on puisse raisonnable-
ment admettre que la rose flt réalisée par Pierre d’Arras
vers 1235. D’autre part, nous ne savons pas si, ni dans quelle
mesure, des réparations ultérieures sont venues laltérer
avant la Réforme.

Conon d’Estavayer (1170-1244) cite le nom de «Petrus
d’Arraz» le 27 aott 1235 (Note No 876) comme «ayant eu
son atelier» ... habuerat fabricam.9 Nous ne savons pas si, a
ce moment-la, maitre Pierre était mort ou bien s’il avait
simplement quitté Lausanne parce que son travail était
terminé. Nous savons qu’il avait occupé son atelier depuis
1217, et avons de bonnes raisons de penser que la construc-
tion de la cathédrale était assez avancée, le 3 avril 1232, pour
que les vitraux puissent y €tre installés, au moins en sa
partie orientale.!”



‘".‘ff ..... *eq,

ﬁk \:‘.'s

o

b P -
ML TY .Q".““

Fig.5 ASTAS

Nous savons, par exemple, que I’incendie de 1235, endom-
magea le toit, les verriéres et les vétements liturgiques.!! On
pourrait raisonnablement admettre que la rose ait survécu a
cet incendie sans quun dommage trop important nait
entrainé un remaniement radical de sa structure et de son
dessin, car seules des réparations apportées au toit sont
mentionnées. Aucun changement net nmapparait dans les
meédaillons subsistants du XIII¢ si¢cle, qui fiit I’indice d’un
remplacement de certains d’entre eux par un autre verrier. A
vrai dire, il n’est bien sar pas exclu que quelque portion de la
rose fiit détruite et refaite dans le méme style. Mais, comme
la fabrication de vitraux était au moins aussi onéreuse que la
réfection d’une toiture, il est permis de penser que le rem-
placement d’une partie de la rose dit étre mentionné dans le
cartulaire. Rien ne prouve, non plus, que des réparations ou
remplacements d’importance aient été exécutés avant la
Réforme, bien que Dupraz nous dise que «En 1520, le
verrier Etienne Capienz, avec un de ses ouvriers, était
occupé a la répartition de la rose».22

J.R. Rahn écrit I’état «déplorable» de la rose, lors de son
inspection dans les années 1870. Des espaces vides, écrit-il,
ont été complétés «sans golt ni respect», les derniéres de
ces interventions ayant été faites en 1817 et 1822.13 L’auscul-
tation méticuleuse de la rose par Rahn, ses croquis détaillés
et ses notes au sujet de 'emplacement, de I’iconographie et
de I’état de chaque médaillon sont d’une utilité inestimable,
non seulement pour essayer de reconstituer I’allure origi-
nale de la rose, mais aussi pour juger de I'ampleur des
restaurations exécutées par Edouard Hosch (entre 1894 et
1899) et des dommages qui sensuivirent.

f"’

» -
‘%00n anoer’

Fig.6 AQUA

La Cosmologie

Le diameétre extérieur de la grande rose sud de Lausanne est
de plus de dix metres - presque I’entiere largeur du transept
-, englobant 105 médaillons, dont 78 sont des originaux
datant du XIII® siécle. La rose tout entiére est occupée par
une imago mundi, représentée en 61 médaillons circulaires
ou semi-circulaires, symbolisant les manifestations cosmi-
ques, alternant avec 44 vitraux décoratifs. Il ressort du plan,
de maniére évidente, que la rose de Lausanne est la parfaite
expression de l’aspiration humaine a tendre vers la pléni-
tude et la cohérence - vers lordre et ’harmonie. Aucune
autre rose nen offre aussi superbe expression que celle de
Lausanne. Ici, la connaissance du monde s’allie a la spécula-
tion et au mythe, en une création qui est, a n’en point
douter, l'une des plus étonnantes manifestations de I’esprit
médiéval. La rose de Lausanne est - et c’est bien ce que I'on
voulait quelle fit - une imago mundi.

Au centre, ainsi que E.J. Beer I'a suggéré, a pu se trouver
Annus (Pannée), entouré du Soleil, de la Lune, du Jour et de
la Nuit.! Cependant, la présentation du soleil et de la Lune
en méme temps que du jour et de la nuit ne me semble étre
que redondance. Rahn, pour sa part, y aurait plutot placé le
Christ, entouré de ses évangélistes ou de leurs symboles.
Cette configuration a été utilisée des les premiers temps de
I’ére chrétienne.

En fait, St Cyprien, en I'an 256 de notre ere, considéra les
quatre rivieres du Paradis comme les symboles des quatre
Evangélistes (qui seraient €galement de trop ici); cette
symbolisation parvint aux auteurs du Moyen Age par

255



Fig.7 IGNIS

Isidore de Seville (mort en 636).!> Malheureusement, ce
sont justement les médaillons du centre qui furent perdus,
détruits ou remplacés. Hosch remplaga les médaillons du
centre par Dieu le Pere, entouré de quatre vitraux présen-
tant des scénes de la Création: la Lumiére et les Ténébres
(en haut a gauche), la Terre et les Eaux (en haut a droite), les
Poissons et les Oiseaux (en bas a gauche), les Animaux et
I’'Homme (a droite en bas).

Un regroupement de ce genre est contraire a toute logi-
que médiévale. Aucun grand artiste médiéval n’aurait
perturbé un schéma quaternaire avec les six ou sept parties
constituant la Création, et aucun ecclésiastique instruit ne
I'et permis. Instruits, les chanoines de Lausanne devaient
I’étre, et bien au courant de la philosophie, de I'unité et de
’harmonie d’une rose. Nous savons, par exemple, que
plusieurs chanoines de Lausanne se rendirent a Paris entre
1222 et 1226, au moment méme ou les grandes roses nord et
sud de Paris et Chartres étaient exécutées, a une époque ou
les débats se poursuivaient a longueur de journée dans les
¢coles. Bien que Hosch ait inséré des vitraux artistiquement
acceptables, son interprétation du sens médiéval du Cosmos
fut une erreur. La plupart des autres médaillons de la rose
sont originaux, et relatent ’histoire de I'univers selon une
claire logique, propre au XIII¢ siecle.

Bien que la plupart des médiévistes Sentendent pour
admettre que la distribution de Hosch est incohérente, il
n’existe aucune configuration absolument sire qui fasse
I'unanimité. Nous y reviendrons et présenterons une hypo-
thése en faveur de laquelle on peut au moins avancer
quelques arguments techniques et un point de vue iconolo-
gique cohérent.

256

Dans les quatre hémicycles entourant le carré central,
nous trouvons aujourd’hui les quatre saisons avec les mois
correspondants. A droite se trouve le groupe du printemps
et a gauche celui de I’été. Rien de plus raisonnable que
d’avoir quatre saisons de trois mois chacune, mais, en se
permettant une petite redistribution des mois, on obtient
une configuration plus harmonieuse et plus logique. A une
exception pres, tous les médaillons (sans compter les petits
situés en périphérie) ont 58 centimetres de diamétre. Cette
exception - trés importante - est le symbole du soleil, dont
nous reparlerons plus loin. Pour cette raison, il n’est pas
possible de remettre les médaillons a leur place d’apres leur
taille: ils sont interchangeables. Seuls les vents de la péri-
phérie sont plus petits et ne pourraient €tre intervertis
qu’entre eux.

Les quatre saisons sont vétues de maniere convention-
nelle. Le Printemps (Bl) est entouré de fleurs et sa robe
présente un motif floral. ’Hiver (B4) est chaudement
habillé; il regarde de travers (notez, cependant, que ses traits
ont fait I'objet d’'une restauration) la neige que lartiste a
représentée par de petits éléments de verre gris et quelques
traits blancs. I’Eté (B2) et ’Automne (B3) se trouvent
respectivement en dessous a droite et a gauche. L'Eté est
représenté, baigné par les rayons du soleil, trés 1égérement
vétu, les bras tendus afin d’embrasser les graces de la saison
dans ce doux climat, mais aussi en attitude de priére. A
noter le classicisme de la figure, toute empreinte de son
antique élégance. Deux cercles rouges nous rappellent
encore la chaleur de I’été. On dirait qu’il y a peu de diffé-
rence entre la photographie moderne de I’Eté et le dessin de
Rahn, alors que pour I’Automne, apparaissent quelques
traces de restauration dans les fruits, en bas a gauche. Pour
le reste, I’Automne semble avoir gardé son aspect original et
se trouver en excellent état, abstraction faite de la détériora-
tion générale et de la fragilité du vitrail qui exigent des
mesures urgentes de restauration et de conservation.

Le schema de la rose

La figure 13 (a la page 265) représente un schéma simplifié
de la rose.

Nous allons maintenant nous pencher sur le cceur de la
rose que constitue le carré central, avec le médaillon A en
son centre, entouré de Aa, Ab, Ac et Ad, en alternance avec
des motifs décoratifs.

Le temps

Ce carré est entouré de demi-cercles: le Printemps (B1),
’Eté (B2), ’Automne (B3) et I'Hiver (B4), présentés en
compagnie de leurs mois correspondants désignés par (Bla,
Blb, Blc, Bld, etc.). Ces groupes symbolisent le concept du
Temps, donc les saisons et les mois. C’est véritablement une
chance que les quatre saisons soient des originaux, de
méme que dix des douze mois. Tous, sans exception, sont
de tres haute facture artistique et ’on ne devrait pas permet-



tre que ces ceuvres soient exposées a la pollution atmosphé-
rique ou aux autres menaces de notre civilisation. Une
comparaison de leur état actuel avec les relevés de Rahn
indique clairement lurgente nécessité de prendre des
mesures de conservation.

Mars (Bla) semble relativement sain. Hosch a manifeste-
ment réparé le pourtour rouge et blanc du médaillon, ainsi
que quelques fissures. Seul un examen attentif - qui n’est
pas possible in situ - permettrait de juger de son état de
conservation. Mars, barbu chaudement vétu en tons vert et
jaune (les couleurs du premier printemps), taille sa vigne,
une activité souvent présentée comme la tiche essentielle
de ce mois dans les régions viticoles.

Avril (B1b) nous offre un charmant tableau: un jeune
homme, vétu d’une tunique blanche a4 motif floral et tenant
un bouquet de fleurs dans sa main gauche, nous ouvre une
porte de sa droite pour nous montrer un jardin plein de
fleurs de printemps aux vives couleurs. Cest I'étymologie
d’Avril qui donna cette image (le mot désignant I’action
d’ouvrir (aperire) se rapportant au nom d’Avril).

Mai (Blc) est aussi un jeune homme; il monte un blanc
destrier, portant sur son poing un faucon (redessiné par
Hosch).

En suivant le sens des aiguilles d’'une montre (a la diffé-
rence de la distribution actuelle qui est celle de Hosch),
nous devrions trouver ’Eté (B2) dans le quartier gauche du
bas. Ainsi, Juin (B2a) suivrait logiquement Mai (Blc).
Nommé [ULIUS par erreur, Juin, 1égérement vétu, fauche
I’herbe. Juillet (B2b), également nommé JULIUS, de sa
serpe moissonne de longues gerbes de blé. La saison
sachéve en Aot (B2c), lorsque mdrissent les fruits de ’été.

Fig.8 LEO

Fig.9 PISCES

On voit, a gauche, une corbeille de vannage et, séparant le
grain de sa balle, un homme au torse baigné par le rayon-
nant soleil d’Aoft.

La main gauche de ’Automne (B3) se trouve au méme
niveau que celle de I’été, mais de sa droite il pointe ’'Hiver
(B4) pour lequel sont engrangées les moissons. Les mois de
I’Automne suivent: Septembre (B3a) devient vendangeur
superbement habillé. Octobre (B3b) fait glander ses co-
chons. Une comparaison d’Octobre (B3b) avec le relevé
quen fit Rahn nous confirme dans notre impression que le
visage a été remanié par Hosch - d’'une main plut6t lourde -
et le baton utilisé pour gauler les glands s’est transformé en
énorme couteau tranchant, alors que boucherie se fait en
novembre plutdt quen octobre. Le glandage est, d’ailleurs,
ordinairement présenté comme une activité de novembre
par les livres d’heures du Moyen Age. A Lausanne, c’est
Novembre (B3c) qui tue le porc et le beeuf au moyen d’une
grande hache. Son visage et son corps expriment force et
concentration, et leur traitement est infiniment supérieur a
celui du restaurateur.

L’Hiver (B4) commence avec Décembre (B4a); bien que
ce médaillon ne figure plus dans la rose de Lausanne, nous
savons que Décembre était ordinairement représenté par un
homme assis a une table bien garnie, comme par exemple
dans une sculpture de la face ouest de Chartres, ou a
St-Denis. Hosch en a fait un homme buvant avec la Mort, ce
qui est tout a fait anachronique. Etant donné que, au XIII®
siecle, décembre ne constituait pas le dernier mois de
l'année, ceci semble manquer totalement de fondement.
Dans I'iconographie médiévale, les travaux des mois précé-
dents sont plus logiquement et plus optimistement suivis
d’une joyeuse saison de vacances en guise de récompense.

257



La Mort n’est pas absente mais, en général, sans étre asso-
ciée a la saison la plus tardive. Février, prélude au Prin-
temps, clot ’année, de méme que, avec le Mardi Gras, la
Mort annonce souvent le Renouveau.

Janvier (B4b) est représenté par Janus aux deux visages,
assis sur un trone élevé, une coupe dans sa main, avec une
cruche de chaque co6té. Il sagit d’un médaillon trés bien
conservé, datant du XIII®, qui elt été mieux placé dans la
partie supérieure gauche, a coté d’Avril ouvrant la porte au
Printemps nouveau, plutét quen face d’Octobre, ou I’a mis
Hosch, le retirant de tout son contexte. Janus, donnant son
nom au mois de janvier (qui n’a pas toujours €té le premier
mois de 'année), se retrouve en de nombreux édifices du
XIII¢ siecle, comme les cathédrales de Chartres, Amiens,
Strasbourg, Sens, Senlis, Reims, Paris...!¢

Le médaillon original de Février (B4c) est perdu. Hosch a
fait de ce mois un barbu se réchauffant les mains devant un
feu. Ici, Hosch se base sur quelque chose. Février est ainsi
représenté dans les sculptures de Chartres, Senlis, Sens,
Amiens, Reims, Strasbourg, St-Marc a Venise, etc. Parfois,
comme par exemple a St-Denis, mari et femme sont présen-
tés ensemble devant le feu, la femme lisant. Pourquoi,
cependant, Hosch décide-t-il d’asseoir Février sur un trone
ressemblant a celui de Janus pour lui donner les traits et
l’attitude de quelqu’un de faché, refoulant la chaleur du feu,
comme S’il s'agissait des flammes de I’enfer: ce n’est pas
clair. '

L'espace

Les médaillons (C) adjacents aux quatre angles du carré
central marquent les points cardinaux de la composition et
contenaient certainement les symboles désignant I’Espace,
comprenant également la Science avec les symboles des
quatre Eléments de la Matiére, ainsi que les signes du
Zodiaque pour I’Astronomie. Ici, quelque remise en ordre
dans la restauration de Hosch permettrait un arrangement
symétrique, en harmonie avec les symboles du Temps.

Le Cercle du sommet a pour centre I’Air (Cl) personnifié
- sous les traits d’'une femme qui, a ’instar des personnages
qui lui correspondent, est élégamment habillée d’un véte-
ment blanc a Pantique et superbement drapée d’un manteau
vert tombant de son épaule sur un fond d’azur. Elle donne le
sein & une petite créature a ailes jaunes et longue queue. La
comparaison avec le relevé de Rahn révele que Hosch n’a
eu, ici, qu'a rajouter l'inscription DRAGO a gauche et juste
au-dessus de la petite béte.

Le Feu (C2) - que nous aurions plutdt vu a droite - est
une femme siegeant sur un trone. Sa robe plissée est blan-
che, elle est drapée dans un manteau bleu brillant, sur un
fond rouge écarlate. Elle donne le sein & une salamandre -
un type assez intéressant de béte jaune aux yeux énormes
créée, ainsi que linscription SALAM/ANDRA qui la sur-
monte, par Hosch.

L’Elément Terre, qui aurait di se trouver dans le médail-
lon central du bas (C3), est absent. Un médaillon que Hosch

258

a intitulé TERRA a survécu, malheureusement placé au
centre du cercle gauche (C). Il ne peut Sagir de 'un des
quatre Eléments, car ’ensemble de la conception de cette
image est complétement différent des autres Eléments. Ce
médaillon devait étre placé, croyons-nous, dans la partie
centrale (A) de la rose, ainsi que nous allons I’exposer ci-
dessous.

Quatrieme Elément, ’Eau (C4) est, comme les autres,
vétue a 'antique, d’une robe plissée blanche et d’'un superbe
manteau mauve a capuchon, sur un beau fond vert on-
doyant. Elle donne le sein 4 un énorme poisson que Hosch
semble avoir habillé d’écailles neuves et décoré du titre de
PICES.

Ce type de personnification des quatre Eléments est trés
rare, tant en littérature que dans les autres arts. Ainsi que le
note E. J. Beer!’, les représentations isolées de Tellus, la
terre, ne sont pas si rares. Et, a vrai dire, une telle représen-
tation faisait partie de la rose de Lausanne afin d’y représen-
ter notre planéte, La Terre, plutdt que I'un des quatre Elé-
ments. Chacun de ces Eléments formait un couple avec le
symbole qui se rattachait a son domaine d’¢tude. Bien que
les facultés des universités médiévales n’aient pas existé au
sens ou nous ’entendons aujourd’hui, c’est-a-dire comme
divisions dans la recherche du savoir (ainsi la Science - ou
Philosophie Naturelle - se consacrait a I’6tude de tous les
Eléments), les divers domaines d’étude sont représentés
comme des personnages se tenant debout et scrutant ’infini
et 'inconnu. Seules deux des quatre Sciences ont survécu;
elles auraient di se trouver a co6té de leur Elément, vers le
centre de la rose. Ainsi ’exploration de I’Air, élégamment
vétue (Cl) est entourée d’oiseaux et intitulée AERIM/
ANCIA, alors que PIRO/MANCI[A] contemple de vives
flammes rouges. Ces personnifications ont conduit certains
auteurs a y voir divers arts divinatoires pratiqués par les
Romains. Cependant, la magie comme la prédiction du
futur étaient condamnées par I’Eglise médiévale et n’au-
rajent certainement pas agréé aux grands scientifiques
d’alors: le prévot Conon d’Estavayer et 1’évéque Saint
Boniface [dit] de Brucelles qui, tous deux, avaient étudié et
enseigné a l'université de Paris et se trouvaient en charge a
Lausanne lorsqu’y fut créée la rose. Il est bien sir possible -
et Rahn!® I'a suggéré - que AEROMANCIA ET PYROMAN-
CIA, de méme que les symboles disparus représentant
HYDROMANCIA ET GEOMANCIA, aient été figurés ici par
opposition aux Arts Libéraux per se. Ceci ne semble pas
vraisemblable puisque ce ne sont pas les Arts Libéraux qui
sont représentés ici, mais plutot les objets-mémes d’études
scientifiques.

La rose de Lausanne est si originale et unique que les
symboles de divination pourraient bien avoir été choisis afin
d’y représenter le golGt de ’homme pour I’exploration de
Pinconnu. Il est vrai, ainsi que le signale Rahn, que bien
avant que la rose ne soit dessinée, Isidore de Séville avait
énuméré toutes les pratiques divinatoires, magiques et
invocatoires, Aeromantia et Pyromantia® incluses. William
de Malmesbury (mort en 1141) considéra ces pratiques
comme opposées aux Arts Libéraux?; et Jean de Salisbury



Fig. 10 LUNA

opéra la distinction entre artificia et la pratique de la magie
qu'il qualifiait de maleficia.! Mais il est aussi vrai que
I’étude des phénomenes naturels avait connu un net regain
d’intérét au cours du XIII¢ siécle, en comparaison du XII¢, et
que cette étude était devenue une activité respectable,
prisée, et tout a fait encouragée par les scientifiques univer-
sitaires, jouissant de I'intérét d’Albert le Grand, Robert
Grosseteste, Roger Bacon et autres personnages renommeés,
contemporains ou prédécesseurs du prévot et de I'évéque de
Lausanne.

Pour compléter les cercles Science/Espace, nous avons les
symboles de I’Astronomie, les signes du Zodiaque, qui
devraient étre quelque peu redistribués pour coincider avec
les Mois et les Saisons dans I’ensemble des images du
Temps (B). Ainsi, nous pouvons placer, dans le cercle du
sommet, le Bélier (Cla), le Taureau (Clb) et les Gémeaux
(Clc). Le Bélier, ou Aries, semble n’avoir exigé qu’une
restauration modeste, cependant que les Gémeaux, Gemini,
doivent avoir beaucoup souffert entre le moment ou Rahn
en fit le dessin et celui de leur restauration par Hosch.

Autour de I’Elément Feu (C2), dans le cercle de droite
entre le Printemps (B1) et I’Eté (B2), nous trouvons le
Cancer (C2a), le Lion (C2b) et la Vierge (C2c). Le Cancer est
un médaillon créé par Hosch; le Lion et la Vierge sont du

XIII¢ siecle et ont survécu: Rahn pensait que le Lion était a
la bonne place, dernier médaillon du cycle zodiacal a occu-
per son emplacement originel. Hosch a ensuite transféré ce
médaillon a la droite du cercle sommital (Clc), la ou nous
avons placé les Gémeaux; ceci est difficilement compré-
hensible et devrait étre corrigé de sorte que le Lion soit
placé dans un ordre zodiacal normal, avec sa téte tournée
vers le centre. Ce médaillon semble étre en excellent état et
ne présente que peu de différence avec le dessin de Rahn;
Hosch s'est contenté d’ajouter quelques boucles sur le dos
de I'animal, de lui redessiner ses griffes et de décorer quel-
que peu l’inscription. La Vierge, elle aussi, doit étre dépla-
cée. Il s’agit d’un médaillon particulierement beau, et en
excellent état, qui ne présente aucune altération en regard
du dessin de Rahn. Une splendide jeune femme, drapée de
bleu sous les plis élégants de son manteau mauve, portant
une coiffe blanche tombant gracieusement sur ses épaules,
sa main gauche devant pointer - si elle était correctement
placée en position C2¢ - le Feu au-dessus d’elle (C2).
Dans le cercle du bas, 1a ou nous voudrions voir représen-
tées la Terre (C3) et la Géomancie (C3a) - toutes deux
manquantes - le Zodiaque se poursuit avec, de droite a
gauche, la Balance (C3a), le Scorpion (C3b) et le Sagittaire
(C3c¢). La Balance, en robe d’or et tunique pourpre ourlée de

259



vert, est tournée vers la droite, tenant ses plateaux. Hosch
semble avoir retouché quelques détails, mais pour le reste,
cet élégant médaillon est intact. Le Scorpion n’a pas non
plus changé par rapport au dessin de Rahn, bien que sem-
blent y étre apparues quelques fissures. Le Sagittaire, une
création de Hosch, se trouverait mieux placé regardant la
Terre plutot qu’en train de viser I'une des décorations.

L’Eau (C4) devrait se trouver au centre du cercle gauche (a
'est). La encore, son complément logique, Hydromancia
manque. C’est la Balance qui, sans raison valable, en occupe
aujourd’hui la place.

Le Capricorne (C4a), le Verseau (C4b) et les Poissons
(C4c) devraient se trouver ici.

Le Capricorne est I'ceuvre de Hosch et par chance se
trouve dans ce cercle, regardant le centre, quoiqu’il occupe
maintenant la place de la Geomancia manquante. Le Ver-
seau est aussi une création de Hosch, mais les Poissons sont
un original intact, si 'on excepte quelques écailles redessi-
nées sur le poisson de dessous pour qu’il ressemble a son
compere.

Il semble que de nombreux et sérieux dégats aient néces-
sité des remaniements sur ces piéces de vitrail relativement
grandes.

Réorganisation des médaillons

Dans la réorganisation des médaillons proposée, nous avons
¢été guidée par trois considérations: (1) la position du Lion
(C2b), rapporté par Rahn comme devant étre a son emplace-
ment originel, puis inexplicablement déplacé par Hosch; (2)
la suite logique des signes du Zodiaque, cOtoyant le non
moins logique écoulement des mois et des saisons; et (3)
I’harmonie ainsi que la symétrie des dessins et des couleurs
résultant de cette réorganisation qui est plus en accord avec
le sens de P'ordre du XIII¢ siecle quavec I'arrangement de
Hosch datant du XIX¢ siécle. Notre ré-arrangement retire
du cycle zodiacal Terra, Luna et Sol ou ils n’ont logiquement
rien a faire et leur offre ici un nouvel emplacement.

Les coins du carré inscrit dans la circonférence de la rose
sont occupés par les symboles des quatre grands fleuves. Ils
sont aussi symboles de I’Orientation et du Fini. Les fleuves
proviennent d’une source définie et coulent vers un lieu
déterminé. La circonférence du grand cercle, cercle qui, par
ailleurs, est symbole d’infini et de spirituel, est occupée par
ces phénomenes pratiquement infinis dans les cieux: les
vents.

Des quatre grands fleuves, seuls deux médaillons du XIII¢
siecle ont survécu: Geon - le Nil - (D4) en haut a gauche,
soit le coin est du carré, et le Tigre (DI1) en haut a droite soit
le coin ouest du carré. Geon, bien que tristement détérioré
depuis le temps ou Rahn I'a dessiné, n’a pas été restauré; il
sagit d’'un personnage élégamment appuyé, au torse nu,
siegeant sur une amphore renversée dont séchappent de
généreuses brassées d’eau. Tigris, quant a lui, accuse une
restauration de Hosch: un air de souffrance et d’étonnement
sur un visage bizarre.

260

Les deux autres fleuves, I’Euphrate (D3) et le Phison - ou
Gange (D2) - sont 'ceuvre de Hosch. La personnification de
fleuves, leur représentation par des personnages cou-
chés/appuyés - le Dieu-fleuve - ont été largement répandus
depuis ’Antiquité. La rose de Lausanne n’est pas originale
en cela, bien que, ainsi que le reléve E.J. Beer, le type choisi
a Lausanne semble indiquer un retour délibéré a une forme
déja archaique au XIII¢ siécle. Les Fleuves du Paradis, dans
I’iconographie antique et médiévale, trouvent leurs sources
dans les racines de ’Arbre de Vie et leurs ondes s‘écoulent
vers les confins de la Terre, vers la Mer, vers le Chaos. Une
interprétation cosmico-mystique opére souvent la liaison
des quatres fleuves avec la Maiestas Domini (par exemple
St-Marc a Venise), la Crucifixion, les Evangélistes, et ils sont
souvent représentés sur des fonds baptismaux.2

Les Quatres Fleuves du Paradis sont aussi souvent assimi-
lés aux quatres directions, comme c'est le cas a Lausanne,
leurs initiales - Aretus, Dysis, Anatole, et Mesembria -
rappelant le nom d’ADAM, qui représente le Microcosme et
I’Homme. Ainsi que I'expliquérent Honorius d’Autun et
Vincent de Beauvais, par exemple, le Nil va de pair avec le
Septentrion, le Gange avec I'Orient, ’Euphrate avec I'Occi-
dent et le Tigre avec le Midi.?*-2* Les mémes représentations
apparaissent, par exemple, dans le programme des sculp-
tures des cathédrales de Chartres et de Reims, le parvis de
St-Rémy a Reims et ailleurs.

Dans les demi-cercles flanquant chaque riviere, nous
trouvons ceux que I'on nomme les «monstres» - représenta-
tions fort populaires au Moyen Age, de gens vivant dans de
lointaines contrées, et dont les artistes ont tenté de repré-
senter les qualités et caractéristiques. Ces étres ont, dés
I’Antiquité, avant tout été dessinés sur des cartes géographi-
ques, et plusieurs auteurs en ont clairement établi la filia-
tion, notamment Beer, Rahn et Bach.2’ Hormis deux demi-
cercles, tous sont des originaux, bien que certains portent la
lourde trace des restaurations de Hosch.

Le Tigre (D1) est flanqué d'un OCULOS IN HUMERIS
(Dla), créature dépourvue de téte, dont le tronc forme un
énorme visage, probablement destiné a montrer l'avidité de
ceux qui tiraient d’énormes rancons des pélerins de la Terre
Sainte. Son vis-a-vis, bipede a téte de loup, se nomme
CINOM/OLOGI (D1b) et se repait d’'un étre humain.

Le Gange (D2) de Hosch est flanqué d’un Pygmée (D2a)
et d’un Satyre (D2b). Le Satyre est de Hosch. Le Pygmée est
un courageux petit homme qui fait face, avec son épée, a un
trés grand oiseau, probablement une grue; il ne semble pas
y avoir trace de restauration sur ce ravissant médaillon semi-
circulaire, dont le dessin reste en accord avec les auteurs
antiques et médiévaux, parmi lesquels on compte Pline2,
Saint Augustin?’, Isidore de Seville?® et bien d’autres encore.
Mais il semble peu judicieux d’avoir placé le Pygmée au
bord du Gange et un déplacement semble assez indiqué (la
localisation décrite ici étant celle choisie par Hosch).

L’Euphrate (D3) et son riverain, le Sciapode (D3a) sont
aussi de Hosch, mais le vis-a-vis du Sciapode, le CEFFI
(D3b), est de facture originale. Il se présente comme un



R @
o® 8¢ -,
o® .

Fig. 11 TERRA

grand personnage nu, se penchant au-dessus d’une riche
végétation qu’il mange manifestement avec délice.?

Le Nil (D4) est flanqué d’'un TETRACOLI (D4a) et d’un
GANGRIDA (D4b). Ce médaillon et les deux demi-cercles
du coin gauche en haut (est) sont du XIII¢ siécle. Tetracoli
était le nom donné a des guerriers éthiopiens si bons pis-
teurs, que les artistes médiévaux, assez pertinemment, en
ont représenté le talent en leur attribuant quatre yeux.

Etant donné que le Gangrida est manifestement un
riverain du Gange, on voit pas quelle raison a poussé¢ Hosch
a le placer au bord du Nil. Lorigine hindoue du Gangrida est
en outre attestée par son habillement bien plus hindou que
romain, et on le voit humer le parfum d’un grand buisson:
cest a la recherche de parfums et d’épices que les mar-
chands du Moyen Age exploraient I'Orient; aurait-on pu
mieux représenter le Gangrida, fabuleux habitant des
sources du Gange?

Bien qu’abondent les riviéres personnifiées et les descrip-
tions de peuples étranges tout au long de I’Antiquité et du
Moyen Age, I'’encadrement de chaque riviére par une paire
de ces étres exotiques est nouveau et unique. Ils sont mani-
festement la pour des raisons géographiques, afin de souli-
gner l'unité et la perfection de notre univers fini, symbolisé
par le carré inscrit dans le cercle. Ce cercle, entourant le

monde fini, est le cercle de I’/nfini. Et cette conception de
I'Infini trouve son expression graphique par les symboles
des vents (E 1-8). Car, sur la périphérie du Cercle de I’Infini,
nous trouvons huit groupes de trois petits médaillons.
Chacun de ces groupes consiste en deux petits vitraux
décoratifs et un vitrail montrant un visage soufflant avec
force. Il faudrait procéder a une remise en ordre pour que
les visages et les éléments décoratifs participent d’un en-
semble symétrique et harmonieux. Quelques motifs décora-
tifs et deux des huits vents sont de Hosch, mais tous les
autres sont des rescapés du XIII¢ siécle. Les traces de la
personnification des vents remontent a Hérodote qui
décrivit une rose a huit vents, alors que Sénéque en désigna
douze, ainsi que le transmirent Pline, Isidore de Seville,
Vincent de Beauvais, etc. Dans la rose de Lausanne, en
d’autres mots, la forme la plus ancienne des quatre vents
principaux et leurs intercalaires est 1a pour insister, au sein-
méme de I'infini qui caractérise le cercle, sur la structure
quaternaire de notre monde fini. L'utilisation de la rose plus
ancienne des huit vents, plutdt que la configuration pro-
bablement plus familiére des douze points, est certainement
explicable pour des raisons artistiques et logiques, mais cela
souligne aussi fortement l'indépendance d’esprit de ceux
qui congurent I’iconographie de la rose en faisant bien plus

261



que simplement suivre l'autorité des enseignements alors
en faveur: ils furent des penseurs a part entiére et lurent les
ceuvres originales des anciens. Ceci est démontré par le fait
que Hérodote (env. 484-425 av. J.-C.) est un historien grec,
dont la rose des huit vents n'avait pas été transmise par les
écrivains romains et médiévaux.

Le centre de la rose (fig. 14)

Il parait raisonnable de penser que ceux qui ont congu
I'iconographie de la rose de Lausanne n’ont pas seulement
affirmé leur originalité et leur indépendance dans les exem-
ples cités plus haut, mais aussi dans une partie de la rose
dont il ne subsiste aucun médaillon original: le centre soit
cinq ouvertures pour lesquelles Hosch a créé cing vitraux
présentant Dieu le Pére au centre de la Création, figurée en
quatre médaillons. La plupart des auteurs modernes ont
admis qu’il ne pouvait s'agir d’'une configuration logique au
sein de cette rose quaternaire et nous avons déja expliqué
pourquoi nous n’étions pas tout a fait d’accord avec les
suggestions diverses faites a ce propos.

Une reconstitution plus sensée du centre de la rose de
Lausanne doit étre cohérente avec le caractére cosmologi-
que de la rose, tant du point de vue iconographique que
logique. Si nous prenons les arrangements des demi-cercles
«B» pour représenter le Temps, des cercles «C» pour I’Es-
pace, ceux des coins du carré «D» pour le Mouvement du
Fini, et des cercles «E» de la périphérie pour le Mouvement
de I'Infini, alors le Centre «A», le noyau de la Cosmologie,
doit logiquement contenir la symbolisation de I’Univers. Car
le Centre du cercle est logiquement le point d’équilibre ou,
pour emprunter ces mots a T.S. Eliot: «le point d’intersec-
tion de I'intemporel avec le temporel».*°

La question qui se pose maintenant est de savoir com-
ment I’on aurait bien pu représenter I'Univers dans la rose
méridionale de Lausanne. Nous avons déja mentionné les
suggestions, de J.R. Rahn et E.J. Beer. Mais, considérant, 1°,
les débats scientifiques qui se tenaient au XIII¢ siécle et les
liens tres étroits de I’évéque et du prévot de Lausanne avec
I'Université de Paris; 2° la composition scientifique et
cosmologique de la Rose; 3° I'existence et la nature des
trois importants médaillons que sont 7erra, Luna et Sol -
pour lesquels aucun emplacement logique n’existe plus
aujourd’hui; et, 4°, au moins un aspect d’ordre technique qui
est développé ci-dessous, nous sommes convaincues de ce
que l’on avait représenté au centre de la rose I'un des plus
grand sujets de dispute scientifique et cosmologique de
I’époque. Et, pour cette raison, le Soleil et la Lune, en tant
que symboles de I'Univers et du caractére infini de I’Espace
et du Temps, se trouvaient dans la composition centrale de
la rose. Sol et Luna, en tant que personnifications du Soleil
et de la Lune et comme symboles de I’'Univers, avaient été
largement utilisés depuis des siecles dans I’Art chrétien,
particulierement dans des scénes de Crucifixion, pour
exprimer l'universalité cosmique du Christ et afin de mon-
trer que la victoire du Christ sur la Croix comprend tout

262

I’Univers. Dans ’Art carolingien, par exemple, le Soleil et la
Lune sont presque toujours présentés comme symboles de
triomphe: des personnages conduisent un char de triomphe,
couronnés de laurier.

Le char d’Helios, avec quatre chevaux, a survécu dans de
nombreuses ceuvres, comme par exemple: (1) dans un ivoire
sculpté du milieu du IX¢ siécle provenant de Reichenau, (2)
la plaque centrale de la couverture du Periscopes de Henri I,
manuscrit conservé a la Bayerische Staatsbibliothek (Cod.
Lat. 4452) a Munich, (3) sur un autre ivoire sculpté du
second quart du IXe¢ siécle, le dos du reliquaire de Metz,
aujourd’hui au Herzog-Anton-Ulrich Museum a Brunswick,
(4) dans un manuscrit enluminé de la premiére moitié¢ du
XI¢ siécle, la Bible de ’Abbaye de Farfa de Ste Marie de
Ripoll (Catalogne), au bas du cycle de la Passion (28, fol. 369
Verso).

La Lune est souvent représentée sur le char de Silene
pour compléter ou contrebalancer celui d’Helios. Dans les
exemples cités ci-dessus, le char de la Lune est tiré par des
taureaux (Ivoire de Reichenau, Bible de Farfa), ou une paire
de chevaux (Reliquaire de Metz).

Dés le XI¢ siécle, cette symbolisation devient moins
fréquente®'| mais le Soleil et la Lune sont souvent utilisés
dans I’Art et la Littérature pour représenter I’Ancien et le
Nouveau Testament, alors que les théologiens scolastiques
remettaient a ’étude ce paralléle qu’avait fait Saint Augustin
entre la Loi qui a besoin de I'lllumination des Evangiles et la
Lune qui regoit sa lumiére du Soleil.

A Lausanne, nous trouvons I’expression d’un autre
concept: la Terre ne regoit pas seulement la lumiére du
Soleil, mais aussi sa chaleur.

Le systéme héliocentrique

Ce qui vient d’étre dit entraine que le Soleil, la Lune et la
Terre peuvent, trés probablement, étre placés au centre de la
rose. Deux problémes demeurent entiers: 1°, quelle était la
disposition exacte de ces médaillons et, 2°, que trouvait-on
aux deux emplacements restants? Nous avons trouvé un
argument en faveur de notre hypothése, qui résoudrait le
premier probléme; quant aux symboles manquants on ne
peut - pour le moment - que tenter d’en deviner la nature.
E.J. Beer place le Soleil et la Lune dans les médaillons
extérieurs de la composition centrale de la rose, mais cette
disposition ne peut plus étre soutenue, dans la mesure ou
nous avons maintenant la preuve que ces médaillons -
contrairement a ce que l'on avait longtemps cru - ne sont
pas tous tout a fait interchangeables. Sur les quarante-cinq
ouvertures des groupes A, B, C et D, quarante-quatre
peuvent recevoir un médaillon de 0,58 m. Mais I'ouverture
du centre «A» mesure 0,65 m. L’examen de Sol révele que ce
médaillon ne s’inscrit pas dans le cercle rouge et blanc que
I'on retrouve chez tous les autres médaillons. Et, en effet,
nous trouvons, aux Archives cantonales vaudoises, dans le
proces-verbal du 17 aolt 1903 de la Commission technique
permanente de la Cathédrale de Lausanne, que Hosch, aprés



Fig.12 SOL

avoir été a plusieurs reprises prié de rapporter «médaillon
par médaillon, ce qu'il a fait, restauré, retouché, etc.» dit,
enfin, qu’il a dG couper sept centimétres dans le médaillon
du Soleil pour le faire entrer dans I’espace que /ui, Hosch,
avait réservé au seul médaillon qui mesurait 0,65 m, avant
qu’il ne le place en Cla, tout en haut de la rose, la ou devrait
normalement se trouver le Taureau. C’est la preuve physi-
que de ce que la cosmologie de Lausanne présentait une
conception héliocentrique de l'univers. Et cette preuve physi-
que peut étre renforcée par trois considérations d’ordre
philosophico-historique, au moins.

L'importance du symbole solaire a Lausanne est évidente
si 'on se réfere aux quatre clefs de voite du portail sud, qui
représentent le soleil. Ainsi, 'importance du soleil en tant
que centre de l'univers, est présentée a plusieurs reprises,
comme «le soleil de 'esprit qui est Dieu lui méme». Ceci se
retrouve dans les écrits chrétiens, de Saint Augustin a Saint
Thomas d’Aquin’, et influenca profondément la structure
de l'architecture du XIII¢ siecle, telle qu’elle fut inspirée par
I’abbé Suger de St-Denis, lui-méme pénétré des idées du
Pseudo-Denis a propos de la Lumiere Divine. Il ne fait
aucun doute que I'ensemble du programme iconographique
de la rose - I'imago mundi qui correspond a la philosophie

scolastique et aux idées scientifiques des penseurs les plus
évolués des grandes universités - fut congu par divers
chanoines de Lausanne dont les sources nous révelent le
séjour a Paris. L'une des influences les plus déterminantes
fut ’évéque Saint Boniface (1231-1239) de Bruxelles qui fut
un érudit célebre a Paris et a Cologne. Né vers 1180 a
Bruxelles, Boniface est attesté comme étudiant a I’'Universi-
té de Paris en 1199, ou il devient ensuite maitre en 1207. Il
semble avoir excellé dans l'arbitrage de disputes philoso-
phiques et scientifiques, et fut souvent envoyé pour régler
de graves différends - par exemple, a Valencienne et a Paris.
Deés 1200 environ, deux courants de pensée impliquant
maitres et éléves provoquerent de sérieuses querelles, car
les «nouvelles idées» (i.e. aristotéliciennes) «se faisaient
jour au sein de la Faculté de Théologie».33 En 1230, ces
querelles dégénérerent en tels greve et désordre que la
reine-mere et régente, Blanche de Castille, dut intervenir.
Apparemment le «chOmage technique» causé par la gréve
provoqua un exode de maitres vers Orléans et Oxford. En
1230, Saint Boniface fut envoyé a Cologne «afin d’y créer
une communauté de maitres et d’éleves». Il a pu y rencon-
trer l'aristotélicien Albert, plus tard nommé Le Grand, qui
allait publier son Speculum Astronomiae dans lequel il n’est

263



pas véritablement question d’une conception aristotélico-
ptolémeique d’un univers géométrique, mais ou sa théorie
des quatre Eléments est complétée par I'idée d’un lien
causal avec les cieux et les corps célestes, composé d’un cin-
quieme Elément. Cette affirmation trés nette d’'une concep-
tion géocentriste montre a quel point la controverse entre
géocentristes et héliocentristes était devenue sérieuse, et le
futur évéque de Lausanne était certainement au courant de
ce débat, bien que, jusqu’a ce jour, aucune preuve d’engage-
ment direct de sa part n'ait pu étre établie.

Ceux que l'iconographie de la rose concernait le plus
étaient les chanoines et, plus particuliérement, le prévot.
Lausanne eut la chance d’avoir pour prévot Conon d’Esta-
vayer qui, tout comme I’évéque, fut un étudiant et un érudit
a I'Université de Paris.** Conon devint prévot en 1202 et
assuma cette charge jusqu’a sa mort en 1247. Bien qu'il soit
demeuré pour nous une riche source d’information en nous
léguant le Cartulaire de la cathédrale, aucune mention n’est
faite de I'iconographie de la rose. D’Estavayer est souvent
décrit comme «un homme de science», a la téte de la vie
intellectuelle de I’époque et, pour cette raison, il est pro-
bablement celui dont l’avis fut le plus déterminant dans le
choix du programme iconographique de la rose. Bien qu’il
n'existe aucune preuve irréfutable d’une sympathie de sa
part pour I’héliocentrisme, il passe, en général, pour avoir
été homme de progres et pourrait bien avoir fait partie des
penseurs les plus hardis de son temps.

En fait, la conception d’un univers héliocentrique était
une idée extrémement ancienne; la encore nous voyons,
dans I'iconographie caractéristique de la rose de Lausanne,
certaines conceptions grecques préférées aux notions plus
récentes de I’époque - par exemple, les antiques person-
nages fluviaux ainsi que la présentation typique du Soleil et
de la Lune sur leur char triomphal.

Aristarque de Samos, au II¢ siecle av. J.-C. écrivit le traité
Des grandeurs et des distances du Soleil et de la Lune et
présenta une théorie convaincante en faveur d’un univers
héliocentrique.’® Vénérable inventeur d’un cadran solaire
hémisphérique (Scaphe), Aristarque perfectionna et dépassa
Aristote (384-322 av. J.-C.) qui avait congu l'univers comme
un vaste espace, clos et sphérique, avec la Terre immobile
en son centre et les cieux constitués en enveloppes sphéri-
ques et concentriques supportant les planétes.

Cette conception, en elle-méme, ne niait pas plus qu'elle
n‘affirmait I’héliocentrisme ou le géocentrisme. C’était la
conception aristotélicienne qui représentait la «nouvelle»
philosophie scolastique, non pas en astronomie spéciale-
ment, mais plutdt en tant quopposée a la philosophie
platonicienne. Au moment ou Aristarque avait défini avec
précision les rapports entre le Soleil, la Terre, la Lune et les
autres corps célestes, ses idées ne parurent pas particuliere-
ment entrer en conflit avec celles de Platon ou d’Aristote
qui, de toute maniére, n’étaient pas considérés comme
antithétiques dans ’Antiquité.

La conception héliocentriste ne fut jamais spécifiquement
ni scientifiquement remise en question, mais Ptolémée
d’Alexandrie, qui eut du succés au milieu du II¢ siecle de

264

Légende de fig.13:

A L'Univers
Sol A
? A, (peut-étre Alpha)
Terra A,
? A. (peut-étre Omega)
Luna A4

B Le temps: les Saisons et les Mois

Le printemps B,
Mars B,
Avril B]b
Mai Bl:

L’Eté B,
Juin B,,
Juillet By,
Aolt By,

L’Automne B;
Septembre B,
Octobre Bj,
Novembre B,

L’Hiver By
Décembre By,
Janvier By,
Février By

C LEspace: Les Eléments et les Sciences

L'Air C1
Aerimancia C,
Aries Cy,
Taurus Cy,
Gemini C.

Le Feu C,
Pyromancia C,
Cancer Cy,

Leo Cyp
Virgo Cy.

La Terre C;
Geomancia C;
Libra C;,
Scorpio Csp
Sagittarius Cs.

L’Eau C,
Hydromancia C,
Capricornus Cq,
Aquarius Cyy,
Pisces Cyc

D Le Fini: L'Orientation (Les Fleuves du Paradies/Les Quatre
coins de la Terre)
Tigris D,

Oculos Dy,
Cinomologus Dy,
Ganges D,
Pygmaeus D,,
Satyrus Dy,
Euphrates D;
Sciapodus D,
Cefti D]b
Geon (Nil) Dy
Tetracolus Dy,
Gangrida Dy,

E L'Infini: U'Orientation (Les vents)



Fig. 13 Schéma de la Rose de la Cathédrale de Lausanne (idée de 1’état original).

notre ere, adopta les idées d’Hipparque dont la pensée brilla
entre 161 et 126 avant J.-C. En vérité, Hipparque, comme
tous les anciens astronomes, s'était surtout occupé d’estimer
les tailles respectives de la Terre, de la Lune et du Soleil et
les distances les séparant; ses résultats furent étonnants, eu
égard a linexistence d’instruments de mesure précis.
Lastronomie grecque était plus géométrique que dynami-
que et se concevait en tant qu'ensemble de sphéres se

déplacant comme un tout et auquel les divers corps célestes
étaient fixés.

Cest donc cette conception que Ptolemee légua aux
philosophes médiévaux dans la Syntaxe, ou I’Almageste, et
qui séduisit les Chrétiens se plaisant a croire que la Terre et
’Homme constituaient le centre de la Création divine.
L’ Almageste, ainsi qu'une grande partie de la pensée antique,
fut conservé par les Arabes et traduit par Gérard de Cré-

265



mone, vers 1175 (des siécles aprés que le calife Ma’Mum ait
fondé, au IX® siécle & Bagdad, une «Maison de la Sagesse»
ou I’Almageste fut traduit en arabe).

Le mouvement planétaire fut largement étudié a travers
les siecles; en 1080 de notre ére, par exemple, Al-Zarkala
édita les Ephémeérides de Toléde. Au début du XIIIe siécle, le
conquérant mongol Hulaigu-Khan mit en place un observa-
toire & Maragha, en Perse, sous la direction de ’astronome
perse Nasir Al-Din qui compila les Tables d’llkhanic.

Au début du XIII® siecle également, Jean de Hollywood
(ou Halifax) rédigea le Sphaera Mundi, un traité d’astrono-
mie sphérique. Vers 1272, le roi Alphonse X de Castille fit
rédiger les Tables Alphonsines qui devaient supplanter celles
de Tolede. Roger Bacon (env. 1214-1294), développe longue-
ment, dans son Opus Majus, mathématiques et astronomie
de maniere si avant-gardiste que son ceuvre ne cessa d’in-
fluencer les siécles qui suivirent et fut profondément admi-
rée par Colomb. William d’Occam (env. 1290-1349/50)
décrit la lumiere de I'Infini comme permettant la connais-
sance universelle.

Le débat portant sur le mouvement planétaire prit de
lampleur, et les théories héliocentristes et géocentristes
fleurirent au cours des siécles. Ainsi, un siécle aprés que la
rose de Lausanne ait été fagconnée dans le verre, Nicolas
d’Oresme (env. 1328-1382) résuma I’évolution de la recher-
che dans les théories planétaires et, aprés avoir étudié tant la
conception hélio- que géocentriste, il conclut, de guerre
lasse, que «chacune pourrait expliquer tous les faits connus
et observables» a ce jour. Nicolas d’Oresme fut un évéque
frangais et un scientifique honoré de la plus haute considé-
ration. Il était & ’'Université de Paris - probablement étu-
diant aupres de William d’Occam - en 1348 et devait étre
nommé précepteur du dauphin (le futur Charles V), cha-
noine de Rouen (1352) et de 1a Ste-Chapelle (1363), avant de
devenir évéque de Lisieux en 1377. Ecrivain prolifique, ainsi
que traducteur et commentateur d’écrits grecs, il conclut &
ce «qu’il n’y avait rien d’illogique ou d’absurde a concevoir
une pluralité de mondes puisque, si Dieu et désiré, il elt
pu en créer plusieurs, coexistants».36

Le platonicien Nicolas de Cuse (1401-1464), cardinal,
théologien et universitaire, obtint son doctorat en Droit &
Padoue en 1423, fit sa Théologie a Cologne, et participa au
Concile de Bale (1437) auquel il dédia le De Concordatia
Catholica, ouvrage dans lequel était défendue la supériorité
des conciles sur le pape. Il fut, plus tard, envoyé & Constanti-
nople par le pape pour chercher a réunir les églises d’Orient
et d’Occident. Il servit en tant que 1égat pontifical dans de
nombreux Etats d’Europe. En 1448, en reconnaissance de
ses services, le pape le nomma cardinal. Limportante
contribution de Nicolas de Cuse a la pensée médiévale est
connue. Tout comme les Franciscains d’Oxford auparavant,
il tenait les mathématiques et le domaine de I’expérience
pour plus importants que la répétition dévote d’Aristote.
Dans sa Reparatio Calendarii, qu’il présenta également au
Concile de Bale, il proposa d’importans remaniements du
calendrier. Il défendit I'idée d’un mouvement universel
comprenant la Terre, mais pas au centre de 1’Univers, tout

266

Fig.14 Schéma du centre de la Rose de la Cathédrale de Lausanne.

en faisant remarquer - comme Nicolas d’Oresme presque
un siecle plus t6t - que, en regard de I’état des connais-
sances du temps (le XVe siécle), ainsi qu’il en découlait de la
déduction et de 'observation, ’'Univers pourrait aussi bien
étre un systéme héliocentrique que géocentrique. Dans ses
ouvrages capitaux, le De Docta Ignorantia et le De Conjecturis
Libri Duo de 1440, il soutint aussi que, vu qu’il n’existe pas
deux choses tout a fait pareilles dans la nature, foute con-
naissance humaine n’est que conjecture: la sagesse de
I’homme réside en la prise de conscience de son essentielle
ignorance.- 38

Les oeuvres de Nicolas de Cuse furent publiées a Bale en
1565 - un siécle apres sa mort - et clorent les débats passion-
nés qui précéderent d’un siécle sa naissance, dans les gran-
des universités d’Europe, notamment a Oxford, Paris et
Cologne, universités dans lesquelles tant le prévot que
I’évéque de Lausanne, en charge lors de I’élaboration du
programme iconographique de la rose de Lausanne, étudie-
rent ou enseignerent. Il est certain que la thése de Nicolas
de Cuse selon laquelle 'univers m’a pas de circonférence
fixe, tout comme les vents qui n'ont pas de limite, cette
thése avait été proposée a la lecture de tous, dans la rose, un
siecle avant la naissance de Nicolas. Au sein de cet univers
sans limite, Nicolas ne voyait aucun centre, et il aurait
certainement admis que la Terre ne puisse étre fixée en son
milieu puisque, comme tout le reste, elle bouge.’?

A Pargument strictement rationnel (la taille du médaillon)
placant le symbole du Soleil au centre de la rose de Lau-
sanne, a I’argument historico-philosophique qui ne récuse
au moins pas cette hypothése, il me faut en avancer un
autre, négatif celui-la. Bien que les sources ne nous offrent
aucune preuve concernant la cause et I’époque de la des-



truction de la composition centrale de la rose, il est raison-
nable de croire - et rien ne prouve le contraire - que le
centre de la rose, comme bien des vitraux du Moyen Age,
fut victime de la Réforme. La question est: pourquoi? Les
fenétres du cheeur purent étre détruites en raison de leur
iconographie mariale. Mais la rose fut en bonne partie
sauvegardée, a I'exception de sa partie centrale. De nouveau:
pourquoi? Le programme iconographique de la rose n’avait
pas de quoi déranger particulierement la Réforme; par
contre si, en vérité, le centre de la rose révélait une préfé-
rence pour ’héliocentrisme, alors sa destruction était aussi
logique que celle de I’iconographie mariale du cheeur.

Il est certain que Luther, aussi bien que Calvin, furent
farouchement opposés a toute dispute concernant la théorie
héliocentriste. «Cet idiot», tonnait Luther parlant du célébre
Copernic «veut renverser la science de ’Astronomie toute
entiere: I’Ecriture sainte nous dit pourtant que Joshua
donna l’ordre au Soleil de se tenir tranquille, et non a la
Terre.» Et Calvin de démolir également I’héliocentrisme:
«Le monde, lui aussi, est statique, et ne saurait étre mia» (Ps.
XCIII, I), et de brandir avec passion cette question toute
rhétorique: «qui aura donc la témérité de placer ’autorité de
Copernic au-dessus de celle du Saint-Esprit?» Dans la
mesure ou le clergé protestant ne fit guére preuve de tolé-
rance en ne laissant subsister que deux églises médiévales
lausannoises apres avoir détruit I’essentiel d’un glorieux
héritage artistique, il n’est pas interdit de penser qu’ils aient
pu se sentir suffisamment contrariés pour aller jusqua
détruire une aussi belle illustration de cette astronomie
héliocentriste détestée.

Bien qu'un grand nombre de recherches restent mainte-
nant a faire pour fournir une preuve irréfutable de mon
hypothése, les arguments développés ci-dessus semblent
suffisants pour présenter le programme de la rose. La
relation Soleil et Lune est raisonnable; la lumiére rayonne
justement du Soleil sur la Lune. L’image de la Terre, qui fut
placée par Hosch de maniére a correspondre aux personnifi-
cations des Eléments, alors méme que ces personnages sont
habillés a I’Antique, a dérouté la plupart des historiens d’art.
Mais la planete Terre a tout a fait sa place parmi les corps
célestes dans lorbite du Soleil: ici, la Terre est manifeste-
ment réchauffée par le Soleil!

Plusieurs hypotheses demeurent plausibles pour complé-
ter les deux espaces restés vides. Lune prendrait en compte
la représentation d’autres planétes, Mars et Venus, par
exemple. Cependant, cela semble inconciliable avec le
caractére quaternaire de la Rose.

Les symboles d’Alpha et Omega pourraient étre considé-

rés comme de subtils rappels du carré inscrit dans le cercle,
du fini dans le fini, quest la nature au sein de 'univers.

Nous n’avons, pour le moment, trouvé aucune preuve en
faveur d’'une quelconque hypothése concernant les deux
espaces vides. Un travail important reste a faire et de nom-
breux documents doivent encore étre découverts et inter-
prétés.

Nous devons en conclure que Lausanne, au XIII® siecle,
doit avoir été un important centre culturel, dont la vie
intellectuelle fut aussi avancée et forte que celle d’autres
grands centres scientifiques: Oxford, Paris, Cologne ou
Padoue...

Conclusion

Parmi les conclusions qui s'imposent, l'auteur tient tout
d’abord a dire qu’elle est bien consciente de ce que le travail
esquissé dans cet article souléve bien plus de questions que
l’on ne peut en résoudre pour le moment. Il reste a décou-
vrir et étudier bien des documents avant de pouvoir dire de
maniére sQre quelle fut 'intention de ceux qui commande-
rent et de ceux qui exécutérent la grande rose de la cathé-
drale de Lausanne.

Etant donné le laps de temps qui sest écoulé entre la
Réforme et le moment ou les baillis bernois I'imposérent de
maniére effective, forgant, entre autres, I'évéque a quitter
Lausanne, on a amplement eu possibilité d’envoyer certains
documents en divers lieux sdrs, comme Besangon, Turin,
Paris ou méme Rome. Nous savons que I’évéque quitta
Lausanne pour Annecy et qu’il a trés bien pu emporter des
documents susceptibles d’éclairer quelque peu ce mystere
de liconographie et de la composition de la rose. Il reste
donc un grand nombre de recherches a faire. Notre espoir
est que ce travail aura éveillé le désir de sonder toutes les
sources possibles chez les historiens d’art, les historiens et
les archivistes.

D’autre part, il est devenu évident, en examinant le vitrail
in situ, que la rose a un urgent besoin d’étre soigneusement
analysée et conservée. Sans cela, dans les plus brefs délais,
selon I’auteur, la question de la signification de la rose et de
sa composition originelle subsistera au titre d’exercice
académique, intéressant et gratifiant. Mais la rose ne fera
plus longtemps la joie des nombreux visiteurs de la cathé-
drale de Lausanne quelle peut encore, si on la conserve,
charmer et inspirer durant des siécles, comme elle I’a fait par
le passé. Car, ceux qui ont créé cette rose avaient certaine-
ment en téte ce que tous les artistes du Moyen Age ont
cherché a faire: construire pour toujours.

ABBREVIATIONS

Cartulaire...

Cartulaire du chapitre de Notre-Dame de

Lausanne, ed. crit. par CH. ROTH, Lau-
sanne [Payot] 1948. (MDR 3¢ s., T. III).

MDR

Mémoires et documents publiés par la

Société d’Histoire de la Suisse romande.

267



14

268

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig. 1: Claude Bornand, Lausanne.
Fig. 2: H.R. Hahnloser, Villard de Honnecourt, Wien 1935, (2nde

éd. Wien 1972).

Fig. 3, 4: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich,

Bd. 20, Heft 2, Ziirich 1879.

Fig. 5-12: André Held, Ecublens/Lausanne.
Fig. 13-14: Auteur (nach E. J. Beer, voir note 5).

NOTES

Pour une description plus détaillée de I’architecture, voir:
MARCEL GRANDIEAN, La cathédrale actuelle sa construction, ses
architectes, son architecture, dans: La cathédrale de Lausanne,
Société de ’Histoire de ’Art en Suisse, Bern 1975, pp. 45-174.

Henri (le) Blanc est présenté comme «sagrista et magister
operis huius ecclesiae» (dans: MDR, XVIII, p. 110).

Jean Cotereel est attesté de 1227 a 1236 et plus tard encore. 11
mourut en 1268.

A savoir, le début de la deuxieme travée depuis I'ouest de la
nef, alors séparée du massif occidental actuel par un passage
public voité, le seul a permettre le transit entre la haute et la
basse ville. Voir: MARCEL GRANDJIEAN, Le magnum portale de la
cathédrale de Lausanne et le passage routier de la grande travée,
dans: Revue suisse d’Art et d’Archéologie (ZAK) 32, 1975,
p.193.

ELLEN J. BEER, Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der
kosmologische Bilderkreis des Mittelalters, Bern 1952, p.66ss.
(Egalement publié dans: Die Glasmalereien der Schweiz, vom 12.
bis zum Beginn des 14. Jahrhunderts, Basel 1956, pp. 25-72. =
Corpus Vitrearum Medii Aevi, Schweiz I). Je ne dois pas
seulement beaucoup a son travail, mais également aux entre-
tiens trés stimulants que j’ai eus avec elle.

PAINTON COWEN, Rose windows, London 1979 [Thames &
Hudson Ltd.].

Theophilus: moine bénédictin et forgeron, Roger de Helmars-
hausen aurait rédigé son traité de fabrication entre 1110 et 1140.
- JoHN G. HAWTHORNE/CYRIL STANLEY SMITH, On Divers Arts.
The Treatise of Theophilus, 1963 [Univ. of Chicago-Press] and
1979 [Dover Publications]. (1t trad. en anglais par R. DODWELL,
London 1951 [Thomas Nelson & Sons Ltd.]).

Voir: RICHARD MARKS, Stained Glass, c. 1200-1400, dans: The
Age of Chivalry (Catalogue de I’exposition), London 1987
[Royal Academy of Arts].

Conon d’Estavayer (1170-1244) dit pour le 12 aoGt 1235: «Ea-
dem die, ad preces amicorum P. Eliot sustinuit capitulum quod
ipse faceret quoddam scriptorium ante monasterium, in loco
ubi Petrus de Arraz habuerat fabricam ad faciendas ad opus
monasterii vitreas fenestras et debet edificium suum inde
auferre quam cito placeret.» (Cartulaire..., No 876).

M. GRANDIEAN, A propos de la construction de la cathédrale de
Lausanne, in: Genava, XI, 1963, p. 266. J. BoNY, The resistance
to Chartres in early thirteenth century architecture, dans: The
Journal of the British Archaelogical Association, 1957/58,
pp. 35 ss. H.R. HAHNLOSER, Villard de Honnecourt, (2nde éd.)
Wien 1972. - L'album de Villard de Honnecourt a été publié en
facsimile annoté par J.-B. Lassus, Paris 1858.

E.J. BEER, voir note 5, 1956, p. 25. - «ad reparanda tecta monas-
terii beate Marie...» (Cartulaire, No 867)

EMMANUEL Dupraz (Curé d’Echallens), La cathédrale de
Lausanne - Etude historique, Lausanne 1906, p.526; E.J. Beer
(voir note 5), p.31.

J.R. RanN, Die Glasgemdlde in der Rosette der Kathedrale von
Lausanne, dans: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft
in Zirich, 20, Heft 2, 1879 (Trad. de I’allemand par W. CART: La
rose de la cathédrale de Lausanne, publ. par la Société d’His-
toire de la Suisse romande, Lausanne 1979).

E. J. BEER, voir note 5, p.42

15
16
17
18
19

20

21

22
23
24
25

26
27

28
29

30

31

32

33
34

35

36

37

38

39

PIPER, Mythologie und Symbolik, Vol. 1, part. 2. - JACOB BURCK-
HARDT, cité par J.R. RAHN, voir note 13.

Voir J.R. RAHN, voir note 13, p. 31, (3). - M. DIDERON, Histoire
de Dieu, Paris 1843.

E.J. BEER, voir note 5, p.21ss.

J.R. RAHN, voir note 13, p. 54 (26) note 15.

ISIDORE DE SEVILLE, Isidore Hispalensis episcopi Originum sive
Etymologiarum XX, Livre VIII, chap. 9, éd. Breul, Paris 1601.
PIPER, Théologie, Gotha 1867, p. 539. Introduction. - WILLIAM
DE MALMESBURY, Chronicle of the Kings of England, annoté et
illustré par J. A. GILES, London 1847, pp. 172-181.

JEAN DE SALISBURY, Joannis Salesberiensis Policraticus, sive de
nugis curialium et vestigiis philosophorum, 1, 1, a; éd. J. MAIRE,
Leyden 1639, p. 35.

E. J. BEER, voir note 5, p.24.

Honorius D’AUTUN, Imago Mundi, 1, 10.

VINCENT DE BEAUVATIS, Speculum naturale, V, 36.

E. J. BEER, voir note 5, p.25. - J.R. RAHN, voir note 13. -
E. BacH/L. BLONDEL/A. Bovy, La cathédrale de Lausanne, Bile
[Birkhaeuser] 1944, p. 254 ss. (Les Monuments d’Art et d’His-
toire de la Suisse, T. XVI).

PLINE ’ANCIEN, Historiae Naturalis, V1, 30 [Pline lui-méme
cite ses autorités: Homeére, Hérodote, etc.].

AUGUSTIN (Saint, évéque d’Hippone), VII, 2.

ISIDORE DE SEVILLE, voir note 19, Livre XI.

Bien que cette image de Lausanne soit unique et originale, des
végétariens de ce type sont décrits par OVIDE, Métamorphoses,
IV, 764 et V, 1.

T. S. ELioT, The Dry Salvages. Four Quartets, London 1944.
GERTRUD SCHILLER, [konographie der christlichen Kunst,
Giitersloh 1980, Bd. 4/2, p. 194.

Je suis trés obligée envers le révérend Pasteur EDOUARD
DISERENS, pour avoir attiré mon attention sur de nombreux
passages des Peres de I’Eglise comme, par exemple, Saint
Amédée de Hauterive, évéque de Lausanne de 1144 a 1159, dont
les homélies, célébrées a la gloire de la Vierge, sont si présen-
tes dans le portail méridional. - ERNST MURBACH, La rose de la
cathédrale de Lausanne, Berne 1970 (Guides de Monuments
suisses, no. 100).

EMMANUEL DuPrAZ (Curé d’Echallens), voir note 12, p. 318.
Dupraz (voir note 12) rapporte que d’Estavayer, en tant que
«chef du chapitre ... se tient devant I’évéque dans lattitude
respectueuses qu’il conserva jusqu’a la fin ... Il fut étudiant a
Paris.», p.21, note 1.

THoMAS HEATH (Sir), Aristarchus of Samos, The Ancient
Copernicus, Oxford 1913.

Voir: A. D. MENUT/A. J. DENOMY, Le Livre du Ciel et du Monde,
in: Medieval Studies, Vol. II-V, Toronto 1941-1943. - Ou
encore: PIERRE DUHEM, Le systéme du Monde, Vol. 1V, VII,
VIII, IX, Paris 1913-1959.

E. VAN STEENBERGHE, Le Cardinal N. de Cuse, 1401-1464:
laction, la pensée, Lille 1920 (These de Lettres, Paris 1920).

F. A. SCHARPFF, Der Kardinal und Bischof Nikolaus von Cusa
als Reformator in Kirche, Reich und Philosophie des 15. Jahrhun-
derts, Tiibingen 1871.

NicoLAs DE CUSE (Cardinal), De transmutationibus Geometricis,
Béle 1565. - NicoLas DE CUsk (Cardinal), Opera Omnia, Leipzig
et Hamburg 1932-59.



RESUME
La rose de la cathédrale de Lausanne, a laquelle le début du XIII®
siecle a donné le jour, peut-elle encore nous livrer son message
apres tant de remaniements et de restaurations?

Lauteur, en alliant la connaissance de la pensée et de la société
médiévales a Iobservation des vestiges qui ont survécu, arrive a
quatre conclusions essentielles:

A. Cette rose est un témoin remarquable du contexte culturel
dans lequel elle est née (essor universitaire, redécouverte de textes
antiques, renaissance des études de la nature).

B. Les particularités de sa structure et de son iconographie
montrent qu'elle avait un message exceptionnel a livrer.

C. Le faisceau d’indices réunis permet, tout en réduisant le
nombre des hypothéses plausibles, de proposer de nouveaux axes
de recherche.

D. Cet objet absolument unique ne sera bientdt plus qu’un
souvenir si des mesures concretes ne sont pas immédiatement
prises pour sa conservation.

ZUSAMMENFASSUNG

Der Beitrag stellt die Frage, ob uns die Rose von Lausanne aus dem
frithen 13. Jahrhundert nach so vielen Erginzungen und Restaurie-
rungen, die sie verdndert haben, noch ihren urspriinglichen Sinn
offenbaren kann.

Die Autorin aus den Vereinigten Staaten gelangte nach massge-
bender Beriicksichtigung mittelalterlicher Denkweisen und deren
am Kunstwerk noch erkennbaren Spuren zu vier wesentlichen
Erkenntnissen:

A. Die Rose von Lausanne stellt eine bedeutende Vermittlerin
ideengeschichtlicher Zusammenhinge jener Zeit dar, in der sie
geschaffen worden ist (Entstehungszeit der ersten Universititen,
Wiederentdeckung antiker Texte, Wiedergeburt der Naturwissen-
schaften).

B. Die Besonderheiten der Rose sowie ihre Ikonographie geben
davon Zeugnis, dass sie zu einer ausserordentlichen geistigen
Aussage bestimmt war.

C. Die Summe der bedeutsamen geistesgeschichtlichen Hinwei-
se erlaubt die Festlegung neuer Richtungen der Forschung.

D. Die wegen ihrer Einmaligkeit so beachtenswerte Rose von
Lausanne wird schon in der ndheren Zukunft nur noch in der
Erinnerung bestehen, wenn nicht schnell geeignete Massnahmen
fir ihre Erhaltung getroffen werden.

RIASSUNTO

Il rosone della cattedrale di Losanna, che risale al principio del
Duecento, puo codesto ancora trasmetterci il suo messaggio dopo
tanti rimaneggiamenti e restauri?

Lautore, congiungendo la conoscenza del concetto e quella della
societad medievale all’osservazione dei vestigi che hanno survissuto,
giunge a quattro conclusioni essenziali:

A. Questo rosone & un testimonio rimarchevole del contesto
culturale nel quale & nato (incremento universitario, riscoperta dei
testi antichi, rinascimento degli studi della natura).

B. La particolarita della sua struttura e della suo iconografia
dimostrano che aveva un messaggio eccezionale ad affidarci.

C. Il fascio d’indizi riunito permette, nel riducendo la quantita
delle ipotesi plausibili, di proporre nuovi modi di ricerche.

D. Quest’oggetto assolutamente unico sara fra poco nient’altro
che un ricordo se non saranno presi provvedimenti immediati per la
sua conservazione.

SUMMARY

Can the rose of the Cathedral of Lausanne, which dates back to the
beginning of the 13th century, still convey its Spiritual message after
undergoing various losses, alterations and restaurations? By
combining her knowledge of the spirit of medieval society with the
studies of the historical remains, the author who lives in the United
States, draws four important conclusions:

A. This rose is a remarkable witness of the cultural context in
which it was created (i. e. first universities, rediscovery of antique
texts, revival of natural sciences).

B. The characteristics of its structure and iconography prove that
it carried an exceptional message.

C. By reducing the number of plausible hypotheses whilst using
all important clues, new angles of research are provided.

D. This absolutely unique piece of art will soon only be part of
our memories if proper measures for its conservation are not taken
immediately.

269



	La rose de la cathédrale de Lausanne

