
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 46 (1989)

Heft: 3

Artikel: La rose de la cathédrale de Lausanne

Autor: Hilton, Alice Mary

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La rose de la cathédrale de Lausanne

par Alice Mary Hilton*

La construction de la cathédrale actuelle1 fut entreprise au
XIIe siècle, dans le style roman de Normandie. Cependant,
lorsque dans les années 1190-1210, ou 1220, on construisit le
chœur, ce fut sous la direction du chanoine Henri le Blanc
(«Albus»)2 et d'un architecte inconnu, entièrement dévolu à

l'opus Francigenum.
Alors que les tours de transept présentent une transition,

le chevet, lui, est tout à fait français, avec son extrémité
occidentale arrondie et ses arcs-boutants affirmés. Le
chœur, le transept et la partie orientale de la nef furent
achevés, et l'élévation de la lanterne - typiquement normande

et anglaise - fut au moins commencée sous la supervision

du chanoine Henri le Blanc et de son architecte.
Au cours des années 1220, un architecte du nom de Jean

Cotereel3, anglo-normand peut-être, poursuivit probablement

l'œuvre jusqu'en son extrémité occidentale.4 La
cathédrale fut alors achevée, si l'on excepte la tour nord
(dite «inachevée») du massif occidental, et diverses modifications

aux XVe et XVIe siècles, comme la suppression du
passage public sous la grande travée pour allonger la nef
jusqu'au massif occidental qui fut alors doté d'une véritable
entrée (Portail dit de «Montfalcon»).

L'arrivée des Bernois, ainsi que l'iconoclasme de protestants

zélés, causèrent de terribles dommages. La cathédrale
devint église paroissiale; jugée trop grande et trop chère à

l'entretien, elle manqua d'être démolie, mais l'on se rendit
compte que la destruction d'une cathédrale médiévale
(construite pour durer toujours) reviendrait plus cher encore
que son entretien et serait probablement impossible. Les
dégâts, bien qu'inférieurs à une totale démolition, furent
énormes. La plupart des splendides sculptures et des vitraux
lumineux, les riches autels et le mobilier ont disparu - à

trois notables exceptions près: les stalles du XIIIe siècle, le
«portail peint» du bas-côté sud et la rose méridionale qui fait
l'objet de cet article (fig. 1).

Une brève description du «portail peint» est également
donnée ci-dessous, car il est, à mon avis, en étroite relation
avec l'iconographie de la rose; ceci est d'autant plus important

qu'il constituait, au Moyen Age, l'entrée principale de la
cathédrale.

•
,.• ;, ,Y •

A

¦

Fig. 1 Vue de la Cathédrale de Lausanne, côté de la Rose.

Le porche sud

* Remerciements

Il m'est impossible d'exprimer assez ma gratitude envers les nombreuses personnes qui
m'ont aidée dans mes recherches sur cette fascinante rose de Lausanne, en particulier:
J.-Ls. Perrin, Intendant de la cathédrale, le Pasteur E. Diserens, J.-P. Chapuisat, Directeur
des Archives cantonales vaudoises, H. Rahn et A. Held pour ses excellents clichés. Mes
remerciements vont aussi à J.-D. Chausson pour sa traduction et ses suggestions, et, «last
but not least», au Dr L. Wüthrich pour sa patience, ses encouragements et ses inestimables
conseils d'éditeur.

Le porche sud de Notre-Dame de Lausanne est l'un des

grands chefs-d'œuvre de la sculpture européenne du XIIIe
siècle et sa délicate polychromie semble avoir fait la gloire
de ce porche que l'on désigne aussi par «portail peint». Il a

certainement fait partie intégrante de la conception originelle
de l'œuvre et son extraordinaire état de conservation en

251



l Cr

ugnai! taÇcft «* SB.lth

EP

as «s

s£P
U.C.«r.,

.*£: jFig. 2 La Rose de Lausanne d'après Villard de Honnecourt, vers
1225.

fait une pièce unique. La pigmentation - qui a subi une
restauration remarquable et délicate - est, par endroits,
incroyablement bien conservée.

Le tympan et le linteau sont dédiés à la Vierge.
Le tympan est très original et son iconographie des plus

inhabituelles. Nous y voyons le Christ en majesté dans une
mandorle portée par deux anges. La merveilleuse sculpture
du Christ, avec sa draperie classique, mais émouvante, fait
de ce tympan une œuvre de première qualité. A sa gauche,
un ange lui présente la couronne destinée à sa Mère qui, sur
sa droite semble prier. Deux anges thuriféraires encadrent la
scène. Leur tailles respectives marquant leur ordre
d'importance, Marie et les anges sont considérablement plus
petits que le Christ, ce qui constitue déjà un archaïsme pour
le XIIe siècle. Ceci pourrait signifier que le thème mariai
apparaît ici comme accompagnement de l'évocation de
l'Ascension et, avant tout, du Jugement Dernier: une
interprétation que confirmerait la présence de l'archange
Michael dans le trumeau.

Le porche sud ne représente pas purement et simplement
l'Ascension du Christ et le Jugement Dernier; ceci ressort
de la forte présence du thème du Couronnement de Marie,
qui montre que ce n'est pas seulement le portrait du Christ
en tant que juge dans l'au-delà que l'on a voulu faire ici.
Nous devons y voir le Christ en tant que Seigneur de l'Univers:

le Christ en tant que Kyrios (Seigneur du Cosmos) et
Pantocrator (Gouverneur de toutes choses), qui est entré
dans le monde par Marie, Marie la nouvelle Eve, Marie la
Reine des Cieux, Marie la mère du Christ (Theotokos) et

non seulement Marie Humilitas.
Le Christ, en tant que Cosmocrator, était un concept bien

connu des débuts et du haut Moyen-Age, mais cette dédicace,

dans tout le porche sud et dans la rose, au Christ en tant
que Gouverneur de ce monde-ci, est des plus rares. Et
pourtant, cette interprétation cosmologique naît de la
structure du porche et de la composition de la rose toute
entière, ainsi que nous allons le voir.

Nous voyons, dans les archivoltes du portail, des Précurseurs

de l'Apocalypse, des prophètes et des saints. Ceci n'est
certes pas unique, bien que, dans la plupart des structures
de l'époque, on se serait attendu à trouver les prophètes et
les autres représentations de l'Ancien Testament dans la

partie nord de l'édifice, et les figures et scènes du Nouveau
Testament dans sa partie sud, ainsi que nous le montre si

bien le programme de Chartres, où les scènes de la vie de la
Vierge sont elles aussi, bien entendu, représentées dans la
partie nord. Cependant, sur le linteau du porche sud de

Lausanne, sont représentées deux scènes: la Dormition de

la Vierge à gauche et sa Résurrection à droite, basées sur le
modèle classique de Senlis, modèle alors déjà diffusé en
Europe depuis cinquante ans et qui devait l'être durant deux
siècles encore. Ceci n'est donc pas unique en soi; mais, placé
dans le contexte de l'Ascension du Christ et du Jugement
Dernier, alors que le Jugement représente la conclusion du
Miroir de l'histoire dans l'iconographie médiévale, ceci est

unique et l'insistance avec laquelle le Christ est présenté
comme Seigneur de l'univers constitue, en rapport avec la

rose, une cosmologie complète.
L'architecture proprement dite du porche peint est unique

pour la raison suivante: la plupart des porches que l'on voit
dans d'autres grandes cathédrales se présentent surtout
comme de larges structures s'ouvrant exclusivement sur
l'extérieur et servant d'entonnoir aux grandes foules qui s'y

engouffraient. Le porche sud de la cathédrale de Lausanne,
lui, a une structure plus close que ce qui se voit d'habitude,
comme une sorte de chapelle latérale aux murs ajourés. (Les
constructions similaires des porches nord et sud de la
cathédrale de Chartres sont un peu plus tardives.)

Les statues-colonnes des trois baies du porche et de

l'entrée sont des plus impressionnantes. Au nombre de
douze et disposées en quatre groupes de trois personnages,
elles ont été récemment rétablies à leur emplacement
originel. Sculptées entre 1220 et 1230, probablement par
deux ou trois grands sculpteurs venus du nord de la France,
elles comptent parmi les meilleures du genre. Grâce aux
restaurations, elles ont retrouvé de leur beauté: délicate

252



chair de pierre, clarté bleue et grise des yeux, chevelures et
barbes blondes, couronnes d'or et robes de splendeur...

Comme les archivoltes du tympan, les baies du porche
comprennent chacune deux voussures décorées de personnages

assis, les pieds de chacun reposant sur la coupole
trilobée qui sert de dais au personnage de dessous. La
plupart des personnages sont couronnés, certains tenant un
instrument de musique. Tous ont leur regard tendu vers le
haut, vers le centre de chacune des voussures. Ce sont les
clefs de ces voussures qui sont d'un si grand intérêt
iconographique: celle qui surplombe le Christ dans la mandorle
représente un agneau dans un cercle; il s'agit-là, bien sûr,
d'un symbole fréquemment utilisé. Mais les clefs de voûte
des trois autres archivoltes ceignant les trois baies, ainsi que
la clef de la voûte centrale, sont des sculptures de trois
différents aspects du soleil. Et ce sont ces trois représentations

du soleil entourant le Christ, Kyrios, le Christ en tant
que Cosmocrator, qui constituent un indice important -
quoique ce ne soit pas le seul - de l'existence d'un rapport
avec le mystère de la rose de Lausanne.

Intérieur de la cathédrale

La cathédrale de Lausanne, telle que nous la voyons
aujourd'hui, nous fait facilement oublier quels profonds
changements celle-ci - ainsi que toute autre cathédrale - a
subis depuis la Réforme.

Il y eurent de plus profondes altérations encore que la
disparition des autels et des châsses, des tombes, des écrans,
des toiles, des meubles: le remplacement des vitraux médiévaux

(la rose exceptée - bien qu'altérée, ainsi que nous

rs

1 tï

f

W

V

Fig. 3 VER d'après J. R. Rahn, 1879.

Fig. 4 jESTAS d'après J. R. Rahn, 1879.

allons le voir) par des verrières transparentes ou par des

vitraux modernes qui sont - dans le meilleur des cas -
simplement anachroniques.

La transformation radicale de l'aménagement liturgique,
le décrochage de l'ornementation et l'enlèvement de la
décoration ont jeté une ombre sur une bonne partie de

l'harmonie et du sens profond des proportions et des

mesures des églises médiévales.
Dans ces conditions, retrouver le message de la rose revêt

une importance toute particulière.

La grande rose sud: modénature

Même sans étude du trait et de l'iconographie de la rose,
chacun peut en apprécier la beauté. Une bonne partie de ses

médaillons sont originaux et le transept baigne dans la
merveilleuse lumière qui le colore.

La modénature de la rose est aussi remarquable à l'extérieur

qu'à l'intérieur. Infatiguable historien de l'architecture
du XIIIe siècle, Villard de Honnecourt doit avoir vu la rose
de Lausanne en cours de réalisation, vers 1225, et il nous en
a laissé une esquisse très éclairante, dénotant plus du souci
de l'essentiel et des relations logiques que de la restitution
exacte de cette œuvre admirable (fig. 2). Ce qu'il comprend
clairement, c'est l'aspect quaternaire de la rose de Lausanne
et les relations entre cercles et carrés en accord avec la
bissection du carré. Aucune autre rose n'exprime plus
superbement le quaternaire que celle de Lausanne. Ici, la

253



connaissance du monde par l'observation - induction -
s'allie à la connaissance par déduction, à la Révélation et au
mythe, et nous est offerte dans ce qui est sans doute l'une
des créations les plus étonnantes de l'esprit médiéval. La
rose de Lausanne est - et c'était là sa raison d'être - une
imago mundi, image du Cosmos conçue comme un tout
logique, aussi complexe, et pourtant simple, que les présentations

de l'univers par les théologiens et philosophes de
l'époque.

Le tracé géométrique de la modénature, composé de
carrés et de cercles, ne présentait rien de neuf en soi. Il avait
déjà été utilisé comme motif chez les Celtes et vu dans les
enluminures des manuscrits, dans les mosaïques romaines
et l'art islamique. Il n'est pas difficile de trouver des précédents

convaincants et plusieurs auteurs les ont recensés de
manière remarquable, notamment Ellen J. Beer.5

Cette géométrie a un caractère universel dans la mesure
où elle correspond à un schéma fondamental de l'univers et
de l'expérience humaine. La forme radiale et quadrilobée de
la rose de Lausanne est la parfaite expression de l'aspiration
de l'être humain à tendre vers la plénitude et la cohérence à

travers l'ordre et l'harmonie. L'homme médiéval chercha,
dans les médaillons de cette rose, à reconnaître l'ordre divin
et appliqua le précepte du Psaume 46: «Arrêtez-vous, et
sachez que c'est moi qui suis Dieu.»

Cependant, la plupart des roses médiévales suivent un
schéma radial, une tradition qui se manifeste également
dans les manuscrits, dans le symbolisme de la roue de la
fortune et dans l'idée de la Table Ronde6, où le cercle
symbolise la perfection sur de nombreux plans. Circonférence

englobant le plus d'espace possible, le cercle constitue
le symbole le plus adéquat de l'éternité, n'ayant ni début ni
fin. Par sa complexe combinaison de cercles et de carrés - le
cercle, symbole d'éternité et du monde spirituel, le carré,
symbole du temporel et du monde -, la modénature de la
rose de Lausanne nous dit une histoire qui se déploie dans
le verre coloré et radieux.

car ils pouvaient être roulés, conservés et réutilisés sans
difficulté - souvent par plusieurs générations de verriers -,
mais ce fut au détriment de la créativité et de la variété.

Le dessin de la rose de Lausanne par Villard de Honnecourt

ne nous apprend rien sur le vitrail. En fait, il n'est pas
certain que la rose ait été déjà vitrée lorsque Villard passa

par Lausanne, vers 1225. On peut raisonnablement attribuer
le vitrail au maître-verrier Pierre d'Arras qui, avec d'autres
artisans, vint de sa Picardie natale s'établir à Lausanne en
1217. Son atelier était situé sur les bord du Lac Léman, à

Lausanne. Nous savons aussi que Pierre avait quitté
Lausanne en 1235. C'est pourquoi l'on peut admettre que la

grande rose sud fut dessinée et réalisée bien à temps pour la
consécration de la cathédrale en 1275.

Avant qu'il ne vienne à Lausanne, maître Pierre avait
probablement vu la grande rose ouest de Chartres, achevée

en 1216. Mais le sujet, comme le dessin, choisis pour la rose
de Lausanne en diffèrent complètement.

Tout ceci ne nous dit pas qui fut l'auteur du dessin, ni de

l'iconographie de la rose de Lausanne, toutes deux uniques,
sans précédent et sans réplique à cette échelle.

Nous ne savons rien de certain non plus sur la composition
et la signification du dessin de la rose. Mais quelques schémas

logiques convaincants existent, ainsi que nous allons le
voir ici.

De nombreuses questions restent sans réponse (et bien
d'autres n'ont pas encore été posées non plus), concernant
les origines et l'iconographie de cette rose unique. Bien du
travail reste à faire, et le développement qui suit, se basant
sur le travail des auteurs qui se sont précédemment penchés
sur ce sujet, se propose d'offrir une reconstitution possible
reposant sur des évidences et un certain nombre de déductions

logiques. L'intention est, ici, de rouvrir un dossier (qui
n'a plus fait l'objet d'une seule étude complète depuis la
brillante monographie de E. J. Beer en 1952), plutôt que d'en
fournir la conclusion.

La rose sud: le vitrail Datation de la rose

Le vitrail était principalement obtenu par la méthode décrite
par Theophilus7, et cette technique ne changea guère au
cours des XIIIe et XIVe siècles. Les maquettes des vitraux
projetés étaient d'abord dessinées en grandeur d'exécution
sur des planches peintes en blanc montées sur des tréteaux.
Deux planches de ce type ont été récemment découvertes à

Gerona.8 Cette façon de faire, assez pratique, était certainement

moins chère que de réaliser les esquisses sur parchemin,

méthode qui ne fut guère employée avant la fin du
XIVe siècle. Ces planches, difficilement entreposables ou
transportables, étaient ensuite effacées, pour faire place à

une nouvelle esquisse, ce qui en principe excluait la réutilisation

de l'ancienne, bien que l'existence de vitraux
pratiquement identiques prouverait que, parfois, une esquisse ait
pu être réutilisée. Evidemment, l'utilisation, plus tardive, du
parchemin pour tracer les esquisses offrait des avantages,

Les dates de la création de la rose et de son exécution ne
sont pas sans controverse, bien que l'on puisse raisonnablement

admettre que la rose fût réalisée par Pierre d'Arras
vers 1235. D'autre part, nous ne savons pas si, ni dans quelle
mesure, des réparations ultérieures sont venues l'altérer
avant la Réforme.

Conon d'Estavayer (1170-1244) cite le nom de «Petrus
d'Arraz» le 27 août 1235 (Note No 876) comme «ayant eu
son atelier» habuerat fabricam.9 Nous ne savons pas si, à

ce moment-là, maître Pierre était mort ou bien s'il avait
simplement quitté Lausanne parce que son travail était
terminé. Nous savons qu'il avait occupé son atelier depuis
1217, et avons de bonnes raisons de penser que la construction

de la cathédrale était assez avancée, le 3 avril 1232, pour
que les vitraux puissent y être installés, au moins en sa

partie orientale.10

254



- ^l
wm ér^m

ss

WM1WW'

î>2S«r .*?

•.^;7^i
*^

«••

Fig. 5 .ESTAS Fig. 6 AQUA

Nous savons, par exemple, que l'incendie de 1235, endommagea

le toit, les verrières et les vêtements liturgiques.11 On
pourrait raisonnablement admettre que la rose ait survécu à

cet incendie sans qu'un dommage trop important n'ait
entraîné un remaniement radical de sa structure et de son
dessin, car seules des réparations apportées au toit sont
mentionnées. Aucun changement net n'apparaît dans les
médaillons subsistants du XIIIe siècle, qui fût l'indice d'un
remplacement de certains d'entre eux par un autre verrier. A
vrai dire, il n'est bien sûr pas exclu que quelque portion de la
rose fût détruite et refaite dans le même style. Mais, comme
la fabrication de vitraux était au moins aussi onéreuse que la
réfection d'une toiture, il est permis de penser que le
remplacement d'une partie de la rose dût être mentionné dans le
cartulaire. Rien ne prouve, non plus, que des réparations ou
remplacements d'importance aient été exécutés avant la
Réforme, bien que Dupraz nous dise que «En 1520, le
verrier Etienne Capienz, avec un de ses ouvriers, était
occupé à la répartition de la rose».12

J. R. Rahn écrit l'état «déplorable» de la rose, lors de son
inspection dans les années 1870. Des espaces vides, écrit-il,
ont été complétés «sans goût ni respect», les dernières de
ces interventions ayant été faites en 1817 et 1822.B L'auscultation

méticuleuse de la rose par Rahn, ses croquis détaillés
et ses notes au sujet de l'emplacement, de l'iconographie et
de l'état de chaque médaillon sont d'une utilité inestimable,
non seulement pour essayer de reconstituer l'allure originale

de la rose, mais aussi pour juger de l'ampleur des
restaurations exécutées par Edouard Hosch (entre 1894 et
1899) et des dommages qui s'ensuivirent.

La Cosmologie

Le diamètre extérieur de la grande rose sud de Lausanne est
de plus de dix mètres - presque l'entière largeur du transept

-, englobant 105 médaillons, dont 78 sont des originaux
datant du XIIIe siècle. La rose tout entière est occupée par
une imago mundi, représentée en 61 médaillons circulaires
ou semi-circulaires, symbolisant les manifestations cosmiques,

alternant avec 44 vitraux décoratifs. Il ressort du plan,
de manière évidente, que la rose de Lausanne est la parfaite
expression de l'aspiration humaine à tendre vers la plénitude

et la cohérence - vers l'ordre et l'harmonie. Aucune
autre rose n'en offre aussi superbe expression que celle de

Lausanne. Ici, la connaissance du monde s'allie à la spéculation

et au mythe, en une création qui est, à n'en point
douter, l'une des plus étonnantes manifestations de l'esprit
médiéval. La rose de Lausanne est - et c'est bien ce que l'on
voulait qu'elle fût - une imago mundi.

Au centre, ainsi que E.J. Beer l'a suggéré, a pu se trouver
Annus (l'année), entouré du Soleil, de la Lune, du Jour et de
la Nuit.14 Cependant, la présentation du soleil et de la Lune
en même temps que du jour et de la nuit ne me semble être

que redondance. Rahn, pour sa part, y aurait plutôt placé le

Christ, entouré de ses evangélistes ou de leurs symboles.
Cette configuration a été utilisée dès les premiers temps de

l'ère chrétienne.
En fait, St Cyprien, en l'an 256 de notre ère, considéra les

quatre rivières du Paradis comme les symboles des quatre
Evangélistes (qui seraient également de trop ici); cette
symbolisation parvint aux auteurs du Moyen Age par

255



t'A* J9t -

i

m

Fig. 7 IGNIS

Isidore de Seville (mort en 636).15 Malheureusement, ce
sont justement les médaillons du centre qui furent perdus,
détruits ou remplacés. Hosch remplaça les médaillons du
centre par Dieu le Père, entouré de quatre vitraux présentant

des scènes de la Création: la Lumière et les Ténèbres
(en haut à gauche), la Terre et les Eaux (en haut à droite), les
Poissons et les Oiseaux (en bas à gauche), les Animaux et
l'Homme (à droite en bas).

Un regroupement de ce genre est contraire à toute logique

médiévale. Aucun grand artiste médiéval n'aurait
perturbé un schéma quaternaire avec les six ou sept parties
constituant la Création, et aucun ecclésiastique instruit ne
l'eût permis. Instruits, les chanoines de Lausanne devaient
l'être, et bien au courant de la philosophie, de l'unité et de
l'harmonie d'une rose. Nous savons, par exemple, que
plusieurs chanoines de Lausanne se rendirent à Paris entre
1222 et 1226, au moment même où les grandes roses nord et
sud de Paris et Chartres étaient exécutées, à une époque où
les débats se poursuivaient à longueur de journée dans les
écoles. Bien que Hosch ait inséré des vitraux artistiquement
acceptables, son interprétation du sens médiéval du Cosmos
fut une erreur. La plupart des autres médaillons de la rose
sont originaux, et relatent l'histoire de l'univers selon une
claire logique, propre au XIIIe siècle.

Bien que la plupart des médiévistes s'entendent pour
admettre que la distribution de Hosch est incohérente, il
n'existe aucune configuration absolument sûre qui fasse

l'unanimité. Nous y reviendrons et présenterons une hypothèse

en faveur de laquelle on peut au moins avancer
quelques arguments techniques et un point de vue iconolo-
gique cohérent.

Dans les quatre hémicycles entourant le carré central,
nous trouvons aujourd'hui les quatre saisons avec les mois
correspondants. A droite se trouve le groupe du printemps
et à gauche celui de l'été. Rien de plus raisonnable que
d'avoir quatre saisons de trois mois chacune, mais, en se

permettant une petite redistribution des mois, on obtient
une configuration plus harmonieuse et plus logique. A une
exception près, tous les médaillons (sans compter les petits
situés en périphérie) ont 58 centimètres de diamètre. Cette
exception - très importante - est le symbole du soleil, dont
nous reparlerons plus loin. Pour cette raison, il n'est pas
possible de remettre les médaillons à leur place d'après leur
taille: ils sont interchangeables. Seuls les vents de la
périphérie sont plus petits et ne pourraient être intervertis
qu'entre eux.

Les quatre saisons sont vêtues de manière conventionnelle.

Le Printemps (Bl) est entouré de fleurs et sa robe
présente un motif floral. L'Hiver (B4) est chaudement
habillé; il regarde de travers (notez, cependant, que ses traits
ont fait l'objet d'une restauration) la neige que l'artiste a

représentée par de petits éléments de verre gris et quelques
traits blancs. L'Eté (B2) et l'Automne (B3) se trouvent
respectivement en dessous à droite et à gauche. L'Eté est

représenté, baigné par les rayons du soleil, très légèrement
vêtu, les bras tendus afin d'embrasser les grâces de la saison
dans ce doux climat, mais aussi en attitude de prière. A
noter le classicisme de la figure, toute empreinte de son
antique élégance. Deux cercles rouges nous rappellent
encore la chaleur de l'été. On dirait qu'il y a peu de

différence entre la photographie moderne de l'Eté et le dessin de

Rahn, alors que pour l'Automne, apparaissent quelques
traces de restauration dans les fruits, en bas à gauche. Pour
le reste, l'Automne semble avoir gardé son aspect original et
se trouver en excellent état, abstraction faite de la détérioration

générale et de la fragilité du vitrail qui exigent des

mesures urgentes de restauration et de conservation.

Le schéma de la rose

La figure 13 (à la page 265) représente un schéma simplifié
de la rose.

Nous allons maintenant nous pencher sur le cœur de la

rose que constitue le carré central, avec le médaillon A en
son centre, entouré de Aa, Ab, Ac et Ad, en alternance avec
des motifs décoratifs.

Le temps

Ce carré est entouré de demi-cercles: le Printemps (Bl),
l'Eté (B2), l'Automne (B3) et l'Hiver (B4), présentés en
compagnie de leurs mois correspondants désignés par (Bla,
Bib, Blc, Bid, etc.). Ces groupes symbolisent le concept du
Temps, donc les saisons et les mois. C'est véritablement une
chance que les quatre saisons soient des originaux, de

même que dix des douze mois. Tous, sans exception, sont
de très haute facture artistique et l'on ne devrait pas permet-

256



tre que ces œuvres soient exposées à la pollution atmosphérique

ou aux autres menaces de notre civilisation. Une
comparaison de leur état actuel avec les relevés de Rahn
indique clairement l'urgente nécessité de prendre des

mesures de conservation.
Mars (Bla) semble relativement sain. Hosch a manifestement

réparé le pourtour rouge et blanc du médaillon, ainsi
que quelques fissures. Seul un examen attentif - qui n'est
pas possible in situ - permettrait de juger de son état de
conservation. Mars, barbu chaudement vêtu en tons vert et
jaune (les couleurs du premier printemps), taille sa vigne,
une activité souvent présentée comme la tâche essentielle
de ce mois dans les régions viticoles.

Avril (Blb) nous offre un charmant tableau: un jeune
homme, vêtu d'une tunique blanche à motif floral et tenant
un bouquet de fleurs dans sa main gauche, nous ouvre une
porte de sa droite pour nous montrer un jardin plein de
fleurs de printemps aux vives couleurs. C'est l'étymologie
d'Avril qui donna cette image (le mot désignant l'action
d'ouvrir (aperire) se rapportant au nom d'Avril).

Mai (Blc) est aussi un jeune homme; il monte un blanc
destrier, portant sur son poing un faucon (redessiné par
Hosch).

En suivant le sens des aiguilles d'une montre (à la
différence de la distribution actuelle qui est celle de Hosch),
nous devrions trouver l'Eté (B2) dans le quartier gauche du
bas. Ainsi, Juin (B2a) suivrait logiquement Mai (Blc).
Nommé IULIUS par erreur, Juin, légèrement vêtu, fauche
l'herbe. Juillet (B2b), également nommé IULIUS, de sa

serpe moissonne de longues gerbes de blé. La saison
s'achève en Août (B2c), lorsque mûrissent les fruits de l'été.

m -

i \y/^pfe 1

*ff ^W+ ^ 7" t^mm®>VÊ--m*w fia? m\

ÜfWO?
> /

/

«M JEEEEEOF JÊmmm »

^K>.m&?' v

HI

Fig. 8 LEO

Fig. 9 PISCES

On voit, à gauche, une corbeille de vannage et, séparant le

grain de sa balle, un homme au torse baigné par le rayonnant

soleil d'Août.
La main gauche de l'Automne (B3) se trouve au même

niveau que celle de l'été, mais de sa droite il pointe l'Hiver
(B4) pour lequel sont engrangées les moissons. Les mois de

l'Automne suivent: Septembre (B3a) devient vendangeur
superbement habillé. Octobre (B3b) fait glander ses
cochons. Une comparaison d'Octobre (B3b) avec le relevé

qu'en fit Rahn nous confirme dans notre impression que le

visage a été remanié par Hosch - d'une main plutôt lourde -
et le bâton utilisé pour gauler les glands s'est transformé en
énorme couteau tranchant, alors que boucherie se fait en
novembre plutôt qu'en octobre. Le glandage est, d'ailleurs,
ordinairement présenté comme une activité de novembre

par les livres d'heures du Moyen Age. A Lausanne, c'est

Novembre (B3c) qui tue le porc et le bœuf au moyen d'une
grande hache. Son visage et son corps expriment force et

concentration, et leur traitement est infiniment supérieur à

celui du restaurateur.
L'Hiver (B4) commence avec Décembre (B4a); bien que

ce médaillon ne figure plus dans la rose de Lausanne, nous
savons que Décembre était ordinairement représenté par un
homme assis à une table bien garnie, comme par exemple
dans une sculpture de la face ouest de Chartres, ou à

St-Denis. Hosch en a fait un homme buvant avec la Mort, ce

qui est tout à fait anachronique. Etant donné que, au XIIIe
siècle, décembre ne constituait pas le dernier mois de

l'année, ceci semble manquer totalement de fondement.
Dans l'iconographie médiévale, les travaux des mois précédents

sont plus logiquement et plus optimistement suivis
d'une joyeuse saison de vacances en guise de récompense.

257



La Mort n'est pas absente mais, en général, sans être associée

à la saison la plus tardive. Février, prélude au
Printemps, clôt l'année, de même que, avec le Mardi Gras, la
Mort annonce souvent le Renouveau.

Janvier (B4b) est représenté par Janus aux deux visages,
assis sur un trône élevé, une coupe dans sa main, avec une
cruche de chaque côté. Il s'agit d'un médaillon très bien
conservé, datant du XIIIe, qui eût été mieux placé dans la
partie supérieure gauche, à côté d'Avril ouvrant la porte au
Printemps nouveau, plutôt qu'en face d'Octobre, où l'a mis
Hosch, le retirant de tout son contexte. Janus, donnant son
nom au mois de janvier (qui n'a pas toujours été le premier
mois de l'année), se retrouve en de nombreux édifices du
XIIIe siècle, comme les cathédrales de Chartres, Amiens,
Strasbourg, Sens, Senlis, Reims, Paris...16

Le médaillon original de Février (B4c) est perdu. Hosch a

fait de ce mois un barbu se réchauffant les mains devant un
feu. Ici, Hosch se base sur quelque chose. Février est ainsi
représenté dans les sculptures de Chartres, Senlis, Sens,
Amiens, Reims, Strasbourg, St-Marc à Venise, etc. Parfois,
comme par exemple à St-Denis, mari et femme sont présentés

ensemble devant le feu, la femme lisant. Pourquoi,
cependant, Hosch décide-t-il d'asseoir Février sur un trône
ressemblant à celui de Janus pour lui donner les traits et
l'attitude de quelqu'un de fâché, refoulant la chaleur du feu,
comme s'il s'agissait des flammes de l'enfer: ce n'est pas
clair.

L'espace

Les médaillons (C) adjacents aux quatre angles du carré
central marquent les points cardinaux de la composition et
contenaient certainement les symboles désignant l'Espace,
comprenant également la Science avec les symboles des

quatre Eléments de la Matière, ainsi que les signes du
Zodiaque pour l'Astronomie. Ici, quelque remise en ordre
dans la restauration de Hosch permettrait un arrangement
symétrique, en harmonie avec les symboles du Temps.

Le Cercle du sommet a pour centre l'Air (Cl) personnifié
- sous les traits d'une femme qui, à l'instar des personnages
qui lui correspondent, est élégamment habillée d'un
vêtement blanc à l'antique et superbement drapée d'un manteau
vert tombant de son épaule sur un fond d'azur. Elle donne le
sein à une petite créature à ailes jaunes et longue queue. La
comparaison avec le relevé de Rahn révèle que Hosch n'a

eu, ici, qu'à rajouter l'inscription DRAGO à gauche et juste
au-dessus de la petite bête.

Le Feu (C2) - que nous aurions plutôt vu à droite - est

une femme siégeant sur un trône. Sa robe plissée est blanche,

elle est drapée dans un manteau bleu brillant, sur un
fond rouge écarlate. Elle donne le sein à une salamandre -
un type assez intéressant de bête jaune aux yeux énormes
créée, ainsi que l'inscription SALAM/ANDRA qui la
surmonte, par Hosch.

L'Elément Terre, qui aurait dû se trouver dans le médaillon

central du bas (C3), est absent. Un médaillon que Hosch

a intitulé TERRA a survécu, malheureusement placé au
centre du cercle gauche (C). Il ne peut s'agir de l'un des

quatre Eléments, car l'ensemble de la conception de cette
image est complètement différent des autres Eléments. Ce
médaillon devait être placé, croyons-nous, dans la partie
centrale (A) de la rose, ainsi que nous allons l'exposer ci-
dessous.

Quatrième Elément, l'Eau (C4) est, comme les autres,
vêtue à l'antique, d'une robe plissée blanche et d'un superbe
manteau mauve à capuchon, sur un beau fond vert
ondoyant. Elle donne le sein à un énorme poisson que Hosch
semble avoir habillé d'écaillés neuves et décoré du titre de
PICES.

Ce type de personnification des quatre Eléments est très

rare, tant en littérature que dans les autres arts. Ainsi que le
note E. J. Beer17, les représentations isolées de Tellus, la

terre, ne sont pas si rares. Et, à vrai dire, une telle
représentation/à«a/f partie de la rose de Lausanne afin d'y représenter

notre planète, La Terre, plutôt que l'un des quatre
Eléments. Chacun de ces Eléments formait un couple avec le
symbole qui se rattachait à son domaine d'étude. Bien que
les facultés des universités médiévales n'aient pas existé au
sens où nous l'entendons aujourd'hui, c'est-à-dire comme
divisions dans la recherche du savoir (ainsi la Science - ou
Philosophie Naturelle - se consacrait à l'étude de tous les

Eléments), les divers domaines d'étude sont représentés
comme des personnages se tenant debout et scrutant l'infini
et l'inconnu. Seules deux des quatre Sciences ont survécu;
elles auraient dû se trouver à côté de leur Elément, vers le

centre de la rose. Ainsi l'exploration de l'Air, élégamment
vêtue (Cl) est entourée d'oiseaux et intitulée AERIMI
ANCIA, alors que PIRO/MANCI[AJ contemple de vives
flammes rouges. Ces personnifications ont conduit certains
auteurs à y voir divers arts divinatoires pratiqués par les
Romains. Cependant, la magie comme la prédiction du
futur étaient condamnées par l'Eglise médiévale et
n'auraient certainement pas agréé aux grands scientifiques
d'alors: le prévôt Conon d'Estavayer et l'évêque Saint
Boniface [dit] de Brucelles qui, tous deux, avaient étudié et
enseigné à l'université de Paris et se trouvaient en charge à

Lausanne lorsqu'y fut créée la rose. Il est bien sûr possible -
et Rahn18 l'a suggéré - que AEROMANCIA ET PYROMANCIA,

de même que les symboles disparus représentant
HYDROMANCIA ET GEOMANCIA, aient été figurés ici par
opposition aux Arts Libéraux per se. Ceci ne semble pas
vraisemblable puisque ce ne sont pas les Arts Libéraux qui
sont représentés ici, mais plutôt les objets-mêmes d'études
scientifiques.

La rose de Lausanne est si originale et unique que les

symboles de divination pourraient bien avoir été choisis afin
d'y représenter le goût de l'homme pour l'exploration de
l'inconnu. Il est vrai, ainsi que le signale Rahn, que bien
avant que la rose ne soit dessinée, Isidore de Seville avait
énuméré toutes les pratiques divinatoires, magiques et
invocatoires, Aeromantia et Pyromantia)9 incluses. William
de Malmesbury (mort en 1141) considéra ces pratiques
comme opposées aux Arts Libéraux20; et Jean de Salisbury

258



••• - ••

>

>

*

Fig. 10 LUNA

opéra la distinction entre artificio et la pratique de la magie
qu'il qualifiait de maleficia.21 Mais il est aussi vrai que
l'étude des phénomènes naturels avait connu un net regain
d'intérêt au cours du XIIIe siècle, en comparaison du XIIe, et
que cette étude était devenue une activité respectable,
prisée, et tout à fait encouragée par les scientifiques
universitaires, jouissant de l'intérêt d'Albert le Grand, Robert
Grosseteste, Roger Bacon et autres personnages renommés,
contemporains ou prédécesseurs du prévôt et de l'évêque de
Lausanne.

Pour compléter les cercles Science/Espace, nous avons les
symboles de l'Astronomie, les signes du Zodiaque, qui
devraient être quelque peu redistribués pour coïncider avec
les Mois et les Saisons dans l'ensemble des images du
Temps (B). Ainsi, nous pouvons placer, dans le cercle du
sommet, le Bélier (Cla), le Taureau (Clb) et les Gémeaux
(Clc). Le Bélier, ou Aries, semble n'avoir exigé qu'une
restauration modeste, cependant que les Gémeaux, Gemini,
doivent avoir beaucoup souffert entre le moment où Rahn
en fit le dessin et celui de leur restauration par Hosch.

Autour de l'Elément Feu (C2), dans le cercle de droite
entre le Printemps (Bl) et l'Eté (B2), nous trouvons le
Cancer (C2a), le Lion (C2b) et la Vierge (C2c). Le Cancer est
un médaillon créé par Hosch; le Lion et la Vierge sont du

XIIIe siècle et ont survécu: Rahn pensait que le Lion était à

la bonne place, dernier médaillon du cycle zodiacal à occuper

son emplacement originel. Hosch a ensuite transféré ce
médaillon à la droite du cercle sommità! (Clc), là où nous
avons placé les Gémeaux; ceci est difficilement
compréhensible et devrait être corrigé de sorte que le Lion soit
placé dans un ordre zodiacal normal, avec sa tête tournée
vers le centre. Ce médaillon semble être en excellent état et
ne présente que peu de différence avec le dessin de Rahn;
Hosch s'est contenté d'ajouter quelques boucles sur le dos
de l'animal, de lui redessiner ses griffes et de décorer quelque

peu l'inscription. La Vierge, elle aussi, doit être déplacée.

Il s'agit d'un médaillon particulièrement beau, et en
excellent état, qui ne présente aucune altération en regard
du dessin de Rahn. Une splendide jeune femme, drapée de

bleu sous les plis élégants de son manteau mauve, portant
une coiffe blanche tombant gracieusement sur ses épaules,
sa main gauche devant pointer - si elle était correctement
placée en position C2c - le Feu au-dessus d'elle (C2).

Dans le cercle du bas, là où nous voudrions voir représentées

la Terre (C3) et la Géomancie (C3a) - toutes deux
manquantes - le Zodiaque se poursuit avec, de droite à

gauche, la Balance (C3a), le Scorpion (C3b) et le Sagittaire
(C3c). La Balance, en robe d'or et tunique pourpre ourlée de

259



vert, est tournée vers la droite, tenant ses plateaux. Hosch
semble avoir retouché quelques détails, mais pour le reste,
cet élégant médaillon est intact. Le Scorpion n'a pas non
plus changé par rapport au dessin de Rahn, bien que
semblent y être apparues quelques fissures. Le Sagittaire, une
création de Hosch, se trouverait mieux placé regardant la
Terre plutôt qu'en train de viser l'une des décorations.

L'Eau (C4) devrait se trouver au centre du cercle gauche (à
l'est). Là encore, son complément logique, Hydromancia
manque. C'est la Balance qui, sans raison valable, en occupe
aujourd'hui la place.

Le Capricorne (C4a), le Verseau (C4b) et les Poissons
(C4c) devraient se trouver ici.

Le Capricorne est l'œuvre de Hosch et par chance se

trouve dans ce cercle, regardant le centre, quoiqu'il occupe
maintenant la place de la Geomancia manquante. Le
Verseau est aussi une création de Hosch, mais les Poissons sont
un original intact, si l'on excepte quelques écailles redessinées

sur le poisson de dessous pour qu'il ressemble à son
compère.

Il semble que de nombreux et sérieux dégâts aient nécessité

des remaniements sur ces pièces de vitrail relativement
grandes.

Réorganisation des médaillons

Dans la réorganisation des médaillons proposée, nous avons
été guidée par trois considérations: la position du Lion
(C2b), rapporté par Rahn comme devant être à son emplacement

originel, puis inexplicablement déplacé par Hosch; (2)
la suite logique des signes du Zodiaque, côtoyant le non
moins logique écoulement des mois et des saisons; et (3)
l'harmonie ainsi que la symétrie des dessins et des couleurs
résultant de cette réorganisation qui est plus en accord avec
le sens de l'ordre du XIIIe siècle qu'avec l'arrangement de
Hosch datant du XIXe siècle. Notre ré-arrangement retire
du cycle zodiacal Terra, Luna et Sol où ils n'ont logiquement
rien à faire et leur offre ici un nouvel emplacement.

Les coins du carré inscrit dans la circonférence de la rose
sont occupés par les symboles des quatre grands fleuves. Ils
sont aussi symboles de l'Orientation et du Fini. Les fleuves
proviennent d'une source définie et coulent vers un lieu
déterminé. La circonférence du grand cercle, cercle qui, par
ailleurs, est symbole d'infini et de spirituel, est occupée par
ces phénomènes pratiquement infinis dans les cieux: les
vents.

Des quatre grands fleuves, seuls deux médaillons du XIIIe
siècle ont survécu: Geon - le Nil - (D4) en haut à gauche,
soit le coin est du carré, et le Tigre (Dl) en haut à droite soit
le coin ouest du carré. Geon, bien que tristement détérioré
depuis le temps où Rahn l'a dessiné, n'a pas été restauré; il
s'agit d'un personnage élégamment appuyé, au torse nu,
siégeant sur une amphore renversée dont s'échappent de
généreuses brassées d'eau. Tigris, quant à lui, accuse une
restauration de Hosch: un air de souffrance et d'étonnement
sur un visage bizarre.

Les deux autres fleuves, l'Euphrate (D3) et le Phison - ou
Gange (D2) - sont l'œuvre de Hosch. La personnification de

fleuves, leur représentation par des personnages
couchés/appuyés - le Dieu-fleuve - ont été largement répandus
depuis l'Antiquité. La rose de Lausanne n'est pas originale
en cela, bien que, ainsi que le relève E.J. Beer, le type choisi
à Lausanne semble indiquer un retour délibéré à une forme
déjà archaïque au XIIIe siècle. Les Fleuves du Paradis, dans

l'iconographie antique et médiévale, trouvent leurs sources
dans les racines de l'Arbre de Vie et leurs ondes s'écoulent
vers les confins de la Terre, vers la Mer, vers le Chaos. Une
interprétation cosmico-mystique opère souvent la liaison
des quatres fleuves avec la Maiestas Domini (par exemple
St-Marc à Venise), la Crucifixion, les Evangélistes, et ils sont
souvent représentés sur des fonds baptismaux.22

Les Quatres Fleuves du Paradis sont aussi souvent assimilés

aux quatres directions, comme c'est le cas à Lausanne,
leurs initiales - ^retus, Z)ysis, Anatole, et A/esembria -
rappelant le nom d'ADAM, qui représente le Microcosme et
l'Homme. Ainsi que l'expliquèrent Honorius d'Autun et
Vincent de Beauvais, par exemple, le Nil va de pair avec le

Septentrion, le Gange avec l'Orient, l'Euphrate avec l'Occident

et le Tigre avec le Midi.23-24 Les mêmes représentations
apparaissent, par exemple, dans le programme des sculptures

des cathédrales de Chartres et de Reims, le parvis de

St-Rémy à Reims et ailleurs.
Dans les demi-cercles flanquant chaque rivière, nous

trouvons ceux que l'on nomme les «monstres» - représentations

fort populaires au Moyen Age, de gens vivant dans de
lointaines contrées, et dont les artistes ont tenté de
représenter les qualités et caractéristiques. Ces êtres ont, dès

l'Antiquité, avant tout été dessinés sur des cartes géographiques,

et plusieurs auteurs en ont clairement établi la
filiation, notamment Beer, Rahn et Bach.25 Hormis deux demi-
cercles, tous sont des originaux, bien que certains portent la
lourde trace des restaurations de Hosch.

Le Tigre (Dl) est flanqué d'un OCULOS IN HUMERIS
(Dia), créature dépourvue de tête, dont le tronc forme un
énorme visage, probablement destiné à montrer l'avidité de

ceux qui tiraient d'énormes rançons des pèlerins de la Terre
Sainte. Son vis-à-vis, bipède à tête de loup, se nomme
CINOM/OLOGI (Dlb) et se repaît d'un être humain.

Le Gange (D2) de Hosch est flanqué d'un Pygmée (D2a)
et d'un Satyre (D2b). Le Satyre est de Hosch. Le Pygmée est

un courageux petit homme qui fait face, avec son épée, à un
très grand oiseau, probablement une grue; il ne semble pas

y avoir trace de restauration sur ce ravissant médaillon semi-
circulaire, dont le dessin reste en accord avec les auteurs
antiques et médiévaux, parmi lesquels on compte Pline26,
Saint Augustin27, Isidore de Seville28 et bien d'autres encore.
Mais il semble peu judicieux d'avoir placé le Pygmée au
bord du Gange et un déplacement semble assez indiqué (la
localisation décrite ici étant celle choisie par Hosch).

L'Euphrate (D3) et son riverain, le Sciapode (D3a) sont
aussi de Hosch, mais le vis-à-vis du Sciapode, le CEFFI
(D3b), est de facture originale. Il se présente comme un

260



ß

éT"
¦

r.

$ >•>-»v -•

Fig. 11 TERRA

grand personnage nu, se penchant au-dessus d'une riche
végétation qu'il mange manifestement avec délice.29

Le Nil (D4) est flanqué d'un TETRACOLI (D4a) et d'un
GANGRIDA (D4b). Ce médaillon et les deux demi-cercles
du coin gauche en haut (est) sont du XIIIe siècle. Tetracoli
était le nom donné à des guerriers éthiopiens si bons pis-
teurs, que les artistes médiévaux, assez pertinemment, en
ont représenté le talent en leur attribuant quatre yeux.

Etant donné que le Gangrida est manifestement un
riverain du Gange, on voit pas quelle raison a poussé Hosch
à le placer au bord du Nil. L'origine hindoue du Gangrida est
en outre attestée par son habillement bien plus hindou que
romain, et on le voit humer le parfum d'un grand buisson:
c'est à la recherche de parfums et d'épices que les
marchands du Moyen Age exploraient l'Orient; aurait-on pu
mieux représenter le Gangrida, fabuleux habitant des

sources du Gange?
Bien qu'abondent les rivières personnifiées et les descriptions

de peuples étranges tout au long de l'Antiquité et du
Moyen Age, l'encadrement de chaque rivière par une paire
de ces êtres exotiques est nouveau et unique. Ils sont
manifestement là pour des raisons géographiques, afin de souligner

l'unité et la perfection de notre univers fini, symbolisé
par le carré inserii dans le cercle. Ce cercle, entourant le

monde fini, est le cercle de VInfini. Et cette conception de

l'Infini trouve son expression graphique par les symboles
des vents (E 1-8). Car, sur la périphérie du Cercle de l'Infini,
nous trouvons huit groupes de trois petits médaillons.
Chacun de ces groupes consiste en deux petits vitraux
décoratifs et un vitrail montrant un visage soufflant avec
force. Il faudrait procéder à une remise en ordre pour que
les visages et les éléments décoratifs participent d'un
ensemble symétrique et harmonieux. Quelques motifs décoratifs

et deux des huits vents sont de Hosch, mais tous les

autres sont des rescapés du XIIIe siècle. Les traces de la

personnification des vents remontent à Hérodote qui
décrivit une rose à huit vents, alors que Sénèque en désigna
douze, ainsi que le transmirent Pline, Isidore de Seville,
Vincent de Beauvais, etc. Dans la rose de Lausanne, en
d'autres mots, la forme la plus ancienne des quatre vents
principaux et leurs intercalaires est là pour insister, au sein-
même de l'infini qui caractérise le cercle, sur la structure
quaternaire de notre monde fini. L'utilisation de la rose plus
ancienne des huit vents, plutôt que la configuration
probablement plus familière des douze points, est certainement
explicable pour des raisons artistiques et logiques, mais cela

souligne aussi fortement l'indépendance d'esprit de ceux
qui conçurent l'iconographie de la rose en faisant bien plus

261



que simplement suivre l'autorité des enseignements alors
en faveur: ils furent des penseurs à part entière et lurent les

œuvres originales des anciens. Ceci est démontré par le fait
que Hérodote (env. 484-425 av. J.-C.) est un historien grec,
dont la rose des huit vents n'avait pas été transmise par les
écrivains romains et médiévaux.

Le centre de la rose (fig. 14)

Il paraît raisonnable de penser que ceux qui ont conçu
l'iconographie de la rose de Lausanne n'ont pas seulement
affirmé leur originalité et leur indépendance dans les exemples

cités plus haut, mais aussi dans une partie de la rose
dont il ne subsiste aucun médaillon original: le centre soit
cinq ouvertures pour lesquelles Hosch a créé cinq vitraux
présentant Dieu le Père au centre de la Création, figurée en
quatre médaillons. La plupart des auteurs modernes ont
admis qu'il ne pouvait s'agir d'une configuration logique au
sein de cette rose quaternaire et nous avons déjà expliqué
pourquoi nous n'étions pas tout à fait d'accord avec les
suggestions diverses faites à ce propos.

Une reconstitution plus sensée du centre de la rose de
Lausanne doit être cohérente avec le caractère cosmologique

de la rose, tant du point de vue iconographique que
logique. Si nous prenons les arrangements des demi-cercles
«B» pour représenter le Temps, des cercles «C» pour
l'Espace, ceux des coins du carré «D» pour le Mouvement du
Fini, et des cercles «E» de la périphérie pour le Mouvement
de l'Infini, alors le Centre «A», le noyau de la Cosmologie,
doit logiquement contenir la symbolisation de l'Univers. Car
le Centre du cercle est logiquement le point d'équilibre ou,
pour emprunter ces mots à T. S. Eliot: «le point d'intersection

de l'intemporel avec le temporel».30
La question qui se pose maintenant est de savoir

comment l'on aurait bien pu représenter l'Univers dans la rose
méridionale de Lausanne. Nous avons déjà mentionné les

suggestions, de J.R. Rahn et E.J. Beer. Mais, considérant, 1°,

les débats scientifiques qui se tenaient au XIIIe siècle et les
liens très étroits de l'évêque et du prévôt de Lausanne avec
l'Université de Paris; 2°, la composition scientifique et
cosmologique de la Rose; 3°, l'existence et la nature des
trois importants médaillons que sont Terra, Luna et Sol -
pour lesquels aucun emplacement logique n'existe plus
aujourd'hui; et, 4°, au moins un aspect d'ordre technique qui
est développé ci-dessous, nous sommes convaincues de ce

que l'on avait représenté au centre de la rose l'un des plus
grand sujets de dispute scientifique et cosmologique de
l'époque. Et, pour cette raison, le Soleil et la Lune, en tant
que symboles de l'Univers et du caractère infini de l'Espace
et du Temps, se trouvaient dans la composition centrale de
la rose. Sol et Luna, en tant que personnifications du Soleil
et de la Lune et comme symboles de l'Univers, avaient été
largement utilisés depuis des siècles dans l'Art chrétien,
particulièrement dans des scènes de Crucifixion, pour
exprimer l'universalité cosmique du Christ et afin de montrer

que la victoire du Christ sur la Croix comprend tout

l'Univers. Dans l'Art carolingien, par exemple, le Soleil et la
Lune sont presque toujours présentés comme symboles de

triomphe: des personnages conduisent un char de triomphe,
couronnés de laurier.

Le char d'Helios, avec quatre chevaux, a survécu dans de
nombreuses œuvres, comme par exemple: (1) dans un ivoire
sculpté du milieu du IXe siècle provenant de Reichenau, (2)
la plaque centrale de la couverture du Periscopes de Henri II,
manuscrit conservé à la Bayerische Staatsbibliothek (Cod.
Lat. 4452) à Munich, (3) sur un autre ivoire sculpté du
second quart du IXe siècle, le dos du reliquaire de Metz,
aujourd'hui au Herzog-Anton-Ulrich Museum à Brunswick,
(4) dans un manuscrit enluminé de la première moitié du
XIe siècle, la Bible de l'Abbaye de Farfa de Ste Marie de

Ripoll (Catalogne), au bas du cycle de la Passion (28, fol. 369

verso).
La Lune est souvent représentée sur le char de Silène

pour compléter ou contrebalancer celui d'Helios. Dans les

exemples cités ci-dessus, le char de la Lune est tiré par des

taureaux (Ivoire de Reichenau, Bible de Farfa), ou une paire
de chevaux (Reliquaire de Metz).

Dès le XIe siècle, cette symbolisation devient moins
fréquente31, mais le Soleil et la Lune sont souvent utilisés
dans l'Art et la Littérature pour représenter l'Ancien et le
Nouveau Testament, alors que les théologiens scolastiques
remettaient à l'étude ce parallèle qu'avait fait Saint Augustin
entre la Loi qui a besoin de l'Illumination des Evangiles et la

Lune qui reçoit sa lumière du Soleil.
A Lausanne, nous trouvons l'expression d'un autre

concept: la Terre ne reçoit pas seulement la lumière du
Soleil, mais aussi sa chaleur.

Le système hêliocentrique

Ce qui vient d'être dit entraîne que le Soleil, la Lune et la
Terre peuvent, très probablement, être placés au centre de la

rose. Deux problèmes demeurent entiers: 1°, quelle était la

disposition exacte de ces médaillons et, 2°, que trouvait-on
aux deux emplacements restants? Nous avons trouvé un
argument en faveur de notre hypothèse, qui résoudrait le

premier problème; quant aux symboles manquants on ne
peut - pour le moment - que tenter d'en deviner la nature.

E.J. Beer place le Soleil et la Lune dans les médaillons
extérieurs de la composition centrale de la rose, mais cette
disposition ne peut plus être soutenue, dans la mesure où

nous avons maintenant la preuve que ces médaillons -
contrairement à ce que l'on avait longtemps cru - ne sont
pas tous tout à fait interchangeables. Sur les quarante-cinq
ouvertures des groupes A, B, C et D, quarante-quatre
peuvent recevoir un médaillon de 0,58 m. Mais l'ouverture
du centre «A» mesure 0,65 m. L'examen de Sol révèle que ce
médaillon ne s'inscrit pas dans le cercle rouge et blanc que
l'on retrouve chez tous les autres médaillons. Et, en effet,
nous trouvons, aux Archives cantonales vaudoises, dans le

procès-verbal du 17 août 1903 de la Commission technique
permanente de la Cathédrale de Lausanne, que Hosch, après

262



i w 'm*///,

_

e d

»

Fig. 12 SOL

avoir été à plusieurs reprises prié de rapporter «médaillon

par médaillon, ce qu'il a fait, restauré, retouché, etc.» dit,
enfin, qu'il a dû couper sept centimètres dans le médaillon
du Soleil pour le faire entrer dans l'espace que lui, Hosch,
avait réservé au seul médaillon qui mesurait 0,65 m, avant
qu'il ne le place en Cla, tout en haut de la rose, là où devrait
normalement se trouver le Taureau. C'est la preuve physique

de ce que la cosmologie de Lausanne présentait une
conception hèliocentrique de l'univers. Et cette preuve physique

peut être renforcée par trois considérations d'ordre
philosophico-historique, au moins.

L'importance du symbole solaire à Lausanne est évidente
si l'on se réfère aux quatre clefs de voûte du portail sud, qui
représentent le soleil. Ainsi, l'importance du soleil en tant
que centre de l'univers, est présentée à plusieurs reprises,
comme «le soleil de l'esprit qui est Dieu lui même». Ceci se
retrouve dans les écrits chrétiens, de Saint Augustin à Saint
Thomas d'Aquin32, et influença profondément la structure
de l'architecture du XIIIe siècle, telle qu'elle fut inspirée par
l'abbé Suger de St-Denis, lui-même pénétré des idées du
Pseudo-Denis à propos de la Lumière Divine. Il ne fait
aucun doute que l'ensemble du programme iconographique
de la rose - l'imago mundi qui correspond à la philosophie

scolastique et aux idées scientifiques des penseurs les plus
évolués des grandes universités - fut conçu par divers
chanoines de Lausanne dont les sources nous révèlent le

séjour à Paris. L'une des influences les plus déterminantes
fut l'évêque Saint Boniface (1231-1239) de Bruxelles qui fut
un érudit célèbre à Paris et à Cologne. Né vers 1180 à

Bruxelles, Boniface est attesté comme étudiant à l'Université
de Paris en 1199, où il devient ensuite maître en 1207. Il

semble avoir excellé dans l'arbitrage de disputes philosophiques

et scientifiques, et fut souvent envoyé pour régler
de graves différends - par exemple, à Valencienne et à Paris.

Dès 1200 environ, deux courants de pensée impliquant
maîtres et élèves provoquèrent de sérieuses querelles, car
les «nouvelles idées» (i.e. aristotéliciennes) «se faisaient

jour au sein de la Faculté de Théologie».33 En 1230, ces

querelles dégénérèrent en tels grève et désordre que la

reine-mère et régente. Blanche de Castille, dut intervenir.
Apparemment le «chômage technique» causé par la grève

provoqua un exode de maîtres vers Orléans et Oxford. En
1230, Saint Boniface fut envoyé à Cologne «afin d'y créer

une communauté de maîtres et d'élèves». Il a pu y rencontrer

l'aristotélicien Albert, plus tard nommé Le Grand, qui
allait publier son Speculum Astronomiae dans lequel il n'est

263



pas véritablement question d'une conception aristotélico-
ptolémeique d'un univers géométrique, mais où sa théorie
des quatre Eléments est complétée par l'idée d'un lien
causal avec les cieux et les corps célestes, composé d'un
cinquième Elément. Cette affirmation très nette d'une conception

géocentriste montre à quel point la controverse entre
géocentristes et héliocentristes était devenue sérieuse, et le
futur évêque de Lausanne était certainement au courant de
ce débat, bien que, jusqu'à ce jour, aucune preuve d'engagement

direct de sa part n'ait pu être établie.
Ceux que l'iconographie de la rose concernait le plus

étaient les chanoines et, plus particulièrement, le prévôt.
Lausanne eut la chance d'avoir pour prévôt Conon d'Estavayer

qui, tout comme l'évêque, fut un étudiant et un érudit
à l'Université de Paris.34 Conon devint prévôt en 1202 et
assuma cette charge jusqu'à sa mort en 1247. Bien qu'il soit
demeuré pour nous une riche source d'information en nous
léguant le Cartulaire de la cathédrale, aucune mention n'est
faite de l'iconographie de la rose. D'Estavayer est souvent
décrit comme «un homme de science», à la tête de la vie
intellectuelle de l'époque et, pour cette raison, il est
probablement celui dont l'avis fut le plus déterminant dans le
choix du programme iconographique de la rose. Bien qu'il
n'existe aucune preuve irréfutable d'une sympathie de sa

part pour l'héliocentrisme, il passe, en général, pour avoir
été homme de progrès et pourrait bien avoir fait partie des

penseurs les plus hardis de son temps.
En fait, la conception d'un univers héliocentrique était

une idée extrêmement ancienne; là encore nous voyons,
dans l'iconographie caractéristique de la rose de Lausanne,
certaines conceptions grecques préférées aux notions plus
récentes de l'époque - par exemple, les antiques personnages

fluviaux ainsi que la présentation typique du Soleil et
de la Lune sur leur char triomphal.

Aristarque de Samos, au IIe siècle av. J.-C. écrivit le traité
Des grandeurs et des distances du Soleil et de la Lune et
présenta une théorie convaincante en faveur d'un univers
héliocentrique.35 Vénérable inventeur d'un cadran solaire
hémisphérique (Scaphe), Aristarque perfectionna et dépassa
Aristote (384-322 av. J.-C.) qui avait conçu l'univers comme
un vaste espace, clos et sphérique, avec la Terre immobile
en son centre et les cieux constitués en enveloppes sphéri-
ques et concentriques supportant les planètes.

Cette conception, en elle-même, ne niait pas plus qu'elle
n'affirmait l'héliocentrisme ou le géocentrisme. C'était la

conception aristotélicienne qui représentait la «nouvelle»
philosophie scolastique, non pas en astronomie spécialement,

mais plutôt en tant qu'opposée à la philosophie
platonicienne. Au moment où Aristarque avait défini avec
précision les rapports entre le Soleil, la Terre, la Lune et les

autres corps célestes, ses idées ne parurent pas particulièrement

entrer en conflit avec celles de Platon ou d'Aristote
qui, de toute manière, n'étaient pas considérés comme
antithétiques dans l'Antiquité.

La conception héliocentriste ne fut jamais spécifiquement
ni scientifiquement remise en question, mais Ptolémée
d'Alexandrie, qui eut du succès au milieu du IIe siècle de

Légende de fig. 13:

A L'Univers
Sol A
A, (peut-être Alpha)
Terra Ab

A (peut-être Omega)
Luna Ad

B Le temps: les Saisons et les Mois
Le printemps Bi

Mars Bu
Avril Bib
Mai B,c

L'Eté B2

Juin H?,

Juillet B2b

Août B2c

L'Automne B

Septembre B3.

Octobre B31,

Novembre B^
L'Hiver B4

Décembre B4,
Janvier B^
Février B*

C L'Espace: Les Eléments et les Sciences
L'Air Ci

Aerimancia Ci
Aries Ci,
Taurus Ch,

Gemini Ck
Le Feu C2

Pyromancia C2

Cancer C&
Leo C2b

Virgo C2c

La Terre C3

Geomancia C3

Libra Cj,
Scorpio Csb

Sagittarius C*
L'Eau C4

Hydromancia Ct
Capricornus C4,

Aquarius C4b

Pisces C*

D Le Fini: L'Orientation (Les Fleuves du Paradies/Les Quatre
coins de la Terre)
Tigris D|

Oculos Di,
Cinomologus I >

Ganges D2

Pygmaeus D^
Satyrus D

Euphrates I

Sciapodus D],
Ceffi Djb

Geon (Nil) D4
Tetracolus D4,

Gangrida D.M,

E L'Infini: L'Orientation (Les vents)

264



D4b

4a 4b lbo
2b4b

3b 2b
3b

L

3b

Fig. 13 Schéma de la Rose de la Cathédrale de Lausanne (idée de l'état original).

notre ère, adopta les idées d'Hipparque dont la pensée brilla
entre 161 et 126 avant J.-C. En vérité, Hipparque, comme
tous les anciens astronomes, s'était surtout occupé d'estimer
les tailles respectives de la Terre, de la Lune et du Soleil et
les distances les séparant; ses résultats furent étonnants, eu
égard à l'inexistence d'instruments de mesure précis.
L'astronomie grecque était plus géométrique que dynamique

et se concevait en tant qu'ensemble de sphères se

déplaçant comme un tout et auquel les divers corps célestes

étaient fixés.
C'est donc cette conception que Ptolemee légua aux

philosophes médiévaux dans la Syntaxe, ou VAlmageste, et

qui séduisit les Chrétiens se plaisant à croire que la Terre et
l'Homme constituaient le centre de la Création divine.
L'Almageste, ainsi qu'une grande partie de la pensée antique,
fut conservé par les Arabes et traduit par Gérard de Cré-

265



mone, vers 1175 (des siècles après que le calife Ma'Mum ait
fondé, au IXe siècle à Bagdad, une «Maison de la Sagesse»
où YAlmageste fut traduit en arabe).

Le mouvement planétaire fut largement étudié à travers
les siècles; en 1080 de notre ère, par exemple, Al-Zarkala
édita les Ephémérides de Tolède. Au début du XIIIe siècle, le
conquérant mongol Hulaigu-Khan mit en place un observatoire

à Maragha, en Perse, sous la direction de l'astronome
perse Nasir Al-Din qui compila les Tables d'Ilkhanic.

Au début du XIIIe siècle également, Jean de Hollywood
(ou Halifax) rédigea le Sphaera Mundi, un traité d'astronomie

sphérique. Vers 1272, le roi Alphonse X de Castille fit
rédiger les Tables Alphonstnes qui devaient supplanter celles
de Tolède. Roger Bacon (env. 1214-1294), développe longuement,

dans son Opus Majus, mathématiques et astronomie
de manière si avant-gardiste que son œuvre ne cessa
d'influencer les siècles qui suivirent et fut profondément admirée

par Colomb. William d'Occam (env. 1290-1349/50)
décrit la lumière de l'Infini comme permettant la connaissance

universelle.
Le débat portant sur le mouvement planétaire prit de

l'ampleur, et les théories héliocentristes et géocentristes
fleurirent au cours des siècles. Ainsi, un siècle après que la
rose de Lausanne ait été façonnée dans le verre, Nicolas
d'Oresme (env. 1328-1382) résuma l'évolution de la recherche

dans les théories planétaires et, après avoir étudié tant la
conception hélio- que géocentriste, il conclut, de guerre
lasse, que «chacune pourrait expliquer tous les faits connus
et observables» à ce jour. Nicolas d'Oresme fut un évêque
français et un scientifique honoré de la plus haute considération.

Il était à l'Université de Paris - probablement
étudiant auprès de William d'Occam - en 1348 et devait être
nommé précepteur du dauphin (le futur Charles V),
chanoine de Rouen (1352) et de la Ste-Chapelle (1363), avant de
devenir évêque de Lisieux en 1377. Ecrivain prolifique, ainsi
que traducteur et commentateur d'écrits grecs, il conclut à

ce «qu'il n'y avait rien d'illogique ou d'absurde à concevoir
une pluralité de mondes puisque, si Dieu l'eût désiré, il eût
pu en créer plusieurs, coexistants».36

Le platonicien Nicolas de Cuse (1401-1464), cardinal,
théologien et universitaire, obtint son doctorat en Droit à

Padoue en 1423, fit sa Théologie à Cologne, et participa au
Concile de Bâle (1437) auquel il dédia le De Concordatia
Catholica, ouvrage dans lequel était défendue la supériorité
des conciles sur le pape. Il fut, plus tard, envoyé à Constantinople

par le pape pour chercher à réunir les églises d'Orient
et d'Occident. Il servit en tant que légat pontifical dans de
nombreux Etats d'Europe. En 1448, en reconnaissance de
ses services, le pape le nomma cardinal. L'importante
contribution de Nicolas de Cuse à la pensée médiévale est
connue. Tout comme les Franciscains d'Oxford auparavant,
il tenait les mathématiques et le domaine de l'expérience
pour plus importants que la répétition dévote d'Aristote.
Dans sa Reparatio Calendarii, qu'il présenta également au
Concile de Bâle, il proposa d'importans remaniements du
calendrier. Il défendit l'idée d'un mouvement universel
comprenant la Terre, mais pas au centre de l'Univers, tout

UA^D̂3

J CAd
AaLuna

Sol

3 Ac Ab rTerra

nr~¦*—'
Fig. 14 Schéma du centre de la Rose de la Cathédrale de Lausanne.

en faisant remarquer - comme Nicolas d'Oresme presque
un siècle plus tôt - que, en regard de l'état des connaissances

du temps (le XVe siècle), ainsi qu'il en découlait de la
déduction et de l'observation, l'Univers pourrait aussi bien
être un système héliocentrique que géocentrique. Dans ses

ouvrages capitaux, le De Docta Ignorantia et le De Conjecturis
Libri Duo de 1440, il soutint aussi que, vu qu'il n'existe pas
deux choses tout à fait pareilles dans la nature, toute
connaissance humaine n'est que conjecture: la sagesse de

l'homme réside en la prise de conscience de son essentielle
ignorance.37-38

Les œuvres de Nicolas de Cuse furent publiées à Bâle en
1565 - un siècle après sa mort - et dorent les débats passionnés

qui précédèrent d'un siècle sa naissance, dans les grandes

universités d'Europe, notamment à Oxford, Paris et
Cologne, universités dans lesquelles tant le prévôt que
l'évêque de Lausanne, en charge lors de l'élaboration du

programme iconographique de la rose de Lausanne, étudièrent

ou enseignèrent. Il est certain que la thèse de Nicolas
de Cuse selon laquelle l'univers n'a pas de circonférence
fixe, tout comme les vents qui n'ont pas de limite, cette
thèse avait été proposée à la lecture de tous, dans la rose, un
siècle avant la naissance de Nicolas. Au sein de cet univers
sans limite, Nicolas ne voyait aucun centre, et il aurait
certainement admis que la Terre ne puisse être fixée en son
milieu puisque, comme tout le reste, elle bouge.39

A l'argument strictement rationnel (la taille du médaillon)
plaçant le symbole du Soleil au centre de la rose de

Lausanne, à l'argument historico-philosophique qui ne récuse

au moins pas cette hypothèse, il me faut en avancer un
autre, négatif celui-là. Bien que les sources ne nous offrent
aucune preuve concernant la cause et l'époque de la des-

266



traction de la composition centrale de la rose, il est raisonnable

de croire - et rien ne prouve le contraire - que le
centre de la rose, comme bien des vitraux du Moyen Age,
fut victime de la Réforme. La question est: pourquoi? Les
fenêtres du chœur purent être détruites en raison de leur
iconographie mariale. Mais la rose fut en bonne partie
sauvegardée, à l'exception de sa partie centrale. De nouveau:
pourquoi? Le programme iconographique de la rose n'avait
pas de quoi déranger particulièrement la Réforme; par
contre si, en vérité, le centre de la rose révélait une préférence

pour l'héliocentrisme, alors sa destruction était aussi
logique que celle de l'iconographie mariale du chœur.

Il est certain que Luther, aussi bien que Calvin, furent
farouchement opposés à toute dispute concernant la théorie
héliocentriste. «Cet idiot», tonnait Luther parlant du célèbre
Copernic «veut renverser la science de l'Astronomie toute
entière: l'Ecriture sainte nous dit pourtant que Joshua
donna l'ordre au Soleil de se tenir tranquille, et non à la
Terre.» Et Calvin de démolir également l'héliocentrisme:
«Le monde, lui aussi, est statique, et ne saurait être mû» (Ps.
XCIII, I), et de brandir avec passion cette question toute
rhétorique: «qui aura donc la témérité de placer l'autorité de
Copernic au-dessus de celle du Saint-Esprit?» Dans la
mesure où le clergé protestant ne fit guère preuve de
tolérance en ne laissant subsister que deux églises médiévales
lausannoises après avoir détruit l'essentiel d'un glorieux
héritage artistique, il n'est pas interdit de penser qu'ils aient
pu se sentir suffisamment contrariés pour aller jusqu'à
détruire une aussi belle illustration de cette astronomie
héliocentriste détestée.

Bien qu'un grand nombre de recherches restent maintenant

à faire pour fournir une preuve irréfutable de mon
hypothèse, les arguments développés ci-dessus semblent
suffisants pour présenter le programme de la rose. La
relation Soleil et Lune est raisonnable; la lumière rayonne
justement du Soleil sur la Lune. L'image de la Terre, qui fut
placée par Hosch de manière à correspondre aux personnifications

des Eléments, alors même que ces personnages sont
habillés à l'Antique, a dérouté la plupart des historiens d'art.
Mais la planète Terre a tout à fait sa place parmi les corps
célestes dans l'orbite du Soleil: ici, la Terre est manifestement

réchauffée par le Soleil!
Plusieurs hypothèses demeurent plausibles pour compléter

les deux espaces restés vides. L'une prendrait en compte
la représentation d'autres planètes, Mars et Venus, par
exemple. Cependant, cela semble inconciliable avec le
caractère quaternaire de la Rose.

Les symboles d'Alpha et Omega pourraient être considé¬

rés comme de subtils rappels du carré inscrit dans le cercle,
du fini dans le fini, qu'est la nature au sein de l'univers.

Nous n'avons, pour le moment, trouvé aucune preuve en
faveur d'une quelconque hypothèse concernant les deux

espaces vides. Un travail important reste à faire et de
nombreux documents doivent encore être découverts et
interprétés.

Nous devons en conclure que Lausanne, au XIIIe siècle,
doit avoir été un important centre culturel, dont la vie
intellectuelle fut aussi avancée et forte que celle d'autres
grands centres scientifiques: Oxford, Paris, Cologne ou
Padoue...

Conclusion

Parmi les conclusions qui s'imposent, l'auteur tient tout
d'abord à dire qu'elle est bien consciente de ce que le travail
esquissé dans cet article soulève bien plus de questions que
l'on ne peut en résoudre pour le moment. Il reste à découvrir

et étudier bien des documents avant de pouvoir dire de
manière sûre quelle fut l'intention de ceux qui commandèrent

et de ceux qui exécutèrent la grande rose de la cathédrale

de Lausanne.
Etant donné le laps de temps qui s'est écoulé entre la

Réforme et le moment où les baillis bernois l'imposèrent de

manière effective, forçant, entre autres, l'évêque à quitter
Lausanne, on a amplement eu possibilité d'envoyer certains
documents en divers lieux sûrs, comme Besançon, Turin,
Paris ou même Rome. Nous savons que l'évêque quitta
Lausanne pour Annecy et qu'il a très bien pu emporter des

documents susceptibles d'éclairer quelque peu ce mystère
de l'iconographie et de la composition de la rose. Il reste
donc un grand nombre de recherches à faire. Notre espoir
est que ce travail aura éveillé le désir de sonder toutes les

sources possibles chez les historiens d'art, les historiens et
les archivistes.

D'autre part, il est devenu évident, en examinant le vitrail
in situ, que la rose a un urgent besoin d'être soigneusement
analysée et conservée. Sans cela, dans les plus brefs délais,
selon l'auteur, la question de la signification de la rose et de

sa composition originelle subsistera au titre d'exercice
académique, intéressant et gratifiant. Mais la rose ne fera
plus longtemps la joie des nombreux visiteurs de la cathédrale

de Lausanne qu'elle peut encore, si on la conserve,
charmer et inspirer durant des siècles, comme elle l'a fait par
le passé. Car, ceux qui ont créé cette rose avaient certainement

en tête ce que tous les artistes du Moyen Age ont
cherché à faire: construire pour toujours.

ABBREVIATIONS

Cartulaire... Cartulaire du chapitre de Notre-Dame de

Lausanne, éd. crit. par Ch. Roth,
Lausanne [Payot] 1948. (MDR 3e s., T. III).

MDR Mémoires et documents publiés par la
Société d'Histoire de la Suisse romande.

267



PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig. 1: Claude Bornand, Lausanne.
Fig. 2: H. R. Hahnloser, Villard de Honnecourt, Wien 1935, (2nde
éd. Wien 1972).
Fig. 3, 4: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich,
Bd. 20, Heft 2, Zürich 1879.
Fig. 5-12: André Held, Ecublens/Lausanne.
Fig. 13-14: Auteur (nach E. J. Beer, voir note 5).

NOTES

1 Pour une description plus détaillée de l'architecture, voir: 15

Marcel Grandjean, La cathédrale actuelle sa construction, ses
architectes, son architecture, dans: La cathédrale de Lausanne, 16

Société de l'Histoire de l'Art en Suisse, Bern 1975, pp. 45-174.
2 Henri (le) Blanc est présenté comme «sagrista et magister

operis huius ecclesiae» (dans: MDR, XVIII, p. 110).
3 Jean Cotereel est attesté de 1227 à 1236 et plus tard encore. Il

mourut en 1268.
20

4 A savoir, le début de la deuxième travée depuis l'ouest de la
nef, alors séparée du massif occidental actuel par un passage
public voûté, le seul à permettre le transit entre la haute et la 2i
basse ville. Voir: Marcel Grandjean, Le magnum portale de la
cathédrale de Lausanne et le passage routier de la grande travée,
dans: Revue suisse d'Art et d'Archéologie (ZAK) 32, 1975, 22
p.193. 23

5 Ellen J. Beer, Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der 24
kosmologische Bilderkreis des Mittelalters, Bern 1952, p. 66 ss. 25
(Egalement publié dans: Dte Glasmalereien der Schweiz, vom 12.

bis zum Beginn des 14. Jahrhunderts, Basel 1956, pp. 25-72.
Corpus Vitrearum Medü Aevi, Schweiz I). Je ne dois pas
seulement beaucoup à son travail, mais également aux entre- 26
tiens très stimulants que j'ai eus avec elle.

6 Painton Cowen, Rose windows, London 1979 [Thames & 27

Hudson Ltd.]. 28
7 Theophilus: moine bénédictin et forgeron, Roger de Helmars- 29

hausen aurait rédigé son traité de fabrication entre 1110 et 1140.

- John G. Hawthorne/Cyril Stanley Smith, On Divers Arts.
The Treatise of Theophilus, 1963 [Univ. of Chicago-Press] and 30

1979 [Dover Publications]. (lre trad, en anglais par R. Dodwell, 31

London 1951 [Thomas Nelson & Sons Ltd.]).
8 Voir: Richard Marks, Stained Glass, c. 1200-1400, dans: The 32

Age of Chivalry (Catalogue de l'exposition), London 1987

[Royal Academy of Arts].
9 Conon d'Estavayer (1170-1244) dit pour le 12 août 1235: «Ea-

dem die, ad preces amicorum P. Eliot sustinuit capitulum quod
ipse faceret quoddam scriptorium ante monasterium, in loco
ubi Petrus de Arraz habuerat fabricam ad faciendas ad opus
monasterii vitreas fenestras et debet edificium suum inde
auferre quam cito placeret.» (Cartulaire..., No 876). 33

10 M. Grandjean, A propos de la construction de la cathédrale de 34

Lausanne, in: Genava, XI, 1963, p. 266. J. Bony, The resistance
to Chartres in early thirteenth century architecture, dans: The
Journal of the British Archaelogical Association, 1957/58,
pp. 35 ss. H.R. Hahnloser, Villard de Honnecourt, (2nde éd.) 35

Wien 1972. - L'album de Villard de Honnecourt a été publié en
facsimile annoté par J.-B. Lassus, Paris 1858. 36

11 E. J. Beer, voir note 5,1956, p. 25. - «ad reparanda tecta monas¬
terii beate Marie...» (Cartulaire, No 867)

12 Emmanuel Dupraz (Curé d'Echallens), La cathédrale de
Lausanne - Etude historique, Lausanne 1906, p. 526; E. J. Beer 37

(voir note 5), p. 31.
13 J. R. Rahn, Die Glasgemälde in der Rosette der Kathedrale von 38

Lausanne, dans: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft
in Zürich, 20, Heft 2,1879 (Trad, de l'allemand par W. Cart: La
rose de la cathédrale de Lausanne, pubi, par la Société d'His- 39

toire de la Suisse romande, Lausanne 1979).
14 E. J. Beer, voir note 5, p. 42

Piper, Mythologie und Symbolik, Vol. I, part. 2. - Jacob Burckhardt,

cité par J.R. Rahn, voir note 13.

Voir J. R. Rahn, voir note 13, p. 31, (3). - M. Dideron, Histoire
de Dieu, Paris 1843.

E.J. Beer, voir note 5, p. 21 ss.
J. R. Rahn, voir note 13, p. 54 (26) note 15.

Isidore de Seville, Isidore Hispalensis episcopi Originum sive
Etymologiarum XX, Livre VIII, chap. 9, éd. Breul, Paris 1601.

Piper, Théologie, Gotha 1867, p. 539. Introduction. - William
de Malmesbury, Chronicle of the Kings of England, annoté et
illustré par J. A. Giles, London 1847, pp. 172-181.
Jean de Salisbury, Joannts Salesberiensis Policraticus, sive de

nugls curialium et vestigiis philosophorum, 1,1, a; éd. J. Maire,
Leyden 1639, p. 35.
E. J. Beer, voir note 5, p. 24.

Honorius D'Autun, Imago Mundi, I, 10.

Vincent de Beauvais, Speculum naturale, V, 36.
E. J. Beer, voir note 5, p.25. - J.R. Rahn, voir note 13. -
E. Bach/L. Blondel/A. Bovy, La cathédrale de Lausanne, Bâle
[Birkhaeuser] 1944, p. 254 ss. (Les Monuments d'Art et d'Histoire

de la Suisse, T. XVI).
Pline L'Ancien, Historiae Naturalis, VI, 30 [Pline lui-même
cite ses autorités: Homère, Hérodote, etc.].
Augustin (Saint, évêque d'Hippone), VII, 2.

Isidore de Seville, voir note 19, Livre XI.
Bien que cette image de Lausanne soit unique et originale, des
végétariens de ce type sont décrits par Ovide, Métamorphoses,
IV, 764 et V, 1.

T. S. Eliot, The Dry Salvages. Four Quartets, London 1944.

Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst,
Gütersloh 1980, Bd. 4/2, p. 194.

Je suis très obligée envers le révérend Pasteur Edouard
Diserens, pour avoir attiré mon attention sur de nombreux
passages des Pères de l'Eglise comme, par exemple, Saint
Amédée de Hauterive, évêque de Lausanne de 1144 à 1159, dont
les homélies, célébrées à la gloire de la Vierge, sont si présentes

dans le portail méridional. - Ernst Murbach, La rose de la
cathédrale de Lausanne, Berne 1970 (Guides de Monuments
suisses, no. 100).

Emmanuel Dupraz (Curé d'Echallens), voir note 12, p. 318.

Dupraz (voir note 12) rapporte que d'Estavayer, en tant que
«chef du chapitre se tient devant l'évêque dans l'attitude
respectueuses qu'il conserva jusqu'à la fin Il fut étudiant à

Paris.», p. 21, note 1.

Thomas Heath (Sir), Aristarchus of Samos, The Ancient
Copernicus, Oxford 1913.

Voir: A. D. Menut/A. J. Denomy, Le Livre du Ciel et du Monde,
in: Medieval Studies, Vol. II-V, Toronto 1941-1943. - Ou
encore: Pierre Duhem, Le système du Monde, Vol. IV, VII,
VIII, IX, Paris 1913-1959.
E. van Steenberghe, Le Cardinal N. de Cuse, 1401-1464:
l'action, la pensée, Lille 1920 (Thèse de Lettres, Paris 1920).
F. A. Scharpff, Der Kardinal und Bischof Nikolaus von Cusa
als Reformator in Kirche, Reich und Philosophie des 15. Jahrhunderts,

Tübingen 1871.

Nicolas de Cuse (Cardinal), De transmutationibus Geometricis,
Bâle 1565. - Nicolas de Cuse (Cardinal), Opera Omnia, Leipzig
et Hamburg 1932-59.

268



RESUME
La rose de la cathédrale de Lausanne, à laquelle le début du XIIIe
siècle a donné le jour, peut-elle encore nous livrer son message
après tant de remaniements et de restaurations?

L'auteur, en alliant la connaissance de la pensée et de la société
médiévales à l'observation des vestiges qui ont survécu, arrive à

quatre conclusions essentielles:
A. Cette rose est un témoin remarquable du contexte culturel

dans lequel elle est née (essor universitaire, redécouverte de textes
antiques, renaissance des études de la nature).

B. Les particularités de sa structure et de son iconographie
montrent qu'elle avait un message exceptionnel à livrer.

C. Le faisceau d'indices réunis permet, tout en réduisant le
nombre des hypothèses plausibles, de proposer de nouveaux axes
de recherche.

D. Cet objet absolument unique ne sera bientôt plus qu'un
souvenir si des mesures concrètes ne sont pas immédiatement
prises pour sa conservation.

RIASSUNTO

Il rosone della cattedrale di Losanna, che risale al principio del
Duecento, può codesto ancora trasmetterci il suo messaggio dopo
tanti rimaneggiamenti e restauri?

L'autore, congiungendo la conoscenza del concetto e quella della
società medievale all'osservazione dei vestigi che hanno survissuto,
giunge a quattro conclusioni essenziali:

A. Questo rosone è un testimonio rimarchevole del contesto
culturale nel quale è nato (incremento universitario, riscoperta dei
testi antichi, rinascimento degli studi della natura).

B. La particolarità della sua struttura e della suo iconografia
dimostrano che aveva un messaggio eccezionale ad affidarci.

C. Il fascio d'indizi riunito permette, nel riducendo la quantità
delle ipotesi plausibili, di proporre nuovi modi di ricerche.

D. Quest'oggetto assolutamente unico sarà fra poco nient'altro
che un ricordo se non saranno presi provvedimenti immediati per la
sua conservazione.

ZUSAMMENFASSUNG

Der Beitrag stellt die Frage, ob uns die Rose von Lausanne aus dem
frühen 13. Jahrhundert nach so vielen Ergänzungen und Restaurierungen,

die sie verändert haben, noch ihren ursprünglichen Sinn
offenbaren kann.

Die Autorin aus den Vereinigten Staaten gelangte nach massgebender

Berücksichtigung mittelalterlicher Denkweisen und deren
am Kunstwerk noch erkennbaren Spuren zu vier wesentlichen
Erkenntnissen:

A. Die Rose von Lausanne stellt eine bedeutende Vermittlerin
ideengeschichtlicher Zusammenhänge jener Zeit dar, in der sie
geschaffen worden ist (Entstehungszeit der ersten Universitäten,
Wiederentdeckung antiker Texte, Wiedergeburt der Naturwissenschaften).

B. Die Besonderheiten der Rose sowie ihre Ikonographie geben
davon Zeugnis, dass sie zu einer ausserordentlichen geistigen
Aussage bestimmt war.

C. Die Summe der bedeutsamen geistesgeschichtlichen Hinweise
erlaubt die Festlegung neuer Richtungen der Forschung.
D. Die wegen ihrer Einmaligkeit so beachtenswerte Rose von

Lausanne wird schon in der näheren Zukunft nur noch in der
Erinnerung bestehen, wenn nicht schnell geeignete Massnahmen
für ihre Erhaltung getroffen werden.

SUMMARY

Can the rose of the Cathedral of Lausanne, which dates back to the
beginning of the 13th century, still convey its Spiritual message after
undergoing various losses, alterations and restaurations? By
combining her knowledge of the spirit of medieval society with the
studies of the historical remains, the author who lives in the United
States, draws four important conclusions:

A. This rose is a remarkable witness of the cultural context in
which it was created (i. e. first universities, rediscovery of antique
texts, revival of natural sciences).

B. The characteristics of its structure and iconography prove that
it carried an exceptional message.

C. By reducing the number of plausible hypotheses whilst using
all important clues, new angles of research are provided.

D. This absolutely unique piece of art will soon only be part of
our memories if proper measures for its conservation are not taken
immediately.

269


	La rose de la cathédrale de Lausanne

