
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 45 (1988)

Heft: 2

Artikel: "Die Bekehrung der Juden in Rom" von Hieronymus Hess

Autor: Dittmar, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Bekehrung der Juden in Rom»
von Hieronymus Hess

von Peter Dittmar

r

Î1 i1 »jm

Vy
•

*^A

Vx-

Abb Hieronymus Hess, Die Bekehrung der Juden in Rom, Aquarell, 1823, 32,0x46,1 cm (Kupferstichkabinett, Basel).

Der aus Basel stammende Schweizer Maler und Zeichner
Hieronymus Hess, dessen Lebensdaten fast genau die erste
Hälfte des 19. Jahrhunderts umfassen, hielt sich 1819 bis
1823 in Italien auf. Er war Schüler von Joseph Anton Koch
und stand in Kontakt mit dem Kreis der Nazarener um
Cornelius, Schadow, Overbeck und Philipp Veit; besonders

eng war er mit dem Bildhauer Bertel Thorvaldsen verbunden.1

Dass sich die Beziehung zu den Nazarenern nicht
vertiefte, deutet auf wesensmässige, für das Verständnis der
Hess'schen Arbeiten, auch seines Judenbildes, nicht
unwichtige Unterschiede zu dem katholischen deutschen

Künstlerbund. Nach seiner Rückkehr in seine Heimatstadt
Basel verlegte sich Hess vor allem, nachdem er in der
Historienmalerei nicht den erwünschten Erfolg hatte, auf
die humorvolle und satirische Genrezeichnung, die seinem
Talent am meisten entgegenkam.

Ein, wenn nicht das Hauptwerk auf diesem Gebiet ist die
«Bekehrung der Juden in Rom» (Abb. 1), die ihre Entstehung

dem Romaufenthalt des Künstlers verdankt.
Thorvaldsen machte Hess in Rom auf einen Brauch aufmerksam,
nach dem einmal im Jahr eine Anzahl von Juden in der
ihrem Ghetto nächststehenden Kirche zur Zwangstaufe

117



genötigt wurden. Er drängte den Maler, diesen Vorgang im
Bild festzuhalten.2 Der Erfolg der 1823 fertiggestellten
Arbeit veranlasste Hess, sie mehrmals zu wiederholen.
Schon Ludwig Richter hob das Bild in seinen Erinnerungen

eigens hervor.3 Die Aquarellversion von 1829, die der
Betrachtung zugrunde gelegt sein soll und die mit der
früheren lithographischen Fassung fast identisch ist, kann
als die ausgeführteste und authentische gelten.

In einer auf älteren Stilformen basierenden Renaissancekirche

- es dürfte sich um S. Angelo in Pescheria nächst der
Tiberinsel handeln - sind im Mittelschiff dichtgedrängt die
Juden versammelt, um gezwungenermassen der Predigt
eines Mönchs, der links auf einer Kanzel steht, zuzuhören.
Andere Mönche versuchen, die Juden zur nötigen
Aufmerksamkeit anzuhalten und sie gegebenenfalls bei zu
offensichtlichem Desinteresse auch mit physischen Mitteln
zur Ordnung zu rufen. In reicher Abstufung wird die
unterschiedliche Reaktion der Juden, wie sie sich auf ihren
Gesichtern spiegelt, auf die eifernden Bekehrungsversuche
des predigenden Mönchs wiedergegeben. Die Skala reicht
von Zorn, Verachtung, zurückgestautem Grimm bis zu
stumpfem oder gelangweiltem Gleichmut.

Der Brauch der Judenbekehrung hatte nicht nur in Rom
eine lange, weit in die Vergangenheit zurückreichende
Tradition. Zwangstaufen waren als Teil der Judenmission
dem ganzen Mittelalter vertraut4; später taten sich auf
diesem Gebiet besonders die Jesuiten hervor. Für das
18. Jahrhundert hat Ferdinand Gregorovius - und zwar
für Rom - den Vorgang in einer Weise beschrieben, die
zeigt, dass Hieronymus Hess' satirische Darstellung ihre

ì 7x. *

tf.

X

¦••
K .:.

£

Q
Abb. 2 Hieronymus Hess, Eine Gruppe von Juden, Aquarell,
1828, 24,0X23,2 cm (Kupferstichkabinett, Basel).

sehr genaue historische Entsprechung besass: «Man sah
also am Sabbat Häscher der Polizei in den Ghetto kommen
und die Juden mit Peitschenhieben in die Kirche treiben...
Am Eingang der Kirche zählte ein Wächter die Eintretenden;

in der Kirche selbst wachten Häscher über die
Aufmerksamkeit der Anwesenden, und schien ein Jude
teilnahmslos oder schlaftrunken, so weckten ihn Peitschenhiebe

und Stösse. Ein Dominikaner hielt die Predigt, wobei das

Allerheiligste vom Altar genommen war, er sprach über
solche Texte des alten Testaments, welche die Juden an
demselben Tag in ihrer Synagoge hatten lesen oder erklären
hören, damit auf die jüdische Erklärung die katholische
unmittelbar folge, und der Hebräer imstande sei, die christliche

Wahrheit zu erkennen.»5
Auf zwei Details der Darstellung von Hess sei besonders

hingewiesen: Ein rechts im Seitenschiff ausschnitthaft zu
erkennendes Altarbild - stilistisch der Renaissance zuzuordnen

- zeigt die Jungfrau mit dem Christuskind, das den
Johannesknaben segnet. Damit wird auf den Grund der hier
stattfindenden Versammlung angespielt, da Johannes der
Täufer durch seine Taufpraxis als Vorläufer Jesu und der
christlichen Taufe gilt. Ein anderes Ausstattungsstück der
sonst sehr karg ausgeschmückten Kirche entzieht sich fast
der Aufmerksamkeit, wenn nicht der Mönch auf der Kanzel
direkt darauf hinwiese: das Kruzifix neben einem der
Mittelschiffspfeiler. Den Juden wird offenbar mahnend ihre
Verantwortung für den Kreuzestod Jesu in Erinnerung
gerufen wie die in diesem Opfer liegende Möglichkeit der
Erlösung, der besonders die Juden bedürfen. Dieses
Christuskruzifix ist aber nur in winziger Grösse gegeben, in
einer Disproportionalität, die die Autorität, die von ihm
ausgehen soll und auf die sich der Prediger beruft, wenig
glaubwürdig macht - ein ironisches und mit Bedacht
gewähltes beiläufiges Element der Aussage.

Hess stützte sich offensichtlich für seine Judenversammlung

auf eine Vielzahl genauester Einzelstudien. Nuanciert
werden die Regungen, das Mienenspiel jedes einzelnen
eingefangen. Der Vorgang der Judenbekehrung bot sich für
die physiognomischen Studien besonders gut an, da die
erzwungene äussere Passivität der Betroffenen zu einer
Konzentration ihrer Empfindungen und inneren Kämpfe
im Ausdruck der Gesichter führte. Die Wirkung erfährt
durch den Kontrast zwischen der Ruhe der Juden und den
ausfahrenden, plumpen Bewegungen der Mönche eine
zusätzliche Steigerung. Die vielen Einzelporträts bedingen
aber, dass die Juden weniger als eine geschlossene Gruppe
erscheinen; sie treten als Einzelindividuen auf, die das

gleiche Schicksal vereint. Die Judenschaft als religiöse
Gemeinschaft und als ein Verband von Leidtragenden ist
nicht vorrangig der Gegenstand des Bildes. Wesentlich
verstärkt wird dieser Eindruck dadurch, dass die Juden nur
begrenzt über die Kleidung als solche kenntlich gemacht
sind. Es scheint, als wäre der Vorgang nur der Anlass und
wären die Juden bloss das Material für das virtuose Humorstück.

Es sei für einen Moment der Gang der Betrachtung
unterbrochen und ein Blick auf die sonstigen Judenmotive

118



«
M % m j

m .\

C
V

U^Vd "o^" ''

Abb. 3 Hieronymus Hess, Juden auf dem Markt, Aquarell, 1828, 19,2x28,2 cm (Kupferstichkabinett,
Basel).

im Werk von Hieronymus Hess geworfen. Es ist bekannt,
dass Hess eine grössere Zahl von Genreszenen mit Juden
schuf, die durch die Umsetzung in die Kleinplastik durch
die Zizenhausener Bilderwerkstatt - die Tonfiguren wurden
über den südwestdeutschen und Schweizer Raum hinaus
bis nach Frankreich, Belgien und England hin vertrieben -
ihre Popularisierung erfuhr.6 Diese jüdischen Szenen
besitzen die Stileigentümlichkeiten, die auch die sonstigen
Arbeiten von Hess auszeichnen (Abb. 2-4). Hess ordnet die
Figuren weitgehend frei von Überschneidungen an und gibt
ihnen eine plastische Solidität und eine gewisse Steifheit.
Ihr altmeisterlich wirkender Charakter weist unter anderem
auf Hans Holbein d.J., den Hess besonders schätzte, während

die skulpturale Festigkeit wohl dem Einfluss seines
Freundes Thorvaldsen zuzuschreiben ist. Die Juden sind
häufig kaum als solche zu identifizieren, und nur die
beigegebenen Attribute oder die Legende klären über den
Zusammenhang auf. Sofern über das äussere Erscheinungsbild
eine Charakterisierung erfolgt, geschieht das nur ausnahmsweise

in einer Art, die über die humoristische Absicht
hinaus als ein Negativbild zu bezeichnen wäre. Die ausfahrende

oder vielsagende Gestik, die zuweilen als Element
des Jüdischen hinzutritt, gewinnt durch die sonst vorherrschende

Gesetztheit der Figuren ein besonderes Gewicht.
So wenig die Gestik das Steif-Gestellte in Leben verwan¬

delt, so sehr erhält sie, noch über die attributivische Funktion

hinaus, etwas von einer der Person zugehörigen
Eigenschaften.

Das kann in manchen Fällen auch in leicht abwertender
Weise erfolgen, so auf der Darstellung mit einer Gruppe
von Juden, auch «Kinder Israels oder die Schlaumeier»
genannt (Abb. 2). Deutlich ist nur die linke Figur als Jude
wiedergegeben. Durch die Gegenstände, die die Männer bei
sich führen, sind sie als Vieh-, Bücher- und Altkleiderhändler

zu erkennen. Die Ziege war seit altersher ein Attribut
der Juden. Sie zählte zu jenen Tieren, die schon früh mit
ihnen in pejorativer Absicht in Verbindung gebracht
wurden.7 Da die Ziege in antiker und germanisch-heidnischer
Zeit einen positiven Stellenwert innehatte - sie galt dem
Gott Bacchus als heilig, und bei den Germanen war der
Ziegenbock dem Donnergott Thor geweiht - konnte sie
nach christlichem Verständnis als heidnisches Tier mit
Unreinheit in Verbindung gebracht werden. Im Laufe der

Entwicklung und unter zusätzlichem Einfluss astrologischen

Denkens erfolgte dann eine negative Kopplung von
Ziege und Jude. Eine Präzisierung erfuhr diese verunglimpfende

Verknüpfung durch die Behauptung des vermeintlich
schlechten Geruchs des Tieres. So tragen auf der Darstellung

von Hess zwei der Juden Ziegenbärte; und zusätzlich
deutet möglicherweise der linke, als der am stärksten

119



typisierte Jude mit der zur Nase geführten Hand auf diesen
Zusammenhang. (Die Geste wäre aber auch noch anders zu
interpretieren; Hess griff auf sie auch in anderen Szenen
zurück - vgl. Abb. 7.) In der Übernahme der allegorischen
Bildsprache folgt damit das Blatt dem Muster der Darstellungen

der fünf Sinne, hier des Geruchssinns. Diesen an
sich recht deutlichen antijüdischen Elementen fehlt nur
deshalb die unmittelbare Schärfe, weil die Zeit dem
allegorischen Denken entwöhnt war und die zeichnerische
Wiedergabe der Juden ohne jede Polemik erfolgt. Das kalkulierte

Hess bewusst ein, und es ist bei der Beurteilung zu
berücksichtigen. Er benutzt als ikonographische Zitate
Verfahrensweisen einer überholten, bis zum Barock gültigen

Bildersprache, um sie mehr spielerisch seinem humori-
tischen Genre verfügbar zu machen.8

In den Judendarstellungen von Hess werden nicht vorrangig

jüdische Art und Eigenart in karikierender oder gar
hämischer Absicht herausgestellt, sondern die sich in
verschiedener Weise äussernden bürgerlichen Denk- und
Lebensformen. Auch wenn offensichtlich der Künstler
seine Inspiration zu den jüdischen Genrebildern aus der
empirischen Erfahrung mit Juden gewann, bleibt diese
allgemeine Grundtendenz gewahrt. Und auch die als Juden

7it*
fc
»
**

Abb. 5 Carl Spitzweg. Die Jugendfreunde (Ausschnitt), Öl auf
Leinwand um 1855, 30,0x42,5 (Städtische Galerien im Lenbach-
haus, München).

û

Ì s"
7

kV

ä

AY,..-

r- -

Abb. 4 Hieronymus Hess, Ainer von unsere Lait, Lithographie,
um 1842, 27,3X21,4 cm (Kupferstichkabinett, Basel).

zu identifizierenden Personen unterliegen dieser Qualität -
und zwar deshalb, weil sie nicht einmal als Material zur
Erzielung einer komischen Wirkung benutzt werden, die
humoristische Wirkung also nicht auf ihre Kosten erfolgt.
Denn die Wirkung des Komischen wird nur selten primär
aus spezifisch jüdischer Erscheinung und jüdischem Verhalten

hergeleitet. Sofern das in einigen Fällen geschieht,
bleibt die reine, sich aus der Situation ergebende Witzqualität

vorherrschend.
Es ist deshalb nicht überraschend, dass sich zum Beispiel

Carl Spitzweg dem Basler Zeichner verwandt fühlte: Für
sein Gemälde «Die Jugendfreunde» liess er sich offensichtlich

von der Darstellung von Hess «Ainer von unsere Lait»
inspirieren (Abb. 4, 5). Der Bildaufbau, die Haltung der
Personen und ihre Charakterisierung sind jedesmal sehr
ähnlich. Die Übernahme fiel Spitzweg um so leichter, als

die Hess'schen Figuren quasi neutralisiert, von allen
jüdischen Spezifika befreit sind, und weil sich unbeschadet der
unterschiedlichen künstlerischen Mittel eine prinzipielle
humoristische Verwandtschaft zeigt. Nur unterzieht Spitzweg

die Idylle einer leichten ironischen Relativierung,
reflektiert distanziert, bei allem Konsens, die Fassade der
kleinbürgerlichen Wohlgeordnetheit. Eine solche
Mehrschichtigkeit und Hintergründigkeit kennt Hess nicht.
Wenn aber Hess seine von der Thematik her unzweifelhaft
jüdischen Gestalten seinem allgemeinen Weltverständnis,
seiner bürgerlichen Weltsicht einbindet, dann bedeutet das

eine grundsätzliche soziale Anerkennung dieser Gruppe.
Aus ihrer Ausstattung mit Physiognomien schweizerischer
Bürger und ihrem ganzen Habitus wäre zu folgern, dass das

zuweilen in den Szenen vergegenwärtigte Anderssein eine
blosse Marotte bedeutet, und ihre bildliche Umsetzung als

120



Variante in dem Kaleidoskop eines kleinbürgerlichen und
dem Kleinbürgertum gewidmeten Gesellschaftspanorama
aufzufassen ist.

Die kritische Absicht - wenn überhaupt von einer solchen
gesprochen werden kann - ist so auf einen milden, erzieherischen

Ton im aufklärerisch-humanistischen Sinne
gestimmt. Das kann sich auf Juden wie auf andere Gruppen
beziehen. Wie sehr Hess dabei differenziert, zeigt eine
Darstellung wie «Auch ich bin ein Handelsmann!» (Abb. 6).
Bewusst verzichtet er hier auf jedes satirische Element, um
nicht durch den Humoreffekt von dem eigentlichen Anliegen

abzulenken. Der Sinn erschliesst sich daraus, dass der
arme verkrüppelte Bänderjude im Vordergrund mit dem
ihm in den Mund gelegten, als Titel verwendeten Satz auf
den wohlhabenden Juden hinweist, dessen Haus im Hintergrund

durch das Firmenschild zu identifizieren ist. Damit
arbeitet Hess einer pauschalen Betrachtung der Juden
entgegen, wie er gleichzeitig mit dem Hinweis auf die

grossen sozialen Unterschiede innerhalb dieser Gruppe den
Appell verbindet, sich des Loses der vom Schicksal weniger
begünstigten Juden zu erinnern. Dieser Aspekt hat für den
Künstler über die Judenthematik hinaus eine generelle
Dimension. Auch der «reiche Jude» tritt kaum in negativer
Funktionszuordnung in Erscheinung, sondern mehr als das

überpersönlich gezeichnete Kontrastbild zum armen Juden.
Der jüdische Hausierer wurde von Hess bewusst, über die
äussere Kennzeichnung durch die Berufsattribute hinaus,
nicht physisch als Jude charakterisiert, um der Gefahr einer
karikierenden Bewertung zu entgehen. Als eine satirische
Pointe könnte man allenfalls das Motiv der Schweineherde
im Mittelgrund ansehen, die von zwei Bauern über den
Platz getrieben wird. Sie verklammert nicht nur formal,
sondern auch inhaltlich den armen mit dem reichen Juden,
Vorder- und Hintergrund. Dass die Schweineherde in
Richtung des Warenhauses des reichen Juden zieht, wäre
allenfalls als unauffälliges, vermitteltes Detail im Dienste
einer gegen den reichen Juden gerichteten Intention zu
verstehen.

Mehr in den Umkreis der «Judenbekehrung» gehören die
römischen Synagogendarstellungen, auch «Die Judenschule»

genannt (Abb. 7). In diesem Fall bemüht sich Hess mehr
als sonst, etwas von jüdischer Eigenart einzufangen. Das auf
das Individuum zielende physiognomische Interesse ist
zwar auch hier zu spüren, doch tritt es zurück gegenüber
dem Wunsch, leicht satirisch, aber ohne die Humorebene
zu verlassen, die lebhafte, ungezwungene, ein wenig turbulente

Atmosphäre des jüdischen Versammlungsraumes
wiederzugeben. Auf einer anderen Darstellung, die sich
dadurch auszeichnet, dass in einem, diesmal profanen
Raum einer dichtgedrängten Menschenmenge das künstlerische

Interesse gilt (Abb. 8) - hier handelt es sich um eine
Versteigerungsszene -, stellen nur die drei die mittlere
Gruppe bildenden Männer Juden dar. Von der kaum
erkenntlichen linken Figur abgesehen sind sie diesmal wieder
der nichtjüdischen Gesellschaft angeglichen.

Der Charakter der Hess'schen Judendarstellung, auch die
Art des damit verbundenen Humorinteresses, bleibt im

grossen und ganzen durchgehend das gleiche; das gilt
ebenso für die «Judenbekehrung im Rom». Es wäre aber

verfehlt zu meinen, dass das Hauptanliegen dieses Bildes
darin bestände, amüsante physiognomische Ausdrucksstudien

zu liefern, dass es sich also in seiner erwähnten Eigenschaft

als Humorstück erschöpfe. Es enthält andere
Bedeutungsebenen. Es handelt sich um ein konfessionelles Blatt.
Die katholische Kirche war des öfteren Zielscheibe der

Kritik von Hess, und über die antiklerikale Tendenz auch

dieser Darstellung kann kein Zweifel bestehen. Der dogmatische

Anspruch, im Besitz der absoluten Wahrheit zu sein,
wie er sich in der missionarischen Praxis ein besonders

augenfälliges Instrument geschaffen hatte, wird hier mit
aller Schärfe gegeisselt. Aber das geschieht nicht vorrangig
aus Entrüstung über die schmähliche Behandlung der
römischen Juden, sondern aus einer Auflehnung gegen die

Anmassung und den Dogmatismus der römischen Kirche.
Demnach handelt es sich hier auch um eine Stellungnahme
des Reformierten Hieronymus Hess und damit um einen
Reflex der konfessionellen Auseinandersetzungen im
eigenen Land. Nach dem Zusammenbruch des Ancien
Régime schien sich zu Anfang des Jahrhunderts in der

Schweiz die Idee eines liberal-aufklärerischen, überkonfessionell

verstandenen Christentums zu verwirklichen. Nach

VV bö«*>.*>•

ii«!

ü 7
•

k

¦,„..,,.

Abb. 6 Hieronymus Hess, Auch ich bin ein Handelsmann!,
Radierung, 1836/1837, 32,6X23,5 cm (Kupferstichkabinett, Basel).

121



r my»* ¦-' '
¦ sy.* / ^ ^j"y m > : „.-»¦*¦ ///

f] [fui Y.,<

r

vm >xi

••>;

¦-i* ^r
:-.

Abb. 7 Hieronymus Hess, Juden in einer römischen Synagoge, Lithographie, um 1823, 29,3X45,3 cm (Kupferstichkabinett, Basel).

1815 jedoch nahmen im Zuge der Restauration die
konfessionellen Spannungen wieder zu. Die katholische Kirche
vermochte grossen Einfluss zurückzugewinnen und in den
katholischen Kantonen ihre Machtstellung zu bekräftigen.9
Verschärfend wirkte die Situation dadurch, dass Reformierte

und Katholiken nicht mehr wie früher gesondert, in
festen territorialen Grenzen ihren Besitzstand hüteten,
sondern nun in ein und denselben Kantonen beheimatet
waren. Wie der Restaurationskatholizismus trat auch das
reformierte Lager immer stärker in Erscheinung und trug
das seine zur Verhärtung der Positionen bei. Der viel
Aufsehen erregenden Konversion von Karl Ludwig von Haller
zum Katholizismus 1820 standen die demonstrativen
Reformationsfeiern 1819 in Zürich und 1828 in Bern gegenüber.10

Die häufigen antiklerikalen Satiren von Hess, seine
deutliche Kritik am Mönchstum und an den Jesuiten sind
vor dem zeitgeschichtlichen Hintergrund dieser konfessionellen

Kämpfe zu sehen. Zum Teil zeigt sich das erst in
späteren Arbeiten. Die zunehmende katholische Reaktion
in dem seit 1831 liberal regierten, aber in einem sehr konservativen

Umland gelegenen Luzern11 veranlasste Hess 1833

zu einer seiner auffälligsten politisch-konfessionellen
Stellungnahmen: Auf der Lithographie «Lucerna - Die
erste Strassenbeleuchtung von Luzern» versucht ein Jesuit,

das Laternenlicht auszublasen. Damit antizipierte quasi
Hess die Entwicklung in Luzern, die 1841 die Verfassungsrevision

im Sinne der ultramontanen Konservativen brachte
und 1844 zu der Berufung des Jesuitenordens führte.12 Das

aus etymologischen Gründen gewählte Wortspiel bot sich
für den Zeichner um so mehr wegen der reichen, für
Aufklärung und Wahrheit stehenden metaphorischen
Bedeutungsgehalte des Lichts an.

Die in Rom konzipierte «Judenbekehrung» steht nur
vermeintlich durch die vordergründige Thematik und ihre
Lokalfärbung ausserhalb dieser Zusammenhänge. Man
kann mit einiger Bestimmtheit annehmen, dass Hess, als er
1819 nach Italien aufbrach, mit den konfessionellen Konflikten

seines Landes schon in nähere Berührung gekommen
war. Das liberal-aufklärerische, antiklerikale Klima, in das er
hineinwuchs, deutet zum Beispiel auch die materielle
Förderung in jener Zeit durch die «Gesellschaft zur
Beförderung des Guten und Gemeinnützigen» an.13 In Rom war
der Kontakt des Künstlers sehr viel enger zu den Protestanten

Joseph Anton Koch und Berthel Thorvaldsen als zu den
katholischen Zirkeln um Overbeck. Auch zu dem jüdischen
Maler Moritz Daniel Oppenheim, der sich zu jener Zeit
ebenfalls in Rom aufhielt und der seinerseits dem religiös-
katholisierenden Treiben der Nazarener fremd gegenüber-

122



stand, unterhielt Hess freundschaftlichen Kontakt.14 So bot
für ihn die Thematik der den Juden aufgezwungenen
Bekehrung die willkommene Gelegenheit, den aufs neue in
seinem Heimatland virulent gewordenen konfessionellen
Konflikt von seiner Warte aus in einem anderen
Zusammenhang als Exemplum vorzuführen.

Darauf weist auch die Entstehungsgeschichte der Arbeit.
Die Urfassung aller späteren Bearbeitungen des Themas
scheinen die beiden undatierten Aquarellskizzen zu sein,
die aus der Hinterlassenschaft von Thorvaldsen in das
Thorvaldsens-Museum in Kopenhagen gelangten (Abb. 9,
10). Die bildmässige Aquarellausführung und die verschiedenen

graphischen Fassungen entstanden erst nach der
Rückkehr von Hess nach Basel 1823. Die hierfür als Vorlage
dienenden römischen Aquarellskizzen sind recht summarisch

behandelt, es fehlt weitgehend die individuelle und
physiognomische Charakterisierung der Personen. Auch
fehlt das Spannungsmoment der Konfrontation, da in der
Wiedergabe der Mönche jede Aggressivität und satirische

Spitze unterblieben ist. Ebenso sind in der endgültigen
Fassung, im Gegensatz zu den Entwürfen, das Kirchenportal

geschlossen und ansatzweise ein Deckenabschluss

angegeben, wodurch jetzt viel deutlicher als vorher die

Vorstellung des Eingeschlossen- und Gefangenseins vermittelt

wird. Und erst in Basel, wie der Charakter der Personen
deutlich macht, erfolgten die Studien für die Vielzahl der im
Bild aufgenommenen Porträts. Ob und wieweit hierfür
Juden die Vorbilder abgaben, ist irrelevant für die Feststellung,

dass es sich hier um eine Versammlung einer Basler

Bürgerschaft handelt. An römische Ghettobewohner auf
jeden Fall kann man sich nicht einen Moment erinnert
fühlen. Die wenigen tatsächlich als Juden kenntlich
gemachten und mehr im Hintergrund placierten Personen
wirken wie verkleidet, als wäre ihnen für den Anlass ein
orientalischer Habitus verliehen worden. Aus der
Gegenwärtigkeit des konfessionellen und engagiert erlebten
Zwists wird, so kann das erste Fazit gezogen werden, dem
Zeichner die jüdische Problematik zur eigenen, gelangt er

*~ ^E*•

wti *W
Tm

^c-

PtSr

W
*l7-

Abb. 8 Hieronymus Hess, Gant in der Schmiedenzunft in Basel, Aquarell, 1838, 35,5X47,1 cm (Kupferstichkabinett, Basel).

123



A ly _

- -

¦-
h

*

Abb. 9 Hieronymus Hess, Die Bekehrung der Juden in Rom, Aquarellskizze, um 1822,17,9X25,5 cm (Thorvald-
sens Museum, Kopenhagen).

zu einer sowohl bewussten als auch unbewussten Identifizierung

mit den Betroffenen und geraten ihm diese unter
den Händen zu einem Querschnitt der
protestantischeidgenössischen Bürgerschaft, die - aus der Sicht des
Zeichners - im Widerstreit mit der katholischen Restauration

und ihrem Herrschaftsanspruch steht.15

Das lässt sich aus der Art der Charakterisierung der
Personen noch weiter begründen. Von den für das
Bildverständnis wesentlichen zeitgeschichtlichen Rahmenbedingungen

abgesehen, offenbart die Darstellung, wie schon
erwähnt, ein ausgesprochen physiognomisches Interesse.
Schon die Konzentration in der Wiedergabe der Personen
auf die Köpfe und die summarische Behandlung der
Gewänder, um von jenen nicht abzulenken, bekundet das. Hier
dürfte der Einfluss der in ihrer Zeit berühmten Physiognomik

von Johann Caspar Lavater sich bemerkbar machen.
Die Zuwendung zu dem Physiognomiker schliesst auch
eine Nähe zum aufgeklärten (später mehr pietistisch gefärbten)

Protestantismus des Zürcher Pfarrers Lavater ein.
Dieser pietistisch-protestantische Geist spiegelt sich in der
Darstellung. Das fällt zuerst durch die disziplinierte
Wohlgeordnetheit der im Kirchenraum Versammelten, der
Pedanterie nicht fremd ist, auf. Worauf schon die Porträt-
haftigkeit der Dargestellten hinweist, handelt es sich um
eine grosse Zahl einzelner Individuen, von ausgeprägten
Individualitäten. Das Gemeinschaftsgefühl, das sie
auszeichnet, erfährt nur durch die äussere Zwangssituation und

das Konfrontationsmoment eine Pointierung. Ganz im
Sinne pietistischer16 wie liberal-bürgerlicher Grundanschauung

wird hier der Idee der Gemeinsamkeit, der
solidarischen Gemeinschaft Ausdruck gegeben. Das versteht sich
nicht als Uniformität, sondern meint den Reichtum
individueller Entfaltung. In der Differenziertheit liegt zugleich
ein egalitärer Anspruch; verwirklicht wird das Prinzip der
Einheit in der Mannigfaltigkeit.17

Die Frage nach dem Ursprung dieser Porträtauffassung
führt in die Renaissance, in diesem Fall genauer in die
Dürer- und Lutherzeit.18 Das meint nicht nur und am
wenigsten den formalen Bereich, also die Einflüsse, die
Hess von Holbein und Dürer empfing, als vielmehr die

Wurzeln des hier vermittelten bürgerlichen Selbstverständnisses.

Dieses Selbstverständnis kennzeichnet Trotz,
Beharrlichkeit, Beherrschtheit und ein mit Biedersinn gepaartes

Standesbewusstsein, das den Hinweis auf eine gewisse
Beschränktheit des Horizonts wohl nicht als Tadel empfände.

Dass die mimische Expressivität, wie sie üblicherweise
in der erwähnten zurückliegenden Porträtskunst ohnehin
nur zur Darstellung von Personen niederen Standes
gebräuchlich war, eine karikierende Wendung genommen hat,
ist begründet in dem nun verstärkten physiognomischen
Bemühen, das dabei - im Sinne der Bildintention - der
humoristischen Absicht dient.

Diese Bemerkungen nun schliessen nicht aus, dass nicht
auch die Situation der Juden mitreflektiert wäre. Eine

124



\
-•*

-

Abb. 10 Hieronymus Hess, Die Bekehrung der Juden in Rom, Aquarell, um 1822,19,2 x 26,3 cm (Thorvald-
sens Museum, Kopenhagen).

solche Einbeziehung dürfte auf der Linie eines begrenzten
(die Einschränkung ist gleich zu begründen) Plädoyers für
überkonfessionelle Toleranz liegen. Durch die Restauration
hatte sich die Stellung der Juden in der Schweiz deutlich
verschlechtert; auch die Regenerationsperiode seit 1830

änderte daran wenig.19 Man kann annehmen, dass Hess

gegen eine solche diskriminierende Zurücksetzung in dieser
Form und mit seinen Mitteln Stellung beziehen wollte. Aus
dieser erweiterten Blickwendung, die die Dargestellten auch
als Juden begreift, deutet der ihnen verliehene Habitus als
Schweizer Bürger und als individuelle Charaktere darauf
hin - schon bei den Genrebildern war auf diesen Sachverhalt

hinzuweisen -, dass der Zeichner sie als solche zu
akzeptieren und zu integrieren gedenkt, damit aber das

jüdische Element eliminieren möchte. Hess wendet sich

gegen Indoktrination und soziale Diskriminierung, begreift
aber die Integration der Juden in die schweizerische Gesellschaft

als eine Frage der Assimilation.
Auch hier wäre an die Reformationszeit zu erinnern, ist

der protestantische Geist der Darstellung gegenwärtig.
Dieser aufgeklärte Protestantismus sieht sich in der Nähe
der lutherischen Kritik am katholischen Glauben. Hess mag
eine Solidarisierung mit den Juden gemeint haben, so wie
sich in der Lutherzeit häufiger bei den Protestanten,
unbeschadet aller bekannten antijüdischen Invektiven von
Luther, eine solche mit den Juden gegen die Katholiken
fand. In den Glaubenskämpfen beliessen es die Reformato¬

ren nicht bei der blossen, typologisch abgesicherten Berufung

auf den Alten Bund, sie aktivierten die mythischen
und historischen Erfahrungen des jüdischen Volkes für den

eigenen Kampf, indem sie dessen Schicksal in Parallele zu
dem eigenen setzten und darüber hinaus das gegenwärtige
Judentum in die konkrete Auseinandersetzung miteinbezogen.20

Auf dieser Linie liegt es, wenn massgebliche
Persönlichkeiten der Reformation bildlich in alttestamentarischen
Rollen auftraten, um mit dem Gewicht einer solchen
Rückbindung die Durchsetzung zeitgenössischer Ereignisse
und Ideen zu fordern.21 Diese Form der Identifizierung mit
dem Schicksal der Juden und der Aktivierung und Aktualisierung

ihrer Geschichte führte dazu, dass die zeitgenössischen

Juden des öfteren direkt in solidarisierender Absicht
angesprochen waren. Wenn man das Hess'sche Bild in
dieser Traditionslinie sieht, eröffnet sich nun auch der
weitere Sinn des zu Anfang erwähnten Randmotivs, des

Altarbildes im rechten Seitenschiff der Darstellung, das den
Johannesknaben mit Maria und dem Jesuskind zeigt.
Luther hatte stets die Bedeutung Johannes des Täufers als

Vermittler zwischen dem Alten und dem Neuen Testament
hervorgehoben.

In diese geistigen historischen Zusammenhänge ist die

Darstellung von Hess zu stellen. Aus reformatorischer Sicht
und unter dem Eindruck des konfessionellen Konflikts im
eigenen Land wird das Thema der Bekehrung der Juden in
Rom abgehandelt - und zusätzlich wird, auf einer zweiten

125



Ebene, aus dem gleichen Geist heraus das Jugendproblem
reflektiert. Die Auseinandersetzung mit der Frage der
Emanzipation ist hier eine sehr mittelbare; sie tritt im
Gewand eines Humorstücks auf, das den alten Brauch der
Zwangsbekehrung thematisch aufgreift und sich dabei des

eigenen Standorts nicht nur hinsichtlich dieser Frage,
sondern auch des gegenwärtigen religiösen Zwists vergewissert.

Dieser Standort befindet sich auf der Höhe des
liberalbürgerlichen Selbstverständnisses. Der Aufklärungsstandpunkt

ist dabei noch nicht bis zur Indifferenz seinem
Gegenstand gegenüber getrieben; das konfessionelle Engagement

bleibt ein Teil davon. Wenn dieser Standort aus der
Sicht der Juden nicht voll zu befriedigen vermochte, so sind
auch hier Grenzen sichtbar, die durch die Zeit determiniert
sind. Das Gewicht der liberalen, emanzipatorischen Position

von Hess hat dessen ungeachtet Bestand.
Die Aufgeschlossenheit von Hess kann abschliessend

noch konterkarierend an einem Vergleichsbeispiel desselben

Themas veranschaulicht werden, das wenige Jahrzehnte

später entstand (Abb. 11). Es handelt sich um eine nach
einem Gemälde des französischen Historien- und Genremalers

Alexandre Legrand ausgeführte Lithographie des

Leipziger Porträtmalers und Lithographen Friedrich August
Fricke (von dessen Lebensdaten nur bekannt ist, dass er
1858 starb). Der Sinn ist jetzt in das Gegenteil verkehrt. Die
Judenversammlung präsentiert sich als ein ungeordneter
Haufen von gestikulierenden, streitenden, grimassierenden
Menschen. Die in der Bildidee begründete und vorgegebene

humoristische Absicht ist nur noch Vorwand für ein
verzerrendes, diffamierendes Bild der Juden. Nicht zufallig
soll das sich verknäuelnde, in stickiger Enge sich abspielende

Durcheinander Assoziationen an ein tierisches Gewimmel

wecken. Von einer Kanzel versucht ein Mönch, sich mit
beschwichtigender und fast hilfloser Geste Gehör zu
verschaffen. Die Hoffnungslosigkeit des Unterfangens ist dabei
nur zu offenkundig. Doch findet gegenüber Hess keine
Umkehrung der Parteinahme in einer antithetischen
Bildkonzeption statt; diese Konzeption ist überhaupt aufgegeben.

In der vorgegebenen Konfrontationssituation fungiert
die Kirche mehr als Folie, nur mehr als motivisches Vehikel
für ein antijüdisches, ja antisemitisches Elaborat, in dem das

konfessionelle Moment keine Rolle mehr spielt. Trotz der
gleichen Thematik steht also das spätere Blatt auf einer ganz

i

.,,...-

y. «

,|r%
*1

^rT**-K
m

1 l1 U
*J tr

KOfcMI.SCHK .llllK\ ,,„,:, K Ili IHK OHETTO
...f^e^r .y..¦ r. „ Li.

Abb. 11 Friedrich August Fricke, Bekehrung römischer Juden
(nach Alexandre Legrand), Lithographie, um 1850, 38,7x32,4 cm
(Graphische Sammlung des Germanischen Nationalmuseums,
Nürnberg).

anderen Stufe als die Hess'sche Darstellung. Hier sind nicht
nur sehr unterschiedliche Standorte markiert, sondern
deutlich wird, in welcher Weise wenige Jahrzehnte später,
seit Mitte des 19. Jahrhunderts, sich die antisemitische
Position bildlich Ausdruck zu geben wusste. Die Arbeit von
Hieronymus Hess aber veranschaulicht unabhängig von
dieser historischen Entwicklung die ihm ganz eigene
Möglichkeit einer zwischen Genre und Karikatur angesiedelten
humorvollen Bürger- und zugleich Judendarstellung, die
unversehens zu einem Rechenschaftsbericht und einem
erhellenden sozialen und persönlichen Dokument gerät.

ANMERKUNGEN

Vgl. unter anderem Heinrich Kuhn, Hieronymus Hess. Ein
Basler Karikaturist des 19. Jahrhunderts, Basel 1981, S. 9-10.
Vgl. Johann Jacob Imhof, Der Historienmaler Hieronymus Hess,
Basel 1887, S. 10.

Vgl. Ludwig Richter, Lebenserinnerungen eines deutschen
Malers, Leipzig 1885, S. 306.
Vgl. Peter Browe, Die Judenmission im Mittelalter und die
Päpste, Rom 1942, S. 18-20.
Ferdinand Gregorovius, Der Ghetto und die Juden in Rom,
Berlin 1935, S. 54 (aus: Wanderjahre in Italien, 5 Bde.,
1856-1877).

Vgl. Wilfried Seipel, Das Weltbild der Zizenhausener Figuren,
Konstanz 1984; Wilhelm Fraenger, Der Bildermann von
Zizenhausen, Erlenbach-Zürich und Leipzig 1922.

Vgl. unter anderem Raymond Klibansky, Erwin Panofsky
und Fritz Saxl, Saturn and Melancholy. Studies in the History
ofNatural Philosophy, Religion and Art, London und New York
1964, S. 47-48, 227-228; Eric Zafran, Saturn and the Jews, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 4, 1979,
S. 17-18.
Dass diese Sicht nicht immer den wirklichen (schwierigen)
Verhältnissen der jüdischen Minderheit gerecht wird, dazu

126



14

15

unter anderem jüngst Robert Kaufmann, Juden und Christen
im Viehhandel der Schweiz 1780-1930, Diss., Universität Zürich
1986 (unveröffentlichtes Manuskript), S. 160-188.
Vgl. Charles Gilliard, Histoire de la Suisse, Paris 1974, S. 79;
Ernst Bohnenblust, Geschichte der Schweiz, Erlenbach-Zürich
1974, S. 403.

Vgl. Jean-Charles Biaudet, Der modernen Schweiz entgegen, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2, Zürich 1977,
S. 899-904; Andreas Lindt, Protestanten, Katholiken, Kulturkampf.

Studien zur Kirchen- und Geistesgeschichte des 19.

Jahrhunderts, Zürich 1963, S. 21-24; Ernst Bohnenblust (vgl.
Anm. 9), S. 403-404.
Vgl. unter anderem Jean-Charles Biaudet (Anm. 10),
S. 938-939; Peter Dürrenmatt, Schweizer Geschichte, Bd. 2,
Zürich 1976, S. 639,
Vgl. Ulrich Imhof, Geschichte der Schweiz, 3. Aufl., Stuttgart
1981, S. 107.

Vgl. Margarete Pfister-Burkhalter, Hieronymus Hess,
1799-1850, Basel 1952, S. 18.

Ebd., S. 76.
Wenn so die Predigt des Hess'schen Bildes in Parallele zum
Auftreten von Abraham a Santa Clara oder des Kapuzinermönchs

in Wallensteins Lager von Friedrich Schiller gesetzt
wird (vgl. Margarete Pfister-Burkhalter, Anm. 13, S. 22),
ist damit für die inhaltliche Seite des Bildes nichts gewonnen -
einmal abgesehen von dem komödiantischen Effekt der
Schillerschen Kapuzinerpredigt und davon, dass der inhaltlich
vermeintlich naheliegendere Vergleich mit Abraham a Santa
Clara durch dessen keineswegs einseitig antijüdischen Einstellung

(wie gerne behauptet) missverständlich sein kann.

Vgl. zum Beispiel Gerhard Kaiser, Pietismus und Patriotismus
im literarischen Deutschland. Ein Beitrag zum Problem der
Säkularisation, Wiesbaden 1961, S. 72-75.
Literarisch und in staatsbürgerlicher, lehrhafter Absicht
formulierte den Gedanken des Ausgleichs des Gemeinschaftlichen

und des Individuellen, von Ordnung und Freiheit
Gottfried Keller in der 1860 erschienenen Novelle vom
«Fähnlein der sieben Aufrechten».
Vgl. zum Beispiel Köpfe der Lutherzeit, Katalog der Ausstellung
in der Hamburger Kunsthalle, hrsg. von Werner Hofmann,
München 1983.

Erst 1866 erfolgte die rechtliche Gleichstellung der Schweizer
Juden mit den übrigen Schweizer Bürgern, 1874 die Gewährung

der Glaubens- und Gewissensfreiheit durch die
Bundesverfassung. Vgl. Wilhelm Bickel, Bevölkerungsgeschichte und
Bevölkerungspolitik der Schweiz seit dem Ausgang des Mittelalters,

Zürich 1947, S. 295; Augusta Welder-Steinberg,
Geschichte der Juden in der Schweiz vom 16. Jahrhundert bis nach
der Emanzipation, Bd. 2, Zürich 1970, S. 144-147.
Vgl. unter anderem Konrad Hoffmann, Die reformatorische
Volksbewegung im Bilderkampf, in: Martin Luther und die
Reformation in Deutschland, Katalog der Ausstellung im
Germanischen Nationalmuseum Nürnberg, 1983, S. 231,
245-247.
Vgl. Luther und die Folgen für die Kunst, Katalog der Ausstellung

in der Hamburger Kunsthalle, hrsg. von Werner
Hofmann, Hamburg 1983, S. 150.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-4, 6-8: Kupferstichkabinett der öffentlichen Kunstsammlung,

Basel.
Abb. 5: Städtische Galerie im Lenbachhaus München.
Abb. 9, 10: Thorvaldsens Museum Kopenhagen.
Abb. 11: Graphische Sammlung des Germanischen
Nationalmuseums Nürnberg.

ZUSAMMENFASSUNG

Die in mehreren Fassungen vorliegende, 1829 abgeschlossene
«Bekehrung der Juden in Rom» von Hieronymus Hess ist nur
vermeintlich inhaltlich durch den Titel erschöpfend bezeichnet.
Der bürgerliche, pietistisch-protestantischen Geist spiegelnde
Habitus der Juden und die deutliche Kritik an der katholischen
Kirche weisen - andere Arbeiten des Zeichners bestätigen das - auf
eine Auseinandersetzung mit den Verhältnissen im eigenen Land:
Hess handelt aus reformatorischer Sicht und unter dem Eindruck
des konfessionellen Konflikts in der Schweiz das Thema ab und
reflektiert zusätzlich aus dem gleichen Geist heraus das
Judenproblem. So wird diesem aufklärerisch-emanzipatorischen Standpunkt

die jüdische Problematik zur eigenen und die Integration der
Juden in die schweizerische Gesellschaft wird als eine Frage der
Assimilation begriffen.

RESUME

La «Conversion des Juifs à Rome», dont plusieurs versions sont
connues, a été achevée par Hieronymus Hess en 1829. Ce n'est
qu'en apparence que le titre désigne le contenu de la représentation
dans son ensemble. La tenue bourgeoise des Juifs, qui reflète

127



l'esprit protestant-piétiste, et la critique directe à l'adresse de
l'Eglise catholique renvoient à une controverse avec les conditions
dans le propre pays, comme le confirment d'ailleurs d'autres
œuvres du dessinateur. Hess traite le thème en réformateur sous
l'impression des conflits confessionnels en Suisse et fait en plus de
réflexions sur le problème des Juifs en général dans ce même esprit.
Ainsi, sous le point de vue émancipatoire et rational, la problématique

juive se convertit en situation personnelle et l'intégration des
Juifs dans la société suisse est comprise comme une question
d'assimilation.

RIASSUNTO

Il titolo dell'opera di Hieronymus Hess: «la conversione degli ebrei
a Roma», terminato nel 1829 e della quale esistono varie versioni,
non esprime completamente l'argomento trattato. L'atteggiamento
degli ebrei rispecchia il loro spirito borghese e pietistico-protestan-
te, e la critica aperta nei confronti della chiesa cattolica rivela - altre
opere lo confermano - il confronto critico con la situazione concreta

nel proprio paese. Hess tratta l'argomento nei riguardi della
riforma e impressionato dal conflitto confessionale in Svizzera, e

approfondisce inoltre il problema ebreo dallo stesso punto di vista.
Così la visione illuministica e più emancipata assimila la problematica

e l'integrazione degli ebrei nella società svizzera viene capita
come una questione dell'assimilazione.

SUMMARY

The motif of "The conversion of the Jews of Rome" by the painter
Hieronymus Hess of Basle exists in several versions. But there is

more to the painting than meets the eye. The middle-class, pietistic
Protestant spirit reflected in the appearance of the Jews, and the
clear criticism of the Catholic Church, point to an analysis of the
conditions in Hess's own country (other works by the artist confirm
this). Hess deals with the subject from a reformatory point of view
and under the influence of the confessional conflict in Switzerland.
He gives the impression that he makes the Jewish problem his own
one. In this way he links it to his own enlightened and emancipative
view, and he sees the integration of the Jews into Swiss society as a

matter of assimilation.

128


	"Die Bekehrung der Juden in Rom" von Hieronymus Hess

