
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 45 (1988)

Heft: 1: Kunst und Gestaltung = Art et design = Arte e "design"

Artikel: Kunst = Gestaltung

Autor: Gerstner, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst Gestaltung

von Karl Gerstner

Ich wählte den Titel für mein Referat, ohne lange darüber
nachzudenken. Als ich mich festlegen musste, hatte ich
keine Ahnung, was ich dazu zu sagen habe. Aber das Thema
faszinierte mich gerade darum, weil ich ohne Anlass nicht
daraufgekommen wäre. Kunst Gestaltung, die Gleichung
betrachtete ich als Selbstverständlichkeit, und ich war
neugierig zu sehen, was es da zu hinterfragen gäbe.

Bei der ersten Überlegung machte sich gleich eine
Schwierigkeit bemerkbar: was Gestaltung ist, kann ich
hinlänglich definieren, was Kunst ist, kann keiner sagen.
Und zwar deshalb, weil ihre ureigene Arbeit darin besteht,
sich laufend selbst zu definieren. Michelangelo wäre
wahrscheinlich ratloser als ein beliebiger Zeitgenosse, in Josef
Beuys' «Blitzschlag mit Lichtschein auf Hirsch» ein Kunstwerk

zu erblicken - und ich brauche wahrscheinlich nicht
bis auf Michelangelo zurückzugehen.

Mit der Sprache kann man letztlich nur über die Sprache
sprechen. Über die Kunst zu sprechen ist ein Ding der
Unmöglichkeit, sie spricht für sich selbst.

Damit meine Rede mit dieser Feststellung nicht zu Ende
ist, will ich versuchen, mich sozusagen von hinten an den
Gegenstand heranzupirschen.

Zum Beispiel mit der Feststellung, die kaum einer
bestreiten wird: dass Kunst etwas mit Vorstellungskraft zu tun
hat, mit Imagination; von Imago, Bild, abgeleitet. Damit
sich der Zirkel nicht gleich wieder schliesst, bitte ich darum:
Bild jetzt nicht als Kunstwerk zu verstehen. Ich meine nicht
den realen Gegenstand, sondern - im philosophischen Sinn
- Bild als Gegenstück zum Begriff.

Begriffe sind abstrakt, Partikel des Denkens, der Logik;
Bilder sind anschaulich, Entitäten des Träumens, der Visionen.

Zu dem komplementären Gegensatz Bild - Begriff gibt es
ein Drittes, Übergeordnetes, einerseits Bild - anderseits
Begriff: die intellektuelle Anschauung, oder das anschauliche

Denken. Nach Immanuel Kant der unmittelbare Zugriff
auf den «Realgrund für die Natur»; ein Vermögen, über das
der Mensch nicht verfügt. Er weiss zwar von seiner
Existenz, aber es entzieht sich seinem Erkenntnisvermögen.

Für den jungen Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling
gab es diese Einerseits-Anderseits-Möglichkeit. In der
Kunst, schreibt er im «System des transzendentalen Idealismus»,

1800, wird das Absolute fassbar, die Vereinigung von
Subjekt und Objekt, von Kultur und Natur, von Freiheit
und Notwendigkeit.

«Die Kunst ist eben deswegen dem Philosophen das

Höchste, weil sie ihm das Allerheiligste gleichsam öffnet,
wo in ewiger und ursprünglicher Vereinigung gleichsam in
Einer Flamme brennt, was in Natur und Geschichte gesondert

ist...».

Bei Friedrich Nietzsche wurde die Kunst endgültig zur
«eigentlichen metaphysischen Tätigkeit des Menschen» -
eine Tätigkeit, die in vergangenen Jahrhunderten den
Priestern und Theologen, allenfalls den Philosophen vorbehalten

war.
Welche Verschiebung in der Hierarchie der Werte! -

zumindest, wenn ich an meine, die bildende Kunst denke.
Sie figurierte nicht - wie die Dichtung und die Musik -
unter den sieben freien Künsten. Selbst Leonardo wurde
noch als Handwerker eingestuft, wogegen er sich - im Ernst

- zur Wehr setzte. An die Dichter gewandt, schrieb er: «Ihr
aber habt die Malerei unter die Handwerke gestellt
Während die Malerei alle Formen der Natur in sich

schliesst, habt ihr nichts als die Namen, die nicht allgemein
verständlich sind wie die Formen.»

Die Kunst als Hort und Quell der Weisheit, ja, als Ersatz
für die abhanden gekommene Religion der Kirchen?

Eine Vorstellung, die dem Ego des Künstlers schmeichelt,
gewiss. Aber sie macht Mühe - besonders, wenn ich das

Ideal der Philosophen der Realität der Kunstwerke
gegenüberstelle. Zum Beispiel das Ideal Schellings den Bildern
der Nazarener, die zur gleichen Zeit entstanden.

Wer wen mehr beeinflusste, ist nicht auszumachen.
Tatsache ist: dass die Künstler ihre Tätigkeit zur religiösen
Pflichterfüllung verklärten. Johann Friedrich Overbeck
verstieg sich gar zur Behauptung, in seinen Bildern zu
predigen - am ein- und aufdringlichsten wohl in seinem
Riesenopus «Triumph der Religion in den Künsten» (im
Stadel Frankfurt). Er versammelt hier alle Grossen, alle
Klassiker der europäischen Malerei, als Heilige im
Gruppenbild. Die Botschaft seh' ich wohl, der Glaube will sich
nicht einstellen; eingedenk der vielen Scheinheiligen (und
gar Verbrecher), die es zu allen Zeiten auch unter den
Künstlern gab.

Nietzsche hat bei Richard Wagner wenigstens anfänglich
seine hohe Erwartung erfüllt gesehen. Wahr ist, Wagner war
- im Unterschied zu Overbeck - in vieler Hinsicht ein
genialer Erneuerer: der musikalischen Form, der Idee des

Gesamtkunstwerks, des sozialen Engagements der Kunst -
seine Stoffe triefen vom Mief, den seine Epoche dem
deutschen Mittelalter andichtete.

Vollends fehlt mir die Einsicht, wenn ich an meine
Zeitgenossen denke. Ich bin ausserstande, im Werk von Andy
Warhol beispielsweise, oder Josef Beuys, Julian Schnabel -
um aufs Geratewohl ein paar Prominente herauszugreifen -
etwas Religion-Stiftendes zu erkennen. Trotz meiner
Bewunderung bin ich mir nicht einmal sicher, ob es sich um
Kunst handelt.

Werke der Kunst werden dazu erst a posteriori, dadurch:
dass sie auratische Energien auf sich konzentrieren.

17



Das ist es, was nicht machbar ist und doch die Kunst erst
zur Kunst macht. Die Aura entzieht sich der Einflussmöglichkeiten

der Künstler, der Kritiker und aller andern
Animatoren. Das ist es, worüber ich nicht sprechen kann:
über den hermetischen Prozess, über die chymische Verbindung,

die entsteht, wenn die Werke des Gestalters in die
Lauge des gesellschaftlichen Bewusstseins getunkt werden.

Stell' Dir vor, es ist Kunst - und keiner schaut hin! Das
Schicksal haben schon viele grosse Künstler erlitten - und
sind unerkannt geblieben. Manchmal passierte es: dass

einer ein paar hundert Jahre auf den richtigen Augen-Blick
warten musste.

Kürzlich war im «Spiegel» zu lesen: «Sein Ruhm nimmt
zu. Und auch die Kenntnis seiner Werke. Flammt am
Firmament der Kunstgeschichte eine Supernova auf?» Die
Frage galt dem holländischen Maler Hendrick ter Brugghen,
der 1629 starb und erst jetzt in die Museen - und in den
Fokus der Öffentlichkeit gelangt.

A priori ein Kunstwerk schaffen zu wollen ist nicht nur
verstiegen, sondern ein Ding der Unmöglichkeit.

Was möglich ist und worüber ich reden kann: über den
sachlichen Prozess des Gestaltens. Etwas - was auch immer,
wie auch immer - Gestalt verleihen, was keine hatte. Etwas
Erlebtes, Erdachtes, Erahntes, Erträumtes, Erspürtes,
Erfühltes zum Ausdruck bringen, in Form und Farbe
darstellen. Oder in Töne setzen. Oder in Worte fassen.

Der Mensch war das erste Lebewesen, das sich nicht der
Welt anpasste (die im übrigen alles andere als paradiesisch
war). Er hat sich vielmehr die Welt angepasst. In ein, zwei
Millionen Jahren - lächerlich kurzer Zeit gemessen an der
Erdgeschichte - hat er sie nach seinem Willen umgeformt,
nach seiner Vorstellung gestaltet.

Er hat sein Stimmvermögen zur Sprache strukturiert. Mit
Hilfe der Sprache - und weiterer von ihm erfundener
Zeichensysteme - lernte er sich selbst und seine Mitmenschen,

seine Umgebung und das Universum verstehen. Und
er erdachte sich seine Götter und Gott.

Er wurde sesshaft, baute sich seine Unterkunft selbst und
holte sich seine Nahrung vor die Haustüre. Unterdessen ist
im bewohnbaren Teil der Erde nichts mehr natürlich, auch
die Natur nicht - machen wir uns nichts vor.

Wo der Mensch am ehesten Mensch ist, ist er ein gewaltiger

Gestalter - auch in der Gestaltung seiner Irrtümer, wen
wundert's?

Kunst Gestaltung: die Gleichung ist doch nichts als
eine Selbstverständlichkeit, banal. Es steckt nichts dahinter.
Erst wenn ich sie umkehre, wird etwas daraus: Gestaltung
Kunst. Wer etwas gestaltet, schafft stets auch ein potentielles
Kunstwerk.

Ich will damit nicht so sehr einen neuen Kunstbegriff
einführen (ein wenig weniger erweitert wie der von Josef
Beuys), als vielmehr die Sache auf den Punkt bringen:
Gestalten darf nicht als Reservat des Künstlers missverstanden

werden, es ist das Privileg des Menschen.
Dass die meisten Menschen dieses Privileg für nichts

anderes nutzen als für die Gestaltung ihres persönlichen
Lebens - und selbst in diesem engen Rahmen normativen

Gesetzen folgen, ist ein Segen für die Gesellschaft. Sie sind
die Erhalter, die Verwalter alles bisher Erreichten.

Die andern, die ewig Morgigen, Rastlosen, Umgetriebenen

und Umtreiber, sind die Gestalter über ihren
individuellen Aktionsradius hinaus. Was immer sie ins Visier
nehmen - von der Entwicklung einer ertragsreicheren
Maissorte bis zum Entwurf neuer Lebensmodelle -, sie

verändern unablässig etwas in der Gesellschaft; einmal mit
Absicht, einmal ohne - meistens ohne Rücksicht auf Folgen
und Nebenfolgen. Und oft auch ohne das Wissen darum.

Die Majorität der Erhalter erhält die Gesellschaft, hält sie

zusammen; die Minorität der Gestalter bewahrt sie vor
Erstarrung. Es ist ein dauerndes Wechselspiel, das, nach der
einen oder andern Seite aus der Balance geraten, oft
grandiose, aber mehr noch verheerende Wirkungen in der
Geschichte erzeugte.

Ich möchte darauf nicht näher eingehen, aber etwas
anderes hinzufügen - um mögliche Missverständnisse zu
vermeiden. Nämlich:

Wenn ich dem Gestalteten den Status eines potentiellen
Kunstwerks zubillige, meine ich mit der Potenz die Trefferquote

einer Lotterie. Also ein Zufalls-Verhältnis von ungefähr

eins zu einer Million.
Die Schwelle, an der das Gestaltete zum Kunstwerk wird,

ist hoch. Und das 19. Jahrhundert hat sie sozusagen in den
Himmel verlegt: indem es den bildenden Künstler/Schriftsteller/Tonsetzer

in die splendid isolation einer
QuasiGöttlichkeit sowohl erhob wie verbannte.

Er wurde abgetrennt von der Gemeinschaft der Gestalter.
Seine Tätigkeit wurde zur «reinen» Kunst hochstilisiert, im
Unterschied zur «angewandten», sprich unreinen. Dort das

Hehre, hier das Profane. Das Französische trennt zwischen
«Beaux-Arts» und «Arts Décoratifs», oder drastischer
zwischen den «Arts Majeurs» und den «Arts Mineurs» -
den höheren und den minderen Künsten.

Das nützt zwar den sogenannt höheren Künsten nichts,
wertet aber die sogenannt minderen ab. Ein Verständnis,
das unser Bewusstsein infizierte, im gesellschaftlichen
Organismus verheerende Wirkungen hervorrief - und
laufend neue Metastasen bildet. Wir haben zwar die
Museen voll herrlicher Bilder (die meisten im Depot nebenbei
gesagt), aber das kulturelle Niveau unseres tagtäglichen
Lebens ist lamentabel.

Beispielsweise, wenn ich an die Medien denke, die uns
jeden Tag mit Belanglosig- bis Unsäglichkeiten beträufeln;
die elektronischen wie die gedruckten. Beispielsweise, wenn
ich an die Gegenstände denke, die uns überall umgeben;
Möbel und andere Einrichtungsgegenstände, Bilder inklusive.

Beispielsweise, wenn ich an die Häuser und Städte
denke, in denen wir wohnen.

Komfort und Effizienz der Dinge haben sich ins
Phänomenale gesteigert, das sei unbestritten. Aber was nützen mir
Fernseher, Auto, Computer selbst in ihren schönsten
Formen, wenn ich an die Inhalte denke, die sie sowohl
vermitteln wie produzieren?

Ausserdem werden die Dinge heute weit schneller obsolet,

sprich zu Abfall, als sie zu gebrauchen sind. Und als

18



Abfall werden sie zunehmend lästiger. Ich weiss, ich weiss,
sein Urteil so zu pauschalisieren ist eine Sünde wider den
heiligen Geist der besseren Einsicht. Es gibt auf allen
Gebieten lobenswerte Ausnahmen. Und als Ausweg bleibt
immer noch und oft genug der Rückgriff auf die Vergangenheit.

Aber gerade das musste uns am meisten zu denken
geben.

Die Stadt ist zwar glücklich dran, die noch einen
mittelalterlichen, Renaissance- oder Barock-Kern hat. Da erlebt
man, was urbane Kultur ist; wo Wohnen nicht nur eine
Funktion, sondern auch ein Genuss ist, eine der wesentlichen

Lebensqualitäten.
Ich bin ein grosser Bewunderer der alten Städte, besonders

Italiens: Florenz, Siena, Perugia, von Venedig ganz zu
schweigen; auch kleinere wie Gubbio, Urbino, Pienza,
Spoleto - mit welcher Souveränität sind sie angelegt, in die
jeweiligen Landschaften eingepasst; wie menschlich ihr
Massstab, wie einfallsreich die räumliche Inszenierung.

Aber gross ist die Bestürzung, wenn ich die alten Zentren
verlasse, in die neueren Quartiere drumherum oder gar in
die Vorstädte gehe - weg die Atmosphäre, der Charme, die
Menschlichkeit. Und dies ohne Ausnahme.

Wen diese Erfahrung noch nicht überzeugt, dem sei eine
Expedition durch Mexiko City empfohlen, oder Kairo, oder
Los Angeles: Horrormetropolen, die Paranoia hervorrufen,
dramatisch eskalierende Angst und Gewalt. Das ist um so
tragischer, als die Architektur - obwohl «angewandte»
Kunst - nie zu den «Arts Mineurs», sondern zu den «Arts
Majeurs» gerechnet wurde.

Irgendetwas ist uns abhanden gekommen: ein Konsens
für Werte; für das, was wichtig und was unwichtig ist. Eine
Kraft, für neue Probleme neue Lösungen zu finden, die der
Qualität der alten nicht nachstehen. Wir lassen uns von
Sachzwängen - und mehr noch von so genannten - leiten
und verschönern allenfalls, was ohnehin stattfindet.

Die Dynamik der Entwicklung seit der industriellen und
post-industriellen Revolution ist weitgehend autonom
geworden, lässt bestenfalls winzige Retouchen zu. Wo
Gestalter am Werk sind, haben sie ihr Augenmerk auf alles
eher als auf die ästhetische Kultur geworfen.

Es gab zwar Einsichtige, die sich bereits zu Beginn der
Epoche gegen vorhersehbare Folgen stemmten. William
Morris zum Beispiel. Und die Rezepte, mit denen er die
Welt retten wollte, waren nicht ohne Wirkung. Er beharrte
auf der Tradition des Handwerks und restaurierte die gothische

Formensprache. Damit begründete er den Jugendstil,
der seinen Durchbruch zu den Schichten, die dem engagierten

Sozialisten am Herzen lagen, dann doch der industriellen
Fabrikation verdankte.

Trotz mancher Anläufe, Irrtümer mutig zu korrigieren -
das Bauhaus zum Beispiel, das nicht gegen den Wandel,
sondern aus ihm heraus Neues schaffen wollte -, wir
Gestalter sind stets der Entwicklung hinterhergelaufen.

Ich fürchte, wir haben unsere Aufgabe nicht nur nicht
bewältigt, wir haben sie nicht einmal begriffen.

Offenbar begreifen wir erst, wenn uns etwas an die
Grundlagen der Existenz geht. Heute: dass wir etwas zur

Erhaltung der Natur tun müssen, nachdem wir das ökologische

Gleichgewicht durch Ausbeutung - nicht zu negieren:
auch eine Art Gestaltung - gedankenlos zerstörten.

Wir ahnen zwar auch: dass wir etwas für die Kultur tun
müssen. Wir bauen mehr Museen als je zuvor, Theater,
Konzertsäle; unser Interesse für vergangene Monumente
wächst beträchtlich. Der diesbezügliche Tourismus nimmt
nicht nur lästige, sondern schon bedrohliche Formen an.

Aber diese Aktivitäten sind nichts als Alibiübungen; ein
Aktionismus, der bestenfalls der Pflege unserer Ferien-,
Fest- und Sonntagskultur gilt.

Unter einer dicken Schicht Kosmetik lassen wir unsere
Alltagskultur für Jedermann verkommen - ein haarsträubendes

Paradox im Zeitalter der Demokratie. Das ist das

Problem, das an die Grundlagen unserer geistigen Existenz
geht - und es ist noch nicht einmal ins öffentliche Bewusstsein

gedrungen.
Hier ist der Gestalter überall mehr gefordert als in den

sogenannt höheren Künsten. Und die Aufgabe ist grösser
und schwieriger, als die Natur wieder instand zu stellen. In
diesem Fall kann er auf ein bekanntes Ziel hinarbeiten; im
kulturellen Bereich kann er nur von einem bekannten
Zustand ausgehen - das Ziel muss er erst schaffen. Wie eine
Agglomeration von 20, 30 Millionen Menschen aussieht,
respektive aussehen musste, diese Frage ist noch nie gestellt
worden.

Die erste Voraussetzung dafür ist: die unseligen Hierarchien

des 19. Jahrhunderts abzuschaffen. Jede Aufgabe ist
es wert, nach besten Kräften getan zu werden. Michelangelo,

in späteren Jahren Chefarchitekt des Petersdoms, war
sich nicht zu schade, auch die Uniform der Schweizergarde
zu entwerfen.

Es gibt keine minderwertigen Aufgaben, es gibt nur
minderwertige Lösungen.

Ganz abgesehen davon: etwas schlechter zu tun als ich
imstande bin, ist Vergeudung des Besten, das ich besitze.
Nämlich meiner eigenen Möglichkeiten. Dies trifft auf alle
Tätigkeiten, auch auf die des Erhalters und Verwalters, aber
besonders auf die des Gestalters zu.

In den Ordensregeln der Benediktiner wird nicht nach
Gut und Böse, sondern nach «Praktisch» und «Unpraktisch»

unterschieden. Sünde ist es, eine Arbeit schlecht -
eben: etwas Unpraktisches - zu machen.

Tu' was Du tust, als ob Du tausend Jahre lebtest auf
Erden; und so, als ob morgen Dein letzter Tag wäre - das

war das Credo von Sister Ann, der Begründerin der Shaker-
Sekte. Ihre Produkte - vom Nähkästchen bis zur Siedlung -
wurden ihrer fabrikatorischen wie ästhetischen Qualität
wegen berühmt; ein unmittelbares Resultat ihres Glaubens.

Sie sehen, ich komme wieder aufs Religiöse zurück. Aber
in diesem Fall wird nicht dem Ausnahme-Gestalter gehuldigt,

dem göttlichen, sondern dem natürlichen Genie des
Menschen.

So sympathisch die Shaker-Sekte in vielem ist - vielmehr
war, unter anderem auch darin: dass sie sich mit Anstand
selbst auflöste -, ein Vorbild kann sie nicht sein. Dafür war
sie zu sektiererisch.

19



Auf der Suche nach einem Vor-Bild komme ich am
ehesten auf den Zen-Buddhismus, respektive auf das, was
ich davon verstehe.

Jede Religion hat Lebensinhalte und Lebensäusserungen
ihrer Gläubigen bestimmt. Aber von keiner ging so nachhaltig

eine so gestaltgebende Kraft aus wie von den philosophisch

geprägten Glaubenssätzen des Zen-Buddhismus. Er
gebar eine sozusagen selbstverständliche Ästhetik: keine
geschmäcklerische, aufgesetzte, sondern eine Ästhetik von
innen heraus.

Das fängt mit dem Verständnis an, das der Zen-Buddhist
der Materie entgegenbrachte. Der Baumeister respektierte
in jedem Balken noch den Baum, das lebendige Wesen, von
dem er stammt - was selbstverständlich zu einer ökologisch
orientierten Ökonomie führte.

In der Unterscheidung zwischen den Elementen, die
tragen und getragen werden, respektierte er nicht nur die
Statik des Bauwerks, sondern das Weltprinzip, das dahintersteht

- was selbstverständlich zu einer andern
Konstruktionsweise führte. Er fügte die Senk- und Waagrechten nicht
mit Gewalt zusammen - mit Nägeln, Schrauben, Leim -,
sondern mit Einfühlung, indem er sie so verfugte: dass sie

von alleine hielten. Und so weiter.
Das Produkt ist eine Architektur von höchster Eleganz,

von Transparenz und Variabilität auf der Basis eines Moduls
- was wiederum einem andern Prinzip Ausdruck verleiht:

dem von Einheit und Vielfalt. Alles in selbstverständlicher
Übereinstimmung mit Funktionen und Lebensabläufen.

Was auf die Architektur zutrifft, gilt auch für alle andern
Artefakte, das Kunstwerk - selbstverständlich -
miteingeschlossen. Ich will das Beispiel nicht weiter vertiefen, auch
es ist Vergangenheit.

Sieht man heute auf Japan, muss man zugeben: der Erfolg
war nicht nachhaltig - das Scheitern ist wenigstens grandios.
Der Zen-Buddhismus ist so wenig - für uns Westler schon

gar nicht - zu restaurieren wie es die Gothik war. Ganz
abgesehen davon: dass wir mit Restaurationen - welcher
Art auch immer - nicht weiterkommen.

Wie wir weiterkommen, weiss ich auch nicht. Aber ich
will nicht schliessen, ohne wenigstens ein kleines Licht
anzuzünden. Mit einem Zitat von Gottfried Benn, der zwar
nicht religiös veranlagt, aber Moralist von hohen Graden
war. Er formulierte so etwas wie den kategorischen Imperativ

des Gestalters: Vollende nicht Deine Persönlichkeit,
vollende jedes Deiner Werke.

Wenn dies auch kein Glaube von allgemeinem Konsens
ist, so ist es doch ein Weg von individueller Konsequenz. Es

bleibt dem Gestalter auch gar nichts anderes übrig, als sich
in eigener Verantwortung zu engagieren. Nur damit macht
er sich unabhängig von Erwartungen, die gar nicht zu
erfüllen sind. Denen, die die Gesellschaft an ihn stellt; und
denen, die er an die Gesellschaft stellt.

ZUSAMMENFASSUNG RESUME

Kunst Design. Diese Gleichung ist geradewegs banal, doch
umgekehrt «Gestaltung Kunst» führt sie in die Tiefe. Zum
ersten: Kunst vermag niemand zu definieren, da sie sich laufend
selbst definiert. Sie hat mit Imagination, von «Imago» (Bild)
abgeleitet, zu tun; Bild als Gegenstück zum Begriff. Diesen Gegensätzen

ist die intellektuelle Anschauung übergeordnet, die der Kunst
eine philosophisch-religiöse Aura vermittelt, die sich der
Einflussmöglichkeit der Künstler (und der Kritiker) entzieht. Die zweite
Gleichung umfasst den sachlichen Prozess des Gestaltens. Wer
gestaltet, schafft damit ein potentielles Kunstwerk und bewahrt die
Gesellschaft vor der Erstarrung. Doch die Schwelle, an der das
Gestaltete zum Kunstwerk wird, ist zu hoch, die Alltagskultur für
Jedermann verkommt. Dabei gibt es keine minderwertigen Aufgaben,

sondern nur minderwertige Lösungen. Aber dazu muss sich
der Gestalter unabhängig machen von den Erwartungen, die die
Gesellschaft an ihn, und die er an die Gesellschaft stellt.

Art design. Cette équation est fort banale, mais le contraire
«design art» nous conduit dans des profondeurs. Premièrement:
personne ne peut définir l'art, car celui-ci se définit continuellement
par lui-même. Il a affaire à l'imagination, dérivant de «imago»
(image); image en tant que contrepartie de la notion. Ces contrastes
sont subordonnés à la conception intellectuelle qui confère à l'art
un air philosophique-religieux qui enlève aux artistes (ou aux
critiques) toute possibilité d'influence. La seconde équation vise le

processus objectif de la création, celui qui crée une forme réalise
une oeuvre d'art potentielle et préserve la société de l'engourdissement.

Mais le seuil du passage à l'œuvre d'art est trop haut, la
culture de tous les jours pour tout le monde dégénère. Il n'existe
cependant pas de tâches de mauvaise qualité, il n'y a que de
mauvaises solutions. Mais il est nécessaire que le styliste se libère de
toute attente vis-à-vis de la société et inversement.

RIASSUNTO SUMMARY

Arte creazione artistica. Quest'equazione è addirittura banale,
però all'inverso «creazione arte» ci permette di approfondire la
tematica. Per primo: nessuno può definire l'arte, poiché essa si
definisce continuamente da se. Esse ha da fare con immaginazione,
derivata da «imago»; immagine come contrapposizione al concetto.
A queste antinomie sovrapposta la visione intellettuale che procura
all'arte un'aura filorelogiosa che si sottrae alla sfera d'influenza degli
artisti (e dei critici). La seconda equazione comprende il procedimento

obiettivo della creazione. Chi crea, produce con ciò un'opera
d'arte potenziale e preserva la società umana dall'irrigidimento. Il
passeggio dalla creazione all'opera d'arte è troppo difficile, la cultura
quotidiana a portata di tutti deperisce. Tuttavia non esistono
compiti scadenti, ma soltanto soluzioni scadenti. Per questo scopo
però il creatore deve rendersi indipendente dalle aspettative che la
società umana pone a lui e che lui pone ad essa.

Art Design. This equation is simply trite, but when turned
around, «Design Art», it acquires depth. To begin with, nobody
can define art because it continuously redefines itself. It deals with
imagination derived from «imago» (image); pictures as opposed to
concepts. These contrasts are subordinate to an intellectual
approach that lends a philosophical-religious aura to art which
eludes the influence of the artist (and the critics). The second
equation involves the factual process of design. Anything that is

designed automatically creates a potential work of art and prevents
society from becoming rigid. Since the threshold between design
and a work of art is too high, ordinary culture for Everyman has
deteriorated. There are no inferior tasks, only inferior solutions. In
order to change this situation, the designer must rise above his own
and society's expectations.

20


	Kunst = Gestaltung

