Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 45 (1988)

Heft: 1: Kunst und Gestaltung = Art et design = Arte e "design”
Artikel: Kunst = Gestaltung

Autor: Gerstner, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kunst = Gestaltung

von KARL GERSTNER

Ich wihlte den Titel fiir mein Referat, ohne lange dariiber
nachzudenken. Als ich mich festlegen musste, hatte ich
keine Ahnung, was ich dazu zu sagen habe. Aber das Thema
faszinierte mich gerade darum, weil ich ohne Anlass nicht
darauf gekommen wire. Kunst = Gestaltung, die Gleichung
betrachtete ich als Selbstverstindlichkeit, und ich war
neugierig zu sehen, was es da zu hinterfragen gibe.

Bei der ersten Uberlegung machte sich gleich eine
Schwierigkeit bemerkbar: was Gestaltung ist, kann ich
hinlédnglich definieren, was Kunst ist, kann keiner sagen.
Und zwar deshalb, weil ihre ureigene Arbeit darin besteht,
sich laufend selbst zu definieren. Michelangelo wire wahr-
scheinlich ratloser als ein beliebiger Zeitgenosse, in Josef
Beuys’ «Blitzschlag mit Lichtschein auf Hirsch» ein Kunst-
werk zu erblicken - und ich brauche wahrscheinlich nicht
bis auf Michelangelo zuriickzugehen.

Mit der Sprache kann man letztlich nur {iber die Sprache
sprechen. Uber die Kunst zu sprechen ist ein Ding der
Unmoglichkeit, sie spricht fiir sich selbst.

Damit meine Rede mit dieser Feststellung nicht zu Ende
ist, will ich versuchen, mich sozusagen von hinten an den
Gegenstand heranzupirschen.

Zum Beispiel mit der Feststellung, die kaum einer be-
streiten wird: dass Kunst etwas mit Vorstellungskraft zu tun
hat, mit Imagination; von Imago, Bild, abgeleitet. Damit
sich der Zirkel nicht gleich wieder schliesst, bitte ich darum:
Bild jetzt nicht als Kunstwerk zu verstehen. Ich meine nicht
den realen Gegenstand, sondern - im philosophischen Sinn
- Bild als Gegenstiick zum Begriff.

Begriffe sind abstrakt, Partikel des Denkens, der Logik;
Bilder sind anschaulich, Entitdten des Tridumens, der Visio-
nen.

Zu dem komplementéren Gegensatz Bild - Begriff gibt es
ein Drittes, Ubergeordnetes, einerseits Bild - anderseits
Begriff: die intellektuelle Anschauung, oder das anschauli-
che Denken. Nach Immanuel Kant der unmittelbare Zugriff
auf den «Realgrund fiir die Natur»; ein Vermdgen, iiber das
der Mensch nicht verfiigt. Er weiss zwar von seiner Exi-
stenz, aber es entzieht sich seinem Erkenntnisvermdgen.

Fir den jungen Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling
gab es diese Einerseits-Anderseits-Moglichkeit. In der
Kunst, schreibt er im «System des transzendentalen Idealis-
mus», 1800, wird das Absolute fassbar, die Vereinigung von
Subjekt und Objekt, von Kultur und Natur, von Freiheit
und Notwendigkeit.

«Die Kunst ist eben deswegen dem Philosophen das
Hochste, weil sie ihm das Allerheiligste gleichsam 6ffnet,
wo in ewiger und urspriinglicher Vereinigung gleichsam in
Einer Flamme brennt, was in Natur und Geschichte geson-
dert ist...».

Bei Friedrich Nietzsche wurde die Kunst endgiiltig zur
«eigentlichen metaphysischen Tatigkeit des Menschen» -
eine Titigkeit, die in vergangenen Jahrhunderten den
Priestern und Theologen, allenfalls den Philosophen vorbe-
halten war.

Welche Verschiebung in der Hierarchie der Werte! -
zumindest, wenn ich an meine, die bildende Kunst denke.
Sie figurierte nicht - wie die Dichtung und die Musik -
unter den sieben freien Kiinsten. Selbst Leonardo wurde
noch als Handwerker eingestuft, wogegen er sich - im Ernst
- zur Wehr setzte. An die Dichter gewandt, schrieb er: «Ihr
aber habt die Malerei unter die Handwerke gestellt ...
Wihrend die Malerei alle Formen der Natur in sich
schliesst, habt ihr nichts als die Namen, die nicht allgemein
verstandlich sind wie die Formen.»

Die Kunst als Hort und Quell der Weisheit, ja, als Ersatz
fur die abhanden gekommene Religion der Kirchen?

Eine Vorstellung, die dem Ego des Kiinstlers schmeichelt,
gewiss. Aber sie macht Miihe - besonders, wenn ich das
Ideal der Philosophen der Realitit der Kunstwerke gegen-
iiberstelle. Zum Beispiel das Ideal Schellings den Bildern
der Nazarener, die zur gleichen Zeit entstanden.

Wer wen mehr beeinflusste, ist nicht auszumachen.
Tatsache ist: dass die Kiinstler ihre Tatigkeit zur religiosen
Pflichterfiillung verkldrten. Johann Friedrich Overbeck
verstieg sich gar zur Behauptung, in seinen Bildern zu
predigen - am ein- und aufdringlichsten wohl in seinem
Riesenopus «Triumph der Religion in den Kiinsten» (im
Stadel Frankfurt). Er versammelt hier alle Grossen, alle
Klassiker der europdischen Malerei, als Heilige im Grup-
penbild. Die Botschaft seh’ ich wohl, der Glaube will sich
nicht einstellen; eingedenk der vielen Scheinheiligen (und
gar Verbrecher), die es zu allen Zeiten auch unter den
Kinstlern gab.

Nietzsche hat bei Richard Wagner wenigstens anfinglich
seine hohe Erwartung erfiillt gesehen. Wahr ist, Wagner war
- im Unterschied zu Overbeck - in vieler Hinsicht ein
genialer Erneuerer: der musikalischen Form, der Idee des
Gesamtkunstwerks, des sozialen Engagements der Kunst -
seine Stoffe triefen vom Mief, den seine Epoche dem
deutschen Mittelalter andichtete.

Vollends fehlt mir die Einsicht, wenn ich an meine Zeit-
genossen denke. Ich bin ausserstande, im Werk von Andy
Warhol beispielsweise, oder Josef Beuys, Julian Schnabel -
um aufs Geratewohl ein paar Prominente herauszugreifen -
etwas Religion-Stiftendes zu erkennen. Trotz meiner Be-
wunderung bin ich mir nicht einmal sicher, ob es sich um
Kunst handelt.

Werke der Kunst werden dazu erst a posteriori, dadurch:
dass sie auratische Energien auf sich konzentrieren.

17



Das ist es, was nicht machbar ist und doch die Kunst erst
zur Kunst macht. Die Aura entzieht sich der Einflussmog-
lichkeiten der Kiinstler, der Kritiker und aller andern
Animatoren. Das ist es, woriiber ich nicht sprechen kann:
iiber den hermetischen Prozess, tiber die chymische Verbin-
dung, die entsteht, wenn die Werke des Gestalters in die
Lauge des gesellschaftlichen Bewusstseins getunkt werden.

Stell’ Dir vor, es ist Kunst - und keiner schaut hin! Das
Schicksal haben schon viele grosse Kiinstler erlitten - und
sind unerkannt geblieben. Manchmal passierte es: dass
einer ein paar hundert Jahre auf den richtigen Augen-Blick
warten musste.

Kiirzlich war im «Spiegel» zu lesen: «Sein Ruhm nimmt
zu. Und auch die Kenntnis seiner Werke. Flammt am
Firmament der Kunstgeschichte eine Supernova auf?» Die
Frage galt dem holldndischen Maler Hendrick ter Brugghen,
der 1629 starb und erst jetzt in die Museen - und in den
Fokus der Offentlichkeit gelangt.

A priori ein Kunstwerk schaffen zu wollen ist nicht nur
verstiegen, sondern ein Ding der Unmaglichkeit.

Was mdoglich ist und woriiber ich reden kann: tiber den
sachlichen Prozess des Gestaltens. Etwas - was auch immer,
wie auch immer - Gestalt verleihen, was keine hatte. Etwas
Erlebtes, Erdachtes, Erahntes, Ertraumtes, Erspiirtes,
Erfiihltes zum Ausdruck bringen, in Form und Farbe
darstellen. Oder in Tone setzen. Oder in Worte fassen.

Der Mensch war das erste Lebewesen, das sich nicht der
Welt anpasste (die im iibrigen alles andere als paradiesisch
war). Er hat sich vielmehr die Welt angepasst. In ein, zwei
Millionen Jahren - licherlich kurzer Zeit gemessen an der
Erdgeschichte - hat er sie nach seinem Willen umgeformt,
nach seiner Vorstellung gestaltet.

Er hat sein Stimmvermdgen zur Sprache strukturiert. Mit
Hilfe der Sprache - und weiterer von ihm erfundener
Zeichensysteme - lernte er sich selbst und seine Mitmen-
schen, seine Umgebung und das Universum verstehen. Und
er erdachte sich seine Gotter und Gott.

Er wurde sesshaft, baute sich seine Unterkunft selbst und
holte sich seine Nahrung vor die Haustiire. Unterdessen ist
im bewohnbaren Teil der Erde nichts mehr natiirlich, auch
die Natur nicht - machen wir uns nichts vor.

Wo der Mensch am ehesten Mensch ist, ist er ein gewalti-
ger Gestalter - auch in der Gestaltung seiner Irrtiimer, wen
wundert’s?

Kunst = Gestaltung: die Gleichung ist doch nichts als
eine Selbstverstindlichkeit, banal. Es steckt nichts dahinter.
Erst wenn ich sie umkehre, wird etwas daraus: Gestaltung =
Kunst. Wer etwas gestaltet, schafft stets auch ein potentielles
Kunstwerk.

Ich will damit nicht so sehr einen neuen Kunstbegriff
einflihren (ein wenig weniger erweitert wie der von Josef
Beuys), als vielmehr die Sache auf den Punkt bringen:
Gestalten darf nicht als Reservat des Kiinstlers missverstan-
den werden, es ist das Privileg des Menschen.

Dass die meisten Menschen dieses Privileg fiir nichts
anderes nutzen als flir die Gestaltung ihres personlichen
Lebens - und selbst in diesem engen Rahmen normativen

18

Gesetzen folgen, ist ein Segen fiir die Gesellschaft. Sie sind
die Erhalter, die Verwalter alles bisher Erreichten.

Die andern, die ewig Morgigen, Rastlosen, Umgetriebe-
nen und Umtreiber, sind die Gestalter iiber ihren indivi-
duellen Aktionsradius hinaus. Was immer sie ins Visier
nehmen - von der Entwicklung einer ertragsreicheren
Maissorte bis zum Entwurf neuer Lebensmodelle -, sie
verdndern unablissig etwas in der Gesellschaft; einmal mit
Absicht, einmal ohne - meistens ohne Riicksicht auf Folgen
und Nebenfolgen. Und oft auch ohne das Wissen darum.

Die Majoritit der Erhalter erhilt die Gesellschaft, hilt sie
zusammen; die Minoritdt der Gestalter bewahrt sie vor
Erstarrung. Es ist ein dauerndes Wechselspiel, das, nach der
einen oder andern Seite aus der Balance geraten, oft gran-
diose, aber mehr noch verheerende Wirkungen in der
Geschichte erzeugte.

Ich mochte darauf nicht ndher eingehen, aber etwas
anderes hinzufiigen - um mogliche Missverstindnisse zu
vermeiden. Namlich:

Wenn ich dem Gestalteten den Status eines potentiellen
Kunstwerks zubillige, meine ich mit der Potenz die Treffer-
quote einer Lotterie. Also ein Zufalls-Verhiltnis von unge-
fahr eins zu einer Million.

Die Schwelle, an der das Gestaltete zum Kunstwerk wird,
ist hoch. Und das 19. Jahrhundert hat sie sozusagen in den
Himmel verlegt: indem es den bildenden Kiinstler/Schrift-
steller/Tonsetzer in die splendid isolation einer Quasi-
Gottlichkeit sowohl erhob wie verbannte.

Er wurde abgetrennt von der Gemeinschaft der Gestalter.
Seine Titigkeit wurde zur «reinen» Kunst hochstilisiert, im
Unterschied zur «angewandteny, sprich unreinen. Dort das
Hehre, hier das Profane. Das Franzosische trennt zwischen
«Beaux-Arts» und «Arts Décoratifs», oder drastischer
zwischen den «Arts Majeurs» und den «Arts Mineurs» -
den hoheren und den minderen Kiinsten.

Das niitzt zwar den sogenannt hoheren Kiinsten nichts,
wertet aber die sogenannt minderen ab. Ein Verstidndnis,
das unser Bewusstsein infizierte, im gesellschaftlichen
Organismus verheerende Wirkungen hervorrief - und
laufend neue Metastasen bildet. Wir haben zwar die Mu-
seen voll herrlicher Bilder (die meisten im Depot nebenbei
gesagt), aber das kulturelle Niveau unseres tagtiglichen
Lebens ist lamentabel.

Beispielsweise, wenn ich an die Medien denke, die uns
jeden Tag mit Belanglosig- bis Unsiglichkeiten betrdufeln;
die elektronischen wie die gedruckten. Beispielsweise, wenn
ich an die Gegenstinde denke, die uns tberall umgeben;
Mobel und andere Einrichtungsgegenstinde, Bilder inklusi-
ve. Beispielsweise, wenn ich an die Hiuser und Stddte
denke, in denen wir wohnen.

Komfort und Effizienz der Dinge haben sich ins Phéno-
menale gesteigert, das sei unbestritten. Aber was niitzen mir
Fernseher, Auto, Computer selbst in ihren schonsten
Formen, wenn ich an die Inhalte denke, die sie sowohl
vermitteln wie produzieren?

Ausserdem werden die Dinge heute weit schneller obso-
let, sprich zu Abfall, als sie zu gebrauchen sind. Und als



Abfall werden sie zunehmend léstiger. Ich weiss, ich weiss,
sein Urteil so zu pauschalisieren ist eine Siinde wider den
heiligen Geist der besseren Einsicht. Es gibt auf allen
Gebieten lobenswerte Ausnahmen. Und als Ausweg bleibt
immer noch und oft genug der Riickgriff auf die Vergangen-
heit. Aber gerade das miisste uns am meisten zu denken
geben.

Die Stadt ist zwar gliicklich dran, die noch einen mittelal-
terlichen, Renaissance- oder Barock-Kern hat. Da erlebt
man, was urbane Kultur ist; wo Wohnen nicht nur eine
Funktion, sondern auch ein Genuss ist, eine der wesentli-
chen Lebensqualititen.

Ich bin ein grosser Bewunderer der alten Stidte, beson-
ders Italiens: Florenz, Siena, Perugia, von Venedig ganz zu
schweigen; auch kleinere wie Gubbio, Urbino, Pienza,
Spoleto - mit welcher Souverinitit sind sie angelegt, in die
jeweiligen Landschaften eingepasst; wie menschlich ihr
Massstab, wie einfallsreich die rdumliche Inszenierung.

Aber gross ist die Bestiirzung, wenn ich die alten Zentren
verlasse, in die neueren Quartiere drumherum oder gar in
die Vorstidte gehe - weg die Atmosphire, der Charme, die
Menschlichkeit. Und dies ohne Ausnahme.

Wen diese Erfahrung noch nicht tiberzeugt, dem sei eine
Expedition durch Mexiko City empfohlen, oder Kairo, oder
Los Angeles: Horrormetropolen, die Paranoia hervorrufen,
dramatisch eskalierende Angst und Gewalt. Das ist um so
tragischer, als die Architektur - obwohl «angewandte»
Kunst - nie zu den «Arts Mineurs», sondern zu den «Arts
Majeurs» gerechnet wurde.

Irgendetwas ist uns abhanden gekommen: ein Konsens
fir Werte; fiir das, was wichtig und was unwichtig ist. Eine
Kraft, fiir neue Probleme neue Losungen zu finden, die der
Qualitdt der alten nicht nachstehen. Wir lassen uns von
Sachzwingen - und mehr noch von so genannten - leiten
und verschonern allenfalls, was ohnehin stattfindet.

Die Dynamik der Entwicklung seit der industriellen und
post-industriellen Revolution ist weitgehend autonom
geworden, ldsst bestenfalls winzige Retouchen zu. Wo
Gestalter am Werk sind, haben sie ihr Augenmerk auf alles
eher als auf die dsthetische Kultur geworfen.

Es gab zwar Einsichtige, die sich bereits zu Beginn der
Epoche gegen vorhersehbare Folgen stemmten. William
Morris zum Beispiel. Und die Rezepte, mit denen er die
Welt retten wollte, waren nicht ohne Wirkung. Er beharrte
auf der Tradition des Handwerks und restaurierte die gothi-
sche Formensprache. Damit begriindete er den Jugendstil,
der seinen Durchbruch zu den Schichten, die dem engagier-
ten Sozialisten am Herzen lagen, dann doch der industriel-
len Fabrikation verdankte.

Trotz mancher Anldufe, Irrtimer mutig zu korrigieren -
das Bauhaus zum Beispiel, das nicht gegen den Wandel,
sondern aus ihm heraus Neues schaffen wollte -, wir Ge-
stalter sind stets der Entwicklung hinterhergelaufen.

Ich flirchte, wir haben unsere Aufgabe nicht nur nicht
bewiltigt, wir haben sie nicht einmal begriffen.

Offenbar begreifen wir erst, wenn uns etwas an die
Grundlagen der Existenz geht. Heute: dass wir etwas zur

Erhaltung der Natur tun miissen, nachdem wir das 6kologi-
sche Gleichgewicht durch Ausbeutung - nicht zu negieren:
auch eine Art Gestaltung - gedankenlos zerstorten.

Wir ahnen zwar auch: dass wir etwas fiir die Kultur tun
miissen. Wir bauen mehr Museen als je zuvor, Theater,
Konzertsile; unser Interesse fiir vergangene Monumente
wichst betrachtlich. Der diesbeziigliche Tourismus nimmt
nicht nur ldstige, sondern schon bedrohliche Formen an.

Aber diese Aktivititen sind nichts als Alibilibungen; ein
Aktionismus, der bestenfalls der Pflege unserer Ferien-,
Fest- und Sonntagskultur gilt.

Unter einer dicken Schicht Kosmetik lassen wir unsere
Alltagskultur fiir Jedermann verkommen - ein haarstrau-
bendes Paradox im Zeitalter der Demokratie. Das ist das
Problem, das an die Grundlagen unserer geistigen Existenz
geht - und es ist noch nicht einmal ins 6ffentliche Bewusst-
sein gedrungen.

Hier ist der Gestalter iiberall mehr gefordert als in den
sogenannt hoheren Kiinsten. Und die Aufgabe ist grosser
und schwieriger, als die Natur wieder instand zu stellen. In
diesem Fall kann er auf ein bekanntes Ziel hinarbeiten; im
kulturellen Bereich kann er nur von einem bekannten
Zustand ausgehen - das Ziel muss er erst schaffen. Wie eine
Agglomeration von 20, 30 Millionen Menschen aussieht,
respektive aussehen miisste, diese Frage ist noch nie gestellt
worden.

Die erste Voraussetzung daflir ist: die unseligen Hierar-
chien des 19. Jahrhunderts abzuschaffen. Jede Aufgabe ist
es wert, nach besten Kriften getan zu werden. Michelange-
lo, in spéteren Jahren Chefarchitekt des Petersdoms, war
sich nicht zu schade, auch die Uniform der Schweizergarde
zu entwerfen.

Es gibt keine minderwertigen Aufgaben, es gibt nur
minderwertige Losungen.

Ganz abgesehen davon: etwas schlechter zu tun als ich
imstande bin, ist Vergeudung des Besten, das ich besitze.
Nimlich meiner eigenen Moglichkeiten. Dies trifft auf alle
Titigkeiten, auch auf die des Erhalters und Verwalters, aber
besonders auf die des Gestalters zu.

In den Ordensregeln der Benediktiner wird nicht nach
Gut und Bose, sondern nach «Praktisch» und «Unprak-
tisch» unterschieden. Siinde ist es, eine Arbeit schlecht -
eben: etwas Unpraktisches - zu machen.

Tu’ was Du tust, als ob Du tausend Jahre lebtest auf
Erden; und so, als ob morgen Dein letzter Tag wire - das
war das Credo von Sister Ann, der Begriinderin der Shaker-
Sekte. Ihre Produkte - vom Néhkdstchen bis zur Siedlung -
wurden ihrer fabrikatorischen wie dsthetischen Qualitit
wegen beriihmt; ein unmittelbares Resultat ihres Glaubens.

Sie sehen, ich komme wieder aufs Religiose zuriick. Aber
in diesem Fall wird nicht dem Ausnahme-Gestalter gehul-
digt, dem gottlichen, sondern dem natiirlichen Genie des
Menschen.

So sympathisch die Shaker-Sekte in vielem ist - vielmehr
war, unter anderem auch darin: dass sie sich mit Anstand
selbst aufloste -, ein Vorbild kann sie nicht sein. Dafiir war
sie zu sektiererisch.

19



Auf der Suche nach einem Vor-Bild komme ich am
ehesten auf den Zen-Buddhismus, respektive auf das, was
ich davon verstehe.

Jede Religion hat Lebensinhalte und Lebensidusserungen
ihrer Gldubigen bestimmt. Aber von keiner ging so nachhal-
tig eine so gestaltgebende Kraft aus wie von den philoso-
phisch geprigten Glaubenssétzen des Zen-Buddhismus. Er
gebar eine sozusagen selbstverstindliche Asthetik: keine
geschmiicklerische, aufgesetzte, sondern eine Asthetik von
innen heraus.

Das fiangt mit dem Verstidndnis an, das der Zen-Buddhist
der Materie entgegenbrachte. Der Baumeister respektierte
in jedem Balken noch den Baum, das lebendige Wesen, von
dem er stammt - was selbstverstindlich zu einer 6kologisch
orientierten Okonomie fiihrte.

In der Unterscheidung zwischen den Elementen, die
tragen und getragen werden, respektierte er nicht nur die
Statik des Bauwerks, sondern das Weltprinzip, das dahinter-
steht - was selbstverstindlich zu einer andern Konstruk-
tionsweise fiihrte. Er fligte die Senk- und Waagrechten nicht
mit Gewalt zusammen - mit Nédgeln, Schrauben, Leim -,
sondern mit Einfiihlung, indem er sie so verfugte: dass sie
von alleine hielten. Und so weiter.

Das Produkt ist eine Architektur von hichster Eleganz,
von Transparenz und Variabilitit auf der Basis eines Moduls
- was wiederum einem andern Prinzip Ausdruck verleiht:

ZUSAMMENFASSUNG

Kunst = Design. Diese Gleichung ist geradewegs banal, doch
umgekehrt «Gestaltung = Kunst» fihrt sie in die Tiefe. Zum
ersten: Kunst vermag niemand zu definieren, da sie sich laufend
selbst definiert. Sie hat mit Imagination, von «Imago» (Bild) ab-
geleitet, zu tun; Bild als Gegenstiick zum Begriff. Diesen Gegensiit-
zen ist die intellektuelle Anschauung iibergeordnet, die der Kunst
eine philosophisch-religiose Aura vermittelt, die sich der Einfluss-
moglichkeit der Kiinstler (und der Kritiker) entzieht. Die zweite
Gleichung umfasst den sachlichen Prozess des Gestaltens. Wer
gestaltet, schafft damit ein potentielles Kunstwerk und bewahrt die
Gesellschaft vor der Erstarrung. Doch die Schwelle, an der das
Gestaltete zum Kunstwerk wird, ist zu hoch, die Alltagskultur fur
Jedermann verkommt. Dabei gibt es keine minderwertigen Aufga-
ben, sondern nur minderwertige Losungen. Aber dazu muss sich
der Gestalter unabhingig machen von den Erwartungen, die die
Gesellschaft an ihn, und die er an die Gesellschaft stellt.

RIASSUNTO

Arte = creazione artistica. Quest'equazione ¢ addirittura banale,
pero all'inverso «creazione = arte» ci permette di approfondire la
tematica. Per primo: nessuno puo definire 'arte, poiché essa si
definisce continuamente da se. Esse ha da fare con immaginazione,
derivata da «imago»; immagine come contrapposizione al concetto.
A queste antinomie sovrapposta la visione intellettuale che procura
all’arte un’aura filorelogiosa che si sottrae alla sfera d’influenza degli
artisti (e dei critici). La seconda equazione comprende il procedi-
mento obiettivo della creazione. Chi crea, produce con cido un’opera
d’arte potenziale e preserva la societd umana dall’irrigidimento. Il
passeggio dalla creazione all’opera d’arte & troppo difficile, la cultura
quotidiana a portata di tutti deperisce. Tuttavia non esistono
compiti scadenti, ma soltanto soluzioni scadenti. Per questo scopo
pero il creatore deve rendersi indipendente dalle aspettative che la
societa umana pone a lui e che lui pone ad essa.

20

dem von Einheit und Vielfalt. Alles in selbstverstidndlicher
Ubereinstimmung mit Funktionen und Lebensabldufen.

Was auf die Architektur zutrifft, gilt auch fiir alle andern
Artefakte, das Kunstwerk - selbstverstandlich - miteinge-
schlossen. Ich will das Beispiel nicht weiter vertiefen, auch
es ist Vergangenheit.

Sieht man heute auf Japan, muss man zugeben: der Erfolg
war nicht nachhaltig - das Scheitern ist wenigstens grandios.
Der Zen-Buddhismus ist so wenig - fiir uns Westler schon
gar nicht - zu restaurieren wie es die Gothik war. Ganz
abgesehen davon: dass wir mit Restaurationen - welcher
Art auch immer - nicht weiterkommen.

Wie wir weiterkommen, weiss ich auch nicht. Aber ich
will nicht schliessen, ohne wenigstens ein kleines Licht
anzuziinden. Mit einem Zitat von Gottfried Benn, der zwar
nicht religios veranlagt, aber Moralist von hohen Graden
war. Er formulierte so etwas wie den kategorischen Impera-
tiv des Gestalters: Vollende nicht Deine Personlichkeit,
vollende jedes Deiner Werke.

Wenn dies auch kein Glaube von allgemeinem Konsens
ist, so ist es doch ein Weg von individueller Konsequenz. Es
bleibt dem Gestalter auch gar nichts anderes tiibrig, als sich
in eigener Verantwortung zu engagieren. Nur damit macht
er sich unabhingig von Erwartungen, die gar nicht zu
erfiillen sind. Denen, die die Gesellschaft an ihn stellt; und
denen, die er an die Gesellschaft stellt.

RESUME

Art = design. Cette équation est fort banale, mais le contraire
«design = art» nous conduit dans des profondeurs. Premierement:
personne ne peut définir Part, car celui-ci se définit continuellement
par lui-méme. Il a affaire a I'imagination, dérivant de «imago»
(image); image en tant que contrepartie de la notion. Ces contrastes
sont subordonnés a la conception intellectuelle qui confére a l’art
un air philosophique-religieux qui enléve aux artistes (ou aux
critiques) toute possibilité d’influence. La seconde équation vise le
processus objectif de la création, celui qui crée une forme réalise
une ceuvre d’art potentielle et préserve la société de I'engourdisse-
ment. Mais le seuil du passage a ’ceuvre d’art est trop haut, la
culture de tous les jours pour tout le monde dégénére. Il n’existe
cependant pas de tiches de mauvaise qualité, il n’y a que de mau-
vaises solutions. Mais il est nécessaire que le styliste se libére de
toute attente vis-a-vis de la société et inversément.

SUMMARY

Art = Design. This equation is simply trite, but when turned
around, «Design = Art», it acquires depth. To begin with, nobody
can define art because it continuously redefines itself. It deals with
imagination derived from «imago» (image); pictures as opposed to
concepts. These contrasts are subordinate to an intellectual
approach that lends a philosophical-religious aura to art which
eludes the influence of the artist (and the critics). The second
equation involves the factual process of design. Anything that is
designed automatically creates a potential work of art and prevents
society from becoming rigid. Since the threshold between design
and a work of art is too high, ordinary culture for Everyman has
deteriorated. There are no inferior tasks, only inferior solutions. In
order to change this situation, the designer must rise above his own
and society’s expectations.



	Kunst = Gestaltung

