
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 44 (1987)

Heft: 2: Konrad Witz

Artikel: Ars memorativa und Inspirationsgefässe des Künstlers im Mittelalter :
Bemerkungen zu "Konrad Witz und Italien"

Autor: Deuchler, Florens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ars memorativa und Inspirationsgefâsse
des Künstlers im Mittelalter

Bemerkungen zu «Konrad Witz und Italien»

von Florens Deuchler

«Konrad Witz und Italien» - der Titel ist im einleitenden
Referat insofern bewusst provozierend gewählt worden, als
er einen nordeuropäischen Spätgotiker namentlich aufruft
und diesen mit einem geographisch fern liegenden Kulturkreis

in unmittelbare Beziehung setzt. Es wird dabei von der
Vermutung ausgegangen, dass dieser Maler sich nicht nur in
der engeren Heimat und bei den Niederländern informierte,
wie das Emil Maurer anlässlich eines anderen «festival du
patron», vor drei Dezennien, überzeugend dargelegt hat,
sondern dass Witz, wohl im Jahre 1439, auch jenseits der
Alpen Umschau hielt, nämlich in der Toskana.1

Fragestellungen

Eine solche Hypothese, in der Literatur bisweilen gestreift,
doch nie systematisch verfolgt, wirft einerseits Probleme
allgemeiner Art bezüglich der Mobilität der artifices im
15. Jahrhundert auf, andererseits stellt sie Fragen nach der
Art und Weise der Rezeption, das heisst nach den
Hilfsmitteln, mit denen die reisenden Künstler aus dem Norden
fremde - und vor allem transalpine - Anregungen
aufgenommen, verarbeitet und ihrem heimischen Stil
anverwandelt haben.2

Von solchen im Spätmittelalter operierenden Überlegungen

ausgehend, muss man sich, in einem grösseren
geschichtlichen Zusammenhang, weiter gefasste Problemkreise

vor Augen halten, etwa: wie ist ein Maler im 15.

Jahrhundert überhaupt zu seinen Vorlagen, Modellen,
Anregungen, im heutigen Sprachgebrauch: zu seinen Denk-
beziehungsweise Bildanstössen gekommen? Diese visuellen
Amalgamierungsvorgänge hat die Kunstgeschichte für die
vorreformatorische Zeit nur am Rande zur Kenntnis
genommen.

Das höchst aufschlussreiche Material wurde dabei gerade
dann bisweilen verschüttet, wenn für ein bestimmtes Werk
tatsächlich die unmittelbaren Voraussetzungen oder
Anregungen ausgemacht werden konnten, und wo somit das
augenblickliche (und oft die Augen blendende) Finderglück
die entscheidende Frage nach den eigentlichen Mechanismen

dieser Interdependenzen an die Peripherie der
Betrachtung rückte; jeweils neu etablierte Beziehungen genügten

generell vollauf. Solches Finderglück - bekanntlich
Sternstunden für Kunsthistoriker - reichte jeweils im
diesbezüglich um einige Maschen enger gezogenen
Koordinatensystem der Einflüsse aus.

Dabei steht ja viel mehr auf dem Spiel als nur fachinterne
Relationsakrobatik: neu entdeckte Bezugspunkte sollten
doch auch in übergeordneten historischen, geistes- und
kulturgeschichtlichen Rastern ihre relevante Stellung und
Aussagekraft zugewiesen bekommen.

Ars memorativa

Wenn in der Folge von verschiedenen Rezeptionskategorien
und -gefässen die Rede sein wird, so ist doch gleich festzuhalten,

dass ihnen ein solider gemeinsamer Nenner eignet:
der von künstlerischen und gestalterischen Absichten
geformte Wille und der dadurch ausgelöste visuelle
Mechanismus, Gesehenes in der Erinnerung zu behalten, um es
bei Gelegenheit dem eigenen Werk einzupassen und
einzuverleiben.

In der Literatur spielt die Kenntnis der «ars memorativa»
seit der Antike eine wesentliche Rolle. «Memoria» und
«reminiscentia», «loci et imagines», «notae» als Stenogramme

und, vor allem, die «imagines agentes» sind Begriffe,
von denen man, als Arbeitshypothese, annehmen kann,
dass sie auch den bildenden Künstlern nicht ganz unbekannt

waren, zumal es im Mittelalter ein bedeutendes und
verbreitetes mnemotechnisches Schrifttum gab.

Das komplexe Material sowie unser heutiges Wissen auf
diesem Gebiet wurde zuletzt von Frances A. Yates in
ihrem Buch The Art of Memory zusammengestellt und
trefflich kommentiert.3

Vor allem das Kapitel über «Mediaeval Memory and the
Formation of Imagery» ist, so weit ich sehe, von der
Kunstgeschichte weitgehend übersehen worden. Die daraus zu
ziehenden Konsequenzen - etwa für die Malerei - können
hier nur kurz erwähnt werden.

Rezeptionskategorien

Versucht man probeweise die verschiedenen Anregungsformen

zu ordnen, so ergeben sich einige Gesichtspunkte, die
freilich nicht immer sauber von einander zu trennen sind,
und die sich überlagern und gegenseitig durchdringen sowie
vermischen können.

Eine erste Kategorie der Vermittlung darf zweifelsohne
im an die Ateliergemeinschaft gebundenen Verhältnis
zwischen Lehrer und Schüler, zwischen Meister und Lehr-

83



ling gesehen werden. Konrad Witz betreffende Angaben
wie auch einschlägige Vorschläge hinsichtlich einer
handwerklichen Basisausbildung fehlen. Der Gedanke, Witz
hätte als Goldschmied angefangen - wie in der folgenden
Generation Dürer - verdient nach wie vor Gehör. Dabei ist
in Erinnerung zu rufen, dass in einem solchen Verhältnis
nicht nur formale Funken springen (die vorderhand die
Imitation des Meisters anvisieren), sondern auch, dass es
sich bis ins ausgehende Mittelalter - und vor allem - um die
Weitergabe der sorgsam gehüteten materiellen und technischen

Geheimnisse der jeweiligen «ars» handelt.
Es geht somit, gleichgültig in welcher Zunft, um ein enges

zwischenmenschliches Vertrauensverhältnis, aus dem, bei
handwerklicher Eignung, eine künstlerische Beziehung, ja
Abhängigkeit entstehen kann. Raffaels frühester Wunsch -
und dann auch Krönung seiner Ausbildung - war es, mit
seinem Lehrer Perugino verwechselt zu werden.

Dabei mag das Wissen und Können von Vater auf Sohn
oder vom Grossvater auf den Enkel übergehen, in der
Familie oder im durch Heiraten erweiterten Familienclan
verbleiben. Es kann auch vom Meister an einen von
auswärts aufgenommenen und von diesem geschulten Gesellen

weitergegeben werden. Es beginnt seinerseits zu wandern

und - für den Kunsthistoriker vorderhand bis zum
erwähnten Finderglück - ausser Kontrolle zu geraten.

Diese geheimnisvolle Weitergabe von technischen Rezepten

und Vorlagen sowie eine geographisch im allgemeinen
genau lokalisierbare Einführung in das handwerkliche
Können dürfen prinzipiell als die tragenden Grundlagen
jeder mittelalterlichen Ateliergemeinschaft angesehen
werden. Dabei spielt es vorderhand für den
Übernahmemechanismus keine Rolle, ob es sich um eine mönchische
oder eine weltliche Werkstätte handelt.

Erst wenn man die zusätzliche Frage nach dem Auftraggeber

eines Werkes formuliert und sich nach den hierfür zur
Verfügung gestellten oder benützten Vorlagen erkundigt,
wird die Situation komplexer. In wessen Besitz befand sich
das zur Ausführung gewählte Modell? Kannte es der Künstler

schon oder wurde es vom Besteller mitgebracht? Wo
liegt der Archetyp? Wie und in welcher Form gelangten
beispielsweise antikische Bildvorstellungen, zweifellos
innerhalb eines kleinen elitären Personenkreises zirkulierend,

in die ausführende Werkstatt?
Eine zweite Kategorie bilden - im Gegensatz zu den

mönchischen Verteilerkreisen - die weltlichen und kommunalen

Komponenten mit sozial und gesellschaftlich diversi-
fizierten und sich gegenseitig marktorientiert konkurrenzierenden

Strukturen. Sie lagern innerhalb von durchorganisierten

Stadtgemeinschaften, welche über verschiedene
(und mit Geld honorierte) Spezialistenteams verfügen. Sie

können, schlaglichtartig, am besten dank ikonographischer
und technischer Unterschiede in den Madonnenbildern des
Trecento beleuchtet werden. Hier lassen sich auch, je nach
Finanzkraft des Bestellers und seiner Ambitionen, auch
verschiedene Ausführungsarten erkennen.4

In der mönchischen Kunst nach genera pingendi zu
suchen, dürfte, so weit ich sehe, zu keinem Erfolg führen;

Mönche arbeiten, innerhalb des «laus perennis», zum Lobe
Gottes.

Dieses mittelitalienische Material führt aber auch vor
Augen, wie sich langsam nicht nur konkordierende sondern
auch antagonistische Beziehungen zwischen einzelnen
Produktionszentren einfädeln und entfalten, indem ein
fertig gemaltes und öffentlich ausgestelltes Werk zum
Anreger und Herausforderer wird. Die Palen von Cimabue,
Duccio und Giotto dienen dabei als Kronzeugen für einen
zwischenstädtischen Paragone in Erfindung, Programm und
nicht zuletzt auch in schierer materieller Grösse.

Diese Werkgruppe erinnert dabei nicht nur an den Export
von Kultbildern an Dritte, sondern überhaupt an den
bereits verbreiteten Handel mit mobilen Kunstgütern, etwa
mit Emails aus Limoges und Elfenbeinen aus Paris. Werke
können dabei kommerziell als Massenware auf Jahrmärkten
und Messen erworben werden - lange bevor Agnes Dürer in
Frankfurt Arbeiten ihres Mannes feilbot. Bei solchen
Transaktionen tritt der Künstler in den Hintergrund. Der
Konsument braucht ihn gar nicht mehr zu kennen.
Zwischenhändler schalten sich ein.

Wanderkünstler

Eine dritte Kategorie umfasst den Wanderkünstler und die
mobilen Ateliers, welche sich aus dem Perimeter der engeren

Heimat und aus ihren etablierten, traditionsgebundenen
Sicherheitszonen entfernen. Paderborns Bischof

Meinwerk bediente sich 1017 einer Gruppe von «operarii
graeci», und Abt Suger von Saint-Denis spricht im 12.

Jahrhundert von Werkleuten «de diversis nationibus», die er für
die Ausstattung seiner Abteikirche benötigte. Die Beispiele
liessen sich häufen.

Von besonderem Interesse sind dabei die Endstationen
solcher Wanderschaften im Rahmen der grossen
abendländischen Bau- und Werkplätze wie San Francesco zu
Assisi oder, im ausgehenden 14. Jahrhundert, der Mailänder
Dombau: Trefforte, an denen sich die Künstlerwege nicht
nur gekreuzt, sondern sich auch über grössere Zeitspannen
verknotet, Erfahrungen und Errungenschaften sich gegenseitig

befruchtet haben.
Courajods Begriff des «internationalen Stils» für die

abendländischen Verflechtungen um 1400 ist insofern
höchst zutreffend, zeitlich jedoch zu eng kalkuliert, wenn
man sich von dem bereits um 1300 intensiven gesamteuropäischen

Austausch überzeugt hat und die Sprachraumgrenzen

überschreitenden gotischen Bauhütten und
Bildhauerateliers im 13. Jahrhundert als bahnbrechende Vorläufer

in Anschlag bringt.
Es darf dabei von der Annahme ausgegangen werden,

dass diese ambulanten Künstler und mobilen
Werkstattgemeinschaften vorerst mit ihrem eigenen stilistischen und
ikonographischen Reiseproviant unterwegs waren. Man
vergegenwärtige sich lediglich das Atelier des Strassburger
Ecclesia-Meisters, das auf seiner Wanderschaft in Dijon und

84



Besançon unverkennbare Spuren hinterlassen hat: Pioniere
einer völlig neuen Kunst, denen sich keine herausfordernden

lokalen Alternativen in den Weg stellten.

Musterbücher und Autopsie

Eine vierte Gruppe betrifft nun das eigentliche Hilfsmaterial:

die Aufzeichnung von Eindrücken auffliegende Blätter
oder in Alben. Der Klassiker der Kategorie ist Villard de
Honnecourt. Dabei muss auf die einschneidende Alternative

in der Seh- und Rezeptionsgewohnheiten hingewiesen
werden. Sobald eine Skizze nach einem als beispielhaft
empfundenen Werk vorliegt, besteht die Möglichkeit, dass
diese Notiz allenfalls auch von Drittpersonen zu Rate
gezogen werden kann, die das zugrunde liegende Original
gar nie gesehen haben müssen.

Der direkte Faden reisst, die Autopsie geht in Brüche,
Missverständnisse stellen sich ein.
Eine fünfte Kategorie, schwer zu greifen und dementsprechend

schwierig zu belegen, für den Fall Witz (und seine
Generation) jedoch möglicherweise geradezu entscheidend,
ist diese in der individuellen Erinnerung haften bleibende
Autopsie, die nicht unbedingt in Form einer konkreten
Erinnerungsskizze zu Buche geschlagen haben muss.

Solche Referenzen, welche allein auf dem höchst persönlichen

Gedächtnis und seiner Tragfähigkeit fussen, können
in ganz anderen narrativen Zusammenhängen wieder in das
Bewusstsein gelangen, Verwendung und Adaptierung
finden.

Im Werk von Konrad Witz liegt die Vermutung nahe, dass
die nur visuell stattgefundene Rezeption und deren spätere
Applikation im eigenen Œuvre zu einem ausschlaggebenden

Vermittlungsträger wird. Die Beispiele der Befreiung
Petri aus dem Gefängnis vom Genfer Altar und das vermutete

Vorbild vom Silberaltar des Florentiner Baptisteriums -
der Besuch der Freunde beim hinter Gittern sitzenden
Johannes -, also ebenfalls eine Gefangenenerzählung,
scheint mir einen bedenkenswerten Fingerzeig zu liefern.
Die Szenarien sind eng verwandt; das entscheidende
gemeinsame Stichwort, das in Witzens visueller Datenbank
die Erinnerung ausgelöst haben könnte, lautet: «Kerkerszene».5

Eine sechste Kategorie entzieht sich schliesslich des
materiellen Nachweises. Der Vollständigkeit halber soll sie kurz
genannt werden: die orale Tradition, die mündliche
Beschreibung eines gesehenen Werks also. Sie hat im
Künstlerdialog sicherlich eine Rolle gespielt. Natürlich konnte sie
von erläuternden (aber auch verunklärenden) Skizzen
begleitet werden.

Alte und neue Vorlagen

Geht man von der schulbuchhaft vereinfachten und tatsächlich

dann und wann noch zu lesenden Behauptung aus, dass
der mittelalterliche Künstler vorwiegend, wenn nicht sogar

ausschliesslich, nach bereits existierenden Modellen und
Vorlagen arbeitete, und dass sich individuelle Neuerungen
lediglich - oder doch zumindest hauptsächlich - in stilistischen

Anpassungen oder Modernisierungen der kanonischen

und erstarrten Bildstrategien erschöpften, so verpasst
man wesentliche Verbindungen im Bereich der
überlieferungsgeschichtlichen Anschlüsse.

Das gehortete und unmittelbar greifbare Skizzenmaterial
bildete eine Referenz ersten Ranges. Dabei wäre jedoch
vermehrt in Rechnung zu stellen, dass Vorlagen nicht
unbedingt alle aus der gleichen Zeit stammen müssen.

Namentlich in einem patrilinear geführten Atelier lassen
sich etwa erhaltene Modelle aus der Grossvätergeneration
nachweisen. Stilistische Unterschiede in einem und demselben

Werk - ob Buchmalerei oder Tafelbild - sind somit
nicht unbedingt auf die von der Kunstgeschichte favorisierten

und all zu oft heraufbeschworenen «verschiedenen»
Hände, sondern - wohl viel öfters als man vorerst denkt -
auf den simultanen Gebrauch von Vorlagen ungleichen
Alters, heterogener Herkunft sowie schwankender Qualität
und Erhaltung zurückzuführen.

Die Situation dieser traditionsreichen Kräftefelder wird
im Verlauf des 15. Jahrhunderts grundlegend erschüttert
und durch das Aufkommen und die rasche Verbreitung der
Druckgraphik revolutionär verändert. Sie erlaubt, dass

gleichzeitig an geographisch weit auseinanderliegenden
Orten und unabhängig voneinander, die gleichen Anreger
zur Bildgestaltung herangezogen werden. Zusammenhängende

und logisch gewachsene Stemmata weichen einem
neuen Bild der Bezüge, das jetzt aus einer Vielfalt von
auseinandergeplatzten Konstellationen mit identisch
bleibenden Kernen besteht.

Die seit 1500 im ganzen Abendland gesuchte Graphik
Dürers und seiner Zeitgenossen stellt vor diesem Hintergrund

die traditionellen Künstler- und Atelierbeziehungen
in Frage.

Ein zusätzliches Problem, diesmal der Geschmacksgeschichte

zuzuordnen, liegt zu guter Letzt im Umstand vor,
dass Werke der krausen, erzdeutschen Spätgotik gerade in
lateinischen Ländern vorbehaltlos rezipiert, oft zu Rate

gezogen, imitiert, kopiert und schliesslich auch kommerziell
gefälscht wurden.

Auftraggeber

Überblickt man das auf uns gekommene Material, welches
ja nur einen geringen Bruchteil dessen darstellt, was einst
vorhanden war, so scheint ein wesentliches Phänomen im
Bereich der Wechselwirkungen prinzipiell unterschätzt zu
sein: die grosse Mobilität der Künstler selbst. Um es im
Rahmen der Malerei des 15. Jahrhunderts überspitzt zu
sagen: es wäre verwunderlich, wenn die bedeutenderen
nordeuropäischen Maler, auch ohne höfische Verbindungen
und Empfehlungen, nicht in Italien gewesen wären.

Was Witzens Beziehungen zu höher gestellten Auftraggebern

anbetrifft, so zeichnet sich, zumindest für das späte

85



Werk (und möglicherweise kennen wir nur dieses späte
Werk), vermehrte Kontakte mit dem savoyischen Hof in
Chambéry ab.

Eine Schlüsselrolle spielte dabei wahrscheinlich der
Genfer Kardinal Bartolomeo Vitelleschi, Bischof von
Corneto/Tarquinia, dem auch in den letzten Überlegungen
von Charles Sterling wachsende Aufmerksamkeit
zukommt.6 Ohne weiteren Untersuchungen vorgreifen zu
wollen, dürfte Vitelleschi Witzens Verbindungen vom
Basler Konzil aus nach Florenz und nach Savoyen geknüpft
haben. Insofern bestehen Aussichten, den Aufenthalt des
«conradus sapientis» - unter dieser Namensform wären
wohl seine Spuren zu sichern - in Italien sowie in Genf
einem historisch ebenbürtigen Beziehungsnetz einzuordnen.

Man dürfte dabei Begegnungen aufdecken, wie sie um
1450, im Rahmen höfischer Kontakte, zwischen Rogier van
der Weyden und Fra Angelico tatsächlich nachweisbar sind
und auch von niemandem mehr in Zweifel gezogen
werden.7

Ein Kronzeuge: van der Weyden

Rogiers Grablegung in den Uffizien geht in ihrer kompositioneilen

Anlage auf eine Predellentafel Fra Angelicos aus
dem Hochaltar von San Marco in Florenz zurück, die heute
in München (Alte Pinakothek) aufbewahrt wird. Ein
Vergleich ist im Hinblick auf Konrad Witz und sein Verhältnis
zu möglichen florentinischen Anregungen lehrreich.

Der Florentiner schildert nicht mit narrativen Mitteln den
Vorgang der eigentlichen Grablegung, sondern er legt die
Betonung vielmehr, in der ursprünglichen Mitte der
Altarmensa und somit in der Altarachse, auf die überzeitliche
und symbolhafte Vorweisung des Corpus Domini in
offensichtlicher Verbindung mit dem Sepulcrum. Fra Angelico
folgt dabei keinem der Evangelientexte. K.W. Jähnig
nannte 1918 die Szene zutreffend «Die Beweinung Christi
vor dem Grabe». Es handelt sich dabei um eine Anspielung
auf den Schmerzensmann, der allerdings noch nicht im
Sarkophag aufrecht erscheint (und von Maria und Johannes
flankiert und gestützt sein kann), sondern um den toten
Leib Christi, der vor der Bestattung noch einmal vorgezeigt
wird. An höchst privilegierter Stelle innerhalb des Altarprogramms

gewinnt die Darstellung ihre volle liturgische
Bedeutung.

Es geht infolgedessen um eine ahistorische Verbildlichung

ausserhalb von narrativer Überlieferung, Raum und
Zeit. Es ist einerseits ein in den Altar integriertes Andachtsbild,

andererseits Beleg und Beweis für das auf der Mensa
vollzogene Messopfer. Christus, dessen Leichentuch den
unteren Teil des Körpers verhüllt und hinter den Oberkörper

zurückgeglitten ist, um die Seitenwunde zu dokumentieren,

wird in der Bildmitte von Joseph von Arimathia, der
mit dem Toten auf dem weissen Tuch aus «reiner
Leinwand» (Matthäus 27,59) steht, in senkrechter Position unter
den Armen gestützt. Letztere fangen links und rechts Maria
und Johannes auf. Mit verhüllten Händen sind sie im

Begriff, die Nagelwunden zu küssen. Maria kniet, Johannes
steht in dramatischer Schreitstellung. Alle vier Gestalten
sind mit punzierten Goldscheiben nimbiert, wobei der
Kreuznimbus Christi durch seine Grösse hervorgehoben
ist.

Die Szene spielt vor einer durch Licht und Schatten
modellierten, aus nackten Felsen bestehenden Kuppe, in
die die dunkle Grabkammer, die Joseph von Arimathia (laut
Mt. 27,60) hatte aushauen lassen, integriert ist. Die Gruft
nimmt den Sarkophag auf. Über die Grabplatte schweigt
sich die Darstellung aus. Der Blumenwiese des Vordergrunds,

wie ein natürlicher Teppich ausgebreitet, entsprechen

hinter dem Fels zwei fein gegliederte, schräg den
Bildecken zuwachsende Baumgruppen; nur links steht ein
palmenartiges Gewächs vor der kalen Steinkulisse. Der
Himmel ist leicht verhängt mit braungrauen Wolkenbändern,

die sich in die grisaillehaft anmutende Tonalität der
Tafel einpassen. Lediglich die Mäntel von Maria und Johannes

setzen mit Blau- und Gelbtönen seitliche Akzente, die
dazubeitragen, die Strenge der Symmetrie zu mildern.

Rogier van der Weyden übernimmt dieses Bildschema als

Ausgangssituation und Gerüst für sein Scenario der
Grablegung. «In the first place, Roger appropriated two details
apparently peculiar to Fra Angelico: the framework of
masonry by which the mouth of the cave is squared into a

regular doorway and a peculiar kind of tree the branches of
which spread from one point into a fanlike pattern»
(Panofsky). Diese Beobachtungen sind zwar richtig, doch
visieren sie lediglich sekundäre Äusserlichkeiten an. Die
Anverwandlung ist komplizierter.

Das Hochformat zwingt zu entscheidenden Änderungen
in der Bildstrategie, fordert vor allem Erweiterungen auf
und führt somit zu einer eigentlichen «amplificatio» des
Grundthemas. Der Flame wählt nicht nur einen anderen,
höher gelegenen und näher an das Bild herangerückten
Augenpunkt, der sich vor allem in der Landschaftsdarstellung

bemerkbar macht und auswirkt, sondern er vermehrt
seinen Figurenbestand. Neben Maria Magdalena, «dem
Grabe gegenüber» (Matthäus 27,61), somit am vorderen
Bildrand kniend, fügt er, diesmal Johannes 19,39 folgend,
Nikodemus als weitere Trägerfigur ein. Die Szene wird
dadurch bewegt, emotional motiviert und dramatisiert. Der
starre Leib Christi erscheint schräg gestellt, bleibt aber

rechtwinklig auf die quer in das untere rechte Bildviertel
gelegte Grabplatte ausgerichtet, die, vom rechten Bildrand
überschnitten, die monumentale Symmetrie der Vorlage in
Frage stellt. Sie dient vor allem als Sockel für Johannes, rot
gekleidet, mit fliegendem Mantel, der, vom Schmerz
bewegt, gleichsam von rechtsher die Bühne betritt, und von
dem aus die Bildlesung zu erfolgen hat. Johannes und Maria
Magdalena sind mit durchsichtigen Kreisnimben
ausgezeichnet, Maria mit einem Strahlenkranz und Christus mit
drei Strahlenbündeln.

Die zentrale Gruppe umgibt ein kleinteiliger mit vielen
narrativen Einzelheiten ausgestatteter innerer Landschaftsrahmen,

der am unteren Bildrand als «Garten» (Johannes
19,41) nicht nur den Hut, den Baumast unter der Grabplatte

86



und das Salbgefäss sondern die weit in die Tiefe führende
Hintergrundszenerie umfasst. Letztere wird im Rücken
Marias gleichsam eingefädelt durch das Wegmotiv, das sich
- verkürzt - auch in der rechten oberen Bildecke wiederfindet.

Die Wege zur Aussenwelt führen nach Jerusalem, das
auf beiden Seiten Golgothas, durch die drei leeren Kreuze
ausgezeichnet, sich am Horizont panoramisch abzeichnet.

Das Wegschema, das in der Tafelmalerei erstmals bei
Robert Campin in dessen Geburtsbild in Dijon eine
bildstrategische und vorbildhafte Rolle in der Eroberung des
Tiefenraumes spielt, ist in Rogier van der Weydens Florentiner

Tafel insofern von Bedeutung, als das Motiv auch die
Funktion eines Zeitträgers wahrnimmt: am linken oberen
Bildrand erkennt man zwei nimbierte Frauengestalten. Es
sind die Marien, die sich am Ostermorgen zum leeren Grab
begeben werden. Sie spielen demnach auf eine zukünftige
und im Bild nicht mehr dargestellte Episode an, spannen
die Szene der Grablegung jedoch auf Grund von Anspielungen

in einen erzählenden Ablauf ein, indem die Auferstehung

und das Vorfinden des leeren Grabes als Stationen mit
eingeschlossen werden.

Rogier van der Weyden verabeitet somit formal-strukturell
aber nicht inhaltlich eine genau bestimmbare italienische

Vorlage. Letztere war bei Fra Angelico ein Symbol; der
Niederländer macht daraus eine Illustration der Evangelientexte.

Er nimmt dabei eine Anverwandlung der Komposition
und einzelner Motive vor; auf Grund der Metamorphose

lässt sich bis in alle Einzelheiten verfolgen, wie er die
florentinische Anregung in sein eigenes spätgotisches Idiom
übersetzt, in der Schlussrechnung jedoch zu keinerlei
italianisierenden Konzessionen bereit ist.

Wäre die Predellentafel nicht überliefert, so käme wohl
niemand auf den kühnen, ja a priori abwegigen Gedanken,
hinter der Florentiner Grablegung des Niederländers eine
italienische Anregung zu vermuten, wie dies beispielsweise
in der Frankfurter Medici-Madonna Rogier van der Weydens

offensichtlich ist.
Für den Vergleich Fra Angelico-Rogier van der Weyden

glauben wir im Werk von Konrad Witz, einige Jahre früher
stattgefunden, ein Parallelbeispiel solcher Anregung und
Umsetzung nennen zu können: es handelt sich um die
bereits erwähnte, höchst eigenwillige Inszenierung der
Befreiung Petri aus dem ehemaligen Genfer Hochaltar und
dem vermuteten Modell, dem Besuch der Glaubensgenossen

beim eingekerkerten Johannes auf dem Silberaltar des
Florentiner Baptisteriums, jetzt in der Opera del Duomo.

Was die Rezeptionskategorien anbetrifft, so kann festgehalten

werden, dass Witz, theoretisch, nicht nach dem
florentinischen Werk gezeichnet, sondern sich dieses nur
sehr genau angeschaut hat. Auf Grund von anderen inhaltlich

identischen aber ikonographisch nicht kongruenten
Belegen ist es ausserdem aufschlussreich festzustellen, dass
ihm diese früher gesehene Kerkerszene in den Sinn kommt,
als er ebenfalls eine solche, und zwar in einem völlig anderen

Zusammenhang, zu malen hatte.

Als Arbeitshypothese darf man vermuten, dass ein
bestimmtes Vorbild dann in des Künstlers Erinnerung
auftaucht, wenn sich inhaltliche Beziehungen aufdrängen. Mit
andern Worten: die im Mittelalter wohl übliche Referenz
auf ein gezeichnetes, materiell auf einem Skizzenblatt
notiertes Vorbild scheint gleichsam durch die dem Maler
eigene visuelle Erinnerungsgabe ersetzt. Die Zeichnung
wird funktionell mehr und mehr zum Ausführungsort und
Mittel der das Bild vorbereitenden Studie. Sie ist dabei nicht
nur minutiöse Detailvorbereitung sondern, spätestens seit
Dürer lückenlos belegt, auch wichtiges Vorstadium für den

gesamten Bildentwurf.
Man darf somit annehmen, dass ein Maler der Generation,

die sich aus den Unverbindlichkeiten des Weichen
Stils zu befreien sucht, nicht nur um einen persönlich
profilierten Stil ringt und diesen aufrecht erhält, sondern
auch vermehrt auf seine eigene visuelle Erinnerungskraft
baut und sich somit aus den retardierenden und die eigene
Phantasie eingehenden Zwängen der bereits formulierten
Vorlagen befreit. Bei Witz scheint mir ein solches Verhalten
bedenkenswert.

Im Dialog zwischen Besteller und Künstler, also im
Bereich der «Kunstgeschichte als Auftraggebergeschichte»,
wäre es ausserdem wichtig zu wissen, wer Witzens Kunden
wirklich waren, und ob sich der Maler für alle unter ihnen
der gleichen gestalterischen Mittel bedient hat. Anders
formuliert: verfügte er noch (oder: schon wieder) über die
Kenntnis der verschiedenen «genera pingendi»? Das heisst:
malte er (wie die Italiener) mit differenziertem Aufwand
und schwankender Aufmerksamkeit je nach Bedeutung und
Bezahlung des Auftrags? Kennt er eine «einfache» und eine
«reiche» Ausführung (so auch im Bereich von teuren oder
billigen Farben), wie das beispielsweise besonders eindrücklich

im Œuvre des um wenig jüngeren Italieners Benozzo
Gozzoli, 1444 urkundlich erstmals erwähnt, zu beobachten
ist? Sind die Tafeln des Basler Heilspiegelaltars unter den

gleichen sozialen und materiellen Voraussetzungen entstanden

wie das Landschaftsporträt in Genf oder das raffinierte
Retabelfragment in Strassburg? Gehören sie demselben

«genus» an? Einerseits ist es über jeden Zweifel erhaben,
dass diese Tafeln - wie auch der Christophorus in Basel -
von der gleichen Hand stammen; andererseits kann
dennoch kaum so getan werden, als ob in der Ausführung nicht
beträchtliche Schwankungen vorlägen. Solche Beobachtungen

kamen bis anhin lediglich in der Chronologie-Diskussion

zur Sprache, scheinen mir hier aber eher marginale
Irrläufer zu sein.8

Nordeuropäische Bilder der Spätgotik - bis zu Hugo van
der Goes und Hans Memlinc - entzückten das italienische
Publikum. Möglicherweise lag für einen lateinischen Besteller

gerade darin ein besonderer Anreiz, dass es eben - im
Gegensatz zu den italienischen Usanzen - bei den
«fiamminghi» (zu denen selbst ein Dürer zählte), keine Bilder
«erster» und «zweiter» Ausführungsklasse gab, und dass das

Produkt gleichsam mit einem a priori voraussetzbaren

87



Gütesiegel für garantiert höchste technische Qualität,
malerische Präzision und unabdingbare Glaubwürdigkeit
begleitet war.

Eine letzte Frage: Macht Konrad Witz hier, neben den in
seinen Bildern perfekt integrierten Italianismen, auch
massvollen Gebrauch von weiteren «italienischen» Erfah¬

rungen? Ich halte einen solchen haushälterischen Aspekt,
nun durchaus auf «schwäbisch» buchstabiert, nicht für
ausgeschlossen. Er würde, gegen die Jahrhundertmitte, dem
sonst biederen und streckenweise witzlosen Konzert der
deutschen Malerei ganz unerwartet ein zusätzliches Glanzlicht

aufsetzen.

ANMERKUNGEN

Emil Maurer, Konrad Witz und die niederländische Malerei, in:
ZAK 18,1958, S. 158-166; wieder abgedruckt in: Emil Maurer,
15 Aufsätze zur Geschichte der Maleret, Basel 1982, S. 45-63. -
Zur These einer Italienreise siehe Florens Deuchler, Konrad
Witz, la Savoie et l'Italie, in: Revue de l'Art 71, 1987, S. 7-16. -
Ich halte mich hier weitgehend an den Vortragstext, dem an
einigen Stellen neue Überlegungen eingeflochten sind.
Für einschlägiges Bildmaterial verweise ich auf: Liana Castel-
franchi Vegas, Italie et Flandres dans la peinture du XVe siècle,
Mailand 1984 (italienische Ausgabe: Mailand 1983). - Mögliche
Zugänge wurden in einer Witz-Vorlesung an der Universität
Genf 1983/84 sowie während eines im Wintersemester
1985/1986 an der Universität Basel veranstalteten Seminars
«Transalpine Beziehungen in der Kunst des 15. Jahrhunderts:
Burgund - Süddeutschland - Italien» durchprobiert
(Zusammenfassungen der studentischen Beiträge in einem vom
Kunsthistorischen Seminar der Universität Basel betreuten
polykopierten Heft «für den hausinternen Gebrauch»),
London 1966.

Zu den verschiedenen Ausführungsarten sowie den genera
pingendi: Florens Deuchler, Arte povera: zu den ältesten

Franziskusbildern als Zeugen eines mittelalterlichen genus
pingendi, in: 800 Jahre Franz von Assisi. Franziskanische
Kunst und Kultur des Mittelalters, Ausstellungskatalog,
Krems-Stein 1982, S. 382-386, und, erweitert mit Anmerkungen

und Forschungshinweisen, in: Franziskanische Studien 67,
1985, S. 317-325.
Revue de l'Art (vgl. Anm. 1), Abb. 5 und 17.

Charles Sterling, L'influence de Konrad Witz en Savoie, in:
Revue de l'Art 71, 1986, S. 17-32.
Die Beziehung sah zuerst: K.W. Jähnig, Die Beweinung Christi
vor dem Grabe von Rogier van der Weyden, in: Zeitschrift für
Bildende Kunst 53,1918, S. 171. - Das folgende Zitat Panofskys
in: Erwin Panofsky, Early Netherlandish Painting. Its Origins
and Character, Cambridge, Mass. 1953, S. 273. - Ausgezeichnete

Farbreproduktionen der beiden Werke in: Liana Castel-
franchi Vegas (vgl. Anm. 2), Abb. 26 und 27.

Diese Überlegungen werden weitergeführt und durch grössere
Zeiträume verfolgt in: Florens Deuchler, Kunstbetrieb Ars
Helvetica. Die visuelle Kultur der Schweiz, Band II), Disen-
tis/Zürich 1987, vor allem Abschnitt II über «Entstehung und
Kritik des Kunstwerks».

88


	Ars memorativa und Inspirationsgefässe des Künstlers im Mittelalter : Bemerkungen zu "Konrad Witz und Italien"

