
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 44 (1987)

Heft: 1

Artikel: Un moine enlumineur du XIIe siècle : Frère Rufillus de Weissenau

Autor: Michon, Solange

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un moine enlumineur du Xlle siècle:
Frère Rufillus de Weissenau

par Solange Michon

vlOV Incipri p»iffnxs. öWtinr»? yòi,
•ffllÄ

10m
U

*5
TKÏJI

iV-

UH* PSO rc}
:sTill

TTun
rnpï*ï
imium
om
mu

ro/R u.
pte 1«

vmu
uni*ITS js-^3

orb»*
I1 c ur r*U«O îs>v

tJÏIO ^
•ar

st
>m V «ïihunrürr- xibi<*i

lu niimlnann- *iiir «te cjn^x^
—* JL ..*».«?*« • ./«««««w*!«?" i«vi*'!'

*̂i
Fig. 1 Initiale R avec l'autoportrait du miniaturiste Rufillus. Genève, Bibliothèque Bodmer, ms 127, f. 244 (H: 17,5, L: 15,5 cm).



xvair focuni'dìi tnodr^moji^
v cirrfIwnrtMlanitpHwimiriicK
JiQ^^i.obfairnaTrpîîraflnTi

inni m riho |Kmiq: ruiff
inifqniLînli'fîaçiItia
Turno qq; inumo qu

iiurmoiir- iMlhrìTq on

ctirufdurfq fro Jiiaii

Fig. 2 Initiale D avec le moine Rufillus. Amiens, Bibliothèque
Municipale, ms Lescalopier 30, f. 29v (H: 5,5, L: 5 cm).

la plupart des monastères comme celui de Rufillus, l'activité
au scriptorium est particulièrement importante. Elle s'inscrit
à la fois dans un programme d'ascèse - le travail du scribe

comme celui de l'enlumineur étant souvent ardu -, sert à

enrichir la bibliothèque monastique de nouveaux
exemplaires et contribue à nourrir la culture comme la spiritualité
des moines.

Rufillus s'est ici représenté dans la lettre R qui ouvre la

passion de sainte Martine. En choisissant ce cadre pour y
placer son auto-portrait, notre moine s'est-il simplement
souvenu que R était l'initiale de son nom? Ou avait-il
quelque autre motif d'importance: ainsi, Martine n'était-elle

pas la sainte protectrice du moine, ou la fête de la sainte -
qui est célébrée le 1er janvier2 - ne coïncidait-elle pas avec
l'anniversaire de Rufillus ou avec le jour même où il exécutait

cette initiale? Même s'il est difficile de répondre à de

telles questions, il importe de les avoir présentes à l'esprit
pour une époque où les correspondances entre les vies des

saints, les fêtes du jour et la vie quotidienne des moines

comme celle des non-religieux, étaient intimement liées les

unes aux autres.
Au reste, notre enlumineur ne s'est pas contenté de se

portraiturer, il s'est aussi situé, symboliquement parlant, au

Assis sur un banc, pinceau dans une main, godet de couleur
et règle à mesurer dans l'autre, le moine Rufillus est en
pleine activité: il finit de peindre l'étonnante initiale dans

laquelle il s'est lui-même représenté, ainsi qu'en témoigne le

nom inscrit au-dessus de sa tête: «Fr[ater] Rufillus» (fig. 1).

Devant lui, sur le banc, à côté d'un godet de couleur, est
posé le couteau à effacer prêt pour toute correction
éventuelle. A côté se trouve la table aux couleurs percée de trous
dans lesquels sont placées les cornes contenant les différentes

teintes qui, avant d'être utilisées, seront encore remuées
au moyen des bâtonnets en bois déposés à cet usage.1

Une représentation d'enlumineur au travail aussi précise
que celle-ci est une rareté dans les manuscrits du Haut
Moyen Age comme de l'époque romane. S'il est fréquent,
en effet, de voir des evangélistes, des docteurs de l'église ou
des saints représentés en tant qu'auteurs, transcripteurs ou
traducteurs de textes sacrés, leur fonction n'est que suggérée

par la présence d'objets conventionnels: livre, plume,
parfois encrier. Par contre, l'image du peintre enlumineur
est bien plus exceptionnelle; citons, à titre d'exemple, la
scène du codex A 21 de la Bibliothèque Capitulaire de

Prague (folio 153) sur laquelle on voit l'enlumineur Hubertus,

en compagnie de son apprenti, lancer une éponge sur le
rat qui est en train de dévorer son repas. Dans ce cas,
comme dans celui de notre Rufillus, on se trouve devant
une scène vivante, un «instantané» de la vie du moine
enlumineur.

En nous faisant pénétrer dans son atelier, Frère Rufillus
nous associe au «travail» - labor - qui, dans toute règle
monastique, est l'indispensable complément de la prière -
oratio - et permet à cette dernière de se matérialiser dans
des œuvres concrètes et utiles à la communauté. Ainsi, dans

Incipri pfàcto de- trav
vorpons^iri ftrmxju'h

ils
be

ft

ic
/: r\u\

ii
P
V

?\H
•¦-,.

i-ig
ms

Wn
[tdus lnfnir una f

ürer poflir iflad di
3 Initiale S avec la Tentation d'Adam et d'Eve. Genève,

127, f. 257 (11:9, L: 7 cm).



centre de l'univers, entre un «ciel» où régnent les entrelacs
géométriques en étoile et un «enfer» peuplé d'un monstre
sciapode et d'un serpent à deux têtes, dont une humaine.3
N'est-ce pas là une transcription iconographique de la
doctrine philosophico-religieuse - d'origine pythagoricienne
et platonicienne - de «l'homme véritable», «microcosme»
qui est un résumé de l'univers entier, du «macrocosme» et,
à ce titre, capable de refléter et de transcrire, comme le fait
notre moine, des réalités appartenant au monde d'en-haut et
à celui d'en-bas?4

C'est au folio 244 du codex 127 conservé à la Bibliothèque
Bodmer de Cologny (Genève) que se trouve cette initiale
historiée qui, comme 79 autres lettrines, ouvre une des vies
et passions de ce grand légendier roman.5

Certainement réalisé par deux scribes différents, ce
manuscrit contient une trentaine d'enluminures au moins
qui ne peuvent être que de la main de Rufillus. Contrairement

à son confrère qui préférait les tonalités douces,
Rufillus a choisi des couleurs très vives et contrastées: un
bleu outremer, un rouge vif, un vert foncé, un beige, un
marron, un gris et enfin le noir pour les contours et le blanc
pour les rehauts.

-7>-~y/ y\\rN
U*

¦ fmmw ¦

S
V1

•NA

<»

n
ft xi

"^\*jtf d

<s
Fig. 5 Le sixième jour de la Création. Amiens, Bibliothèque
Municipale, ms Lescalopier 30, f. lOv (détail) (environ H: 5,5,
L: 8 cm).

—

CAO i

D

01

n

ini

en
hocw1

>

tnmîs.&mïïuniu
tunuh;avbrfUcev
(tnvufln

Fig. 4 Initiale S avec la Tentation d'Adam et d'Eve. Amiens,
ms Lescalopier 30, f. 98v (environ H: 7, L: 6 cm).

Le codex 127 porte plusieurs indices qui nous renseignent
sur son histoire et, d'abord, sur son lieu d'origine: le monastère

prémontré de Weissenau près de Ravensburg, dans le
diocèse de Constance. Fondé en 1145 par Gebizo de Ravensburg,

riche seigneur guelfe, le monastère fut consacré à saint
Pierre apôtre dès 1170. De prieuré, Weissenau - appelé au

Moyen Age «Augia minor», «minor Augia» ou simplement
«Augia» - fut promu abbaye en 1257 et connut une longue
prospérité jusqu'à sa suppression en 1803, au moment de la

grande laïcisation des institutions religieuses.6 Une partie de

sa bibliothèque devint alors propriété privée de son dernier
abbé, Bonaventure Brem (1755-1818), avant d'être dispersée

par la suite aux quatre coins du monde.7

Que le légendier genevois ait, au moment de la fermeture
du monastère, appartenu à Bonaventure Brem est prouvé

par la présence d'un ex-libris imprimé au nom de «Bonaventura

Abbas Minoraug[iensis]» (Bonaventure abbé de

Weissenau). Quant à la provenance du manuscrit, elle est attestée

par deux inscriptions médiévales, en écriture gothique
livresque, mentionnant que l'ouvrage est en possession du
monastère Saint-Pierre de Weissenau. L'une, au folio 1 qui
n'est visible qu'en transparence sous l'ex-libris, se lit ainsi:
«Liber s[ancti] Petri a[postoli] in Augia». L'autre, incomplète
- qui daterait du XlIIe ou du XlVe siècle - a été relevée par
Elisabeth Pellegrin dans son catalogue des manuscrits
latins de la Bodmeriana.8 Elle dit ceci: «Iste liber est sancti
Petri in [Augia Minori]». Enfin, une troisième inscription,
d'une écriture beaucoup plus tardive - probablement du
XVIIIe siècle - fait suite aux mots «Liber s. Petri a. in
Augia» et dit: «Minori, nunc Weissenav».

Nous avons retrouvé le moine Rufillus dans un autre
manuscrit actuellement conservé à la Bibliothèque Munici-



: r

SN

/^v

'/.

¦\
<K H>V«*~<AY

Fig. 6 Détail de la figure 1: entrelac avec visages humains.
Genève, ms 127, f. 244.

pale d'Amiens (Ms Lescalopier 30) et qui provient aussi de
Weissenau (fig. 2).9 Au folio 29v de ce codex, qui contient le
«Liber Exameron» de saint Ambroise, Rufillus s'est représenté,

dans une petite initiale - un D, et non plus un R -
dessinée en bas de page. C'est plutôt en tant que scribe qu'il
s'est peint cette fois-ci, tenant d'une main un couteau et de
l'autre une plume.

Rufillus était-il donc à la fois scribe et enlumineur? Cette
éventualité n'est nullement improbable à une époque - le
Xlle siècle -, où les exemples de scribes-enlumineurs sont
assez fréquents.10 Cette double fonction n'est d'ailleurs pas
exclusivement réservée aux hommes, comme nous l'a
appris la religieuse Guda, qui s'étant peinte dans une initiale
d'un homiliaire de la seconde moitié du Xlle siècle, avait
pris soin de se présenter en ces termes dans le titulus: «Guda
peccatrix mulier scripsit quae pinxit hunc librum» (Guda
femme pécheresse a écrit et peint ce livre). Ainsi elle-même
était-elle à la fois scribe et enlumineuse.11

On relèvera à ce propos que, contrairement à une opinion
souvent exprimée, l'anonymat était loin d'être une règle
absolue chez les artisans du Moyen Age et, comme le souligne

Anton Legner dans son article sur les «Illustres
Manus», les artistes médiévaux «se sont souvent littéralement

immortalisés à travers leurs œuvres».12 C'est certainement
une telle intention de passer à la postérité qui a incité Frère
Rufillus à signer son nom dans les deux manuscrits où nous
l'avons retrouvé.

Rufillus a-t-il réalisé à la fois le texte et l'enluminure du
codex d'Amiens? Il est difficile de l'affirmer. Qu'il ait exécuté

aussi le texte du légendier genevois est probablement à

exclure, car l'écriture des deux ouvrages est nettement
différente. Par contre, la comparaison des enluminures de
Genève et d'Amiens, tout en prouvant abondamment
qu'elles proviennent de la même main, conduit à quelques
constatations intéressantes.

Au premier abord, il apparaît que le portrait de Rufillus
est beaucoup plus élaboré dans le manuscrit de Genève que
dans celui d'Amiens. C'est le format de l'initiale qui, dans ce

cas, a dû jouer un rôle déterminant puisque l'espace occupé
par l'autoportrait est dix fois plus grand à Genève qu'à
Amiens.13

Il est certain qu'en travaillant sur une plus petite surface
l'enlumineur a dû consentir quelques simplifications tant
dans l'iconographie que dans le tracé graphique. A Amiens,
Rufillus est un peu à l'étroit dans sa lettrine, jambes et bras
serrés contre son corps; à Genève, au contraire, confortablement

assis, il peint son initiale d'un geste large. Toujours par
manque de place, Rufillus a dû signer son nom en dehors de

l'initiale du «Liber Exameron» alors que dans le codex 127

elle figure à l'intérieur de la lettrine. Quant à la technique
picturale, elle diffère aussi légèrement dans ces deux
représentations: celle d'Amiens présente davantage de zones où
le parchemin est laissé en réserve alors qu'à Genève la
couche picturale est uniforme. Cependant, bien des similitudes

se révèlent. Dans les deux cas, l'artiste s'est représenté
tourné de trois quarts vers la gauche, ce qui est du reste le

sens le plus logique, puisque le texte s'ouvre à cet endroit et

>i*.tni.

**

' -m -r-<m&-4
Fig. 7 Le quatrième jour de la Création. Amiens, ms Lescalopier
30, f. lOv (environ H: 5,5, L: 7 cm).



pifeftf l<* **£*** Mil** pv|4l*

$hia
/v.-

Fig. 8 Initiale T ouvrant la passion de saint Jacques le Mineur.
Genève, ms 127, f. 53 (H: 11,8, L: 8,7 cm).

va se lire de gauche à droite. Chaque fois, Rufillus est assis,
les deux mains occupées, et il porte le même costume
monastique composé d'une tunique à manches et d'une
courte chasuble. Même si le plissé de la tunique est plus
raffiné sur la lettrine de Genève, son ordonnance est identique

à celle d'Amiens tandis que la chasuble est d'une
facture presque semblable dans les deux manuscrits: même
étoffe de drap clair, capuchon pointu, plis en zigzags retombant

sur le dos et sur le devant et formant un drapé en creux
sur la poitrine.

Le visage de Rufillus est bien le même sur les deux
figurines: même forme de tonsure, même nez fin et allongé,
même bouche étroite et rapprochée du menton, mêmes
ombrés marquant les traits de la face et du cou.

Même si la comparaison des deux portraits, celui de
Rufillus d'Amiens et celui de Rufillus de Genève, pouvait
laisser subsister quelque doute quant au fait qu'il s'agit
d'une seule et même personne, l'examen du reste des

œuvres marquées du nom et du portrait de Rufillus a

largement confirmé nos premières présomptions d'identité.
Les couleurs, d'abord. Elles sont identiques dans les deux

manuscrits, et leur gamme est celle déjà décrite à propos du
légendier genevois. Les thèmes, ensuite. A titre d'exemple,

^
ï> &m.
\* o3m

JiNClpI W
<8XAM fc J4 «

U'»£*i Vi7i7

ÌHNTVM
)piHiorçis <\ç,CrVO)\t

fuetpLtofatutmtrottûu«

&tL%®mttpbr. ertfufu.fi
:

pun» thJcpliq.cf.^ct from t;

r% erïcretUACfmcttna tedRemnnrurdinamiti

Fig. 9 Initiale T ouvrant le Liber Exameron de saint Ambroise.
Amiens, ms Lescalopier 30, f. 1 (H: 8,5, L: 7,3 cm).

comparons deux initiales historiées des manuscrits
d'Amiens (folio 98v) et de Genève (folio 257) qui mettent en
scène l'une et l'autre la Tentation d'Adam et d'Eve (fig. 3 et
4).14 Leur composition est très proche: le serpent tentateur,
qui forme le S de l'initiale, s'enroule autour de l'arbre du
paradis, lequel marque l'axe médian de l'enluminure et est

flanqué, à sa droite par Adam, et à sa gauche par Eve. Les

figures d'Adam et d'Eve sont traitées de façon très semblable,

non seulement dans l'expression, la silhouette et les

gestes, mais aussi dans le modelé des corps. Il faut aussi

rapprocher ces images d'un détail de la pleine page qui
ouvre le «Liber Exameron» et qui, dans les sept jours de la

Création, représente la naissance d'Eve (folio lOv). La
ressemblance entre cette Eve (fig. 5) et celle de Genève
(fig. 3) est frappante, jusque dans la forme de la poitrine et le

geste du bras droit.
Dans ces deux images de la Tentation, Rufillus se montre

à la fois traditionnel et novateur. Bien des éléments de cette
iconographie étaient déjà présents dans les premières
représentations de ce thème à l'époque paléochrétienne et
avaient traversé tout le Moyen Age: comme, par exemple, la

disposition d'Adam et d'Eve de part et d'autre de l'arbre
autour duquel s'enroule le serpent, ou le motif de la pomme
dans la gueule du serpent, apparu dès le IVe siècle15 et
devenu très fréquent au Xle et surtout au Xlle siècle. Par

contre, lorsqu'il associe le thème de la Tentation à l'initiale S

formée elle-même par un serpent d'une taille démesurée, il
semble que Rufillus innove vraiment. Du moins, l'Index of
Christian Art de Princeton, qui recense un nombre
impressionnant d'exemples de cette iconographie et que nous
avons consulté, ne contient-il aucun exemple d'une image
semblable.

Même dans le cadre de sa propre production, et pour
représenter un thème identique, notre enlumineur ne

manque pas de se renouveler: au lieu de l'arbre porteur de

fleurs d'Amiens, il peint l'arbre à fruits de Genève, du



yr »¦« im i

.Itti III,
fîlii|

re- CCI

tyre- nf
nil

ior
^" TMT1T

m

pbilifpus tnffciTrtf

tf

Fig. 10 Initiale P ouvrant la passion de saint Philippe représenté
avec le fils du prêtre tué par le dragon. Genève, ms 127, f. 52

(H: 14,4, L: 9,5 cm).

serpent étrangement pourvu d'oreilles, il passe à un serpent
à tête humaine sur le front duquel pousse une feuille.

Le goût du merveilleux, comme du monstrueux, est une
caractéristique importante de l'œuvre de Rufillus, qui aime
s'entourer d'un monde fantastique. Ainsi, dans les entrelacs
du ciel qui dominent son portrait de Genève, il fait apparaître

quatre visages humains (fig. 6), fort semblables d'ailleurs
aux faces du soleil et de la lune à Amiens (fig. 7). S'agit-il
d'une référence cosmologique, aux saisons, aux phases de la
lune, aux vents ou aux éléments? Mais, dans ce cas, pourquoi

les quatre visages ne se différencient-ils pas l'un de
l'autre? Et l'animal qui occupe le centre de l'étoile à huit
branches a-t-il, lui aussi, quelque signification hermétique,
alchimique ou héraldique?

Peut-on, à partir des éléments précédents, parvenir à

situer Rufillus dans le temps et l'espace? Son style d'enluminure

frappe par la variété de courants artistiques qu'il
rassemble. Ainsi, lorsqu'il peint des initiales à rinceaux
blancs sur fonds colorés (voir fig. 8 et 9), c'est aux enluminures

italiennes des Xle et Xlle siècles qu'il fait penser.16 En
exécutant des lettrines à rinceaux pleins et ombrés dans
lesquels s'accrochent des feuilles aux formes de pieuvre

t
tf

a '¦'A

tnf
tHagrrtr
UTT-ntaBTP

tafmiinrxiàftmatâirrçi
nefoH'dhqmm ççmm drt

cnytdffrponnTur
; ftdrrr<pior4nfnf.dii

fmatrfytreotx
quodâ rortubi

ïwfrc
Fig. 11 Initiale Q avec un dragon. Amiens, ms Lescalopier 30,
f. 55v (H: 8,4, L: 9,5 cm).

(«octopus leaves») (voir fig. 10 et 11), il évoque les manuscrits

anglais de la seconde moitié du Xlle siècle.17 Enfin,
dans son art très élaboré de l'initiale où prolifèrent des

monstres et animaux fantastiques ainsi que dans la double
technique où peinture et dessin se combinent, on se
retrouve dans l'ambiance des manuscrits français.18

Pour comprendre cette variété de courants artistiques, il
est utile de se rappeler que Weissenau se situait dans le
diocèse de Constance, c'est-à-dire une région où, au Moyen
Âge, convergeaient de nombreuses voies de passage entre le
nord et le sud, l'est et l'ouest, et que ce monastère faisait
partie de la fameuse Circarie de Souabe, véritable foyer
artistique où se sont assimilées des traditions très diverses,
byzantine, anglo-saxonne, française et italienne notamment.

Si l'on considère, d'une part, que ce creuset d'influences a

atteint son maximum d'activité au Xlle siècle et, d'autre
part, que certaines particularités iconographiques - le

serpent à tête humaine par exemple19 - n'apparaissent que
dans le dernier quart de ce même siècle, on est fondé à

penser que le moine Rufillus a exercé son art vers la fin du
Xlle siècle, ou même au tout début du XlIIe siècle. C'est là,
dans l'état actuel de notre recherche, tout ce qu'il nous est

permis d'avancer.
Quoiqu'il en soit de la datation exacte de son œuvre, Frère

Rufillus a néanmoins réussi à nous livrer, grâce à deux
portraits signés, plus que beaucoup de ses collègues enlumineurs.

Non seulement il nous a fait partager ses préoccupations

techniques, son souci de composer une image pour
l'adapter à un espace limité, d'utiliser des techniques variées

avec un nombre restreint de couleurs à sa disposition, de

transmettre une tradition bien assimilée tout en la transformant

et la renouvelant, mais il a aussi su évoquer un univers
merveilleux et surnaturel et réaliser une des aspirations les

plus hautes dont l'homme est capable: sortir de l'anonymat
en produisant une œuvre belle et atteindre ainsi à l'immortalité.



NOTES

Des références précises à ce matériel sont données dans une
source du XVe siècle, très importante pour la connaissance des
techniques de l'enluminure: le Livre de Modèles de Göttingen
(Göttingen, Bibliothèque Universitaire, cod. Uff. 51, folio 4)
reproduit en fac-similé par H. Lehmann-Haupt, The Göttingen
Model Book, Columbia 1972.
D'après l'indication qui figure dans le codex 127 de la Bodmeriana,

à la fin de la passion de sainte Martine (folio 252v):
«mense ianuario die prima».
Pour l'étude des monstres, voir l'ouvrage de C. Lecouteux, Les
Monstres dans la littérature allemande du Moyen Age: Contribution

à l'étude du merveilleux médiéval, Göppingen 1982, et, en
particulier, l'article sur les sciapodes: vol. 2, pp. 149-152, et sur
les serpents: vol. 2, pp. 241-242.
Voir à ce sujet: M.M. Davy, Initiation à la symbolique romane,
Paris 1977, pp. 39-41. L'auteur montre combien cette théorie du
«microcosme-macrocosme» est répandue et essentielle au Xlle
siècle.
En iconographie, elle peut se traduire par des représentations
comme celle où l'homme est placé au milieu des quatre
éléments à partir desquels, selon les auteurs de cette époque, il
a été créé. Voir en particulier la remarquable page du manuscrit

Cim 13002 (f. 7v) de la Bayerische Staatsbibliothek de
Munich reproduit dans: M.W. Evans, Medieval Drawings,
Londres 1969, pl. 81.

L'étude complète de ce légendier fera l'objet d'une thèse de
doctorat que prépare actuellement l'auteur du présent article.
Pour l'histoire de Weissenau voir l'ouvrage collectif: Weissenau
in Geschichte und Gegenwart, Sigmaringen 1983; en particulier
le tableau chronologique dressé par B. Reutel et P. Eitel,
pp. 377-380.
Les manuscrits de Weissenau ainsi dispersés ont cependant pu
être inventoriés en partie par P. Lehmann: Mittelalterliche
Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz, tome 1: Die
Bistümer Konstanz und Chur, Munich 1918, pp. 408-410. Du
même auteur: Verschollene und wiedergefundene Reste der
Klosterbibliothek von Weissenau, in: Erforschung des Mittelalters,
Band 111, Stuttgart 1960, pp. 110-120. Voir aussi: Handschriften
aus Kloster Weissenau in Prag und Berlin, in: Erforschung des
Mittelalters, Band IV, Stuttgart 1961, pp. 40-82.
E. Pellegrin, Manuscrits Latins de la Bodmeriana, Cologny-
Genève 1982, pp. 265-280. D'après le même catalogue, le
légendier genevois est aussi mentionné dans un fragment de
répertoire du XHIe siècle établi à Weissenau qui recense les
ouvrages de sa bibliothèque monastique.
Cette provenance est attestée par l'indication «Bibli: Weis-

senav:», qu'une écriture tardive, probablement du XVIIIe
siècle, a apposée en haut du folio 1. Les deux manuscrits où
Rufillus s'est représenté ont été occasionnellement mentionnés

par H. Swarzenski: The Berthold Missal, New York 1943,

p. 64, n. 156; Two Romanesque Illuminated Manuscripts in the
Princeton University Library, in: Princeton University Library
Chronicle, 9, 1948, p. 65.

Voir notamment: J.J.G. Alexander, Scribes as artists: the
arabesque Initial in twelfth-century English Manuscripts, in:
Medieval Scribes, Manuscripts and Libraries, Essays presented
to N.R. Ker, Londres 1978, pp. 87-116; A. Legner, «Illustres
Manus», in: Catalogue de l'exposition Ornamenta Ecclesiae,
Cologne 1985, vol. 1, pp. 187-229.
Francfort/Rhin, Stadt- und Universitätsbibliothek, Ms Barth
42, folio llOv. Une illustration en couleurs de cette enluminure
est reproduite dans le Catalogue de l'exposition Ornamenta
Ecclesiae, vol. 1, p. 244.
Voir note 11, p. 228.
Initiale d'Amiens, folio 26v, mesure: 5,5x5 cm; Initiale de
Genève, folio 244, mesure: 17,5X15,5 cm.
L'initiale d'Amiens, que j'avais relevée dans l'Index of Christian

Art à Princeton a été photographiée par le Courtauld
Institute (No. 120/34[5]) qui a bien voulu m'autoriser à la
reproduire ici. Lors de ma visite à la Bibliothèque Municipale
d'Amiens (en septembre 1984), j'ai dû malheureusement
constater qu'elle avait été découpée dans le manuscrit par une
main sans scrupule, acte de vandalisme que je n'ai pu que
signaler à la conservatrice.
R. Garrucci, Storta della arte cristiana nei primi otto secoli della
chiesa, Prato 1873, II, pl. 34 (5), où ce motif apparaît sur un
dessin de la Tentation dans le cimetière de Dominile à Rome.
Voir, par exemple, deux passionnaires du Xlle siècle conservés
à Rome, Bibliothèque Vaticane, Vat. 1192 et 1194.

Entre autres, la Bible de Winchester, datable entre 1150 et 1160;

Winchester, Cathedral Library, vol. II. - Très typique est
notamment l'initiale du folio 342 avec Moïse et Aaron
(H. Swarzenski, Monuments ofRomanesque Art, Chicago 1974,
fig. 309).
Voir en particulier la Bible de Saint Bénigne: Dijon, Bibliothèque

Municipale, ms 2.

Dont l'un des exemples les plus anciens nous paraît être celui
qu'a peint en 1181 Nicolas de Verdun sur le polyptique actuellement

conservé à Klostemeubourg. Le serpent y est représenté
avec une tête humaine couronnée et nettement distincte du
reste du corps, alors qu'à Genève le serpent-homme semble
vraiment former une seule entité.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig. 1, 3, 6, 8, 10: Auteur.
Fig. 2, 5, 7, 9, 11: Bibliothèque Municipale d'Amiens.
Fig. 4: Conway Library, Courtauld Institute of Art, Londres (par
M. le professeur CR. Dodwell).

RESUME

Parmi les rares autoportraits d'un enlumineur à l'œuvre que le
Moyen Age nous a livrés, il en est un particulièrement remarquable
peint dans un légendier conservé à Genève (Bibliothèque Bodmer,
ms 127). L'artiste qui a signé «Fr[ater] Rufillus» s'est portraituré en
train d'achever l'initiale R qui ouvre la passion de sainte Martine.
Tout en s'étant entouré de son matériel de miniaturiste: pinceau,
godets, etc., il s'est représenté au centre d'un univers fantastique, en
même temps céleste et infernal. Le légendier qui contient cette

enluminure provient très probablement de l'abbaye de Weissenau
(près de Ravensburg, diocèse de Constance) de même qu'un autre
manuscrit conservé à Amiens qui, lui aussi, possède un portrait
signé de Rufillus. La comparaison de ces deux manuscrits montre
qu'ils sont bien de la même main et permet de dégager un certain
nombre de préoccupations et de procédés caractéristiques des
enlumineurs de ce scriptorium à la fin du Xlle siècle.



ZUSAMMENFASSUNG

Eines der wenigen und zugleich bemerkenswertesten Selbstporträts
aus dem Mittelalter, die einen Buchmaler bei der Arbeit darstellen,
befindet sich in einem Legendär in Genf (Bibliothèque Bodmer, ms
127). Der Künstler, der sich selbst mit «Fr[ater] Rufillus» bezeichnet,

ist gerade dabei, die Initiale R fertigzustellen, mit der die
Passion der Heiligen Martina beginnt. Umgeben von seinem
täglichen Arbeitsmaterial, wie Pinsel, Farbtopf und Korrekturmesser,

stellt er sich inmitten einer fantastischen himmlischen und
diabolischen Welt dar. Das Legendär, das diese Illuminierung

enthält, stammt sehr wahrscheinlich aus der Abtei Weissenau (bei
Ravensburg, Diözese Konstanz). Denselben Ursprung hat eine
heute in Amiens befindliche Handschrift, auch sie enthält ein
signiertes Porträt von Rufillus. Der Vergleich dieser beiden
Handschriften erweist, dass sie vom gleichen Künstler stammen. Dank
den Schreiberporträts nimmt man direkten Einblick in eine
bestimmte Buchmalerei-Werkstatt und in die von ihr geübten Verfahren

am Ende des XII. Jahrhunderts.

RIASSUNTO

Fra i pochi autoritratti del Medio Evo che rappresentano un
miniatore mentre lavora, ne esiste uno particolarmente notevole
dipinto in un leggendario conservato a Ginevra (Bibliothèque
Bodmer, ms 127). Si vede l'artista, che firmò «Fr. Rufillus», ultimare
l'iniziale R con la quale comincia la passione di Santa Martina.
Circondato dai suoi attrezzi di lavoro: pennello, barattoli di colore,
ecc., egli si rappresenta nel centro d'un fantastico universo celeste
ed infernale. Il leggendario che contiene questa miniatura proviene

molto probabilmente dall'abbazia di Weissenau (presso Ravensburg,

diocesi di Costanza) come un altro manoscritto che si trova ad
Amiens e che possiede anche un ritratto firmato di Rufillus. Il
confronto di questi due manoscritti dimostra che provengono dallo
stesso artista e ci permette di farsi un'idea di certi compiti e metodi
caratteristici dei miniatori di questo scrittorio alla fine del XII
secolo.

SUMMARY

Among the few self-portraits of an illuminator at work which the
Middle Ages have left us, a particularly remarkable one is painted
on a Legendary which is now kept in Geneva (Bibliothèque Bodmer,

ms 127). The artist who signed "Frfater] Rufillus", portrayed
himself in the act of finishing the initial R which opens the Passion
of Saint Martina. Surrounded by his painting materials such as a

brush, pots of paint, etc., he portrays himself in the centre of a
fantastic universe, celestial as well as infernal. The Legendary which

contains this illumination comes most probably from the Abbey of
Weissenau (at Ravensburg, Diocese of Constance), just like another
manuscript conserved in Amiens, which also has a signed self-
portrait by Rufillus. Comparison of these two manuscripts shows
that they originate from the same hand and gives us a direct view of
the preoccupations and the processes which characterize the
illuminators of this special workshop at the end of the Xllth
century.


	Un moine enlumineur du XIIe siècle : Frère Rufillus de Weissenau

