Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 3: Zur Architektur und Kunst der Schweizer Kartausen

Artikel: Die Darstellung der "Vita Cartusiana" im Bildprogramm der Ittinger
Klosterkirche : Schmuck und Bilderschmuck in Kartduserkirchen

Autor: Mathis, Hans Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Darstellung der «Vita Cartusiana» im Bildprogramm
der Ittinger Klosterkirche

Schmuck und Bilderschmuck in Kartduserkirchen

von HANS PETER MATHIS

Die nach dem Ittinger Sturm von 1524 in nachgotischen
Formen wiederaufgebaute Kartiduserkirche ist in barocker
Zeit zweimal umgebaut und neu ausgestattet worden. Unter
dem Prior Christoph II. Schmid erhielt der einschiffige Bau
zwischen 1690 und 1703 ein neues Altarhaus und ein neues
Chorgestiihl, unter dem Prior Anton von Saylern zwischen
1763 und 1765 ein neues Gewdlbe, Stukkaturen, Wand- und
Deckenmalereien sowie neue Altire.! Die reichen Schnitze-
reien, Uippigen Stukkaturen, breiten Wand- und Deckenma-
lereien, bunten Stuckmarmor- und Schnitzaltdre verdnder-
ten den nachgotischen Raum so sehr, dass aus der schlich-
ten Gewolbehalle ein reichdekoriertes, barockes Schmuck-
kdstchen wurde. Stuckembleme, Schnitzfiguren, Wand- und
Deckenmalereien (Abb. 1) schmiicken aber nicht nur, sie
bilden mit ihren Bildinhalten auch ein vielfiltiges, geschlos-
senes und theologisch interessantes ikonographisches
Programm, welches in seiner differenzierten Darstellung
der «Vita Cartusiana» im deutschsprachigen Raum einzigar-
tig dasteht. In iber 60 bildlichen und emblematischen
Darstellungen gewihrt uns der Zyklus einen Einblick ins
Wesen, in die Urspriinge, Geschichte und Spiritualitit des
Kartduserordens.

Allein schon der Reichtum des Raum- und Bilderschmuk-
kes in einer Kartduserkirche erstaunt und wirft Fragen auf,
ist doch der Orden der schweigenden Monche von seiner
Geisteshaltung und seinen Ordensvorschriften zur Armut,
Einfachheit und Bescheidenheit auch in baulichen Angele-
genheiten verpflichtet. Weshalb hat der Orden in seiner
sonst sprichwortlichen Konstanz in wesentlichen Fragen
(«Cartusia numquam deformata, quia numquam reforma-
ta»)? die bauliche Schlichtheit verlassen und in Kirchen und
Klostern solchen Schmuckreichtum zugelassen? Welchen
Einfliissen oblagen die Kartduser, dass sie die Schlichtheit
ihres Lebens auf das Geistige und auf ihre Zellen be-
schrankt haben? Die erschlossenen Quellen zu diesen
Fragen sind spérlich, noch spérlicher ist die Literatur. JEAN-
PIERRE ANIEL liefert in seiner Dissertation «Les maisons de
Chartreux»?® erste Beantwortungsansitze, sein Material ist
aber nur punktuell. MARIJAN ZADNIKAR untersucht in
einem Beitrag {iber die frithe Kartduserarchitektur insbe-
sondere die Auswirkungen der Ordensregel auf die Bauwei-
se der Kartduser, dringt aber themenbedingt nicht in die
besonders schmuckfreudige Neuzeit vor.* Dies hat JURG
GANzZ in einem Vortrag getan, welcher dem Thema «Kar-
tduserkirchen zur Barockzeit» gewidmet war.’

Auch die folgenden Erkldrungsversuche konnen nur
Steinchen im grossen Mosaik des Fragenkataloges sein, da
wichtige Quellen noch unerschlossen sind. Ebenso bruch-
stiickhaft sind auch die Ausfihrungen zur Ikonographie
und Ikonologie des Bilder-, Figuren- und Stuckschmuckes,
fehlen doch entsprechende Publikationen iiber vergleichba-
re Ausschmiickungen in Kirchen desselben Kulturkreises
weitgehend.®

1. Schmuck und Bilderschmuck in Kartiuserkirchen,

Die Kartduser stiitzen ihre Vorschriften iiber die geistige
und materielle Armut auf die Anweisungen der Einsiedler-
monche in Agyptens Wiiste, insbesondere diejenigen des
Hieronymus ab’, wie iiberhaupt die Reformbewegungen des
hohen Mittelalters ein Zuriick «ad fontes» darstellen. Der
Kartiusermonch versteht sich als Eremit im frithchristli-
chen Sinn, er verldsst die Welt, um in der Einsamkeit der
«Wiiste» als vergeistigtes Wesen Gott nidherzukommen.
Gebet, Askese und Armut sind seine Mittel, um das hohe
Ziel zu erreichen. Im Gegensatz zu den reinen Eremitenor-
den des Mittelalters® machen sich die Kartduser die grosse
Errungenschaft des gemeinschaftlichen, im Abendland
durch Benedikt begriindeten Monchstums zugute, um nach
dem Vorbild der frithchristlichen Laura zwar in der einsa-
men Zelle zu meditieren und zu studieren, zu gegebener
Zeit jedoch miteinander zu beten, zu speisen und zu bera-
ten. Ihre Kldster jedoch miissen einfach sein. Kein tiber-
fliissiger Zierat soll die der Sittlichkeit, Bescheidenheit und
Einfachheit verpflichteten Monche von ihrer mystischen
Versenkung abhalten, kein Gold- und Silberschmuck, keine
Paramente und Teppiche ihre geistige Verinnerlichung und
Verbindung mit Gott stéren, Neugierde und Begierde
wecken. Die Weltflucht des Kartdusers bedeutet Abschied
von allen Schiitzen der Welt, Busse tun heisst Verzicht, und
die erstrebenswerteste Reinheit im Geiste kann nur durch
inneren Antrieb, nicht durch Hilfestellungen von aussen
errungen werden.

Um die Armut und Schlichtheit in den Klosterbauten
aufrechterhalten zu konnen, haben die Kartduser wie die
Zisterzienser Vorschriften in ihre «Consuetudines» aufge-
nommen. Die Schmuckvorschriften in den Statuten der
Kartiuser, mit ihrer Niederschrift um 1127 etwas friiher
entstanden als die entsprechenden zisterziensischen, hat

303



Guigo von Kastel, der flinfte Prior der Grande Chartreuse,
nach den Gebriuchen des Ordens formuliert und in die
Statuten integriert.!! In ihrer ersten Form beschrinken sie
sich weitgehend auf liturgisches Gerit, wihrend die zwi-
schen 1134 und 1251 durch das Generalkapitel des Ordens
aufgestellten zisterziensischen Vorschriften den Bild-
schmuck und die Architektur betreffen.!? Eine gegenseitige
Beeinflussung der beiden Orden in der Schmuck-Gesetzge-
bung ist - von einer weitgehenden Geistesverwandtschaft
der Orden abgesehen - nicht anzunehmen; zu sehr sind die
Vorschriften auf die Gebriuche des Ordens abgestimmit.
Beiden Vorschriften jedoch ist gemeinsam, dass sie aus der
Praxis herausgewachsen und im Laufe der Zeit nach Bedarf
gedndert und erweitert worden sind. Wihrend die Kartiduser
insbesondere im ausgehenden Mittelalter und in der begin-
nenden Neuzeit Anweisungen zur Bilderausschmiickung
und zur Gestalt der Bauten beigefligt haben, sind die zister-
ziensischen Vorschriften seit dem 14. Jahrhundert fallenge-
lassen geworden. Der Zisterzienserorden ist ein Opfer
seiner Armut und seines Fleisses geworden. Verschiedene
Kartduser aber haben immer wieder ihre Bewunderung fur
die Konsequenz und Strenge des Zisterzienserordens und
seines Hauptheiligen BERNHARD VON CLAIRVAUX, insbeson-
dere in seiner Apologia ad Guillelmum, ausgedriickt und
seine Aufforderung zur monchischen Zucht als Vorbild
hingestellt.” Im ersten Teil der iltesten Niederschrift der
Consuetudines, den Statuta Guigonis, behandelt der Verfas-
ser unter dem Abschnitt «De ornamenta capitulum XL»
Vorschriften zum liturgischen Gerit, zu Paramenten und
Teppichen:

«1. Ornamenta aurea vel argentea, praeter calicem & calamum,
quo sanguis domini sumitur, in ecclesia non habemus; pallia
tapetiaque reliquimus.»'%

Bereits die Schreibweise «non habemus» und «reliqui-
mus» verrit, dass es sich bei diesen Vorschriften um Ge-
brauche aus dem Orden handelt. Deutlich setzt er die
Kartduser als «non habentes» den «habentes» gegeniiber
und meint damit wohl die gut bestellten Benediktinerabtei-
en, von deren Sakristei- und Kirchenausstattung wir uns im
Kirchenschatz des Klosters Reichenau mit seinen Reli-
quienschreinen, Kelchen, Monstranzen, Kruzifixen, Insi-
gnien und Ubrigem Kirchengerit eine gute Vorstellung
machen konnen." Die in der Grande Chartreuse anfinglich
praktizierte Schmucklosigkeit bezeugt der Benediktinerabt
Guibert von Nogent, welcher das Kloster 20 Jahre nach
seiner Griindung besucht hat: «Niemand besitzt Gold und
Silber; auch in der Kirche befindet sich kein Schmuck
ausser einem silbernen Kelch. Obwohl sie in jeder Hinsicht
arm leben, haben sie doch eine Bibliothek zusammenge-
bracht.»b

Im zweiten Teil der Statuta antiqua, einer Zusammenfas-
sung aller bis 1259 revidierten Consuetudines, finden wir
unter dem Abschnitt «De diversis institutis capituli» (Kapi-
tel XXXII) eine Erweiterung der Vorschriften zu den
Paramenten und Liturgiegeriten:

304

«1. Ornamenta aurea vel argentea, praeter calicem in ecclesia non
habemus; nisi forte in stolis aut manipulis, sive in signaculis
librorum.

2. Casulas de boccaram, et de serico albo sustinemus. Pallia
tapetiaque reliquimus.

4. Praeter duas cruces, quos in ecclesiis nostris semper suis locis
stantelséerectas habemus. Alias quos in loco secreto habere debe-
mus.»

Von besonderem Interesse ist die Vorschrift iber die
Anzahl und Aufstellung der Kreuze in den Kartduserkir-
chen, welche sich moglicherweise an die Vorschriften der
Zisterzienser anlehnt.”” Uber den Bilderschmuck hingegen
verliert auch diese «Compilatio» kein Wort.

Dies sollte der Compilatio tertia vorbehalten sein, einer
unter dem Prior FRANCISCUS DU Puy zusammengestellten
Kurzfassung der «Compilatio secunda», der bisherigen
Zusammenfassung der Consuetudines.’® Sie wurde 1510 als
erste gedruckt und mit einer «Bruno-Vitan-Darstellung von
Hans Asper versehen.”” Unter dem Kapitel III dussert sie
sich insbesondere iiber Bauliches und Probleme des Bild-
schmuckes, wihrend die Vorschriften zu den Liturgiegeri-
ten fallengelassen worden sind:

«5. Picturas et imagines curiosas, iuxta alias ordinata, in ecclesiis
et domibus ordinis, sive in vitreis, sive in tabulis, lapidibus, parieti-
bus et locis aliis, tanquam derogantes et contrarias simplicati,
rusticitati et humilitati nostri arrepti propositi reprehendimus, et ne
de cetero fiant inhibemus. Jam factas quo si commode et sine
scandalo fieri possit, tolli et amoveri volumus. Et quod de picturis et
imaginibus huius modi, illud et de edificiis, vestimentis equitaturis

ac earum ornamentu, et ceteris rebus curiosis omnibus ordinamus.
Super quo visitatores diligenter invigilent.»20

Der Abschnitt zeigt, dass die Kartduser kein absolutes
Bilderverbot erlassen haben, sondern nur Malereien und
Bilder verbieten, welche Neugierde erregen und gegen die
guten Sitten (des Ordens) verstossen, seien es nun Glasge-
milde, Tafelbilder, Bildhauerarbeiten, Wandmalereien oder
anderweitige Kunstwerke. Anstdssiges muss nur dann
entfernt werden, wenn dies ohne Aufsehenerregen und
einfach vor sich gehen kann.

Die nichste Revision der Consuetudines aus dem Jahre
1582, welche in der Nova collectio statutorum ihren Nieder-
schlag gefunden hat, iibernimmt diese Formulierung mit
leichten sprachlichen Abweichungen, erweitert aber um
Abschnitte, welche insbesondere den Bauvorgang und
dessen Bewilligungsweg formulieren.’ Anmerkungen zum
liturgischen Gerit und zu den Paramenten fehlen wie in der
«Compilatio tertia». Da die Statuten bis ins Jahr 1926 nicht
mehr revidiert worden sind und das Generalkapitel sich im
folgenden weitgehend nur zu Baumodalititen gedussert
hat?2, muss die Nova collectio statutorum als gestalterische
Vorschrift fiir die Ausschmiickung der Ittinger Kirche im 17.
und 18. Jahrhundert Giiltigkeit gehabt haben.

Zur Frage des Schmuckes und Bilderschmuckes in Kar-
tauserkirchen ist aus dem Orden ausser den oben erwihn-
ten Statuten und einem Kommentar von Generalprior
INNOZENS LE MASSON in den Annales Ordinis Cartusiensis®
nicht viel zu erfahren. In seiner eschatologischen Ausrich-
tung ist der Kartduser gehalten, den Tag im Hinblick auf den



Abb.1 Inneres der Ittinger Klosterkirche, Ansicht der Ostpartie mit dem Chorgestiihl der Priestermdnche. Hinten die Hochaltargruppe
von Matthias Faller mit den 1765 angebauten Seitenaltéiren.

305



kommenden Tod und das ewige Leben zu bewiltigen und
nicht hinter sich zu schauen. Seine Lauterung von allem
Irdischen und die dadurch zu erreichende mystische Grosse
lasst sein Interesse an allem Geschichtlichen und an den
kleinen Dingen des Alltags schwinden, weshalb er sie auch
nicht weitervermittelt. Besseren Aufschluss kénnen wohl
die schwer zuginglichen Generalkapitels-Akten und die
Visitationsprotokolle geben, welche als Verwaltungsakten
die Bewiltigung der geistigen und 6konomischen Probleme
des Alltags dokumentieren.

Ansitze zu einer Interpretation der Frage, weshalb der
Kartduserorden seine Schmuckvorschriften laufend dndern
und erweitern musste, gibt der Kommentar des Ordensge-
nerals INNOZENS LE MASSON aus dem Jahre 1687 in den
Annales Ordinis Cartusiensis, Liber I, worin er zum «Capitu-
lum XL De Ornamentis» der «Statuta Guigonis» Stellung
nimmt:

«Hic apparet simplicitas, quam etiam in supellectili Ecclesiastica
servare volebant primi Patres. Sed notandum est, quod illis tempo-
ribus, quando nondum detecta erant a nostris Indiz Orientales &
Occidentales, aurum & argentum, atque etiam bombycinum sive
sericum, valde rara erant in istis partibus, ita ut a solis Regibus &
Principibus vestimenta serica, vel auro intertexta usurparentur;
unde res satis insolita fuisset, si a primis Patribus id genus vestium
sericarum admissum fuisset, quorum divitiz in paupertate &
simplicitate jacebant. Per pallia et tapetia forsitan intelligit vir
sanctus aulaa, & his similia, quibus nullibi in domibus nostris
utimur, quamvis in quibusdam, solemnibus tamen dumtaxat
diebus, tapete operiatur gradus, sive pedistitium altaris. Cur autem
candelabra, lampades, & similis supellex argentea in plerisque
domibus Ordinis nunc habeatur? Id primo processisse a fundatori-
bus domorum credendum est, qui talia dederunt in usum Ecclesiz,
deinde quia plures Ecclesiz Ordinis in vicinio magnarum urbium
constructe sunt, ad quas plerique seculares veniebant ex devotione
ut sacris interessent, congruum visum est ad cultum Dei decentius
& honorificentius coram secularibus istis exequendum, pauld
pretiosiori supellectile Ecclesiastica, etiam in Ecclesiis nostris uti,
maxime quia seric@ vestes & vasa argentea sic communia jam
erant, ut in comtemptum divini cultus abstinentia & vestibus sericis
& sapellectili argentea, venire meritd timeretur. In quibusdam
etiam regionibus res per consuetudinem temporum eo devenerunt,
ut seculares valde scandalizarentur, nisi viderent omnia argento &
auro fulgere in nostris altaribus & in supellectili Ecclesiastica.»?*

Der Kartduser bestitigt und rechtfertigt hier offensicht-
lich, dass durch einen Wandel der dusseren Umstinde auch
ein Wandel in der Auffassung des Ordens eingetreten ist.
Fir den Prior der Barockzeit sind goldene und silberne
Liturgiegerdte, Seidengewidnder und golddurchschossene
Stoffe keine Luxusgegenstinde mehr und verstossen
deshalb auch nicht gegen die «pauperitas» und gegen die
«simplicitas». Zudem gibt er zu bedenken, dass mit der
Griindung stddtischer Kartausen immer mehr Laien am
Geschick der Kartduser, an ihren Gottesdiensten und ihrer
Kontemplation teilnehmen wollten, fiir welche es selbstver-
stindlich war, die (gestifteten?) Liturgiegerite aus Gold und
Silber zu sehen. Immerhin lobt der Generalprior all jene
Kartausen, welche nach wie vor die alte Einfachheit und
Armut pflegen, und stellt die Wohltitigkeit als die wichtige-
re Aufgabe der Kartiduser dar, als den Konvent mit Reichtii-
mern zu dufnen:

306

«Nimiam nihilominus in hoc sumptuositatem reprobamus,
maxime dum urgent necessitates pauperum, pro quibus sublevan-
dis omnia ista distrahi debent & in cibos illorum erogari. Sed illas
domos multum laudamus, quée (servata tamen in omnibus religiosa
decentia & locorum ratione) simplicitatem antiquam student
semper, etiam in istis, &mulari.»25

Tatsdchlich ist zu bemerken, dass insbesondere im spéte-
ren Mittelalter der Einfluss von aussen auf die Kartduser
immer stiarker geworden ist. Mit der Griindung von stidti-
schen Kartausen und der damit gewonnenen Biirgernihe
sind die Kartduser vermehrt mit der biirgerlich-gotischen
Bilderfreundlichkeit konfrontiert worden. Als glaubwiirdi-
ger und unbestechlich geltender Orden sind die Kartduser
gerade am Vorabend der Reformation reichlich vergabt und
beschenkt worden. In der Kartause Basel ist deshalb neben
der lateinischen Klosterbibliothek eigens eine deutsche
Bibliothek zum Gebrauche der Laien errichtet worden. Und
immer mehr erwihlten auch biirgerliche Geschlechter
Kartausen als ihre Begréibnisstitten und beschenkten die
Kartiuser entsprechend.?

Es verwundert deshalb nicht, dass die Ordensleitung in
zunehmendem Masse Schwierigkeiten gehabt hat, die
Schlichtheitsgebote durchzusetzen und sich gezwungen
sah, ihren Gehalt stindig den dusseren Umstdnden anzu-
passen. Bereits 1280 mussten die Visitatoren auf Geheiss
des Generalkapitels anordnen, dass in der Kartause «Sancti
Johannis» in Liget (Indre-et-Loire) nicht genehme Bilder
entfernt werden mussten.?’ Und mit Nachdruck vermerkten
das Generalkapitel und seit 1508 auch die Statuten, dass sich
die Visitatoren zu befleissigen hitten, {iber die bestehenden
Vorschriften zu wachen.

Es erstaunt auch nicht, dass in dem recht weiten Rahmen,
den das Generalkapitel in seinen Bildervorschriften von
1508 absteckt, zwar keine Klosterpalédste, aber doch recht
stattliche Kartausen von beachtlichem kiinstlerischem
Gehalt entstehen konnten, mit Steinmetzarbeiten, Bilderzy-
klen und Glasgemilden ausgestattet. Die reichen spatgoti-
schen Klosteranlagen von Kéln, Niirnberg, Mainz und Basel
legen davon Zeugnis ab. Uber die Ausstattung der Kartause
Ittingen am Vorabend der Reformation wissen wir recht gut
Bescheid, hat doch der Luzerner Gerichtsschreiber JOHAN-
NES SALAT ein Protokoll jener Schdden und Verluste auf-
genommen, welche der Ittinger Sturm von 1524 ange-
richtet hat; eine stolze Aufzdhlung von Paramenten, Mess-
gerdten, verzierten Biichern, Glasgemilden und Kirchen-
einrichtungsgegenstinden zeugt von einer reichen Sakristei
und einer reich ausstaffierten Kirche.?8

Es gilt ebenfalls zu beachten, dass in der Reformations-
zeit, einer Zeit extremer Bilderfeindlichkeit, und in der
Gegenreformation die Bilderverehrung in der katholischen
Kirche wieder einen neuen Stellenwert bekommen hat. Die
Diskussion um Sinn und Nutzen der Bilderverehrung fand
breiten Raum, und nicht umsonst hat sich das Konzil von
Trient (1545-1563) in seiner dritten Sitzung mit den Fragen
der Bilderverehrung auseinandergesetzt.?? Dabei haben die
Kirchenviter die Niitzlichkeit der Bilderverehrung unter-
strichen. Leicht konnte es auch passieren, dass Bilderfeind-



lichkeit oder auch nur Bilderabstinenz als Hiresie gedeutet
worden wiren.

Es ist deshalb naheliegend, dass in dieser Zeit auch
Kartduser und dem Orden Nahestehende sich mit der
Bilderverehrung befasst und entsprechende Biicher verfasst
haben. GODEFROI TILLMANN, Kartiuser in Paris (1523-1561),
der vom Orden mit speziellen Aufgaben betraut worden
war, libersetzte neben anderem auch die Libri Il apologetici
adversus eos qui sanctas imagines traducunt et calumniantur
des JOHANNES VON DAMASKUS und die Schrift des THEO-
DOR GRAPTOS De honore et adoratione sanctis imaginibus
exhibenda® ins Latein und machte sie so dem Orden zu-
ganglich. Es erstaunt nicht, dass in dieser Zeit die Diskus-
sion zwischen Ost- und Westkirche des 8. Jahrhunderts,
welche schliesslich das Konzil von Nicda II notwendig
machte, neue Aktualitit gewann und zwei der eifrigsten
Verfechter der Bilderverehrung zu Wort kommen liess.3?
Auch der Konvertit und dem Kartduserorden nahestehende
Professor der Universitit Freiburg i.Br., JOSSE LORICH
(1540-1613), befasste sich mit der Bilderverehrung und legte
in seinem 1587 erschienenen Biichlein Disputatio de imagi-
nibus, seu de usu imaginum in Ecclesia Dei die Gottgewollt-
heit, Praefiguration in der Bibel und die Niitzlichkeit der
Bilderverehrung fiir jedermann dar.33 Als lateinisch verfass-
te Schriften sind sie fiir den Gebrauch der Theologen und
Monche gedacht.

Insbesondere fiir die neuere Zeit ldsst sich eine ganze
Reihe weiterer Griinde anfithren, welche dazu gefiihrt
haben, dass die Kartduser ihre Kirche in zunehmendem
Masse mit Bildern und Stukkaturen geschmiickt haben. Oft
fihlten sich Prioren aus adeligen oder reichen Biirgerkrei-
sen gemussigt, sich mit standesgemisser Baukunst zu
umgeben und dadurch ihren Verwandten in benediktini-
schen und zisterziensischen Klostern nachzueifern. Aus
Osterreichischen Kartausen ist bekannt, dass Fiirsten die
Prioren zwangen, ihre Kartausen dem gewohnten Standard
des fiirstlichen Schutzherrn und Stifters anzupassen und
inbesondere Kirche und Konventsgebidude reich auszustat-
ten. Aus Ittingen selbst ist ein eindriickliches Zeugnis
bekannt, wie sehr sich die Auffassungen iiber den Bilder-
schmuck gewandelt hatten, denn der Ittinger Visitator aus
Buxheim schrieb 1701 im Visitationsprotokoll iiber die mit
einem neuen Chorgestiihl ausgestattete Ittinger Kirche:
«Was soll ich iiber die Kirchenausstattung sagen? Obwohl
diese geniigend prachtvoll und ausreichend ist, sagt die
Frommigkeit dennoch niemals, «es ist genug»r, wenn es
darum geht, den Gottesdienst zu steigern, vielmehr wird der
Schmuck immer zunehmen und auch immer reicher ausge-
fihrt, was auch durch das neulich erbaute Gestiihl bezeugt
wird.»3 Der Visitator hat sich hier offensichtlich das bene-
diktinische «Ad majorem Gloria Dei» zu eigen gemacht,
welches schon BERNHARD in seiner Apologia ad Guillelmum
erwiahnt und welchem Ansinnen er zugesteht: «Mag sein,
dass es in der Absicht geschieht, Gott damit zu ehren.»*® So
weit haben sich die Ittinger Kartduser dem Zeitgeschmack
gendhert.

All dies belegt, dass man die Frage des Bilderschmuckes
in Kartduserkirchen nicht nur ordensgeschichtlich, sondern
auch im kirchengeschichtlichen Rahmen sehen muss. Bei
allem Weltabschluss ist der Kartduserorden doch immer mit
den Fragen der Gesamtkirche konfrontiert, und die grossen
Wellen der Volksfrommigkeit machen vor den Mauern der
Kartduserkloster nicht halt. Dies belegt nicht zuletzt auch
die heutige Auffassung vom Bilderschmuck in den noch
bestehenden Kartausen. Die 1968 neuerbaute Klosteranlage
von Marienau ist nicht zuletzt auch unter dem Einfluss des
2. vatikanischen Konzils in urspriinglich kartusianischer
Schlichtheit aufgebaut, und der Prior der Kartause Valsainte
steht, auf die Frage nach der Ursache der barocken Kirchen-
ausstattungen angesprochen, ratlos da und betont die
Wichtigkeit der einfachen schmucklosen Kartduserkirche .3

2. Das geistige Klima in der Kartause am Vorabend
der barocken Kirchenausstattung

Das Ittinger Geistesleben im 17. Jahrhundert als Ndhrboden
fiir die barocke Erneuerung des Klosters ist gepragt durch
eine ausserordentliche Gastfreundschaft der Monche,
durch eine geregelte Okonomie, Wohltiitigkeit der Monche,
Vergabungen und eine erstaunliche geistliche, wissenschaft-
liche und musische Bliite. Eine Reihe hervorragender
Prioren trug viel zu dieser Blite bei.

An erster Stelle sei hier der Schwabe JOHANNES ECKSTAIN
(reg. 1595-1611)%7 aus Villingen genannt, der vom Generalka-
pitel nach Ittingen beordert worden war, um die von seinem
Vorginger zerriitteten Finanzen in Ordnung zu bringen.
Zuvor schon hatte er die Kartausen von Frenitz und Pletrije
im heutigen Jugoslawien restauriert; es gelang ihm auch, in
seiner 16jahrigen Regierungszeit die Kartause in Ittingen
schuldenfrei zu machen und Besitz und Kultgegenstinde zu
mehren. Unter dem einheimischen Prior BRUNO MULLER
(reg. 1614-1658)%® bliihten das Bauhandwerk, die Wissen-
schaft und die Kunst (Abb. 2). Ludwig Pfyffer von Altis-
hofen, Sohn des Schweizerkonigs, ein Gonner und glithen-
der Verehrer des Kartduserordens, stiftete 14 000 Gulden
zur Vollendung des grossen Kreuzganges und zum Bau von
sechs neuen Zellen, in denen sechs Monche quasi als seine
Kapline lebten. Pfyffers Stiefbruder, der Ittinger Konven-
tuale HEINRICH MURER (1588-1638)%, war eine der hervorra-
gendsten Gestalten der Kartause Ittingen. Mit der ihm
eigenen wissenschaftlichen Akribie verfasste er einen
Vitenband iiber die Heiligen des Schweizerlandes, die
Helvetia sancta, heiliges Schweizerland, seu Paradisus Sancto-
rum Helvetiae Florum, den «Gelehrten zu einer geistigen
Kurzweil und Lustbarkeit, den Gottesflirchtigen zur Aeuff-
nung ihrer in Gott gepflanzten Andacht».*0 Die Entwiirfe zu
den Illustrationen lieferte moglicherweise der Konstanzer
Maler und Bildhauer Hans Asper (II), der auch andere
Blitter fur das Kloster entwarf.* Das Buch ist ein wichtiger
Beitrag zur Geschichte der illustrierten Heiligenviten, und
es ist nicht unerheblich, dass der Band gerade in Ittingen
entstand. Heinrich Murers Interesse erschopfte sich nicht

307



im Erforschen von Heiligenviten, sein Interesse galt eben-
sosehr der Geschichte. Aus seiner Feder stammen eine
stattliche Zahl von Kurzgeschichten tiber Kloster der
niheren und weiteren Umgebung. Die Dichtkunst pflegten
der Kartduser GUIGO ENGELHERR VON VILLINGEN *(ca.
1587-1646), ein Prokurator patrizischer Abstammung, der
insbesondere lyrische Gedichte verfasste, und der dem
Orden ausserordentlich nahestehende und ins Leben der
Kartause integrierte Pfarrer von Hiittwilen, JOHANNES
MODELIUS, seines Standes Praebendar, der die Geschichte
der Kartause Ittingen bis zum Jahre 1639 in leichtflissigem
Versmass verfasst hat.4?

Wihrend des Dreissigjahrigen Kriegs war Ittingen ein
beliebter und offener Zufluchtsort fiir deutsche Kartiuser,
die vor dem Greuel des Krieges flohen, und MODELIUS zihlt
in seiner Ittinger Geschichte allein 31 deutsche Kartiduser
auf, die als Hospites in Ittingen Unterschlupf fanden.

Unter dem ausserordentlich tiichtigen Prior CHRISTOPH II
SCHMID (reg. 1685-1708)* aus Konstanz nahm die barocke
Erneuerung ihren Anfang, welche aus dem nachgotisch
geformten Gebidudekomplex in Etappen ein barockes
Kloster werden liess.* Prior Schmid muss ein vorbildlicher

Abb. 2 Kartduser (entweder Prior Johannes Eckstain oder Prior
Bruno Miiller) mit friichtetragendem Lorbeerbaum vor der Kartau-
se Ittingen, darliber verfinsterte Sonne; Sinnbilder fiir das Gottes-
haus, das aus schwerer Not wiedererstanden ist. - Miniatur im
«Hagiomelos», wohl von Hans Asper, Konstanz, um 1634.

308

Klostervorsteher und gleich den Prioren Leonhard Janni
(reg. 1549-1567) und Johannes Eckstain (reg. 1595-1611) ein
Restaurator der Kartause gewesen sein, nachdem sein
Vorginger im Amte Prior Josephus Faber (reg. 1661-1685)
sich mehr geistigen Dingen zugewandt hatte als dem «Ge-
withle des geschiftigen Lebens». Nach seiner Profess und
Prokuratorentatigkeit in Wiirzburg (1662-1671) war er als
Hospes Okonom in Buxheim und seit 1675 Prokurator in
Ittingen. Als er 1685 durch den Ordensgeneral Innozens Le
Masson zum Prior der Kartause Ittingen ernannt wurde,
hatte er eine mindestens 15jdhrige Prokuratorentétigkeit
hinter sich und in Geldsachen reichlich Erfahrung. Er
fiihrte nicht nur das Altarhaus der Kirche und den Ostfliigel
mit den Bibliotheks-, Kapitels- und Sakristeiriumen neu auf
und bereicherte die Kirche mit einem neuen Chorgestiihl,
sondern entledigte das Kloster zudem seiner Schulden.

60 Jahre spiter fuhrte der aus Wil stammende Prior
ANTON VON SAYLERN (reg. 1761-1793)* das Barockisierungs-
werk in der Kirche zu Ende, welches Christoph Schmid mit
einem Altarhaus und einer neuen Ausstattung begonnen
hatte. Antonius von Saylern stammte aus jener hervorra-
genden Wiler Familie von Saylern, welche 1525 von Karl
dem V. geadelt worden war und welche in der eigenen und
in anderen Linien immer wieder hohe Geistliche hervorge-
bracht hatte, so Heinrich, Abt von St. Johann im Thurtal
(1546-48), und Joachim, Abt von Fischingen (1672-1688)
(unter welchem die neue Klosterkirche erbaut wurde).

1741 legte Antonius von Saylern in Ittingen seine Primiz
ab, und 1760 ernannte ihn der Ordensgeneral zum Prior. Er
tat sich insbesondere durch sein historisches Interesse
hervor, welches im Chronicon Ittingense, einer Klosterchro-
nik, seinen Niederschlag fand. Verschiedene gedruckte oder
im Manuskript vorhandene Werke zur Marienverehrung
zeugen von seiner Frommigkeit und von seiner Liebe zur
Mutter Gottes. Eine umfangreiche Korrespondenz hat sich
von ihm erhalten, und als er 1793 starb, vermerkte das
Generalkapitel im Jahre darauf iiber seine Tatigkeit: «Qui
annis 53 valde laudabiliter vixit in ordine.» Antonius von
Saylern war fiir seine liebenswiirdige Art und sein theologi-
sches Verstindnis bekannt, weshalb er auch als Autor fur
das theologisch und kartusianisch interessante Programm
der Ittinger Klosterkirche in Frage kommt.#

Die Ausfiihrung der kiinstlerischen Arbeiten tibertrug der
Prior einem in der Zusammenarbeit bewahrten Triumvirat
von Franz Ludwig Herrmann, dem konstanzisch-bischofli-
chen Hofmaler, dem Schnitzer Matthias Faller aus St. Peter
im Schwarzwald und dem Wessobrunner Stukkateur Jo-
hann Georg Gigl. Franz Ludwig Herrmann schuf die in
erdigen Farben gehaltenen, dichten Deckengemilde und
die Altarbldtter, Johann Georg Gigl und seine Mannschaft
trugen den feinnervigen Stuck auf und verfertigten den
Stuckmarmor der Altidre, widhrend Matthias Faller die
Figuren und Schnitzappliken der Hochaltargruppe und die
Lettner- und Bruderchoraltire schnitzte. Als Koordinator
und Vater des kiinstlerischen Programms kann Franz
Ludwig Herrmann angesehen werden.4’



3. Das ikonographische Programm der Ittinger
Bilderausstattung

a) Die Raumvoraussetzung und Anordnung
des Bildnisschmuckes

Kartauserkirchen als reine Psallierkirchen, in welchen das
Gebet und der Gesang einiger weniger Monche zu klingen
haben, besitzen in der Regel einen funktionsbedingt langen
und schmalen Grundriss und eine spezifische Ausstattung
mit einem Lettner (Abb. 3) und Altiren, was fiir die Anord-
nung und Gliederung des Bilderschmuckes von Bedeutung
ist. Auch die Ittinger Klosterkirche ist ein einschiffiger,
schmaler, langer und (stilbedingt) hoher Raum. Ein Lettner
mit Empore trennt den ostlichen Chor der Priestermonche
mit seinem Altarhaus vom westlichen Chor der Bruder-
monche, der um einen Knechteteil und eine Gisteempore
erweitert ist. Der Lettner besitzt seit der Messepflicht fur
Priestermonche vier Altdre, von denen die beiden unter
dem Lettner stehenden Bruderchoraltire den Messefeiern
fir die Laien, die darauf stehenden Lettneraltire den
Privatmessen dienen. Priesterchor und Bruderchor sind so
als funktionsfihige Gebets- und Gottesdienstriume ausge-
staltet, welche durch die Lettnerwand zwar optisch, aber
nicht akustisch getrennt sind. Taufstein und Kanzel fehlen
in der Kirche, welche keinerlei Pfarrkirchenfunktion hat.

Was der Lettner scheidet, verbindet das lange, korbbogige
Tonnengewdlbe, welches 1763 anstelle des nachgotischen
Kreuzrippengewolbes eingezogen worden ist, um den
Raum mit Deckenmalereien ausschmiicken zu konnen.
Uber die Lettnerwand hinweg leitet dieses Gewdlbe den
Blick zum Altarhaus mit seiner Hochaltargruppe, einem im
Grundriss kreuzférmigen Raum mit einer flachen Penden-
tivkuppel.*® Aus konstruktiven Griinden blieben die Gurt-
bogen iiber der Lettnerwand und iiber den Stufen zum
Altarhaus erhalten, wurden aber der korbbogigen Form des
Tonnengewolbes angepasst. Die so ausgeschiedenen Ge-
wolbeabschnitte bilden den Grundraster fiir die Anordnung
der drei monumentalen Deckengemilde, welche zusammen
mit der Westwandkartusche eine thematisch geschlossene,
zentrale Bilderachse ergeben. Die Deckengemailde* der
beiden Chore sind ergénzt durch je vier bemalte Zwickel-
kartuschen, welche in ihrer Vierzahl geschlossene Program-
me bilden, aber auch unter sich und mit den zentralen
Spiegeln durch eine Vielzahl von Beziigen verbunden sind.
Die auf den Priesterchor beschrinkten Stuckembleme wie
auch die emblematischen Gurtbogen-Malereien des Altar-
hauses nehmen Bezug auf die Thematik der zentralen
Bildachse.

Die Nord- und Siidwand des Bruderchores sind ge-
schmiickt durch je vier grossformatige Bildkartuschen,

*Die Lage der einzelnen Gemilde an der Decke geht aus der
Schemazeichnung Abb. 7 hervor; in den jeweiligen Abbildungsle-
genden mit romischen (Hauptbilder) und arabischen (Nebenbil-
der) Ziffern sowie grossen und kleinen Buchstaben versehen.

Abb. 3 Inneres der Ittinger Klosterkirche, Ansicht der Westpartie
mit dem Priesterchorgestiihl und dem Lettner.

welche inhaltlich einen in sich geschlossenen Zyklus bilden.
Wie die Thematik der zentralen Deckenbilderachse auf die
Bildinhalte der Hochaltargruppe hinfiihrt, so sind auch
diese Wandbilder auf die Thematik der Bruderchor- und
Lettneraltire ausgerichtet, welche in sich eine geschlossene,
die Hochaltarikonographie teilweise wiederholende Einheit
bilden.

Die Hochaltargruppe selber weist ein feingewirktes
Figuren-, Bilder- und Emblemprogramm auf und ist als
ikonographisches und optisches Zentrum des ganzen
Raumes Brennpunkt aller grossen Bezugsachsen.

b) Die Darstellung der «Vita des hl. Bruno»
in der zentralen Deckenbilderachse

Die vier grossflichigen Wand- und Deckenmalereien der
zentralen Bildachse (Abb. 7) sind zwei der wichtigsten
Themen der Kartduserspiritualitit gewidmet: der Verehrung
der Mutter Gottes und der «Vita des hl. Bruno». Maria als
Gottesgebdrerin  und direkteste Vermittlerin zu Jesus
geniesst im Orden die hochste Verehrung, weshalb sie auch

309



immer wieder in der Kartduserliteratur Eingang fand und
abgebildet wurde. So hat der Kartduserorden durch alle
Jahrhunderte hindurch eine erstaunliche Vielzahl von
Blichern zur Marientheologie, Marienverehrung und zum
Gebet des Rosenkranzes hervorgebracht. Zwei Drittel
aller bisher gegriindeten Kartausen sind der Mutter Gottes
geweiht, unter deren Schutz sich die Kartduser «mit kindli-
cher Anhinglichkeit» gestellt haben.® Albrecht Diirer hat
Maria als Schutzmantel-Madonna der Kartiuser in einem
eindriicklichen Holzstich aus dem Jahre 1515 dargestellt®!,
worin ein den Rosenkranz betender Kartduser unter den
Fiissen Marias liegt. Francisco de Zurbaran, «der Maler des
Kartauserordens», hat das Thema der Schutzmantel-Ma-
donna in einem Bild fiir die Kartause Sevilla aufgenommen.
In der Kartause Ittingen empfingt uns ihre Figur nicht nur
tiber dem dusseren Kirchenportal, sondern begleitet uns auf
einem Rundgang durch das ganze Kloster. In den Decken-
spiegeln iber den Choren beschiitzt sie die Kartduser in
zwei wichtigen Ereignissen der «Bruno-Vita», dem eigentli-
chen Thema der Folge.

Das Leben des hl. Bruno, des Schopfers der Kartduseridee
und des vorbildlichsten aller Kartduser, wird in unzéhligen
Viten der Ordensliteratur dargestellt.’? Zu vielen ordensge-
schichtlichen, ordenstheoretischen, spirituellen und devo-
tionalen Werken bildet eine «Bruno-Vita» den Auftakts3 und
gibt dem Werk Legitimation und Basis. Die Abhandlung
und Abwandlung der «Bruno-Vita» im Schrifttum der
Kartauser hat Konstanz und einen gewichtigen Stellenwert.

Konstanz und Gehalt hat auch die Abbildung der «Bruno-
Vita» in Bilderzyklen, nach dem Stand der Forschung bei
den Stundenbiichern des Duc de Berry beginnend.>* Wih-
rend die frithen «Bruno-Viten» bis zum bekannten Holz-
stich Hans Aspers in der Basler Druckausgabe der «tertio
compilatio» der Statuten von 1510, den Zyklus auf neun
Abbildungen beschrinken und mit der Griindung und Ein-
richtung der Grande Chartreuse enden, bringen die Bilder-
zyklen des 17. und 18. Jahrhunderts eine Ausweitung der
Darstellungen bis iiber den Tod Brunos hinaus. Die umfas-
sendste und grossartigste Folge schuf wohl Vincencio de
Carducho in den Jahren 1626-1632 fiir die Madrider Kartau-
se «El Paular», die 27 Bilder zur Vita Brunos, 27 zur Ordens-
geschichte und zwei Wappenbilder beinhaltet.>> Sie beginnt
mit dem Wunder des «Doktors von Paris» und schliesst mit
der Darstellung der Wundertaten am Brunnen, welcher
tber dem Grab des HI. Bruno entsprungen sein soll. Die
Ittinger «Bruno-Vita» umfasst dieselbe Zeitspanne, be-
schriankt sich aber gebundenermassen auf die Darstellung
von vier wichtigen Ereignissen. Im Gegensatz zur oft ge-
wihlten Heiligenglorie in benediktinischen Wand- und
Deckenmalereien beinhalten die Ittinger Szenen kritische
Momente, Umkehr, Versuchung und Neubeginn im Leben
des hl. Bruno und seiner Gefihrten, welche schliesslich zur
Seligkeit und zur Wundertitigkeit fiihren.

Den Auftakt zum Deckenbilderprogramm bildet die
Szene mit dem unseligen Chorherrn RAYMUNDUS DIOCRES
in Paris (Abb. 4), welche die Westwand-Kartusche belegt:
Der «Doktor von Paris», gelehrt und von scheinbar heilig-

310

Abb.4 Raymundus Diocres erhebt sich aus dem Sarg. (Vgl. Abb.
7, D).

‘missigem Lebenswandel, erhebt sich wihrend seines

Totenoffiziums an drei Tagen aus seinem Sarg und verkiin-
det, dass er angeklagt, gerichtet und verdammt worden sei.
Jedermann, auch der nach der Legende anwesende Bruno
und seine Gefihrten, vernehmen, dass Raymundus’ From-
migkeit geheuchelt war. Fiir den ohnehin schon weltent-
tduschten Bruno soll dies der Anlass gewesen sein, der Welt
zu entsagen und in die Einsamkeit zu flichen.

Die Raymunduslegende ist im Orden beliebt und verbrei-
tet wie die «Bruno-Vita», die beinahe immer mit dem
dramatischen und ergreifenden Wunder in Paris beginnt.
Schon in der «Chronik der ersten Prioren», der ersten
authentischen Lebensbeschreibung des hl. Bruno, erscheint
sie als Auftakt.5® Auch in den ersten, bekannten Bilderfol-
gen in den Stundenbiichern des Duc de Berry bildet sie den
Anfang. Als die Begebenheit in spidteren Jahrhunderten als
unhistorisch und frommelnd dargestellt wurde und die
Ritenkongregation das Ereignis aus dem Brevier strich®’,
bewahrte sie der Orden im Gedichtnis, weil fiir ihn der
Symbolgehalt und nicht die historische Wahrheit von
Bedeutung war. Je nach Ausfihrlichkeit der «Bruno-Vita»
wird die Begebenheit in drei Abbildungen oder in einer
kombinierten dargestellt.

In der Ittinger Klosterkirche ist die Szene der strengen
Straffung des Programms wegen in einem Bild dargestellt.
Obwohl eine Schriftkartusche vorhanden ist, fehlt eine
Benennung, was die Bekanntheit des Ereignisses im Orden



belegt. In der monumentalen, kuppelbekronten Architektur
der Pariser Augustinerchorherren-Kirche steht der Sarg mit
Raymundus auf einer Bahre. Der Chorherr erhebt sich aus
dem Schrein und verkiindet mit einer ausholenden Hand-
bewegung sein Schicksal, wihrend ihn ein gefliigelter und
gehornter Didmon in durchsichtiger Gestalt bei den Schul-
tern ergreift und in die Holle zieht. Unter dem Sarg begei-
fert ein Teufel in Bocksgestalt die um den Sarg stehenden
Chorherren, Weltlichen und den jungen Bruno in Bildmitte,
den wir am reichen Chorrock des Weltgeistlichen erkennen.
In ihrer Korperhaltung, Gestik und Mimik spiegelt sich das
Entsetzen tiber das Vorgefallene, welches sich auch auf die
Leute auf der Empore im Kuppelraum des Hintergrundes
ubertrdgt. Hier hat Franz Ludwig Herrmann zum Scherz
eine (wohl kaum spielbare) Orgel gemalt, denn die Kartiu-
ser kennen in ihrer Liturgie kein Orgelspiel.

Bereits das zweite Deckengemalde mit der «Erscheinung
der Mutter Gottes und des hl. Petrus vor den Begleitern Brunos»
(Abb. 5) verldsst den Rahmen der frithen «Bruno-Viten»
und fiihrt uns die erste grosse Krise der jungen Kartiuserge-
meinschaft vor Augen, welche durch die Berufung Brunos
an den Hof des Papstes Urban II. hervorgerufen wurde.
Kaum hat der Ordensstifter .durch die Vermittlung des
Bischofs Hugo von Grenoble einen einsamen Ort in der
Chartreuse gefunden, wo er mit seinen Gefihrten ein
Kloster griinden konnte, so ruft ihn sein ehemaliger Schiiler
auf dem Papstsessel als personlichen Berater nach Rom.
Bruno ist demiitig und gehorcht schweren Herzens, seine
Abwesenheit aber bringt die Gefahrten in eine schwere
Lebenskrise. Sie folgen ihrem Vorbild nach Rom, sprechen
beim Papst vor und bitten ihn, Bruno wieder zu entlassen.
Bruno selber rit darauf seinen Getreuen, in die Kartause
zuriickzukehren und dort in Askese und Gebet zu leben.
Als wundersame Bekriftigung dieser Worte erscheinen den
Zogernden die Mutter Gottes -mit dem Kinde und der hl.
Petrus, der ihnen das Marianum als Gebetsaufgabe mitgibt.

Die seit dem 17. Jahrhundert beliebte Darstellung der
Erscheinung, welche sich bei Lanfranco’’ in einer beschei-
denen Landschaft und im intimen Rahmen abspielt, hat der
Ittinger Maler in eine gegensatzreiche Umgebung gesetzt
und dramatisch inszeniert. Auf der Plattform vor einer
Phantasiearchitektur {ibergibt Petrus, am Schliisselpaar im
Gewandumhang erkenntlich, dem ersten der Gefihrten
Brunos (wohl Landuin, der von Bruno bestimmte Nachfol-
ger als Vorsteher der Grande Chartreuse) ein Marianum
(marianisches Brevier), welches die Kartduser noch heute
neben dem benediktinischen Brevier beten. In bewegter
Korperhaltung nehmen die iibrigen Kartduser, alle im
weissen Habit, am Geschehen teil. Mit der linken Hand
weist Petrus auf die Mutter Gottes, welche von Engeln
getragen und umjubelt in einer Wolke aus der gesprengten
Architektur emporsteigt. Das Christuskind auf ihrem Arm,
die dreizehnsternige Krone und die Weltenkugel unter
ihren Fiissen weisen sie als Immaculata aus und lassen sie
im Lichterglanz des Himmels erscheinen. Im Vordergrund
uberspannt eine zimmermannsmaéssig ausgefiihrte, einfache
Holzbriicke ein quirliges Bergbédchlein, in welchem ein

lindlich gekleideter Jiingling fischt. Ein Wassereimer,
dessen gemaltes Tragseil im Glockenzug des Bruderchores
seine wirkliche Fortsetzung findet, belegt, dass auch in der
strengen Ikonographie einer Kartduserkirche Platz fiir
kleine, typisch barocke Neckereien ist.

Die Darstellung markiert den Beginn und gleichzeitig die
Bedeutung der Marienverehrung fiir den Kartduserorden.
Prior Anton von Saylern als vermuteter Autor des ikonogra-
phischen Programms war ein grosser Marienverehrer,
worin die Darstellung der eher seltenen Szene begriindet
sein kann. Petrus als Nachfolger Christi und Reprisentant
der Kirche iibergibt dem Kartiduserorden offiziell das
Marianum als Gebetsaufgabe, damit er in schwerer Stunde
im Gebet zur Mutter Gottes Trost und Stdrke erhélt und die
Mutter Gottes ihre Fiirbitte flir die Menschheit einlegt. Als
Beschiitzerin steht Maria deshalb {iber dem Neuanfang des
Kartiuserordens nach schwerer Krise, welcher schliesslich
zur Institutionalisierung gefiihrt hat.® Die Loggienarchitek-
tur des Hintergrundes, welche beidseits ins Bild vordringt
und einen aufgebrochenen Kuppelraum umfasst, kann als
Abbreviatur von St. Peter in Rom gelesen werden.® In der
Holzbriickenarchitektur und der Fischerszene des landli-

o

Abb. 5 Petrus tberreicht den Begleitern Brunos ein «kleines
Marianump». - Signiert und datiert von Franz Ludwig Herrmann
1763. (Vgl. Abb. 7, 1I).

311



chen Vordergrundes ist Petrus als «Pontifex maximus» und
als «Menschenfischer» dargestellt.

Das folgende Gemilde tiber dem Priesterchor ist eben-
falls der Thematik des Neubeginns gewidmet und stellt die
Begegnung des hl. Bruno mit dem Normannenfiirsten Roger in
Kalabrien dar (Abb. 6).

Nach mehrmaligem Bitten kann Bruno den pipstlichen
Hof in Rom wieder verlassen und in die Eisamkeit gehen.
Urban gestattet Bruno allerdings nicht, in die Chartreuse
zuriickzukehren, sondern ermdglicht dem Einsiedler eine
Klosterneugriindung in La Torre in Kalabrien. Durch die
Vermittlung des Herzogs Roger von Apulien schenkt dessen
Oheim Graf Roger, der fiir Bruno grosse Hochachtung
besitzt, dem Einsiedler weite Lindereien und Rechte.
Bruno lésst in der rauhen Gegend von La Torre vorerst ein
einfaches Klosterlein mit Holzkirche und kleinen hélzernen
Zellen erbauen, die ein Kartduserleben gestatten. Die
reichen Vergabungen und das Wohlwollen des Grafen (er
hatte dem Eremiten zu Beginn des Jahres 1093 einen Be-
such abgestattet und in einem Brief alle Rechte und Privile-
gien bestitigt®!) gestatten Bruno, fiir die wachsende Klo-
stergemeinschaft eine grossere, den Bediirfnissen der
Monche angepasste Steinkirche zu bauen, welche als
S. Maria del Eremo der Mutter Gottes geweiht ist.

Da nicht alle Gefihrten Brunos das rauhe Leben in der
Bergwiiste von La Torre aushalten, griindet er 1097-99 etwa
eine halbe Wegstunde vom Mutterkloster entfernt, in einem
klimatisch milderen und topographisch flacheren Gebiet
gelegen, ein Filialkloster, welches dem Diakon und Mirty-
rer Stephanus geweiht ist.®2 Hier wohnen insbesondere
Laienbriider und geistig und korperlich schwichere Mon-
che nach Camaldulenser Vorbild in coenobitischer Lebens-
weise. Damit hat Bruno wohl unbewusst den Grundtypus
zur «Cartusia inferior», zum separaten Laienkloster gegriin-
det, welche bis ins spite Mittelalter als Typus weiterleben
sollte.%

Die Szene der historischen Begegnung des Grafen Roger
mit dem hl. Bruno ist in Ittingen mit der symbolischen
Darstellung der beiden Klostergriindungen S. Maria del
Eremo und S. Stephano del Bosco verbunden. Auf den
Stufen vor der neuerbauten, 1097 von Erzbischof Alcherius
von Palermo geweihten Steinkirche begegnet der in fuirstli-
chem Barockgewand gekleidete, mit einer dunklen Ge-
sichtsfarbe als Normanne gekennzeichnete Fiirst dem
Eremiten im weissen Habit. Die Begegnung ist durch
Ehrerbietung und den Ausdruck freudiger Uberraschung
gepragt. Mit barock bewegter Gestik begriisst der auf den
unteren Stufen stehende Adelige den aus der Kirche kom-
menden Bruno, welcher in einer Handbewegung zum Her-
zen seine innere Bewegtheit dokumentiert. Die Kartduser,
welche dem Heiligen in Respektsabstand gefolgt waren,
sind im Portikus stehen geblieben, wihrend die Monche,
die in den einfachen hélzernen Zellen dem Studium und
dem Gebet fronen, durch den Besuch von ihrem kontem-
plativen Tun abgelenkt sind. Der Tross Rogers, Jiinglinge in
barocker Tracht, sind allzusehr mit dem Schimmel des
Grafen oder der Entdeckung der unbekannten Monchsge-

312

stalt beschiftigt, um von der zentralen Handlung Kenntnis
zu nehmen. Die mitgeflihrte Grafenkrone dokumentiert
den adeligen Stand Rogers. Eine Jagdszene in der steinigen
Bergwelt des Hintergrundes symbolisiert wohl die Jagd-
und Fischrechte, welche Roger den Kartdusern mit den
Zinsrechten und anderen Privilegien verliehen hat.

Uber der Szene schwebt auf einer Wolke und flankiert
von einem Engel die Mutter Gottes, welche von einem
zweiten Engel den Plan einer Klosteranlage entgegen-
nimmt. Zweifelsohne ist hier die Stiftung der Kartause
«S. Maria del Eremo» dargestellt, welche die Gottesmutter
huldvoll entgegennimmt. Etwas unterhalb empfingt auch
der hl. Stephanus, auf einer Wolke schwebend als vergei-
stigtes Wesen dargestellt, den Plan einer Kirche und symbo-
lisiert so die ebenfalls von Roger unterstiitzte Griindung des
Filialklosters «S. Stephano del Bosco». Die Gottgewolltheit
der Griindungen zeigt ein Auge Gottes im Dreieck an,
welches als Lichtpunkt aus den dichten Wolkengebilden
liber der Szene leuchtet.

Eine Uhrkartusche am Altarhausbogen (siche Abb. 1)
mit einer Sargdarstellung und einer gebrochenen, ausge-
16schten Kerze, beliebtes «Memento mori» in Kartauserklo-
stern, leitet zur Thematik des Deckenbildes im 1703 neu
erbauten Altarhaus {iber. In einem runden, dem Zentral-
baucharakter des Raumes angepassten Deckenspiegel sind
die Wunderheilungen am Brunnen iiber dem Grabe Brunos
dargestellt (Abb. 8).

Zehn Jahre nachdem Bruno in die Einsamkeit von La
Torre gezogen ist, stirbt der Kartduser am 6. Oktober 1101 in
seinem Kloster «S. Maria del Eremo», nachdem er den
Fortbestand aller Kartausen und deren materielles Wohl-
ergehen gesichert hat. In Windeseile verbreitet sich die
Kunde von seinem Tod, und zu Hunderten stromen die
Pilger an sein Grab, da er schon zu Lebzeiten als Heiliger
gegolten hat. Seine offiziell anerkannte Verehrung sollte
sich allerdings in die Linge ziehen, und erst 1514 gestattete
Papst Leo X., Bruno als Heiligen zu verehren. 1622 fand die
offizielle Heiligsprechung statt, welche jedoch nie kanoni-
siert wurde.®

Dass es mit der offiziellen Anerkennung der Verehrungs-
wirdigkeit Brunos so lange gedauert hat, mag daran liegen,
dass sich bis ins 17. Jahrhundert keine Wunder am Grabe
Brunos historisch nachweisen lassen, obwohl eine alte
Wundersage vom Entspringen einer heilenden, wohlrie-
chenden Quelle an der Stelle berichtet, wo Bruno beerdigt
liegt. Im Kartduserorden aber hat die Bruno-Verehrung
immer einen wichtigen Stellenwert gehabt, und nicht
zuletzt wird in der Szene der Wundertitigkeiten das Wirken
Brunos iiber seinen Tod hinaus verherrlicht.

Das Deckengemailde ldsst den Betrachter einen Blick in
die imaginire Kirche «S. Maria del Eremo» werfen, einen
maichtigen, kuppeliiberwélbten Zentralraum mit Kreuzar-
men, dessen Anlehnung an Pozzos Architekturvorlagen
offensichtlich ist. Die marmorierten Doppelsidulen, welche
den Kuppelansatz tragen, sind in einer stark perspektivi-
schen Verlidngerung der Hochaltarsdulen gemalt und stellen
die Verbindung zur plastischen Architektur des Hochaltares



Abb. 6 Der hl. Bruno und Graf Roger begegnen sich in La Torre. (Vgl. Abb. 7, IV).

313



on oben her zu lesen!

B

&

Abb. 7 Uberblick iiber die von Franz Ludwig Herrmann ausgefiihrten Wand- und Deckengemdlde in der Klosterkirche Ittingen (1763).
Erfasst sind auch die symbolischen Stukkaturen der Briider Gigl und die ikonographischen Darstellungen der A/tdre mit ihren wichtigsten
Beziigen.

314



- f /ff;' s - @q :

Abb. 8 Die Wunderheilu

dar, welche wir auch in der thematischen Verkniipfung der
zentralen «Bruno-Vita» mit der christozentrischen Thema-
tik des Hochaltares feststellen werden. In der optischen
Raumesmitte steht auf Stufen der Brunnen in der Form
einer romischen Fontédne, welcher auf dem Brunnenstock
die Attribute Brunos als Asketen, Totenkopf und Biisser-
geissel, trigt. Drei allegorische Gestalten, weiss gewandete
Frauen mit den Attributen des Kelches, des Kreuzes, des
Ankers und des Herzens verkdrpern die Kardinaltugenden
des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe, ohne welche keine
Seligkeit und auch keine Heilung moglich ist. Auf den
Stufen zum Brunnen finden wir - in bewegten Szenen ihre
Krankheit verratend - die Heilung Suchenden: den Lahmen
auf eine Bahre gebunden, den Aussitzigen und den Beses-
senen. Uber der Brunnensiule schwebt Bruno als vergei-
stigtes Wesen, segnend auf einer von Engeln getragenen
Wolke.

¢) Die «Vita eremitica» als Vorbild der «Vita Cartusiana»
in den Eckzwickelmalereien der beiden Chire

In den Eckzwickelkartuschen der beiden Chére sind in
Gruppen zu je vier jene Personen dargestellt, welche durch

ngen am Brunnen iiber dem Grab des hl. Bruno. (Vgl. Abb. 7, VI).

R

ihre eremitische Lebensweise, durch ihre Askese und
Bussfertigkeit Vorbilder der «Vita Cartusiana» sind. Neben
zwei alttestamentlichen Gestalten sowie Christus und
Johannes dem Téufer sind es insbesondere friihchristliche
Monche und Kirchenviter, welche, durch ihr Eremitentum
vereint, das hohe Ziel des Kartduserordens verkorpern.
Durch ihre Aufgabe als Viter des Anachoreten- und Coeno-
bitentums aber legen sie gleichzeitig auch das Fundament
fir die Eremiten-Coenobiten-Dualitit des Ordens. Sie
waren Bruno Vorbild und Geleit.

Im Bruderchor:

Der hl. Antonius von Koma (um 250 bis um 356)% in der
ostlichen Kartusche der Epistelseite (Abb. 9) verkorpert als
Vater des Ostlichen Eremitentums die christliche Anachore-
se schlechthin. Der im oberdgyptischen Koma geborene
Jiingling aus reichem Haus hatte die Welt und den Reich-
tum verlassen, um in der Felsenhdhle und der abgelegenen
Wiistenhiitte im Gebet, in der Askese und in der Bussfertig-
keit Gott zu finden. In seinen Bestrebungen war er fiirchter-
lichen Versuchungen durch den Teufel ausgesetzt, welche
ihn in der Gestalt von wilden Tieren und schonen Frauen in

315



seiner Zelle heimsuchten. Antonius aber widerstand und
erlangte als Ratgeber und Lehrer Beriihmtheit.

Die Ittinger Darstellung zeigt ihn als Versuchten, der, vor
seiner Hiitte sitzend und in ein Buch vertieft, laufend
geneckt und abgelenkt wird. Ein Teufel in Bocksgestalt zerrt
ihn durch die losen Bretter seines Zellendaches an der
Kapuze seines Monchsgewandes, wihrend eine aufgeputzte
Frauengestalt mit dem Finger lockt. Antonius wird auch in
dieser Szene mit dem Schwein als standigem Begleiter und
dem Antoniterstab abgebildet.t

Die in der westlichen Kartusche der Epistelseite folgende
Monchsgestalt des hl. Pachomius von Theben (287-346)%7
verkorpert den Vater des Ostlichen Coenobitentums
(Abb. 10), welcher, durch sein asketisches Leben in Ein-
samkeit geldutert, von Gott die Aufgabe erhielt, Ordnung
ins Chaos des friihchristlichen Anachoretentums zu brin-
gen. Ein Engel libergab ihm zu diesem Zwecke in der
sogenannten «Ostervision»® auf einer Tafel die Namen
derjenigen, welche er in einer klosterlichen Gemeinschaft
um sich scharen sollte. Pachomius gehorchte, verliess seine
geliebte Eremitenzelle und griindete bei Tabenisi sein erstes
Kloster, welches in der Verbindung von Anachoretenzelle
und Gemeinschaftsrdumen fiir das Gebet und filirs Mahl
Vorbild zur «Laura» und auch zur Kartause ist.®

In Ittingen ist das Gottgewollte der Griindung Pachomius’
dargestellt. Der Eremit kniet in eine Monchskutte gekleidet
vor seiner holzernen Zelle, vor sich das karge und frugale

Abb.9 Der hl. Eremit Antonius wird in der Wiste versucht.
(Vgl. Abb. 7, 1).

316

Mahl des Asketen. Auf einer Wolke schwebt ein Engel vom
Himmel und iibergibt dem ergebenen Heiligen (in Abwand-
lung zur Legende) ein Buch mit den Namen der Auserwihl-
ten.

Bei der Bedeutung, welche die Kartiduser der Anachorese
beimessen, erstaunt es nicht, dass auch der hl. Benedikt von
Nursia (um 480-547)°, der Vater des abendldndischen
Coenobitentums, in seiner Reinigungsphase als Einsiedler
dargestellt ist (Abb. 11). Auf seiner Weltflucht aus dem
sittenlosen Rom hatte sich der Heilige einer Asketenge-
meinde in Affile angeschlossen, lebte aber tiber drei Jahre
in einer Felsenhohle des Anio-Tales bei Subiaco. Auch ihm
blieben Versuchungen nicht erspart, welche er durch harte
Bussiibungen unterdriickte. In der Folge waltete er als
Vorsteher einer Monchsgemeinschaft in Subiaco. Fiir die
Kartduser ist der benediktinische Monchsvater insofern
auch ein Vorbild, als sie seine Lebensanweisungen flir ihr
Gemeinschaftsleben tibernommen und ihre Statuten auf
die Regel Bendikts abgestiitzt haben.”

Das Ittinger Gemilde zeigt den Heiligen in seinem «sacro
speco» in einem Buch lesend, dieweil ein Teufel mit einem
Steinwurf das Glocklein zerschmettert, womit ein Mitbru-
der dem Einsiedler den Mahlzeitenkorb ankiindigte.

In der Gestalt des hl. Kirchenlehrers Hieronymus (347 bis
um 420)7 findet das Ostliche und das westliche Monchstum
seinen Vermittler (Abb. 12). Als Mitglied einer Mdnchsge-
meinschaft in Aquileja sowie als Eremit in einer Wiisten-

Abb. 10 Der hl. Pachomius erhélt von einem Engel die Liste
seiner kiinftigen Mitbriider. (Vgl. Abb. 7, 2).



Abb. 11 Der Teufel zerstort das Glocklein am Nahrungskorb des
hl. Benedikt in der Wiiste. (Vgl. Abb. 7, 3).

héhle von Chalkis kannte er das lateinische Coenobitentum
wie auch die griechische Anachorese aus eigener Erfahrung
und konnte sie in seinen Schriften kompetent darstellen
und begriinden. Die Kartduser schitzen ihn insbesondere
seiner hartndckigen Verteidigung des asketischen Lebens
wegen, und fiir viele ist er der Verbindung von Einsiedler
und Gelehrtem wegen das grosse Vorbild des studierenden
Kartiausers.”

Die ostliche Eckzwickelkartusche zeigt den Heiligen nur
mit einem Umhang bekleidet vor seiner Wiistenhohle, vor
ihm das Kreuz und der Totenschidel des Asketen und
Biissers, verbunden mit dem priesterlichen Hut des Kir-
chenvaters. Zu seinen Fiissen liegt der Lowe, den er der
Legende gemiss gezdhmt hat. Erschrocken schaut der
Einsiedler auf, einen Stein in der Hand, als er durch die
geteilten Wolken die Trompete des Jiingsten Gerichts
vernimmt.

Im Priesterchor:

In den Eckzwickelkartuschen {iber dem Priesterchor erhilt
die Eremitenthematik durch die Darstellung der Busse und
Umkehr, der Heilsverkiindigung und des Martyriums eine
Erweiterung. Gleichzeitig ist in der Abbildung von alttesta-
mentlichen (Elias, Jeremias) und neutestamentlichen
Gestalten (Johannes der T4ufer, Christus) die Uberwindung
des Alten Testamentes durch das Neue illustriert.

k. +s e~ .l

Abb. 12 Der hl. Hieronymus in der Wiiste vernimmt die Trompe-
te des Jiingsten Gerichts. (Vgl. Abb. 7, 4).

Mit dem Propheten Elias™ ist in der westlichen Kartusche
der Epistelseite eine méchtige Gestalt des Alten Testamen-
tes und eine Schliisselfigur zum Verstindnis der vier Prie-
sterchorkartuschen abgebildet (Abb. 13). Der ruhelose
Kiampfer gegen Gottlosigkeit und Gotzenanbetung hatte
sich zur Vorbereitung auf seine prophetische Aufgabe in die
Einode des Berges Horeb im siidlichen Sinai zuriickgezo-
gen, wo er sich im Gebet, in Askese und Busse lauterte.
Dadurch wurde er zum Urtyp des Eremiten und zum
Vorldufer der christlichen Askese und des christlichen
Monchstums. Die Verkiindung seiner Wiederkunft (Mal. 3,
24) sah man im Neuen Testament sowohl in Johannes wie
auch in Christus erfiillt. Lukas berichtet: «Er (Johannes)
wird vor ihm gehen in der Kraft des Elija (Lukas 1, 17).»

Elias ist als Einsiedler in der Steinwiiste des Berges Horeb
abgebildet, in einen einfachen Umhang gekleidet, ein Buch
zur Meditation auf dem linken Knie. Zwei Raben bringen
ihm Brot und Fleisch, die Gabe Gottes, welche der Eremit
mit der gestreckten Rechten in Empfang nimmt. Neben ihm
steht ein irdener Krug fiir Wasser, welches dem Propheten
in einer sprudelnden Quelle des Vordergrundes zur Verfu-
gung steht.

Das Lukasevangelium verkniipft die Gestalt des Prophe-
ten mit derjenigen Johannes des Tdufers’®, welcher in der
Ostlichen Kartusche der Epistelseite dargestellt ist (Abb. 14).
Auch Johannes ist Eremit geworden, um sich auf sein
Verkiinderamt vorzubereiten, auch er trug das Kleid der
Einsiedler aus Kamelhaaren und ernédhrte sich von Heu-

317



Abb. 13 Elias wird in der Wiiste von zwei Raben gespeist.
(Vgl. Abb. 7, 95).

schrecken und von wildem Honig. Als «Rufer in der Wiiste»
kam er zuriick, um die Taufe der Umkehr und Vergebung
der Siinden und die Ankunft des Herrn zu predigen (Lukas
3, 3-5/Matth. 3, 1-6). Die Kartiduser haben ihn neben der
Mutter Gottes zu einem ihrer Hauptheiligen erkoren und
bilden ihn, oft neben Bruno, ausserordentlich hiufig ab.

Das Ittinger Gemilde zeigt ihn als «Rufer in der Wiiste»,
der, in hirenes Gewand gehiillt und den Stab der Kreuzes-
prophetie in der Hand, das Kommen des Herrn verkiindet.
Publikum in barock-hofischen Kleidern hort dem in einer
Phantasielandschaft mit Fels, Quelle und Wald mit hocher-
hobener Hand Predigenden zu.

In der Ostlichen Kartusche der Evangelienseite ist der
Prophet Jeremias abgebildet’, der wie Elias ein Verkiinder
der Busse war (Abb. 15). Als Mahner zur Umkehr, zur
Sithne und als Verkiinder der Vergeltung prophezeite er den
Untergang des siindigen und unbussfertigen Jerusalem,
aber auch den Wiederaufbau Israels und seiner Hauptstadt.
In seinen «Messianischen Spriichen»”” sah er die Ankunft
des Erlosers voraus, weshalb er auch als Heilsverkiinder vor
der Abbildung Christi steht.

Das Deckengemilde zeigt ihn allerdings als Propheten
des Untergangs. Aus entferntem Gebirge schaut der Mah-
ner, mit einer Tunika und einem wehenden Umhang beklei-
det, auf die brennende Stadt Jerusalem, deren Untergang er
vorausgesagt hat.’

318

¥
Abb. 14 Johannes der Taufer verkiindet die Ankunft des Herrn.
(Vgl. Abb. 7, 6).

Die Darstellungen der Zwickelmalereien finden in der
Gestalt Jesu Christi” in der Ostlichen Eckkartusche der
Evangelienseite ihre Vollendung (Abb. 16). Selbst Gottes
Sohn wird als Einsiedler dargestellt, welcher sich zur Vorbe-
reitung auf seine Verkiindertitigkeit in die Eindde begibt,
um zu beten, zu fasten und sich versuchen zu lassen.
40 Tage und Nichte brachte er in der Wiiste zu, und als ihn
der Hunger quilte, trat der Teufel auf ihn zu und forderte
ihn auf] aus Steinen Brot zu machen. Jesus aber widerstand
der Versuchung und schickte den Teufel fort.

In dieser Versuchungsszene wird der Herr dargestellt. Ein
spitzohriger Teufelsgeselle mit spitzen Krallen und langem
Bart hilt dem in einer Wiiste Meditierenden einen Stein hin
und fordert ihn auf, den Stein in Brot zu verwandeln.
Christus aber, in eine einfache Tunika mit Umhang geklei-
det, wehrt mit einer deutlichen Handbewegung ab.

d) Die Darstellung der «Busse» und der «Kardinaltugendeny in
den Gemdlden und Stukkaturen des Altarhauses und des
Priesterchores '

Wie sehr die Kartiuser dem Bussgedanken Bedeutung
beigemessen haben, dem wir bereits in der «Bruno-Vita»
wie auch in den Eremitendarstellungen begegnet sind,



Abb. 15 Jeremias blickt auf die brennende Stadt Jerusalem, deren
Untergang er prophezeit hat. (Vgl. Abb. 7, 7).

bezeugen die noch verbleibenden Gemailde und die Stukka-
tursymbole im Altarhaus und im Priesterchor.

Das grosse Wandgemilde auf der Epistelseite des Prie-
sterchores®® ist der biissenden Magdalena gewidmet
(Abb. 17), die beim Gastmahle des Pharisders Simeon dem
geladenen Christus die Flsse wischt, kiisst und salbt als
Zeichen ihrer Liebe, ihres Glaubens und ihrer Busse.
Simeon will die als Siinderin Bekannte wegschicken, doch
Christus verzeiht der reuigen Frau.

Franz Ludwig Herrmann hat die Szene weltlich {ippig
ausgestattet und gewdhrt uns einen Blick in den Tafelsaal
des Hauses von Simeon, in welchem das Gastmahl an weiss
gedeckter Tafel stattfindet. Uberreiche, zum Teil unmoti-
vierte Sédulenarchitektur priagt den Raum, den ein gehobe-
ner Vorhang eroffnet. Vers6hnlich verwendet sich Christus
bei Simeon flir die Biisserin zu seinen Fiissen, welcher,
Uppig gewandet, dem Betrachter den Riicken zuwendet,
dieweil der Kellermeister treppauf, treppab steigt, um im
grossen Henkelkrug neuen Wein kredenzen zu kénnen.8!

Ebenfalls dem Thema Busse sind zwei kleine Deckenge-
malde in den Querhausarmen des Altarhauses gewidmet
(Abb. 7, Ziff. 10+11); im evangelienseitigen hilt ein Putto
den metallenen Biissergiirtel, im epistelseitigen umgibt sich
ein anderer Putto mit dem Biisserhemd und der Geissel.

Im Stuck des Priesterchores tragen Putti aus Gips die
Symbole der drei Kardinaltugenden Liebe, Glaube und

Abb. 16 Christus wird in der Wiiste vom Teufel versucht.
(Vgl. Abb. 7, 8).

Hoffnung (Herz, Kelch, Kreuz und Anker) sowie die Attri-
bute des hl. Bruno (Kruzifix im Olzweig, den abgelehnten
Bischofsstab und die Mitra) (Abb. 7, Ziff. 12-15).

In zwei kleinen Bildkartuschen liber dem Wandbild der
bussenden Magdalena und iiber der nordlichen Fensterrei-
he hat der Autor des ikonographischen Programms zwei
heraldische Neckereien angebracht. Im evangelienseitigen
Fresko triagt ein Putto ein (Seiler-)Rad, wihrend auf dem
epistelseitigen zwei Putti mit einem Rost aus einem Kessel
schlecken. Ohne Zweifel handelt es sich dabei um die
Wappen des Priors Anton von Saylern (Rad) und um dasje-
nige der Kartause Ittingen (Rost [des Laurentius] und
Kessel).

e) «Christozentrik» im geschlossenen Programm
der Hochaltargruppe

Die Ittinger Hochaltargruppe (siche Abb. 1) ist nicht nur das
architektonische, sondern auch ikonographische Zentrum
der Kirchenanlage, in dem das innerste Anliegen des Kar-
tdusers, die Gottesverehrung und die Wege zur Versenkung
in Gott, zur Darstellung kommt. Leben fir Gott und aus
Gott, das ist das tiefste Geheimnis im Leben des Kartdusers,
dafiir begibt er sich in die Einsamkeit, tut Busse und lebt in
Askese. All die in der Kirche und auf den Altéren dargestell-

319



Abb. 17 Die Biisserin Maria Magdalena wascht am Gastmahl des Simeon die Fiisse des Herrn. (Vgl. Abb. 7, 9).

ten Heiligen, ihr Leben und Vorbild und ihre Vermittlung
haben nur einen Sinn, wenn sie zu Christus fiihren und zur
Versenkung in die géttliche Liebe dienen.

Der Christus- und Gottesanbetung ist deshalb die zentra-
le Altarachse gewidmet, die unauffillig aber konsequent
christo- und theozentrische Symbolik aufweist. Schwer-
punkt ist dabei der Tabernakel, nach katholischer Lehre
Aufbewahrungsort des Corpus Christi, und die Mensa, auf
der das Opfer Christi nachvollzogen wird. Das Ante-
pendium (Abb. 7, VII) trdgt, in Majuskeln dargestellt, den
Namen Jesu IHS. Das Kreuz und die drei Nigel weisen auf
den Kreuzestod des Herrn. Die Darstellung des Namens
Jesu und seine Verehrung erhilt vor allem nach dem Konzil
von Trient (1545-1563) neuen Aufschwung, erfihrt durch die
Jesuiten Verbreitung und ist in vielen schweizerischen
Barockkirchen anzutreffen. Zu diesem Monogramm geho-
ren, auf den Antependien der Seitenaltire (Abb. 7,
VII+IX), die Namen Josephs und Marias in komplizierter
Buchstabendurchdringung. Zusammen bilden sie die drei
hl. Namen oder die hl. Familie, die so in barocker From-
migkeit der Verehrung anheimgestellt wird.

320

Uber dem Tabernakel, einem Drehtabernakel mit drei
verschieden hohen Expositionsnischen, theatralischer
Hintergrund einer vielschichtigen Liturgie und symbolhaft
in der Dreizahl, erscheint erneut der Name Jesu, diesmal im
fiir das 18. Jahrhundert typischen Strahlenkranz (Abb. 18).

Der Tabernakel verdeckt eine in Schliffmarmor ausge-
fuhrte Kartusche, die die lateinische Inschrift trigt: Hoc
Altare extructum est ad Dei et B.V.M. honorem et gloriam
Ao. MDCCLXIV.# Leider sind die Weiheurkunden der
Altdre aus dem Jahre 1764 nicht mehr vorhanden, doch
diirfte diese Inschrift den Hinweis geben, dass der Hochal-
tar der Dreifaltigkeit und der Mutter Gottes geweiht wurde.

Im zentralen Hochaltarbild F.L. Herrmanns (Abb. 19)
verdichten sich die Bildaussagen des ganzen Kirchenraumes
wie des Hochaltares zum Kern der Kartduserspiritualitét:
durch die Verehrung der Mutter Gottes zu Christus. Das in
Form und Aussage dichte Bild zeigt den knienden Ordens-
stifter Bruno als Stellvertreter aller Kartiuser in Verziickung
vor der Mutter Gottes. Vor ihm liegen Geissel, Blisserhemd
und Lilienzweig als allgemeine Attribute des Biissers mit
dem reinen Herzen. Eine Gruppe Engel zur Linken tragen



seine personlichen Attribute, den Totenkopf des Einsiedlers
und das Verehrungskreuz im Olzweig. Ergeben blickt er auf
zur Mutter Gottes, die von Wolken und Engeln umschwebt
auf einer Mondsichel steht, die Hinde am Herzen, das
Haupt vom 14fachen Sternenkranz umgeben. Uber ihr
schweben Christus mit dem Kreuz, Gottvater und der
hl. Geist in der Gestalt einer Taube.

Optischer und thematischer Mittelpunkt ist die Figur der
Mutter Gottes. Sternenkranz und Mondsichel kennzeich-
nen sie als «Immaculata», der von einem Engel getragene
Lilienzweig und die dariiber schwebende Trinitit als «Tota
pulchra», jene spezielle, seit dem 15. Jahrhundert geliufige
Darstellung der reinen Jungfrau. Der Sternenkranz mit dem
Lichtschein ldsst auch vermuten, dass es sich gleichzeitig
um das «apokalyptische Weib» handelt, das nach dem
Bibelwort mit der Sonne bekleidet ist.

Das Bild zeugt von der innigen Verehrung der Mutter
Gottes, die als Mittlerin zwischen den Kartiusern und
Christus steht, was in der von unten rechts (Bruno) nach
oben links (Christus, Dreifaltigkeit) fiihrenden Hauptbild-
achse deutlich zum Ausdruck kommt. Dank ihrer Mutter-
gottesschaft vermag sie wie niemand zu Christus zu fiihren,
weshalb sie die Hauptheilige des Kartduserordens ist.

In barock illusionistischer Weise und in Verbindung von
gemalter und plastischer Kunst vereinen sich mit dem
Ordensstifter die beiden lebensgrossen Figuren des Hugo
von Grenoble und des Hugo von Lincoln, zwei Hauptheilige
des Ordens, zum Gebete. Evangelienseits finden wir den
Prior der Kartause Lincoln (Abb. 20), gekennzeichnet durch
die auf seine Vita bezugnehmenden Attribute des Kelches
mit dem Jesuskind und der Gestalt des Schwanes, der dem
Heiligen besondere Anhinglichkeit bezeugte. Der Stab in
seiner Hand bezeichnet ihn als Bischof. Epistelseits der
hl. Hugo, Bischof von Grenoble (Abb. 21), der wie Hugo
von Lincoln im Kartduserhabit dargestellt wird, obwohl er
dem Orden selber nie angehort hat. Seine engen Beziehun-
gen zum Ordensstifter und seinen Gefihrten, denen er in
der Eindde der Chartreuse den Ort zur Griindung ihres
Klosters gezeigt hat, lassen ihn gern im Habit der Kartduser
erscheinen.®3 Auf diese Begebenheit weist sein personliches
Attribut hin, ein Kranz mit sieben Sternen, den ein Putto
tiber dem Heiligen hélt. Mitra und Stab kennzeichnen ihn
als Bischof.

Auf dem weit ausladenden Gebilk iiber diesen beiden
Ordensheiligen finden wir zwei sitzende Figuren, die mit
Eremitentum und dem Kloster Ittingen zu tun haben, die
durch ihre Lebensweise zum Vorbild gereichen und zu
Busse ermahnen: evangelienseits Johannes der Tiufer
(Abb. 7, XIV), als Eremit mit Kamelhaaren bekleidet und
mit dem Lamm als Symbol Christi, dessen Ankunft er
verkilindete (Joh. 1, 36), sowie dem Kreuzesstab als Hinweis
auf die Kreuzesprophetie. Epistelseits der Patron der Klo-
steranlage schon seit Augustinerzeiten, der hl. Diakon
Laurentius (Abb. 7, XV), der als Mirtyrer sein Leben fiir
Christus dahingab und der deshalb das Attribut seines
legenddren und qualvollen Mirtyrertodes, den Rost, trigt.8¢

Eine weitere Inschrift in einer Schliffmarmorkartusche
erscheint im Scheitel des Altarblattes und tragt den Spruch:
«Cor cordium cor numinis supplex adoret coetus Anno
1764»3%5(Abb. 7, XVI). Die Inschrift bezieht sich auf die
Darstellung des Herzens Jesu, das in einer goldleuchtenden
Gloriole der Altarbekronung erscheint (XVII). Das Herz
aus blutrotem Glas trigt die fiir das 18. Jahrhundert typi-
schen Kennzeichen, die trichterférmige Offnung im Herz-
sattel, aus welcher Flammen und ein Kreuz hervortreten.
An der breitesten Stelle ist es von einer Dornenkrone
umkrinzt. Damit entspricht es der Erscheinung des Her-
zens Jesu in der Vision der Salesianerin Margareta Maria
Alacoque von 1675, die Anlass zu einer neuen Welle der
Verehrung des Herzens Jesu gab. Zahlreiche um das Herz
schwebende Engel und Putten versinnbildlichen die anbe-
tende himmlische Schar, in die die Gemeinschaft der

Monche im Chorgebet und in der Messe einstimmt, himm-
lische und irdische Gemeinschaft sich verbindend. Die
Verehrung des Herzens Jesu ist im 18. Jahrhundert in den
schweizerischen Klostern sehr verbreitet, also nicht typisch
kartusianisch. Wie sehr aber die Kartduser das Herz Jesu

w,
TIRT..

Abb. 18 Bekronendes Chrlstusmonogramm auf dem Drehtaber-
nakel mit drei verschiedenen Expositionsnischen.

321



4%

Abb. 19 Der Biisser Bruno kniet in Verehrung vor der Mutter Gottes. Hochaltar-

el ; } 1 ‘ : ‘

gemailde von Franz Ludwig Herrmann, 1764. (Vgl. Abb. 7, XI).

verehrten, zeigt die viermalige Darstellung des Symboles,
erscheint doch das mit Attributen versehene Herz in den
Predellenzonen der Seitenaltidre abermals.

Die Seitenaltire sind nicht nur architektonisch, sondern
auch thematisch mit dem Hochaltar verbunden durch die
Herz-Jesu-Darstellungen und die Namen Marias und
Josephs. Die beiden Altarblitter sind der Martyrerinnen-
thematik gewidmet. Dargestellt sind evangelienseits die
hl. Katharina, epistelseits die hl. Ursula. Beide waren sie
Konigstochter, und beide starben fiir ihren Glauben.

Als Konigstochter ist sie auch dargestellt, die Heilige
Katharina, Konigin der Philosophen, angetan mit reichen
Brokatgewidndern und {ippigem Schmuck, im Haar ein
Diadem (Abb. 22). Ein vor ihr kniender Engel hilt in Hin-
den die Attribute ihrer Tugend und Reinheit, den Mirtyrer-
kranz und die Lilie, sowie das Attribut ihres Leidens und

322

Martyriums, das Schwert, wihrend ein weiteres Leidensat-
tribut, die Nabe des zerbrochenen Rades, auf dem Boden
liegt, die Untauglichkeit des Instrumentes demonstrierend.
Links unten wird dem Betrachter die Szene und Anlass
ihres Martyriums gezeigt. Die hinter der Heiligen schwe-
bende Papstgestalt mit der Kuppel als Sinnbild fiir die
gebaute Kirche, Buch, Kelch und Hostie, ebenso das Papst-
kreuz sind als Symbole fir die «Ecclesia catholica» zu
deuten, welche die Spatgetaufte mit dem Taufakt in die
Gemeinschaft der Kirche aufnimmt.3

Ahnlich wird die hl. Ursula dargestellt (Abb. 23): Reich
bekleidet und geschmiickt, die Krone der Prinzessin im
Haar. Ein Engel reicht ihr als Attribut der Tugend den
Zweig; die Attribute ihres Martyriums, zwei Pfeile, hilt sie
selber elegant in der rechten Hand. Unten rechts ist dhnlich
dem Bild der hl. Katharina die Szene ihres Martyriums



Abb. 20 Der hl. Bischof Hugo von Lincoln, einer der meistverehr-
ten Heiligen aus dem Kartduserorden. Skulptur von Matthias
Faller. (Vgl. Abb. 7, XII).

dargestellt. Die dunkle Frauengestalt hinter der Heiligen
mit Kreuz, Kelch und Hostie, den Mirtyrerkranz iiber das
Haupt Ursulas haltend, kann als Personifikation der «Fides»
gedeutet werden, welche die Heilige fiir ihre Gottesliebe
bekront.

Sinnbild der himmlischen Krénung sind auch die beiden
Uberschweren und damit in ihrer Bedeutung verstirkten
Kronen in den Altarbekrénungen (Abb. 7, XX), die, zusam-
men mit den Altarbléttern, den Sieg der Gottesliebe {iber
Irdisches verkiinden als lebendiges Vorbild fiir die versam-
melte Kartdusergemeinschaft.

P Der Zyklus von «Kartduser-Viten» in den Wandmalereien
des Bruderchores

In den kunstvoll zwischen die Fensterachsen eingefiigten
Wandkartuschen des Bruderchores findet das theologisch
anspruchsvolle Programm der Deckenmalereien eine
devotionale Ergéinzung in einer Reihe von Darstellungen
heiliger, seliger, verehrungswiirdiger Kartiuserinnen und

Abb.21 Der hl. Bischof Hugo von Grenoble, Forderer des
Kartduserordens. Skulptur von Matthias Faller. (Vgl. Abb. 7, XIII).

Kartauser. In je vier Bildkartuschen an der Siid- und an der
Nordwand sind in einer hierarchischen Folge von Osten
nach Westen und von Evangelien- zu Epistelseite Ordens-
leute dargestellt, die den Briidern als Vorbilder tugendhaf-
ten Lebens dienen, obwohl sie teilweise hohe Staats- und
Kirchendmter ausfiillten. Die drei Ostlichen Bildpaare besit-
zen im Rahmenfuss eine Schriftkartusche, welche die
Dargestellten mit Namen und Funktion bezeichnet.

Den Auftakt bilden zwei Hauptgestalten des Kartauseror-
dens, der hl. Hugo von Lincoln und der hl. Hugo von
Grenoble, zwei wichtige Forderer des Kartduserordens. Ihre
Abbildungen sind nicht nur isoliert zu betrachten, sondern
in ihren Beziigen zueinander und zur Altarbestiickung des
Bruderchores und des Lettners. Zusammen mit dem Altar-
retabel des evangelienseitigen Lettneraltares, welcher den
hl. Bruno in der Verehrung vor dem Muttergottesaltar zeigt,
ergibt sich eine Wiederholung der Hochaltarthematik,
welche den hl. Bruno gemalt als Altarretabelfigur zeigt, die
flankierenden Hugo von Grenoble und Hugo von Lincoln
aber als Statuen. Alle drei zusammen bilden das wichtigste
Kartauser-«Triumviraty.

323



Abb.22 Die hl. Mirtyrerin Katharina. Blatt des linken Seitenal-
tars, von Franz Ludwig Herrmann. (Vgl. Abb. 7, XVIII).

Der HI. Hugo von Lincoln (1140-1200)% (Abb. 24) ist wie
Bruno und Hugo von Grenoble ein Mann der friihen
Stunde, ein Forderer und Verbreiter des Ordens. Dem
Ordensstifter nicht undhnlich suchte der adelige Sohn des
Seigneur von Avalon (Burgund) sein Monchsgliick zuerst
im Chorherrenstift von Villard-Benoit, wo er Erziehung
fand und seine Profess ablegte. Nach einem Besuch in der
Grande Chartreuse, welcher den Jungen tief beeindruckte,
wechselte der Chorherr ins Stammkloster der Kartduser
iiber, wo er 1165 die Priesterweihe empfing und seiner
treuen Pflichtausiibung wegen bald Prokurator wurde. Um
1177 umwarb ihn der englische Konig Heinrich II., in Eng-
land eine Kartause zu griinden. Die neue Niederlassung in
Whitam (Somerset) gedieh unter der trefflichen Fihrung
Hugos ausserordentlich, so dass sich der Kirchenmann bald

324

Abb. 23 Die hl. Mirtyrerin Ursula. Blatt des rechten Seitenaltars,
von Franz Ludwig Herrmann. (Vgl. Abb. 7, XIX).

das uneingeschrénkte Vertrauen des Konigs erwarb und zeit
seines Lebens trotz aller immer wieder auftauchender
politischer Meinungsverschiedenheiten wahren konnte.
Inbesondere hatte er die Immunitdt der kirchlichen Institu-
tionen gegen den KoOnig zu verteidigen, womit er sich die
Achtung der Ordensleute erwarb. Auch unter dem Nachfol-
ger Heinrichs, dem Ko6nig Richard 1., blieb der Einfluss des
Kartdusers gross. Auch als Hugo 1186 zum Bischof von
Lincoln gewihlt wurde, blieb er den Ordensidealen der
Armut, der Askese und des Bussetuns treu und wurde
durch diese Tugendhaftigkeit zum Erneuerer seiner Di6ze-
se. Mit ungebrochenem Mut begann er 1193 mit dem Bau
der Kathedrale von Lincoln und erwarb sich durch seine
gute Fihrung die Gunst des Volkes. Als er um 1200 starb,
wurde sein Grab in der von ihm begonnenen Kathedrale zu



einem der meistbesuchten Wallfahrtsorte, und bereits 1220
wurde die Verehrung des Kartiusers als erste des Ordens
kanonisiert.

Von Hugo von Lincoln sind auch einige Wundertaten und
Erscheinungen bekannt, deren beriihmteste in Ittingen
abgebildet ist: Der Bischof feiert zu nichtlicher Stunde eine
Messe, und wihrend der Wandlung entschwebt anstelle der
Hostie ein winziges Jesuskindlein dem Kelch und bekundet
damit die besondere Gottgefilligkeit des Heiligen. Hugo
steht in reichem Messgewand am Altar und blickt andichtig
auf die wundersame Kindserscheinung. Maria schaut aus
dem Retabelbild wohlgefillig auf die Szene, welche ein
Engel auf einer Wolke beweihrduchert. Messginger, ein
Kartduser und einige Laien betrachten das Wunder er-
staunt. Wie auf den meisten Hugo-Darstellungen darf auch
der sonderbare Schwan nicht fehlen, welcher dem Heiligen
auf seinem Landhaus bei Stock zugeflogen und von da an
sein standiger Begleiter war.

In der Gestalt des hl Hugo, Bischof von Grenoble
(1053-1134)% (Abb. 25), finden wir unter den acht Ordens-
leuten den einzigen Nichtkartduser, der aber vom Orden
seines kartusianischen Gedankengutes und seiner Verdien-
ste fur den Orden wegen meist als Kartduser dargestellt
wird. Vorerst Kanoniker im Stift von Valence, wurde der in
Chateauneuf-d’Isére geborene Priester 1080 zum Bischof

L

erscheint wihrend der Messfeier das

Jesuskind im Kelch. (Vgl. Abb. 7, A).

Abb.24 Dem hl. Hugo von Lincoln Abb.25 Der hl. Hugo von Grenoble sieht
im Traum die Ankunft Brunos mit seinen
Gefdhrten. (Vgl. Abb. 7, B).

von Grenoble gewdhlt, ein Amt, welches er nur unter
grossem Druck annahm. Mit Fasten, Beten und Bussiibun-
gen bereitete er sich auf seine Hirtenaufgabe vor, floh aber
angesichts der Unordnung im Bistum ins Kloster La Chaise-
Dieu, von wo ihn der Papst Gregor VII. nach einem Jahr
wieder in sein Hirtenamt zuriickrief. 1084 kam auf dem Weg
in die Einsamkeit der hl. Bruno mit seinen Gefdhrten bei
ihm vorbei und bat ihn, ihm auf der Suche nach einer
wirklichen Eindde behilflich zu sein. Hugo fiihrte die
Gruppe in die Steinwiiste der Chartreuse, wo Bruno mit den
Begleitern die erste Kartause aufzubauen begann. Der
Bischof, im Innersten wohl eher Mdnch als Seelenhirte,
wire wahrscheinlich in der Chartreuse geblieben, wenn ihm
Bruno nicht dringlich geraten hétte, nach Grenoble zuriick-
zukehren. Von dort aus verfolgte er die Geschicke des
Klosters mit Wohlwollen.

Am Tage vor der Ankunft Brunos hatte Hugo eine Vision.
Im Schlafe erschienen ihm sieben hell leuchtende Sterne in
einer felsigen Umgebung, und er sah Christus Klausen oder
Zellen bauen. Schnell ward ihm am néchsten Tag klar, um
welch wundersame Erscheinung es sich gehandelt hatte und
dass der Traum Bruno und seinen Gefidhrten gegolten hatte.

Das Wandgemiilde zeigt den Bischof in seiner Vision. In
seinem Wiirdekleid sitzt der Heilige auf einem stoffbehan-
genen Sitz in einer phantasievollen Sadulenarchitektur und

Abb. 26 Der hl. Anthelm erweckt den
ertrunkenen Knaben wieder zum Leben.
(Vgl. Abb. 7, C).

325



traumt. Ausserhalb des Gebdudes erscheinen in felsiger
Landschaft sieben Gestalten, {iber denen ein Kreis mit
sieben Sternen steht. Die Person Christi mit einem Kreuz
schwebt auf einer Wolke in den Raum und hilt seine Rechte
schiitzend iiber die Eremiten, dieweil ein Putto den Plan zu
einer Kartause vorzeigt.%

In der Gestalt des Anthelm von Chignien (1107-1178)%
(Abb. 26) ist abermals jene Gruppe von Kartiusern vertre-
ten, welche ihre Kraft der Ordensfestigung, der bischofli-
chen Seelsorge und nicht zuletzt der Kirchenpolitik in der
unruhigen Zeit des Schismas zur Verfligung stellte. Auch
Anthelm war aus adeliger savoyardischer Familie geboren,
wurde Propst der Kathedrale zu Genf und Kanoniker in
Belley. 1136 trat er in die Kartause von Portes ein, spiter rief
ihn jedoch Prior Guigo I. in die Grande Chartreuse, wo er
auch seine Professgeliibde ablegte. Erst Prokurator und seit
1139 auch Prior der Grande Chartreuse, festigte er die Or-
densdisziplin und fiihrte im Orden eine Reihe von Erneue-
rungen ein. So berief er durch ein Statut von 1142 das erste
Generalkapitel® und gab dem Prior der Grande Chartreuse
die Stellung eines Generaloberen. 1151 demissionierte er als
Prior der Grande Chartreuse, flihrte dieses Amt aber als
Vorsteher der Kartause von Portes weiter. Statt sein Leben
in kartduserischer Abgeschiedenheit leben zu kénnen, rief
ihn die Politik abermals. In politischer Mission wirkte er fur
die Friedenssicherung und trug Wesentliches dazu bei, dass
England, Spanien und Frankreich sich wieder zum rémi-
schen Papst Alexander III. bekannten.®® Alexander III.
wihlte ihn als Dank zum Bischof, und Anthelm {ibernahm
1163 gegen seinen Willen den vakanten Bischofssitz von
Belley. Bei seinen Reformbestrebungen in der DiGzese
musste er erfahren, dass Milde allein nicht zum Ziele
fihrte, weshalb er kirchliche Strafen anwandte. Dabei
Uberwarf er sich mit Graf Hubert von Savoyen und trat von
seinem Amte zuriick. Erneut zwang ihn der Papst zu seinem
Amte, dieweil Hubert Reue zeigte. Als er 1178 in Ausiibung
seines Milde und Giite ausstrahlenden Amtes starb, ward er
nicht in seiner Kartause, sondern in der Kathedrale von
Belley begraben.™

Der Orden sieht in Anthelm jedoch nicht so sehr den
erfolgreichen Politiker und anerkannten Seelsorger, son-
dern vielmehr den gehorsamen Dulder, der durch seine
Kartdusertugenden seine Amter erst zu meistern wusste. Er
galt als genauer Beobachter des Stillschweigens, als «schar-
fer Ziichtiger seines Leibes», und seine Liebe zur Zelle war
legendir. Doch je lieber er sich in die Einsamkeit wiinschte,
um so héhere Amter musste er iibernehmen.

Dass sich um einen Mann von solcher Demut, Milde
gegen die Armen und Strenge gegen Liederlichkeit auch
Legenden und Wundersagen bildeten, ist verstindlich.%
Noch zu seinen Lebzeiten prophezeite er dem Grafen
Hubert von Savoyen, dessen Ehe bisher kinderlos geblieben
war, dass nach seiner Bekehrung ein Sohn sich einstellen
werde, was auch geschah. Bei seinem Begribnisgottesdienst
entflammten sich die Leuchter und Kerzen um seinen Sarg
von selbst und bezeugten so die Gottgefalligkeit des Ver-
storbenen. Nach seinem Tode nahm eine junge Familie,

326

deren Kind in einem Flusse ertrunken war, beim Grabe des
Heiligen Zuflucht, worauf das Kind durch die Fiirbitte des
Heiligen wieder zum Leben erweckt wurde. Der Leib des
Heiligen, der insbesondere in Belley und im Kartduserorden
Verehrung fand, soll iiber 500 Jahre nicht verwest sein.%
Das Wandgemilde Franz Ludwig Herrmanns zeigt des-
halb den Wundertéter Anthelm und nicht den Kirchenpoli-
tiker. In barocker Synchronie ldsst die Darstellung den
Heiligen wieder auferstehen, um das ertrunkene Kind der
Eltern von Fictiliacum zu neuem Leben zu erwecken. So
schlédgt der Heilige, im Kartduserhabit und mit einem Buch
in der Linken dargestellt, einen Segensgestus iiber das Kind,
welches die Mutter dem Heiligen darbringt. Auf einer Stufe
zu einem Brunnen kniend hilt sie Anthelm das offensicht-
lich leblose Kind mit hingenden Armen und nassen Haar-
strinen entgegen, dieweil der Vater zur Andacht nieder-
kniet. Der Zugbrunnen mit Schwenkarm und Wasserkessel
symbolisiert in Abwandlung der Wunderlegende die Ursa-
che des Ungliicks. Uber der Szene in freier Natur schweben
auf einem Wolkengebilde Putti, welche die allgemeinen
Attribute Anthelms als Bischof, Stab und Mitra, tragen,
wiahrend zwei andere die Attribute des Gottesstreiters, das
Schwert und den monogrammgeschmiickten Schild, tragen.
Auch der selige Stephan von Die (1155-1213)°7 (Abb. 27) ist
einer jener Kartduser, welche als Bischofe und Seelenhirten
mit ihren kartusianischen Tugenden Einfluss auf das religio-
se Leben ausserhalb der Klosteranlagen genommen haben.
Der aus dem adeligen Geschlecht der De Chatillon Gebore-
ne trat in die Kartause von Portes ein, deren Prior er 1195
wurde. Sein Leben zeichnete sich aus durch Bussstrenge,
Wunder und Visionen, weshalb er schon zu Lebzeiten als
Heiliger verehrt wurde und die Legenden um seine Vita
besonders haufig sind. So soll er in seiner Sduglingszeit an
Freitagen “nie die miitterliche Brust gesidugt” haben, um
anzuzeigen, dass er Kartiuser werden wolle, denn dieser
Orden verzichtet in der 40tigigen Fastenzeit, am Christtag
und im Advent auf Milchspeisen, Butter, Kise oder Eier.
1213 erwihlte man den Prior zum Bischof von Die. In dieser
Hirtenfunktion traf er eine Christengemeinde an, welche
«in Christi Lehr unerfahren, Sonn- und Feiertag mit Spielen
und Sauffen zubrachte, weilen er auch durch Vermahnung
nichts anzurichten konnte, geisselte er in seiner Predigt die
Teuffel, welche in erschrocklichen Gestalten erschienen,
und bezeiget, dass dieses Volk durch sein unfrommes
Leben nicht Gott, sondern dem Teufel diente».® Als er
eines Tages bei einem Kruzifix betete, erschien ein Engel,
der sich an seiner Andacht erfreute und sein Gebet dem
Allerhdchsten tiberbrachte. So predigte Stephan Bussstren-
ge und lebte selber in Andacht bis er am 7. September
desselben Jahres starb, in welchem er zum Bischof erwahit
worden war. Sein Nachfolger bemiihte sich um seine
Kanonisation, der Kult wurde jedoch erst 1904 bestatigt.
Das Ittinger Wandgemaélde zeigt den Heiligen in der
wichtigen Szene der Teufelspredigt. Mit erhobenem Zeige-
finger steht der Bischof in seinem Ornat in einer stuckmar-
morenen Kanzel, welche in ihrer Ausformung und ihrer
Marmorimitation eher in eine siiddeutsche Landkirche



Abb.27 Der selige Stephan von Die
predigt seinen der Spielsucht verfallenen
Gliubigen. (Vgl. Abb. 7, D).

denn in eine siidfranzosische Bischofskirche gehort. Uber
dem doppelten und verkropften Gebdlk der imaginidren
Architektur, welche die Kanzel trigt, hilt ein Putto die
allgemeinen Attribute Stephans als Bischof, Mitra und
Krummstab, dieweil der hl. Geist in einer Wolke auf den
Prediger hinabschwebt. Die verheerende Predigt trifft eine
Gruppe von Kirchgidngern, denen der Maler durch {ippige
Kleidung, Trachten und Spielgerdt den Eindruck des spiel-
freudigen prassenden Volkes gegeben hat. Erschreckt und
mit Armen und Hénden sich schiitzend weichen sie vor der
Schau des Teufels zurlick, welche Stephan in seiner Predigt
entwirft, wihrend der Teufel als geschuppte, gehdrnte,
gefliigelte Gestalt mit Bocksbart giftspeiend und in eine
griine Giftwolke eingehiillt aus dem Untergrund auftaucht.
Der gleichen Tugenden wie Anthelm wegen wird auch der
selige Nikolaus Albergatti (1395-1443)% in seiner Bischofs-
stadt und im Orden verehrt (Abb. 28). Nikolaus stammte
aus adeliger Bologneser Familie, trat 1393 in die Kartause
von S. Girolamo di Casara ein, wo er 1411 seine Professge-
liibde ablegte und Priester wurde. 1417 erwihlte man ihn
zum Bischof von Bologna, und 1426 erhob ihn der Papst in
die Kardinalswiirde. Die Pédpste Martin V. und Eugen IV.
bedienten sich seiner guten Dienste in den Friedensbemii-
hungen im Streit zwischen Frankreich und England
(1422-23, 1431 und 1435) und zwischen Mailand, Venedig

Abb.28 Der selige Nikolaus Albergatti
fiihrt dem sinnierenden Papst sein Primat
vor Augen. (Vgl. Abb. 7, E).

Abb.29 Der selige Dionys Rijchel medi-
tiert schwebend vor dem Kruzifix. (Vgl.
Abb. 7, F).

und Florenz (1426-27). Besondere Bedeutung erhielt Niko-
laus Albergatti als Verteidiger des pépstlichen Primates. Als
Legat Eugens IV. nahm der Kartduser am Konzil von Basel
teil, wo er die Rechte des Papstes verteidigte. In Vertretung
des Papstes eroffnete er das Unionskonzil von Ferrara und
Florenz, welches sich insbesondere mit dem Primat des
Papstes beschiftigte, welchen Albergatti in den Diskussio-
nen eifrig verfocht. Als der Verdiente 1443 in Siena starb,
begrub man ihn in der Kartause Monte Acuto in Florenz.

In der Uberlieferung des Ordens wird Nikolaus wie
Anthelm seiner Kartdusertugenden und seines Engage-
ments wegen fur das Primat des Papstes verehrt, welcher als
Stellvertreter Christi auf Erden immer den unterwiirfigen
Gehorsam der Kartiuser erfahren durfte!?0 Legendenhaft
ist die Geschichte, wie der Geistesmann in die Kartause
gefunden haben soll: Als er in seinem 20. Lebensjahr eines
Tages ausserhalb der Stadt (Bologna) spazierte, sah er sich
gezwungen, eines unverhofften Gewitters wegen in der
dortigen Kartause zu iibernachten. Als er um Mitternacht
durch das Glocklein geweckt wurde, welches die Monche
zum grossen Nachtoffizium zusammenruft, nahm er aus
Furwitz am Gottesdienste teil. Der riihrige und andéichtige
Gesang der Kartduser soll den Jungen so sehr beriihrt
haben, dass er unverziiglich den Kartduserhabit verlangte.
Als er seines im Orden gezeigten Eifers und seiner Tugend

327



wegen zum Prior, Bischof, Kardinal S. Crucis und zum
allerwichtigsten Gesandten erwdhlt wurde, veridnderte
Nikolaus seine Lebensweise in keiner Art, sondern lebte
sein rauhes Kartduserleben weiter. Er trug fiirderhin den
rauhen Kartduserhabit und das Cingulum, schlief auf einem
Strohsack und hielt die Fastenzeiten ein. Er «verbesserte
die Sitten des Bistums, er war ein Vater der Armen, ein
Spiegel der Tugend, eine Zierde des Priestertums, ein Engel
des Friedens, ein Freund des Volkes, eine Stiitze der Kir-
chen» 101

Als Verteidiger des pépstlichen Primates, als Friedens-
mann und Verehrer der Mutter Gottes ist Nikolaus Alber-
gatti in Ittingen dargestellt. In Kardinalstracht steht er vor
dem pipstlichen Thron und zeigt dem sinnenden Papst,
welcher flir eine Weile von seiner Lektiire abgelassen hat,
die Insignien seiner Wiirde, Tiara, Schliissel und Papst-
kreuz. Uber der imaginidren Architekturl®2 schwebt ein
Putto, welcher ein Portrit der Mutter Gottes mit dem Kinde
als Zeichen von Albergattis grosser Marienverehrung trigt,
derweil eine Taube mit einem Olzweig im Schnabel den
Friedensstifter symbolisiert.

Das zweite epistelseitige Wandbild stellt Dionys Rijchel
(1402-1471)'% oder Dionys den Kartduser dar (Abb. 29). Als
Heinrich von Leuwen in einer verarmten Adelsfamilie in
Rijchel (Belgien) aufgewachsen, konnte er die Klosterschule
der Benediktiner von St. Trond besuchen, anschliessend die
Schule von Deventer. Sein jiher Entschluss, auf eine

Abb. 30 Die selige Beatrix von Ornacieu fligt sich die Wunden des
Herrn zu. (Vgl. Abb. 7, G).

328

akademische Laufbahn zu verzichten und in die Einsamkeit
einer Kartause zu gehen, scheiterte zweimal an den Kloster-
pforten von Zeelhem!™ und Roermond.!®> Nach weiteren
Studienjahren erreichte er an der Universitit Koln den
begehrten Titel des «Magister artium» mit Leichtigkeit. 1424
nahm ihn die Kartause von Roermond auf, wo er 1471 nach
einem reichen Schriftsteller- und Kartduserleben verstarb.

Mit Heinrich von Leuwen trat ein Mann der Wissenschaft
in den Orden ein, welcher die ganze Kraft seiner starken
Postur in den Dienst der Askese, der Verkiindigung des
Bussgedankens und der Mystik stellte. Als dusseres Zeichen
seines Weltabschiedes legte er seinen biirgerlichen Namen
ab und wihlte denjenigen seines grossen Einsiedlervorbil-
des, Dionysius areopagus, welchen er mit dem Namen
seines Heimatdorfes Rijchel verband. Dionys selber berich-
tet, dass er Gott zu danken habe, dass er seine Studien so
frith habe beginnen konnen, dass er ihm eine so grosse
Leichtigkeit der Auffassung und eine ausserordentliche
Liebe zu den Wissenschaften verliechen habe. Der Kartduser
las denn auch im Kloster, was er finden konnte: die griechi-
schen Klassiker, Philosophen und Mystiker. Mit derselben
Emsigkeit verfasste er auch eigene Werke zu den Themen
Askese, Umkehr und Busse'%, in welchen er zum Teil
prophetische Gaben entwickelte. Er gilt als einer der letzten
Scholastiker, und seine geistlichen Schriften haben die
Mystik entscheidend geprigt.

Ebenso wichtig wie das Studium war fiir den Einsiedler
das Gebet, denn der Kartduser hatte sich das Wort des
Hieronymus: «Wenn wir beten, sprechen wir mit Gott,
wenn wir studieren, spricht Gott mit uns» zu eigen ge-
macht. Zusitzlich zu den gebotenen Gebetsstunden, mit
Vorliebe nach dem grossen Nachtoffizium, wenn sich die
Mitbriider nochmals zum Schlafe niederlegten, pflegte er
vor dem Kreuz niederzuknien und sich insbesondere in der
Meditation iiber das Geheimnis der Dreifaltigkeit und das
bittere Leiden Jesu Christi zu versenken. In diesen mysti-
schen Betrachtungen geschah es nicht selten, dass der Beter
in Verziickung geriet und bis zu sieben Stunden in Ekstase
vor dem Kreuze verweilte, weshalb er auch der «Doctor
ekstaticus» genannt wird. Die Legende besagt, dass er dabei
bisweilen vor dem Kreuz geschwebt haben soll. Seine
besondere Vorliebe galt den Psalmen und der Verehrung
der Mutter Gottes, auf deren Altar er die Messe zu lesen
pflegte.

In der Ittinger Darstellung schwebt der Verehrenswiirdige
von einer Wolke getragen vor dem Kruzifix auf barockem
Sockel. Mit verklartem Gesicht betrachtet er die Gestalt des
Gekreuzigten. Mit einer Bewegung seines linken Armes
weist er auf drei Gestalten im Fegfeuer, welche durch das
Opfer Christi erlost werden konnen.” Uber dem Heiligen
schweben zwei Putti mit den «arma Christi» und dem
Spruchband: «Benedictus Deus in saecula», wihrend das
Auge Gottes mit den drei S der Dreifaltigkeit die Wolke
durchbricht. Die reiche Bibliothek des Hintergrundes, die
Biicher nach Kartduserart in weisses Schweinsleder gebun-
den, steht stellvertretend fiir das schriftstellerische Werk des
Kartausers.



Mit der seligen Beatrix von Ornacieu (um 1260 bis um
1305)198 (Abb. 30) hilt eine Kartduserin Einzug in die Reihe
der verehrenswiirdigen Ordensleute. Mit dreizehn Jahren
trat das adelige Midchen in die Kartause von Parménie
(Diozese Grenoble) ein. Mit zwei Begleiterinnen griindete
sie in der Folge die Kartause von Eymeu (Département
Drome), wo sie im stillen Gebet, in Askese und 4dusserster
Armut als berufene Einsiedlerin lebte. Ihre mystische
Begabung und ihre profunde Féhigkeit, die Leiden Jesu
Christi nachzufiihlen und nachzuvollziechen, fanden Be-
wunderung und gebiihrende Erwidhnung in den Viten.!®”

Dorland und Trompy'? berichten, dass sich die Nonne
stumpfe Négel durch die Hinde geschlagen habe, um die
Leiden des Herrn nachzuvollziehen. Die Wunden verbarg
sie unter den langen Armeln ihres Habits, eroffnete sie aber
jeden Freitag, am Tag des Leidens, neu, um das Martyrium
zu erneuern, Uber Eis und Schnee lief sie baren Fusses.
Christus selber offenbarte und zeigte sich der Nonne und
«mystischen Gemahlin» 6fters am Kreuzesholze hingend,
versiisste ihre schweren Leiden und vermittelte ihr «Gnade,
Trost und geheime Offenbarung».!'! Bei der Wandlung in
der tdglichen Messe verwandelte sich die Hostie vor ihren
Augen stets in ein Knéblein, welches von einem Strahlen-
kranz umgeben war.'? Eines Nachts, als die Beterin vom
Teufel besonders beldstigt wurde, erschien ihr die Mutter
Gottes in der Gestalt eines 15jihrigen Méddchens und nahm
die Nonne unter ihre ganz besondere Obhut. Seitdem
liessen die Teufel von der Biisserin ab.

Der Ittinger Zyklus bildet die Mystikerin in der eindriick-
lichen Darstellung als Nachvollzieherin der Leiden Christi
ab. Auf einer Kniebank vor einem Altar kniend, schligt sie
sich mit einem schweren Hammer einen Nagel in die linke
Hand. Verziickt blickt die im schwarz-weissen Habit der
Kartduserinnen Gekleidete auf den Schmerzensmann am
Altarkreuz. Uber der Szene schweben auf einem Wolkenge-
bilde die «arma Christi».

Mit der seligen Margarethe von Duyn (f um 1310)3
(Abb. 31) folgt abermals eine Frauengestalt, welche den
Zyklus vorbildlicher Ordensangehdriger beschliesst. Die aus
einem adeligen Geschlecht des Lyonnais geborene Marga-
rethe wurde frith Konventualin im Kartduserinnenkloster
von Poletin'¥, wo sie ein heiligméissiges Leben fiihrte.
Zwischen 1286 und 1310 war sie Priorin des Klosters und
fiihrte die Niederlassung zu hoher Bliite. In ihrem geistigen
Leben stand die giitige und tugendreiche Priorin Christus,
ihrem «geistigen Brautigam», so nahe, dass sie mit ihm wie
mit ihrem Ehegemahl sprach. Christus erschien ihr denn
auch mit einem Buch in der Hand, in welchem sie die
Geheimnisse der ewigen Weisheit nachlesen konnte.!# Thre
Meditationserfahrungen schrieb sie auf, doch ist von dem
ausserordentlichen Werk der Kartduserin nur noch das
Werk «Méditations» erhalten geblieben.!5

Als die selige Priorin eines Tages ein grosses Verlangen
nach dem heiligen Fronleichnam verspiirte, erschien ihr
Christus in der Messe personlich, nahm ein Partikel von der
Hostie des Priesters und schob ihn seiner «Gemahlin» in
den Mund. In dieser Wunderszene ist Margarethe auch

Abb.31 Der seligen Margarethe von Duyn reicht Christus
wihrend der Messfeier personlich die Kommunion.
(Vgl. Abb. 7, H).

abgebildet. Christus, auf einer Wolke schwebend und mit
einem grossen Holzkreuz in der Hand, legt der knienden
Kartduserin im Ordensgewand die Hostie in den Mund, die
er vom Priester am Altar des Hintergrundes empfangen hat.
Uber der Szene erhebt sich ein Putto mit den Zeichen der
Busse, der Verginglichkeit und der Grabesruhe, Kreuz,
Biissergurt und -geissel, Stundenglas und Totenschidel,
Schaufel und Hacke; - Symbole eines jeden Kartduserle-
bens.

g) Das Erbauungsprogramm fiir die Laien in den bildlichen
Darstellungen der Lettner- und Bruderchoraltdire

In den bildlichen Darstellungen der Lettner- und Bruder-
choraltire finden wir nicht nur gewisse Wiederholungen zur
Hochaltarthematik, welche dadurch bedingt ist, dass der
Bruderchor eine liturgisch gesonderte Funktionseinheit
darstellt, sondern auch eine auf die Laien und insbesondere
die Laienbriider zugeschnittene Ikonographie.

Wihrend der evangelienseitige Lettneraltar die Hoch-
altarthematik aufnimmt und den Ordensstifter Bruno vor
einem Muttergottesaltar kniend darstellt (flankiert von zwei
figiirlichen Engeln, Abb. 7, a), zeigt das epistelseitige Lett-

329



neraltarbild eine Szene mit dem Tode Josephs von Nazareth
(b). Der Nihrvater Jesu als demiitiger Diener an der hl.
Familie wird gerne in Bruderchoren dargestellt, befindet
sich doch der Laienmdnch in einer dhnlich dienenden
Stellung zum Wohle der ganzen Klostergemeinschaft.

Von den beiden unter der Lettnerempore aufgestellten
Bruderchoraltdren war der evangelienseitige wohl der
Kreuzaltar'¢, dessen einfache Kreuzigungsszene Maria und
Johannes neben dem Kreuze zeigt (Abb. 7, ¢). Zwei plasti-
sche Figuren, Johannes der Evangelist (d) und Antonius
von Padua (e), erginzen das Retabelblatt. Johannes Evan-
gelista wie auch der Volksheilige Antonius waren Christus
in besonderem Masse verbunden, weshalb sie als Vorbilder
der Liebe zu Christus und des Dienstes am Herrn gelten.

Der epistelseitige Bruderaltar, welcher 1875 im Exil bis auf
die geschnitzten Figuren zerstort worden ist!, diirfte ein
Marienaltar gewesen sein (Abb. 7, ), denn einen Kartédu-
serchor ohne einen der Mutter Gottes geweihten Altar kann
man sich kaum vorstellen. Auf das Patrozinium Marias
deuten auch die beiden geschnitzten Figuren der Al. Barba-
ra (g) und Agatha (h) hin, welche als Martyrerinnen die
Parallele zu den hl. Mértyrerinnen Katharina und Ursula an
den Seitenaltidren bilden. Die grenzenlose Liebe der beiden
Bekennerinnen gereicht hier den Briidern zum Vorbild der
aufopfernden Liebe zu Christus und zu Gott. Deshalb
wachten auch Gort Vater und der hl. Geist in einer kleinen
Stuckkartusche am Lettnerunterzug iiber den ganzen
Bruderchor (Abb. 7, III).

ANMERKUNGEN

Zur Baugeschichte und zur Ausstattung der Kartause und der

Klosterkirche von Ittingen siehe: Die Kunstdenkmdler des

Kantons Thurgau, 1. Der Bezirk Frauenfeld, von ALBERT

KNOEPFLI, Basel 1950, S. 223-233. - ALBERT KNOEPFLI / HANS

PETER MATHIS, Zur Restaurierung der Fresken, Stukkaturen,

Gestiihle und Altdre in der ehemaligen Kartduserkirche Ittingen,

in: Festschrift fiir Heinz Roosen-Runge, Wiesbaden 1982.

«Die Kartause (der Kartiuserorden) ist nie missstaltet worden,

da sie nie umgestaltet wurde.»

3 JEAN-PIERRE ANIEL, Les maisons de Chartreux, des origines a la
Chartreuse de Pavie, Genéve/Paris 1983.

4 MARIAN ZADNIKAR, Die frithe Baukunst der Kartiuser, in: Die

Kartduser, der Orden der schweigenden Monche, Kéln 1983.

JURG GANz, Form und Ausstattung von Kartduserkirchen zur

Barockzeit, in: Analecta Cartusiana 83 («Die Kartduser in

Osterreichy, 2. Teil).

6 Beachtenswert sind folgende Publikationen: FRITZ ARENS, Bau

und Ausstattung der Mainzer Kartause, Mainz 1959. - FriTz

ARENS, Intarsientiiren aus der Kélner Kartause, in: Bonner

Jahrbuch 166, 1966. - MARGRIT FRUH, Das Chorgestiihl der

ehemaligen Kartause Tiickelhausen, in: Mainfrinkisches

Jahrbuch fiir Geschichte und Kunst 32, 1980. - MARGRIT FRUH,

Die Chorgestiihle der Kartause Ittingen, in: ZAK 38, 1981.

Besonders auf die in den Briefen gedusserten Anweisungen

zur asketischen Formung. Siehe: PETRUS SURIUS, De Vita

Cartusiana, Ko6ln 1609.

Karmeliter, Augustiner-Eremiten, Kamaldulenser, Valambro-

saner usw.

Zur Lebensweise und Spiritualitdt der Kartduser siehe: Die

Kartduser, der Orden der Schweigenden Monche, Koln 1983. -

JAMES HoGG (Hrsg.), Analecta cartusiana (Schriftenreihe zur

Geschichte, Kunstgeschichte und Spiritualitit des Kartduser-

ordens). -MaX HEIMBUCHER, Die Orden und Kongregationen der

katholischen Kirche, Bd. 1, Miinchen/Paderborn/Wien 1965.

10 «Consuetudines» sind die Zusammenstellungen der Gebriu-
che der Kartduser, spiter auch Statuten genannt; vom Stellen-
wert im Orden her entsprechen sie der Regel des HI. Benedikt.

11" HUBERTUS MARIA BLUM, Ursprung und Geschichte der Ordens-
statuten der Kartauser, in: Die Kartduser, hrsg. von MARIAN
ZADNIKAR, Ko6In 1983.

12 Vgl.: AMBROS SCHNEIDER, Der Baubetrieb der Cistercienser, in;
Die Cistercienser, Geschichte, Geist, Kultur, Koéln 1974,
S. 59ff. - FrIEDRICH KOBLER, Mittelalterliche Werke der bilden-
den Kunst im Kloster Seligental, in: Die Zisterzienser, Ordensle-
ben z;vischen Ideal und Wirklichkeit, Katalog, K6ln 1981,
S. 382f.

13 z.B. Jopokus LORICHIUS, Disputatio theologica de usu imaginum

in Ecclesia Dei, Koln 1578, S. 6.

330

14 INGEBORG SCHROTH, Die Schatzkammer des Reichenauer
Miinsters, Konstanz/Lindau/Stuttgart 1962.

15 Aus seinen 1114-1120 entstandenen «Erinnerungen», zitiert in:
MARUAN ZADNIKAR (vgl. Anm. 4), S. 57-58.

152 «]1. Goldene und silberne Schmuckgegenstinde ausser einem
Kelch und einem Schaft, worin das Blut des Herrn aufbewahrt
wird, besitzen wir in unserer Kirche nichts; auf Pallien und
[Wand-?]Teppiche verzichten wir.»

16 «1. Goldene und silberne Schmuckgegenstinde ausser einem
Kelch besitzen wir in unserer Kirche nicht, ausser in Stolen
und Manipeln oder in Buchzeichen. - 2. Afrikanische Caseln
und solche aus weisser Seide tragen wir, auf Pallien und
Teppiche verzichten wir. - 3. Zudem haben wir zwei Kreuze,
welche in unseren Kirchen immer aufrecht an demselben Ort
stehen. Fiir ,geheime’ Orte bendtigen wir weitere Kreuze.»

17" Vgl.: AMBROS SCHNEIDER (vgl. Anm. 12), S. 59.

18 HUBERTUS MARIA BLUM (vgl. Anm. 11).

19 Abgebildet bei HUBERTUS MARIA BLUM (vgl. Anm. 11), S. 43.

20 «5. Malereien und Bilder, die Neugierde erwecken oder etwas
Aussergewohnliches darstellen, sei es in Glasgemilden, in
Tafelbildern, in Bildhauerarbeiten, auf Wand- und anderen
Gemiilden, lehnen wir in unseren Kirchen und Kldstern ab, da
sie der Sittlichkeit, Einfachheit und Bescheidenheit unseres
Ordens widersprechen; solche zu erstellen verbieten wir,
bestehende wollen wir entfernen oder abschaffen, wenn dies
einfach und ohne Aufsehen zu erregen geschehen kann. Und
was wir flir Malereien und Bilder anordnen, befehlen wir auch
fur die Bauten, Kleider, Riistzeug und deren Zierat sowie fiir
alle auffilligen Dinge. Die Visitatoren sollen dariiber getreu-
lich wachen.»

21 JURG GANZ (vgl. Anm. 5).

22 Ordinationes capitulorum generalium,
Kantonsbibliothek Frauenfeld, 1599ff.

23 INNOZENS LE MASSON, Annales Ordinis Cartusiensis, tribus tomis
distributae, Tomus 1 complectens quae ad institutionem,
disciplinam et observationem ordinis spectant, La Correrie
1687.

24 «Hier erscheint die Einfachheit, welche auch die ersten Viter
in den kirchlichen Geriten wahren wollten. Aber es muss
festgestellt werden, dass zu jenen Zeiten, als Ost- und Westin-
dien von den Unsrigen noch nicht entdeckt waren, Gold und
Silber sowie Seidenkleider und -stoffe in diesen Landern sehr
selten waren, so dass seidene oder golddurchwirkte Kleider
nur von Konigen und Fiirsten gebraucht wurden. Woher wire
die Sache so ungewohnt gewesen, wenn von den ersten
Vitern, deren Reichtum in der Armut und in der Einfachheit
lag, diese Art der seidenen Gewiénder erlaubt gewesen wire. In
den Pallien und Teppichen erkennt der heilige Mann vielleicht

Manuskript in der



25

26
27
28

29
30

31
32
33

34
35

36
37

38

39

40

das Golddurchwirkte und diesem Ahnliches, das wir [iiblicher-
weise] nirgends in unseren Kldstern gebrauchen. Trotzdem
werden an gewissen, wenigstens den feierlichen Tagen die
Stufen oder Podeste des Altars mit Teppichen belegt. Warum
aber hat es nun Kerzenstdcke, Leuchten und idhnliches
Silberzeug in den meisten unserer Hiuser des Ordens? Man
muss annehmen, dass dies von den Klostergriindern herriihrt,
die solches in den Kirchengebrauch einfiihrten, da die meisten
Ordenskirchen in der Nachbarschaft grosser Stidte errichtet
worden sind, zu welchen sehr viele Laien zogen, um in From-
migkeit unter den Heiligen zu weilen. Es ist ein passender
Anblick, den Gottesdienst im Kreise jener Laien schicklich
und ehrerbietig zu feiern, nicht zu sehr, um auch in unseren
Kirchen kostliches Kirchengerdt zu gebrauchen, sondern
vielmehr darum, weil die seidenen Gewiinder und die silber-
nen Kelche so gebriduchlich waren, dass zu Recht befiirchtet
wurde, der Gottesdienst wiirde durch den Verzicht auf seidene
Gewinder und silbernes Gerit gering geschitzt. Auch kam es
in gewissen Regionen wegen dieser Zeitgebriduche vor, dass
die Laien sehr verdrgert waren, wenn sie auf unseren Altiren
und im Kirchengerit nicht alles in Gold und Silber blitzen
sahen.»

«Nichtsdestoweniger verwerfen wir hierin eine zu grosse
Aufwendigkeit, um so mehr, als die Not der Armen dringt, zu
deren Unterstiitzung dies alles verkauft und der Erlos fiir
Speisen verwendet werden miisste. Aber jene Kloster, die sich
auch darin die alte Einfachheit nachzuahmen bemiihen, loben
wir sehr.» .

Besonders in Osterreich und Deutschland.

JEAN-PIERRE ANIEL (vgl. Anm. 3), S. 55.

Vgl. HANS BAUMGARTNER / MARGRIT FRUH / ROBERT FURER /
HANS PETER MATHIS, Kartause Ittingen, Frauenfeld 1985,
S. 61-62.

LThK Bd. 10 (Freiburg i.Br. 1965), Stichwort «Trient 1I».
Sancti Joannis Damasceni libri tres adversus eos qui sanctas
Imagines traducunt & criminantur, nunc primum Latine transla-
ti, GODEFRIDO TILMANO interprete, Antverpiac An. MDLVI
[1556]. Ex. in der Zentralbibliothek Solothurn.

In der Schweiz nicht greifbar.

BUCHBERGER, Kirchliches Handbuch, Bd. 11, Freiburg i. Br. 1912,
S. 1119.

Josse LoricH [Lorichius], Disputatio theologica de imaginibus,
seu de usu imaginum in Ecclesia Dei, Koln 1587. Ex. in der
Stadtbibliothek Schaffhausen.

JURG GANZ (vgl. Anm. 5).

Siehe: S. Bernhard iiber den kirchlichen Luxus seiner Zeit, in:
J. ScHLOSSER, Quellenschriften zur Kunstgeschichte, Bd. II
(Hohes Mittelalter, Kap. XXIII-XXXII, Briinn o.J.
Freundliche Mitteilung von Dr. A.M. Bischoff, Wil SG.

Zur Person siehe: FRIEDRICH STOHLKER, Der Personalschematis-
mus der Kartause Ittingen in der Schweiz 1461-1848 (Kurzfas-
sung), ein Beitrag zur Geschichte des Kartiuserordens,
Manuskript in Friedberg/Hessen 1979 (PSI 190). - K. KUHN,
Thurgovia Sacra, Bd. 11, Frauenfeld 1879, S. 196. - ALBERT
COURTRAY, Catalogue des prieurs ou recteurs et des religieux de la
chartreuse Saint-Laurent d’Ittingen, in: Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte 13, 1919, S. 212-214.

Zur Person siehe: FR. STOHLKER (vgl. Anm. 37) (PSI 31). -
K. KUHN (vgl. Anm. 37), Bd. IL. S. 196-199. - A. COURTRAY (vgl.
Anm. 37), S. 215-218. - Ferner: VICTOR-MARIE DOREAU, Les
Ephémeérides de I'Ordre des Chartreux d’aprés les documents,
Tome II (5. Juin), Montreuil-sur-Mer 1897, S. 236fT.

Zur Person siehe: FR. STOHLKER (vgl. Anm. 37) (PSI 57). -
K. KunN (vgl. Anm. 37), Bd. I1, S. 196-199. - A. COURTRAY (vgl.
Anm. 27), S. 173-175. - ANTONIUS VON SAYLERN, Necrologium
Ittingense, Manuskript der Kantonsbibliothek Frauenfeld Hs y
70, fol. 27 recto. - GABRIEL MEIER, der Kartduser Heinrich Murer
und seine Schriften, in: Der Geschichtsfreund 55, 1900, S. 3-36.
HEINRICH MURER, Helvetia Sacra seu paradisus Sanctorum
Helvetiae Florum, Luzern 1648.

41

42

43

44

4s
46

47

48

49

50

Sl

52

53

54

55

S6

57

S7a

58

59
60

61
62
63
64
65

66

67
68

GABRIEL MEIER, (vgl. Anm. 39). - HANS PETER MATHIS, Kartau-
se Ittingen, Kunstfithrer der Gesellschaft fur Schweizerische
Kunstgeschichte, Bern 1983 (Nr. 333-335).

MARGRIT FRUH (Hrsg.), Johannes Modelius: De variis casibus
Ittingae, Ittinger Schriftenreihe Bd. 1, Ittingen 1985.

Zur Person: Fr. STOHLKER (vgl. Anm. 37) (PSI 239). - K. KUHN
(vgl. Anm. 37), Bd. II, S. 199-200. - A. CouRTRAY (vgl.
Anm. 37), S. 221-222.

1690-1703 erste Barockisierung der Kirche; 1706-1707 Neubau
des Ostfliigels mit Sakristeien, Kapitel- und Bibliothekssaal;
1727-1736 Neubau des Westfliigels mit Laienrdumen und
Giistezimmern; 1755 Sanierung und Umgestaltung des West-
fliigels, 1763-1765 zweite Barockisierung der Klosterkirche.
Vgl. dazu: HANS PETER MATHIS, [ttingen im Zeichen des Barocks,
Manuskript bei der Thurgauischen Denkmalpflege Frauenfeld.
FRrR. STOHLKER (vgl. Anm. 37) (PSI 11).

Aus der Zeit der Kirchenumgestaltung sind aus dem Ittinger
Konvent keine weiteren hervorragenden Theologen bekannt,
die als Autoren des ikonographischen Programms in Betracht
fallen konnten (vgl. FR. STOHLKER [Anm. 37]).

Vel.: ALBERT KNOEPFLI / HANS PETER MATHIS (vgl. Anm. 1). -
HANS BAUMGARTNER u.a. (vgl. Anm. 28), S. 71ff.

Um 1700 von Caspar Moosbrugger projektiert und bis 1703 von
seinem Bruder Johannes ausgefiihrt. Vgl.: LINUS BIRCHLER,
Einsiedeln und seine Architektur: Bruder Caspar Moosbrugger,
Augsburg 1924. - HANS PETER MATHIS, Das Ittinger Altarhaus
und sein Hochaltar, Manuskript bei der Thurgauischen Denk-
malpflege Frauenfeld.

ALBERT GRuUYS, Cartusiana, un instrument heuristique, Biblio-
theque générale, Auteurs cartusiens, Paris 1967 [Kartduserbi-
bliographie].

ADAM WIENAND, Die Marienverehrung der Kartduser, in: Die
Kartduser (hrsg. von M. ZADNIKAR, vgl. Anm. 4).

Abbildung in A. WIENAND (vgl. Anm. 50), S. 27.

A. GRUYS (vgl. Anm. 49), S. S6ff.

wie Anm. 52.

Vgl. MARGRIT FRUH, Bilderzyklen mit dem Leben des hl. Bruno,
Manuskript im Historischen Museum des Kantons Thurgau,
Frauenfeld.

Siehe: M. FRUH (vgl. Anm. 54). - HANS AURENHAMMER,
Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 1, Wien 0.J., S. 424.
ANDRE WILLMART, La chronique des premiers Chartreux, in:
Revue Mabillon.

Vgl.: HERMANN LOBBEL, Der Stifter des Cartduser-Ordens, der hl.
Bruno, Miinster i.W. 1899, S. 31.

Siehe: FRUH (vgl. Anm. 54). - Abgebildet in: BENEDETTO
TROMBY, Storia critico-cronologia diplomatica del Patriarca. S.
Brunone, 3 Bde., Napoli 1775.

Seine Schriften und Briefe bei: FR. STOHLKER (vgl. Anm. 37)
(PSI 11).

1176 durch Papst Alexander III.

Die gebaute Kirche als Symbol der lebendigen Kirche. Der
wilde Vordergrund steht zeichenhaft fur die Wildnis der
Chartreuse.

H. LoBBEL (vgl. Anm. 57), S. 145ff.

wie Anm. 61.

M. ZADNIKAR (vgl. Anm. 4), S. 67fF.

HI. LoBBEL (vgl. Anm. 57), S. 169ff.

Lexikon fiir Theologie und Kirche [= LThK], 10 Bde. mit Regi-
sterband, Freiburg i.Br. 1957-1965 (mit Literaturverzeichnis). -
Lexikon der christlichen Ikonographie [= Ldchl], 8 Bde.,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 1968-1976. (mit Quellen- und
Literaturverzeichnis). - H. AURENHAMMER (vgl. Anm. 55/mit
Quellen- und Literaturverzeichnis). - A. PIGLER, Barock-
themen, Bd. 1, Budapest/Berlin 1956.

LThK, Bd. 1, S. 668-669. - H. AURENHAMMER (vgl. Anm. 55),
S. 159. - Ldchl, Bd. 5, S. 208.

LThK, Bd. 7, S. 1330-1331. - Ldchl, Bd. 8, S. 108.

Siehe: F. HALKIN, Sancti Pachomii vitae graecae, in: Subsidia
Hagiogr. 19.

331



69
70
71
72
73
74
75
76
bl
78
79

80

81

82
83
84
85
86
87

88

89

90

332

H. BACHT, Antonius und Pachomius, von der Anachorese zum
Coenobitentum.
LthK, Bd. 2, S. 182-183. - Ldchl, Bd. 5, S. 352-364. - H. AUREN-

92

A. GRruYS (vgl. Anm. 49), S. 41. - [ThK, Bd. 1, S. 603. - Ldchl,
Bd. 1, S. 199. - A. MARCHAL, Vie de S. Anthelme, Paris 1878.
A. MARCHAL (vgl. Anm. 91), S. 85ff.

HAMMER (vgl. Anm. 55), S. 316-328. 9 wie Anm. 92, S. 159ff.
H.M. BLUM (vgl. Anm. 11). 9 wie Anm. 92, S. 249 fT.
LThK, Bd. 5, S. 326-329. - Ldchl, Bd. 6, S. 519-529. 95 wie Anm. 92, 249fF.
Siehe: P. SurIus (vgl. Anm. 7). 9  wie Anm. 92, S. 265ff.
IThK, Bd. 3, S. 806-810. - Ldchl, Bd. 6, S. 118-121. - A. PIGLER 97 A. GRuYs (vgl. Anm. 49), S. 82/83.
(vgl. Anm. 65), Bd. 1, S. 172-173. 98 DoMiNIKUS KLEIN, Manuskript tiber die bedeutenden Angeho-
LThK, Bd. 5, S. 270. - Ldchl, Bd. 7. S. 164-190. - A. PIGLER (vgl. rigen des Kartduserordens, illustriert, Buxheim 1780.
Anm. 65), Bd. 1, S. 270. 99  A. GrRuYs (vgl. Anm. 49), S. 141/42. - LThK, Bd. 7, S. 941. -
LThK, Bd. 5, S. 270. - Ldchl, Bd. 7, S. 287-392. Ldchl, Bd. 8, S. 45. - PaoLo DE TOHT, I/ beato Cardinale Nicolo
Altes Testament, Jeremia 33. Albergatti e i suoi tempi, 0.0. und o.J.
Das Gemilde war bis zur Restaurierung 1979-1983 so von 100 Im Kartiuserorden durch die demiitige Haltung des heiligen
Pilzen befallen, dass sein Inhalt unkenntlich war. Bruno dem Papst Urban II. gegeniiber priaformiert.
A. PIGLER (vgl. Anm. 65), Bd. 1, S. 268. - H. AURENHAMMER 101 D. KLEIN (vgl. Anm. 98).
(vgl. Anm. 55), S. 454fF. 102 Eine Anlehnung an die Kolonnadenarchitektur des Petersplat-
Hier stosst der 1706-07 errichtete Ostfliigel an die Siidfassade zes in Rom von Bernini?
der Kirche, weshalb hier kein Fenster (nur ein Blindfenster) 190 A. Gruys (vgl. Anm. 49). - [ThK, Bd. 3, S. 406-408. ADAM
angebracht werden konnte. Der Raumausstatter benutzte die WIENAND, Bedeutende Prioren der Kolner Kartause, in: M.
Gelegenheit fiir ein grossflachiges Wandgemilde mit zentra- ZADNIKAR (vgl. Anm. 4).
lem Thema. 104 Notre Dame de Bethleem, Provinz Limbourg, Holland.
Hinter der tafelnden Gisteschar glaubt man im rundlichen 105 Mont Saint Jean Baptiste a Zeelheem, Provinz Brabant,
Gesicht eines Zaungastes ein Portrit (des Malers - oder eines Belgien.
Kartdusers?) zu erkennen. 106~ Siehe: A. WIENAND (vgl. Anm. 103), S. 256fT.
«Dieser Altar wurde im Jahre 1764 zur Ehre und Verherrli- 107 Nach der Legende soll sein Vater dabeisein.
chung Gottes und der seligen Jungfrau Maria errichtet.» 108~ A. GruysS (vgl. Anm. 49), S. 47. - LThK, Bd. 2, S. 86. - VICTOR
Vgl. die Beschreibung der Wandgemilde des Bruderchores. LE CLERC, Marguerite de Duyn, in: Histoire Littéraire de la
Das personliche Attribut des Heiligen fand neben dem Kessel France, Paris 1841.
der Herren von Ittingen Eingang ins Doppelschild-Wappen der 19 V. LE CLERC (vgl. Anm. 108), S. 25.
Kartause. 110 Zitiert in: V. LE CLERC (vgl. Anm. 108), S. 308.
«Herz aller Herzen, das Herz Gottes bete instindig an die ! D. KLEIN (vgl. Anm. 98).
Gemeinde.» 12 wie Anm. 111.
LThK, Bd. 6, S. 60-61. - Ldchl, Bd. 7, S. 290. 113 A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 132. - LThK, Bd. 7, S. 42. V. LE
IThK, Bd. 10, S. 574. - Ldchl, Bd. 8, S. 521-573. CLERC (vgl. Anm. 108).
A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 107. - LThK, Bd. 5, S. 551. - Ldchl, 1'% D. KLEIN (vgl. Anm. 98).
Bd. 6, S. 553-554. 115 V. LE CLERC (vgl. Anm. 108).
A. GRruUYS (vgl. Anm. 49), S. 106. - ALBERT DU Bois, Vie de Saint 116 Bei der Klosteraufhebung 1848 verkauft, heute in Buch bei
Hugues, évéque de Grenoble, Grenoble 1837. - LThK, Bd. 5, Frauenfeld.
S. 514. - Ldchl, Bd. 6, S. 552. 117 Die Figuren befinden sich in der Kapelle Heldswil bei Bi-
Zeichen der Gottgewolltheit der Griindung der Grande schofszell.
Chartreuse.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6, 8-31: Thurgauer Denkmalpflege und Inventarisation
(Aufnahmen Konrad Keller), Frauenfeld.
Abb. 7: ADVISA Werbeberatung ASW, Frauenfeld (Hr. Baumann).



	Die Darstellung der "Vita Cartusiana" im Bildprogramm der Ittinger Klosterkirche : Schmuck und Bilderschmuck in Kartäuserkirchen

