
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 3: Zur Architektur und Kunst der Schweizer Kartausen

Artikel: Die Darstellung der "Vita Cartusiana" im Bildprogramm der Ittinger
Klosterkirche : Schmuck und Bilderschmuck in Kartäuserkirchen

Autor: Mathis, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Darstellung der «Vita Cartusiana» im Bildprogramm
der Ittinger Klosterkirche

Schmuck und Bilderschmuck in Kartäuserkirchen

von Hans Peter Mathis

Die nach dem Ittinger Sturm von 1524 in nachgotischen
Formen wiederaufgebaute Kartäuserkirche ist in barocker
Zeit zweimal umgebaut und neu ausgestattet worden. Unter
dem Prior Christoph II. Schmid erhielt der einschiffige Bau
zwischen 1690 und 1703 ein neues Altarhaus und ein neues
Chorgestühl, unter dem Prior Anton von Saylern zwischen
1763 und 1765 ein neues Gewölbe, Stukkaturen, Wand- und
Deckenmalereien sowie neue Altäre.1 Die reichen Schnitzereien,

üppigen Stukkaturen, breiten Wand- und Deckenmalereien,

bunten Stuckmarmor- und Schnitzaltäre veränderten

den nachgotischen Raum so sehr, dass aus der schlichten

Gewölbehalle ein reichdekoriertes, barockes Schmuckkästchen

wurde. Stuckembleme, Schnitzfiguren, Wand- und
Deckenmalereien (Abb. 1) schmücken aber nicht nur, sie

bilden mit ihren Bildinhalten auch ein vielfältiges, geschlossenes

und theologisch interessantes ikonographisches
Programm, welches in seiner differenzierten Darstellung
der «Vita Cartusiana» im deutschsprachigen Raum einzigartig

dasteht. In über 60 bildlichen und emblematischen
Darstellungen gewährt uns der Zyklus einen Einblick ins
Wesen, in die Ursprünge, Geschichte und Spiritualität des
Kartäuserordens.

Allein schon der Reichtum des Raum- und Bilderschmuk-
kes in einer Kartäuserkirche erstaunt und wirft Fragen auf,
ist doch der Orden der schweigenden Mönche von seiner
Geisteshaltung und seinen Ordensvorschriften zur Armut,
Einfachheit und Bescheidenheit auch in baulichen
Angelegenheiten verpflichtet. Weshalb hat der Orden in seiner
sonst sprichwörtlichen Konstanz in wesentlichen Fragen
(«Cartusia numquam deformata, quia numquam reformata»)2

die bauliche Schlichtheit verlassen und in Kirchen und
Klöstern solchen Schmuckreichtum zugelassen? Welchen
Einflüssen oblagen die Kartäuser, dass sie die Schlichtheit
ihres Lebens auf das Geistige und auf ihre Zellen
beschränkt haben? Die erschlossenen Quellen zu diesen
Fragen sind spärlich, noch spärlicher ist die Literatur. Jean-
Pierre Aniel liefert in seiner Dissertation «Les maisons de
Chartreux»3 erste Beantwortungsansätze, sein Material ist
aber nur punktuell. Marijan Zadnikar untersucht in
einem Beitrag über die frühe Kartäuserarchitektur
insbesondere die Auswirkungen der Ordensregel auf die Bauweise

der Kartäuser, dringt aber themenbedingt nicht in die
besonders schmuckfreudige Neuzeit vor.4 Dies hat JÜRG

Ganz in einem Vortrag getan, welcher dem Thema
«Kartäuserkirchen zur Barockzeit» gewidmet war.5

Auch die folgenden Erklärungsversuche können nur
Steinchen im grossen Mosaik des Fragenkataloges sein, da

wichtige Quellen noch unerschlossen sind. Ebenso
bruchstückhaft sind auch die Ausführungen zur Ikonographie
und Ikonologie des Bilder-, Figuren- und Stuckschmuckes,
fehlen doch entsprechende Publikationen über vergleichbare

Ausschmückungen in Kirchen desselben Kulturkreises
weitgehend.6

1. Schmuck und Bilderschmuck in Kartäuserkirchen,

Die Kartäuser stützen ihre Vorschriften über die geistige
und materielle Armut auf die Anweisungen der Einsiedlermönche

in Ägyptens Wüste, insbesondere diejenigen des

Hieronymus ab7, wie überhaupt die Reformbewegungen des

hohen Mittelalters ein Zurück «ad fontes» darstellen. Der
Kartäusermönch versteht sich als Eremit im frühchristlichen

Sinn, er verlässt die Welt, um in der Einsamkeit der
«Wüste» als vergeistigtes Wesen Gott näherzukommen.
Gebet, Askese und Armut sind seine Mittel, um das hohe
Ziel zu erreichen. Im Gegensatz zu den reinen Eremitenorden

des Mittelalters8 machen sich die Kartäuser die grosse
Errungenschaft des gemeinschaftlichen, im Abendland
durch Benedikt begründeten Mönchstums zugute, um nach

dem Vorbild der frühchristlichen Laura zwar in der einsamen

Zelle zu meditieren und zu studieren, zu gegebener
Zeit jedoch miteinander zu beten, zu speisen und zu beraten.9

Ihre Klöster jedoch müssen einfach sein. Kein
überflüssiger Zierat soll die der Sittlichkeit, Bescheidenheit und
Einfachheit verpflichteten Mönche von ihrer mystischen
Versenkung abhalten, kein Gold- und Silberschmuck, keine
Paramente und Teppiche ihre geistige Verinnerlichung und
Verbindung mit Gott stören, Neugierde und Begierde
wecken. Die Weltflucht des Kartäusers bedeutet Abschied

von allen Schätzen der Welt, Busse tun heisst Verzicht, und
die erstrebenswerteste Reinheit im Geiste kann nur durch
inneren Antrieb, nicht durch Hilfestellungen von aussen

errungen werden.

Um die Armut und Schlichtheit in den Klosterbauten
aufrechterhalten zu können, haben die Kartäuser wie die

Zisterzienser Vorschriften in ihre «Consuetudines»10

aufgenommen. Die Schmuckvorschriften in den Statuten der

Kartäuser, mit ihrer Niederschrift um 1127 etwas früher
entstanden als die entsprechenden zisterziensischen, hat

303



Guigo von Kastei, der fünfte Prior der Grande Chartreuse,
nach den Gebräuchen des Ordens formuliert und in die
Statuten integriert.11 In ihrer ersten Form beschränken sie
sich weitgehend auf liturgisches Gerät, während die
zwischen 1134 und 1251 durch das Generalkapitel des Ordens
aufgestellten zisterziensischen Vorschriften den
Bildschmuck und die Architektur betreffen.12 Eine gegenseitige
Beeinflussung der beiden Orden in der Schmuck-Gesetzgebung

ist - von einer weitgehenden Geistesverwandtschaft
der Orden abgesehen - nicht anzunehmen; zu sehr sind die
Vorschriften auf die Gebräuche des Ordens abgestimmt.
Beiden Vorschriften jedoch ist gemeinsam, dass sie aus der
Praxis herausgewachsen und im Laufe der Zeit nach Bedarf
geändert und erweitert worden sind. Während die Kartäuser
insbesondere im ausgehenden Mittelalter und in der
beginnenden Neuzeit Anweisungen zur Bilderausschmückung
und zur Gestalt der Bauten beigefügt haben, sind die
zisterziensischen Vorschriften seit dem 14. Jahrhundert fallengelassen

geworden. Der Zisterzienserorden ist ein Opfer
seiner Armut und seines Fleisses geworden. Verschiedene
Kartäuser aber haben immer wieder ihre Bewunderung für
die Konsequenz und Strenge des Zisterzienserordens und
seines Hauptheiligen Bernhard von Clairvaux, insbesondere

in seiner Apologia ad Guillelmum, ausgedrückt und
seine Aufforderung zur mönchischen Zucht als Vorbild
hingestellt.13 Im ersten Teil der ältesten Niederschrift der
Consuetudines, den Statuta Guigonis, behandelt der Verfasser

unter dem Abschnitt «De ornamenta capitulum XL»
Vorschriften zum liturgischen Gerät, zu Paramenten und
Teppichen:

«1. Ornamenta aurea vel argentea, praeter calicem & calamum.
quo sanguis domini sumitur, in ecclesia non habemus; pallia
tapetiaque reliquimus.»15a

Bereits die Schreibweise «non habemus» und «reliqui-
mus» verrät, dass es sich bei diesen Vorschriften um
Gebräuche aus dem Orden handelt. Deutlich setzt er die
Kartäuser als «non habentes» den «habentes» gegenüber
und meint damit wohl die gut bestellten Benediktinerabteien,

von deren Sakristei- und Kirchenausstattung wir uns im
Kirchenschatz des Klosters Reichenau mit seinen
Reliquienschreinen, Kelchen, Monstranzen, Kruzifixen,
Insignien und übrigem Kirchengerät eine gute Vorstellung
machen können.14 Die in der Grande Chartreuse anfänglich
praktizierte Schmucklosigkeit bezeugt der Benediktinerabt
Guibert von Nogent, welcher das Kloster 20 Jahre nach
seiner Gründung besucht hat: «Niemand besitzt Gold und
Silber; auch in der Kirche befindet sich kein Schmuck
ausser einem silbernen Kelch. Obwohl sie in jeder Hinsicht
arm leben, haben sie doch eine Bibliothek zusammengebracht.»15

Im zweiten Teil der Statuta antiqua, einer Zusammenfassung

aller bis 1259 revidierten Consuetudines, finden wir
unter dem Abschnitt «De diversis institutis capituli» (Kapitel

XXXII) eine Erweiterung der Vorschriften zu den
Paramenten und Liturgiegeräten:

«1. Ornamenta aurea vel argentea, praeter calicem in ecclesia non
habemus; nisi forte in stolis aut manipulis, sive in signaculis
librorum.

2. Casulas de boccaram, et de serico albo sustinemus. Pallia
tapetiaque reliquimus.

4. Praeter duas cruces, quos in ecclesiis nostris semper suis locis
stantes erectas habemus. Alias quos in loco secreto habere debe-
mus.»16

Von besonderem Interesse ist die Vorschrift über die
Anzahl und Aufstellung der Kreuze in den Kartäuserkirchen,

welche sich möglicherweise an die Vorschriften der
Zisterzienser anlehnt.17 Über den Bilderschmuck hingegen
verliert auch diese «Compilatio» kein Wort.

Dies sollte der Compilatio tertia vorbehalten sein, einer
unter dem Prior Franciscus Du Puy zusammengestellten
Kurzfassung der «Compilatio secunda», der bisherigen
Zusammenfassung der Consuetudines.18 Sie wurde 1510 als

erste gedruckt und mit einer «Bruno-Vita»-Darstellung von
Hans Asper versehen.19 Unter dem Kapitel III äussert sie

sich insbesondere über Bauliches und Probleme des

Bildschmuckes, während die Vorschriften zu den Liturgiegeräten

fallengelassen worden sind:

«5. Picturas et imagines curiosas, iuxta alias ordinata, in ecclesiis
et domibus ordinis, sive in vitreis, sive in tabulis, lapidibus, parieti-
bus et locis aliis, tanquam derogantes et contrarias simplicati,
rusticitati et humilitati nostri arrepti propositi reprehendimus, et ne
de cetero fiant inhibemus. Jam factas quo si commode et sine
scandalo fieri possit, tolli et amoveri volumus. Et quod de picturis et
imaginibus huius modi, illud et de édifiais, vestimentis equitaturis
ac earum ornamentu, et ceteris rebus curiosis omnibus ordinamus.
Super quo visitatores diligenter invigilent.»20

Der Abschnitt zeigt, dass die Kartäuser kein absolutes
Bilderverbot erlassen haben, sondern nur Malereien und
Bilder verbieten, welche Neugierde erregen und gegen die

guten Sitten (des Ordens) Verstössen, seien es nun Glasgemälde,

Tafelbilder, Bildhauerarbeiten, Wandmalereien oder
anderweitige Kunstwerke. Anstössiges muss nur dann
entfernt werden, wenn dies ohne Aufsehenerregen und
einfach vor sich gehen kann.

Die nächste Revision der Consuetudines aus dem Jahre
1582, welche in der Nova collectio statutorum ihren Niederschlag

gefunden hat, übernimmt diese Formulierung mit
leichten sprachlichen Abweichungen, erweitert aber um
Abschnitte, welche insbesondere den Bauvorgang und
dessen Bewilligungsweg formulieren.21 Anmerkungen zum
liturgischen Gerät und zu den Paramenten fehlen wie in der
«Compilatio tertia». Da die Statuten bis ins Jahr 1926 nicht
mehr revidiert worden sind und das Generalkapitel sich im
folgenden weitgehend nur zu Baumodalitäten geäussert
hat22, muss die Nova collectio statutorum als gestalterische
Vorschrift für die Ausschmückung der Ittinger Kirche im 17.

und 18. Jahrhundert Gültigkeit gehabt haben.
Zur Frage des Schmuckes und Bilderschmuckes in

Kartäuserkirchen ist aus dem Orden ausser den oben erwähnten

Statuten und einem Kommentar von Generalprior
Innozens Le Masson in den Annales Ordinis Cartusiensis23

nicht viel zu erfahren. In seiner eschatologischen Ausrichtung

ist der Kartäuser gehalten, den Tag im Hinblick auf den

304



ITT. ï ^#>J* « * *aff ï*v

*
v.

i"i

«
rV

*

;
r #r

': "* Njjfc

*"Ti a
u

¦r

t**>

'«*

^J- •

^
-Y. \Abb. 1 Inneres der Ittinger Klosterkirche, Ansicht der Ostpartie mit dem Chorgestühl der Priestermönche. Hinten die Hochaltargruppe

von Matthias Faller mit den 1765 angebauten Seitenaltären.

305



kommenden Tod und das ewige Leben zu bewältigen und
nicht hinter sich zu schauen. Seine Läuterung von allem
Irdischen und die dadurch zu erreichende mystische Grösse
lässt sein Interesse an allem Geschichtlichen und an den
kleinen Dingen des Alltags schwinden, weshalb er sie auch
nicht weitervermittelt. Besseren Aufschluss können wohl
die schwer zugänglichen Generalkapitels-Akten und die
Visitationsprotokolle geben, welche als Verwaltungsakten
die Bewältigung der geistigen und ökonomischen Probleme
des Alltags dokumentieren.

Ansätze zu einer Interpretation der Frage, weshalb der
Kartäuserorden seine Schmuckvorschriften laufend ändern
und erweitern musste, gibt der Kommentar des Ordensgenerals

Innozens Le Masson aus dem Jahre 1687 in den
Annales Ordinis Cartusiensis, Liber I, worin er zum «Capitulum

XL De Omamentis» der «Statuta Guigonis» Stellung
nimmt:

«Hic apparet simplicitas, quam etiam in supellectili Ecclesiastica
servare volebant primi Patres. Sed notandum est, quod illis temporibus,

quando nondum detectae erant a nostris India; Orientales &
Occidentales, aurum & argentum, atque etiam bombycinum sive
sericum, valde rara erant in istis partibus, ita ut a solis Regibus &
Principibus vestimenta serica, vel auro intertexta usurparentur;
unde res satis insolita fuisset, si a primis Patribus id genus vestium
sericarum admissum fuisset, quorum divitia; in paupertate &
simplicitate jacebant. Per pallia et tapetia forsitan intelligit vir
sanctus aulasa, & his similia, quibus nullibi in domibus nostris
utimur, quamvis in quibusdam, solemnibus tamen dumtaxat
diebus, tapete operiatur gradus, sive pedistitium altaris. Cur autem
candelabra, lampades, & similis supellex argentea in plerisque
domibus Ordinis nunc habeatur? Id primo processisse a fundatori-
bus domorum credendum est, qui talia dederunt in usum Ecclesiae,
deinde quia plures Ecclesia; Ordinis in vicinio magnarum urbium
constructa; sunt, ad quas plerique seculares veniebant ex devotione
ut sacris intéressent, congruum visum est ad cultum Dei decentius
& honorifìcentius coram secularibus istis exequendum, paulò
pretiosiori supellectile Ecclesiastica, etiam in Ecclesiis nostris uti,
maxime quia serica; vestes & vasa argentea sic communia jam
erant, ut in comtemptum divini cultus abstinentia à vestibus sericis
& sapellectili argentea, venire meritò timeretur. In quibusdam
etiam regionibus res per consuetudinem temporum eo devenerunt,
ut seculares valde scandalizarentur, nisi vidèrent omnia argento &
auro fulgere in nostris altaribus & in supellectili Ecclesiastica.»24

Der Kartäuser bestätigt und rechtfertigt hier offensichtlich,

dass durch einen Wandel der äusseren Umstände auch
ein Wandel in der Auffassung des Ordens eingetreten ist.
Für den Prior der Barockzeit sind goldene und silberne
Liturgiegeräte, Seidengewänder und golddurchschossene
Stoffe keine Luxusgegenstände mehr und Verstössen
deshalb auch nicht gegen die «pauperitas» und gegen die
«simplicitas». Zudem gibt er zu bedenken, dass mit der
Gründung städtischer Kartausen immer mehr Laien am
Geschick der Kartäuser, an ihren Gottesdiensten und ihrer
Kontemplation teilnehmen wollten, für welche es selbstverständlich

war, die (gestifteten?) Liturgiegeräte aus Gold und
Silber zu sehen. Immerhin lobt der Generalprior all jene
Kartausen, welche nach wie vor die alte Einfachheit und
Armut pflegen, und stellt die Wohltätigkeit als die wichtigere

Aufgabe der Kartäuser dar, als den Konvent mit Reichtümern

zu äufnen:

«Nimiam nihilominùs in hoc sumptuositatem reprobamus,
maxime dum urgent necessitates pauperum, pro quibus sublevan-
dis omnia ista distrahi debent & in cibos illorum erogari. Sed illas
domos multüm laudamus, quae (servata tamen in omnibus religiosa
decentia & locorum ratione) simplicitatem antiquam student
semper, etiam in istis, asmulari.»25

Tatsächlich ist zu bemerken, dass insbesondere im späteren

Mittelalter der Einfluss von aussen auf die Kartäuser
immer stärker geworden ist. Mit der Gründung von städtischen

Kartausen und der damit gewonnenen Bürgernähe
sind die Kartäuser vermehrt mit der bürgerlich-gotischen
Bilderfreundlichkeit konfrontiert worden. Als glaubwürdiger

und unbestechlich geltender Orden sind die Kartäuser
gerade am Vorabend der Reformation reichlich vergabt und
beschenkt worden. In der Kartause Basel ist deshalb neben
der lateinischen Klosterbibliothek eigens eine deutsche
Bibliothek zum Gebrauche der Laien errichtet worden. Und
immer mehr erwählten auch bürgerliche Geschlechter
Kartausen als ihre Begräbnisstätten und beschenkten die
Kartäuser entsprechend.26

Es verwundert deshalb nicht, dass die Ordensleitung in
zunehmendem Masse Schwierigkeiten gehabt hat, die
Schlichtheitsgebote durchzusetzen und sich gezwungen
sah, ihren Gehalt ständig den äusseren Umständen
anzupassen. Bereits 1280 mussten die Visitatoren auf Geheiss
des Generalkapitels anordnen, dass in der Kartause «Sancti
Johannis» in Liget (Indre-et-Loire) nicht genehme Bilder
entfernt werden mussten.27 Und mit Nachdruck vermerkten
das Generalkapitel und seit 1508 auch die Statuten, dass sich
die Visitatoren zu befleissigen hätten, über die bestehenden
Vorschriften zu wachen.

Es erstaunt auch nicht, dass in dem recht weiten Rahmen,
den das Generalkapitel in seinen Bildervorschriften von
1508 absteckt, zwar keine Klosterpaläste, aber doch recht
stattliche Kartausen von beachtlichem künstlerischem
Gehalt entstehen konnten, mit Steinmetzarbeiten, Bilderzyklen

und Glasgemälden ausgestattet. Die reichen spätgotischen

Klosteranlagen von Köln, Nürnberg, Mainz und Basel
legen davon Zeugnis ab. Über die Ausstattung der Kartause
Ittingen am Vorabend der Reformation wissen wir recht gut
Bescheid, hat doch der Luzerner Gerichtsschreiber Johannes

Salat ein Protokoll jener Schäden und Verluste
aufgenommen, welche der Ittinger Sturm von 1524
angerichtet hat; eine stolze Aufzählung von Paramenten,
Messgeräten, verzierten Büchern, Glasgemälden und
Kircheneinrichtungsgegenständen zeugt von einer reichen Sakristei
und einer reich ausstaffierten Kirche.28

Es gilt ebenfalls zu beachten, dass in der Reformationszeit,

einer Zeit extremer Bilderfeindlichkeit, und in der
Gegenreformation die Bilderverehrung in der katholischen
Kirche wieder einen neuen Stellenwert bekommen hat. Die
Diskussion um Sinn und Nutzen der Bilderverehrung fand
breiten Raum, und nicht umsonst hat sich das Konzil von
Trient (1545-1563) in seiner dritten Sitzung mit den Fragen
der Bilderverehrung auseinandergesetzt.29 Dabei haben die
Kirchenväter die Nützlichkeit der Bilderverehrung
unterstrichen. Leicht konnte es auch passieren, dass Bilderfeind-

306



lichkeit oder auch nur Bilderabstinenz als Häresie gedeutet
worden wären.

Es ist deshalb naheliegend, dass in dieser Zeit auch
Kartäuser und dem Orden Nahestehende sich mit der
Bilderverehrung befasst und entsprechende Bücher verfasst
haben. Godefroi Tillmann. Kartäuser in Paris (1523-1561),
der vom Orden mit speziellen Aufgaben betraut worden
war, übersetzte neben anderem auch die Libri HI apologetici
adversus eos qui sanctas imagines traducunt et calumniantur
des Johannes von Damaskus30 und die Schrift des Theodor

Graptos De honore et adoratione Sanctis imaginibus
exhibenda31 ins Latein und machte sie so dem Orden
zugänglich. Es erstaunt nicht, dass in dieser Zeit die Diskussion

zwischen Ost- und Westkirche des 8. Jahrhunderts,
welche schliesslich das Konzil von Nicäa II notwendig
machte, neue Aktualität gewann und zwei der eifrigsten
Verfechter der Bilderverehrung zu Wort kommen Hess.32

Auch der Konvertit und dem Kartäuserorden nahestehende
Professor der Universität Freiburg i.Br., Josse Lorich
(1540-1613), befasste sich mit der Bilderverehrung und legte
in seinem 1587 erschienenen Büchlein Disputatio de imaginibus,

seu de usu imaginum in Ecclesia Dei die Gottgewolltheit,

Praefiguration in der Bibel und die Nützlichkeit der
Bilderverehrung für jedermann dar.33 Als lateinisch verfasste

Schriften sind sie für den Gebrauch der Theologen und
Mönche gedacht.

Insbesondere für die neuere Zeit lässt sich eine ganze
Reihe weiterer Gründe anführen, welche dazu geführt
haben, dass die Kartäuser ihre Kirche in zunehmendem
Masse mit Bildern und Stukkaturen geschmückt haben. Oft
fühlten sich Prioren aus adeligen oder reichen Bürgerkreisen

gemüssigt, sich mit standesgemässer Baukunst zu
umgeben und dadurch ihren Verwandten in benediktini-
schen und zisterziensischen Klöstern nachzueifern. Aus
österreichischen Kartausen ist bekannt, dass Fürsten die
Prioren zwangen, ihre Kartausen dem gewohnten Standard
des fürstlichen Schutzherrn und Stifters anzupassen und
inbesondere Kirche und Konventsgebäude reich auszustatten.

Aus Ittingen selbst ist ein eindrückliches Zeugnis
bekannt, wie sehr sich die Auffassungen über den
Bilderschmuck gewandelt hatten, denn der Ittinger Visitator aus
Buxheim schrieb 1701 im Visitationsprotokoll über die mit
einem neuen Chorgestühl ausgestattete Ittinger Kirche:
«Was soll ich über die Kirchenausstattung sagen? Obwohl
diese genügend prachtvoll und ausreichend ist, sagt die
Frömmigkeit dennoch niemals, «es ist genug», wenn es
darum geht, den Gottesdienst zu steigern, vielmehr wird der
Schmuck immer zunehmen und auch immer reicher ausgeführt,

was auch durch das neulich erbaute Gestühl bezeugt
wird.»34 Der Visitator hat sich hier offensichtlich das bene-
diktinische «Ad majorem Gloria Dei» zu eigen gemacht,
welches schon Bernhard in seiner Apologia ad Guillelmum
erwähnt und welchem Ansinnen er zugesteht: «Mag sein,
dass es in der Absicht geschieht, Gott damit zu ehren.»35 So
weit haben sich die Ittinger Kartäuser dem Zeitgeschmack
genähert.

All dies belegt, dass man die Frage des Bilderschmuckes
in Kartäuserkirchen nicht nur ordensgeschichtlich, sondern
auch im kirchengeschichtlichen Rahmen sehen muss. Bei
allem Weltabschluss ist der Kartäuserorden doch immer mit
den Fragen der Gesamtkirche konfrontiert, und die grossen
Wellen der Volksfrömmigkeit machen vor den Mauern der
Kartäuserklöster nicht halt. Dies belegt nicht zuletzt auch
die heutige Auffassung vom Bilderschmuck in den noch
bestehenden Kartausen. Die 1968 neuerbaute Klosteranlage
von Marienau ist nicht zuletzt auch unter dem Einfluss des
2. vatikanischen Konzils in ursprünglich kartusianischer
Schlichtheit aufgebaut, und der Prior der Kartause Valsainte
steht, auf die Frage nach der Ursache der barocken
Kirchenausstattungen angesprochen, ratlos da und betont die
Wichtigkeit der einfachen schmucklosen Kartäuserkirche.36

2. Das geistige Klima in der Kartause am Vorabend
der barocken Kirchenausstattung

Das Ittinger Geistesleben im 17. Jahrhundert als Nährboden
für die barocke Erneuerung des Klosters ist geprägt durch
eine ausserordentliche Gastfreundschaft der Mönche,
durch eine geregelte Ökonomie, Wohltätigkeit der Mönche,
Vergabungen und eine erstaunliche geistliche, wissenschaftliche

und musische Blüte. Eine Reihe hervorragender
Prioren trug viel zu dieser Blüte bei.

An erster Stelle sei hier der Schwabe Johannes Eckstain
(reg. 1595-1611)37 aus Villingen genannt, der vom Generalkapitel

nach Ittingen beordert worden war, um die von seinem
Vorgänger zerrütteten Finanzen in Ordnung zu bringen.
Zuvor schon hatte er die Kartausen von Frenitz und Pletrije
im heutigen Jugoslawien restauriert; es gelang ihm auch, in
seiner 16jährigen Regierungszeit die Kartause in Ittingen
schuldenfrei zu machen und Besitz und Kultgegenstände zu
mehren. Unter dem einheimischen Prior Bruno Müller
(reg. 1614-1658)38 blühten das Bauhandwerk, die Wissenschaft

und die Kunst (Abb. 2). Ludwig Pfyffer von
Altishofen, Sohn des Schweizerkönigs, ein Gönner und glühender

Verehrer des Kartäuserordens, stiftete 14 000 Gulden
zur Vollendung des grossen Kreuzganges und zum Bau von
sechs neuen Zellen, in denen sechs Mönche quasi als seine
Kapläne lebten. Pfyffers Stiefbruder, der Ittinger Konventuale

Heinrich Murer (1588-1638)39, war eine der hervorragendsten

Gestalten der Kartause Ittingen. Mit der ihm
eigenen wissenschaftlichen Akribie verfasste er einen
Vitenband über die Heiligen des Schweizerlandes, die
Helvetia sancta, heiliges Schweizerland, seu Paradisus Sanctorum

Helvetiae Florum, den «Gelehrten zu einer geistigen
Kurzweil und Lustbarkeit, den Gottesfürchtigen zur Aeuff-
nung ihrer in Gott gepflanzten Andacht».40 Die Entwürfe zu
den Illustrationen lieferte möglicherweise der Konstanzer
Maler und Bildhauer Hans Asper (II), der auch andere
Blätter für das Kloster entwarf.41 Das Buch ist ein wichtiger
Beitrag zur Geschichte der illustrierten Heiligenviten, und
es ist nicht unerheblich, dass der Band gerade in Ittingen
entstand. Heinrich Murers Interesse erschöpfte sich nicht

307



im Erforschen von Heiligenviten, sein Interesse galt
ebensosehr der Geschichte. Aus seiner Feder stammen eine
stattliche Zahl von Kurzgeschichten über Klöster der
näheren und weiteren Umgebung. Die Dichtkunst pflegten
der Kartäuser Guigo Engelherr von Villingen (ca.
1587-1646), ein Prokurator patrizischer Abstammung, der
insbesondere lyrische Gedichte verfasste, und der dem
Orden ausserordentlich nahestehende und ins Leben der
Kartause integrierte Pfarrer von Hüttwilen, Johannes
Modelius, seines Standes Praebendar, der die Geschichte
der Kartause Ittingen bis zum Jahre 1639 in leichtfüssigem
Versmass verfasst hat.42

Während des Dreissigjährigen Kriegs war Ittingen ein
beliebter und offener Zufluchtsort für deutsche Kartäuser,
die vor dem Greuel des Krieges flohen, und Modelius zählt
in seiner Ittinger Geschichte allein 31 deutsche Kartäuser
auf, die als Hospites in Ittingen Unterschlupf fanden.

Unter dem ausserordentlich tüchtigen Prior Christoph ii
Schmid (reg. 1685-1708)43 aus Konstanz nahm die barocke
Erneuerung ihren Anfang, welche aus dem nachgotisch
geformten Gebäudekomplex in Etappen ein barockes
Kloster werden Hess.44 Prior Schmid muss ein vorbildlicher

f^N
-̂~'<-.

;

•-¦

^PS

V
¦*¦-.

V

m ¦ \7-^fiSÇÉT"

Abb. 2 Kartäuser (entweder Prior Johannes Eckstain oder Prior
Bruno Müller) mit früchtetragendem Lorbeerbaum vor der Kartause

Ittingen, darüber verfinsterte Sonne; Sinnbilder für das Gotteshaus,

das aus schwerer Not wiedererstanden ist. - Miniatur im
«Hagiomelos», wohl von Hans Asper, Konstanz, um 1634.

Klostervorsteher und gleich den Prioren Leonhard Janni
(reg. 1549-1567) und Johannes Eckstain (reg. 1595-1611) ein
Restaurator der Kartause gewesen sein, nachdem sein
Vorgänger im Amte Prior Josephus Faber (reg. 1661-1685)
sich mehr geistigen Dingen zugewandt hatte als dem
«Gewühle des geschäftigen Lebens». Nach seiner Profess und
Prokuratorentätigkeit in Würzburg (1662-1671) war er als

Hospes Ökonom in Buxheim und seit 1675 Prokurator in
Ittingen. Als er 1685 durch den Ordensgeneral Innozens Le
Masson zum Prior der Kartause Ittingen ernannt wurde,
hatte er eine mindestens 15jährige Prokuratorentätigkeit
hinter sich und in Geldsachen reichlich Erfahrung. Er
führte nicht nur das Altarhaus der Kirche und den Ostflügel
mit den Bibliotheks-, Kapitels- und Sakristeiräumen neu auf
und bereicherte die Kirche mit einem neuen Chorgestühl,
sondern entledigte das Kloster zudem seiner Schulden.

60 Jahre später führte der aus Wil stammende Prior
Anton von Saylern (reg. 1761-1793)45 das Barockisierungs-
werk in der Kirche zu Ende, welches Christoph Schmid mit
einem Altarhaus und einer neuen Ausstattung begonnen
hatte. Antonius von Saylern stammte aus jener hervorragenden

Wiler Familie von Saylern, welche 1525 von Karl
dem V. geadelt worden war und welche in der eigenen und
in anderen Linien immer wieder hohe Geistliche hervorgebracht

hatte, so Heinrich, Abt von St. Johann im Thurtal
(1546-48), und Joachim, Abt von Fischingen (1672-1688)
(unter welchem die neue Klosterkirche erbaut wurde).

1741 legte Antonius von Saylern in Ittingen seine Primiz
ab, und 1760 ernannte ihn der Ordensgeneral zum Prior. Er
tat sich insbesondere durch sein historisches Interesse
hervor, welches im Chronicon Ittingense, einer Klosterchronik,

seinen Niederschlag fand. Verschiedene gedruckte oder
im Manuskript vorhandene Werke zur Marienverehrung
zeugen von seiner Frömmigkeit und von seiner Liebe zur
Mutter Gottes. Eine umfangreiche Korrespondenz hat sich
von ihm erhalten, und als er 1793 starb, vermerkte das

Generalkapitel im Jahre darauf über seine Tätigkeit: «Qui
annis 53 valde laudabiliter vixit in ordine.» Antonius von
Saylern war für seine liebenswürdige Art und sein theologisches

Verständnis bekannt, weshalb er auch als Autor für
das theologisch und kartusianisch interessante Programm
der Ittinger Klosterkirche in Frage kommt.46

Die Ausführung der künstlerischen Arbeiten übertrug der
Prior einem in der Zusammenarbeit bewährten Triumvirat
von Franz Ludwig Herrmann, dem konstanzisch-bischöflichen

Hofmaler, dem Schnitzer Matthias Faller aus St. Peter
im Schwarzwald und dem Wessobrunner Stukkateur
Johann Georg Gigi. Franz Ludwig Herrmann schuf die in
erdigen Farben gehaltenen, dichten Deckengemälde und
die Altarblätter, Johann Georg Gigi und seine Mannschaft
trugen den feinnervigen Stuck auf und verfertigten den
Stuckmarmor der Altäre, während Matthias Faller die
Figuren und Schnitzappliken der Hochaltargruppe und die
Lettner- und Bruderchoraltäre schnitzte. Als Koordinator
und Vater des künstlerischen Programms kann Franz
Ludwig Herrmann angesehen werden.47

308



3. Das ikonographische Programm der Ittinger
Bilderausstattung

a) Die Raumvoraussetzung und Anordnung
des Bildnisschmuckes

Kartäuserkirchen als reine Psallierkirchen, in welchen das

Gebet und der Gesang einiger weniger Mönche zu klingen
haben, besitzen in der Regel einen funktionsbedingt langen
und schmalen Grundriss und eine spezifische Ausstattung
mit einem Lettner (Abb. 3) und Altären, was für die Anordnung

und Gliederung des Bilderschmuckes von Bedeutung
ist. Auch die Ittinger Klosterkirche ist ein einschiffiger,
schmaler, langer und (stilbedingt) hoher Raum. Ein Lettner
mit Empore trennt den östlichen Chor der Priestermönche
mit seinem Altarhaus vom westlichen Chor der
Brudermönche, der um einen Knechteteil und eine Gästeempore
erweitert ist. Der Lettner besitzt seit der Messepflicht für
Priestermönche vier Altäre, von denen die beiden unter
dem Lettner stehenden Bruderchoraltäre den Messefeiern
für die Laien, die darauf stehenden Lettneraltäre den
Privatmessen dienen. Priesterchor und Bruderchor sind so
als funktionsfähige Gebets- und Gottesdiensträume
ausgestaltet, welche durch die Lettnerwand zwar optisch, aber
nicht akustisch getrennt sind. Taufstein und Kanzel fehlen
in der Kirche, welche keinerlei Pfarrkirchenfunktion hat.

Was der Lettner scheidet, verbindet das lange, korbbogige
Tonnengewölbe, welches 1763 anstelle des nachgotischen
Kreuzrippengewölbes eingezogen worden ist, um den
Raum mit Deckenmalereien ausschmücken zu können.
Über die Lettnerwand hinweg leitet dieses Gewölbe den
Blick zum Altarhaus mit seiner Hochaltargruppe, einem im
Grundriss kreuzförmigen Raum mit einer flachen Penden-
tivkuppel.48 Aus konstruktiven Gründen blieben die
Gurtbögen über der Lettnerwand und über den Stufen zum
Altarhaus erhalten, wurden aber der korbbogigen Form des

Tonnengewölbes angepasst. Die so ausgeschiedenen
Gewölbeabschnitte bilden den Grundraster für die Anordnung
der drei monumentalen Deckengemälde, welche zusammen
mit der Westwandkartusche eine thematisch geschlossene,
zentrale Bilderachse ergeben. Die Deckengemälde* der
beiden Chöre sind ergänzt durch je vier bemalte
Zwickelkartuschen, welche in ihrer Vierzahl geschlossene Programme

bilden, aber auch unter sich und mit den zentralen
Spiegeln durch eine Vielzahl von Bezügen verbunden sind.
Die auf den Priesterchor beschränkten Stuckembleme wie
auch die emblematischen Gurtbogen-Malereien des
Altarhauses nehmen Bezug auf die Thematik der zentralen
Bildachse.

Die Nord- und Südwand des Bruderchores sind
geschmückt durch je vier grossformatige Bildkartuschen,

: Die Lage der einzelnen Gemälde an der Decke geht aus der
Schemazeichnung Abb. 7 hervor; in den jeweiligen Abbildungslegenden

mit römischen (Hauptbilder) und arabischen (Nebenbilder)

Ziffern sowie grossen und kleinen Buchstaben versehen.

*s/-

r«¦ n
yy ¦¦

¦ &

-1MIBEIP

;.\V \
;Y i

' 7, ;'Y
*

'

\Wyrr-.

i*

Abb. 3 Inneres der Ittinger Klosterkirche, Ansicht der Westpartie
mit dem Priesterchorgestühl und dem Lettner.

welche inhaltlich einen in sich geschlossenen Zyklus bilden.
Wie die Thematik der zentralen Deckenbilderachse auf die
Bildinhalte der Hochaltargruppe hinführt, so sind auch
diese Wandbilder auf die Thematik der Bruderchor- und
Lettneraltäre ausgerichtet, welche in sich eine geschlossene,
die Hochaltarikonographie teilweise wiederholende Einheit
bilden.

Die Hochaltargruppe selber weist ein feingewirktes
Figuren-, Bilder- und Emblemprogramm auf und ist als

ikonographisches und optisches Zentrum des ganzen
Raumes Brennpunkt aller grossen Bezugsachsen.

b) Die Darstellung der «Vita des hl. Bruno»
in der zentralen Deckenbilderachse

Die vier grossflächigen Wand- und Deckenmalereien der
zentralen Bildachse (Abb. 7) sind zwei der wichtigsten
Themen der Kartäuserspiritualität gewidmet: der Verehrung
der Mutter Gottes und der «Vita des hl. Bruno». Maria als

Gottesgebärerin und direkteste Vermittlerin zu Jesus

geniesst im Orden die höchste Verehrung, weshalb sie auch

309



immer wieder in der Kartäuserliteratur Eingang fand und
abgebildet wurde. So hat der Kartäuserorden durch alle
Jahrhunderte hindurch eine erstaunliche Vielzahl von
Büchern zur Marientheologie, Marienverehrung und zum
Gebet des Rosenkranzes hervorgebracht.49 Zwei Drittel
aller bisher gegründeten Kartausen sind der Mutter Gottes
geweiht, unter deren Schutz sich die Kartäuser «mit kindlicher

Anhänglichkeit» gestellt haben.50 Albrecht Dürer hat
Maria als Schutzmantel-Madonna der Kartäuser in einem
eindrücklichen Holzstich aus dem Jahre 1515 dargestellt51,
worin ein den Rosenkranz betender Kartäuser unter den
Füssen Marias liegt. Francisco de Zurbarän, «der Maler des

Kartäuserordens», hat das Thema der Schutzmantel-Madonna

in einem Bild für die Kartause Sevilla aufgenommen.
In der Kartause Ittingen empfängt uns ihre Figur nicht nur
über dem äusseren Kirchenportal, sondern begleitet uns auf
einem Rundgang durch das ganze Kloster. In den Deckenspiegeln

über den Chören beschützt sie die Kartäuser in
zwei wichtigen Ereignissen der «Bruno-Vita», dem eigentlichen

Thema der Folge.
Das Leben des hl. Bruno, des Schöpfers der Kartäuseridee

und des vorbildlichsten aller Kartäuser, wird in unzähligen
Viten der Ordensliteratur dargestellt.52 Zu vielen
ordensgeschichtlichen, ordenstheoretischen, spirituellen und devo-
tionalen Werken bildet eine «Bruno-Vita» den Auftakt53 und
gibt dem Werk Legitimation und Basis. Die Abhandlung
und Abwandlung der «Bruno-Vita» im Schrifttum der
Kartäuser hat Konstanz und einen gewichtigen Stellenwert.

Konstanz und Gehalt hat auch die Abbildung der «Bruno-
Vita» in Bilderzyklen, nach dem Stand der Forschung bei
den Stundenbüchern des Duc de Berry beginnend.54 Während

die frühen «Bruno-Viten» bis zum bekannten Holzstich

Hans Aspers in der Basler Druckausgabe der «tertio
compilatio» der Statuten von 1510, den Zyklus auf neun
Abbildungen beschränken und mit der Gründung und
Einrichtung der Grande Chartreuse enden, bringen die Bilderzyklen

des 17. und 18. Jahrhunderts eine Ausweitung der
Darstellungen bis über den Tod Brunos hinaus. Die
umfassendste und grossartigste Folge schuf wohl Vincencio de
Carducho in den Jahren 1626-1632 für die Madrider Kartause

«El Paular», die 27 Bilder zur Vita Brunos, 27 zur
Ordensgeschichte und zwei Wappenbilder beinhaltet.55 Sie beginnt
mit dem Wunder des «Doktors von Paris» und schliesst mit
der Darstellung der Wundertaten am Brunnen, welcher
über dem Grab des Hl. Bruno entsprungen sein soll. Die
Ittinger «Bruno-Vita» umfasst dieselbe Zeitspanne,
beschränkt sich aber gebundenermassen auf die Darstellung
von vier wichtigen Ereignissen. Im Gegensatz zur oft
gewählten Heiligenglorie in benediktinischen Wand- und
Deckenmalereien beinhalten die Ittinger Szenen kritische
Momente, Umkehr, Versuchung und Neubeginn im Leben
des hl. Bruno und seiner Gefährten, welche schliesslich zur
Seligkeit und zur Wundertätigkeit führen.

Den Auftakt zum Deckenbilderprogramm bildet die
Szene mit dem unseligen Chorherrn Raymundus Diocres
in Paris (Abb. 4), welche die Westwand-Kartusche belegt:
Der «Doktor von Paris», gelehrt und von scheinbar heilig-

wr

VÉ

K~
V ^

tU-^iT^

Abb. 4 Raymundus Diocres erhebt sich aus dem Sarg. (Vgl. Abb.
7,1).

massigem Lebenswandel, erhebt sich während seines
Totenoffiziums an drei Tagen aus seinem Sarg und verkündet,

dass er angeklagt, gerichtet und verdammt worden sei.

Jedermann, auch der nach der Legende anwesende Bruno
und seine Gefährten, vernehmen, dass Raymundus'
Frömmigkeit geheuchelt war. Für den ohnehin schon
weltenttäuschten Bruno soll dies der Anlass gewesen sein, der Welt
zu entsagen und in die Einsamkeit zu fliehen.

Die Raymunduslegende ist im Orden beliebt und verbreitet

wie die «Bruno-Vita», die beinahe immer mit dem
dramatischen und ergreifenden Wunder in Paris beginnt.
Schon in der «Chronik der ersten Prioren», der ersten
authentischen Lebensbeschreibung des hl. Bruno, erscheint
sie als Auftakt.56 Auch in den ersten, bekannten Bilderfol-
gen in den Stundenbüchern des Duc de Berry bildet sie den
Anfang. Als die Begebenheit in späteren Jahrhunderten als

unhistorisch und frömmelnd dargestellt wurde und die

Ritenkongregation das Ereignis aus dem Brevier strich57,
bewahrte sie der Orden im Gedächtnis, weil für ihn der
Symbolgehalt und nicht die historische Wahrheit von
Bedeutung war. Je nach Ausführlichkeit der «Bruno-Vita»
wird die Begebenheit in drei Abbildungen oder in einer
kombinierten dargestellt.

In der Ittinger Klosterkirche ist die Szene der strengen
Straffung des Programms wegen in einem Bild dargestellt.
Obwohl eine Schriftkartusche vorhanden ist, fehlt eine
Benennung, was die Bekanntheit des Ereignisses im Orden

310



belegt. In der monumentalen, kuppelbekrönten Architektur
der Pariser Augustinerchorherren-Kirche steht der Sarg mit
Raymundus auf einer Bahre. Der Chorherr erhebt sich aus
dem Schrein und verkündet mit einer ausholenden
Handbewegung sein Schicksal, während ihn ein geflügelter und
gehörnter Dämon in durchsichtiger Gestalt bei den Schultern

ergreift und in die Hölle zieht. Unter dem Sarg begeifert

ein Teufel in Bocksgestalt die um den Sarg stehenden
Chorherren, Weltlichen und den jungen Bruno in Bildmitte,
den wir am reichen Chorrock des Weltgeistlichen erkennen.
In ihrer Körperhaltung, Gestik und Mimik spiegelt sich das
Entsetzen über das Vorgefallene, welches sich auch auf die
Leute auf der Empore im Kuppelraum des Hintergrundes
überträgt. Hier hat Franz Ludwig Herrmann zum Scherz
eine (wohl kaum spielbare) Orgel gemalt, denn die Kartäuser

kennen in ihrer Liturgie kein Orgelspiel.
Bereits das zweite Deckengemälde mit der «Erscheinung

der Mutter Gottes und des hl. Petrus vor den Begleitern Brunos»
(Abb. 5) verlässt den Rahmen der frühen «Bruno-Viten»
und führt uns die erste grosse Krise der jungen Kartäusergemeinschaft

vor Augen, welche durch die Berufung Brunos
an den Hof des Papstes Urban II. hervorgerufen wurde.
Kaum hat der Ordensstifter durch die Vermittlung des
Bischofs Hugo von Grenoble einen einsamen Ort in der
Chartreuse gefunden, wo er mit seinen Gefährten ein
Kloster gründen konnte, so ruft ihn sein ehemaliger Schüler
auf dem Papstsessel als persönlichen Berater nach Rom.
Bruno ist demütig und gehorcht schweren Herzens, seine
Abwesenheit aber bringt die Gefährten in eine schwere
Lebenskrise. Sie folgen ihrem Vorbild nach Rom, sprechen
beim Papst vor und bitten ihn, Bruno wieder zu entlassen.
Bruno selber rät darauf seinen Getreuen, in die Kartause
zurückzukehren und dort in Askese und Gebet zu leben.
Als wundersame Bekräftigung dieser Worte erscheinen den
Zögernden die Mutter Gottes mit dem Kinde und der hl.
Petrus, der ihnen das Marianum als Gebetsaufgabe mitgibt.

Die seit dem 17. Jahrhundert beliebte Darstellung der
Erscheinung, welche sich bei Lanfranco57a in einer bescheidenen

Landschaft und im intimen Rahmen abspielt, hat der
Ittinger Maler in eine gegensatzreiche Umgebung gesetzt
und dramatisch inszeniert. Auf der Plattform vor einer
Phantasiearchitektur übergibt Petrus, am Schlüsselpaar im
Gewandumhang erkenntlich, dem ersten der Gefährten
Brunos (wohl Landuin, der von Bruno bestimmte Nachfolger

als Vorsteher der Grande Chartreuse) ein Marianum
(marianisches Brevier), welches die Kartäuser noch heute
neben dem benediktinischen Brevier beten. In bewegter
Körperhaltung nehmen die übrigen Kartäuser, alle im
weissen Habit, am Geschehen teil. Mit der linken Hand
weist Petrus auf die Mutter Gottes, welche von Engeln
getragen und umjubelt in einer Wolke aus der gesprengten
Architektur emporsteigt. Das Christuskind auf ihrem Arm,
die dreizehnsternige Krone und die Weltenkugel unter
ihren Füssen weisen sie als Immaculata aus und lassen sie
im Lichterglanz des Himmels -erscheinen. Im Vordergrund
überspannt eine zimmermannsmässig ausgeführte, einfache
Holzbrücke ein quirliges Bergbächlein, in welchem ein

ländlich gekleideter Jüngling fischt. Ein Wassereimer,
dessen gemaltes Tragseil im Glockenzug des Bruderchores
seine wirkliche Fortsetzung findet, belegt, dass auch in der
strengen Ikonographie einer Kartäuserkirche Platz für
kleine, typisch barocke Neckereien ist.

Die Darstellung markiert den Beginn und gleichzeitig die
Bedeutung der Marienverehrung für den Kartäuserorden.
Prior Anton von Saylern als vermuteter Autor des ikonographischen

Programms war ein grosser Marienverehrer58,
worin die Darstellung der eher seltenen Szene begründet
sein kann. Petrus als Nachfolger Christi und Repräsentant
der Kirche übergibt dem Kartäuserorden offiziell das

Marianum als Gebetsaufgabe, damit er in schwerer Stunde
im Gebet zur Mutter Gottes Trost und Stärke erhält und die
Mutter Gottes ihre Fürbitte für die Menschheit einlegt. Als
Beschützerin steht Maria deshalb über dem Neuanfang des

Kartäuserordens nach schwerer Krise, welcher schliesslich

zur Institutionalisierung geführt hat.59 Die Loggienarchitektur
des Hintergrundes, welche beidseits ins Bild vordringt

und einen aufgebrochenen Kuppelraum umfasst, kann als

Abbreviatur von St. Peter in Rom gelesen werden.60 In der
Holzbrückenarchitektur und der Fischerszene des ländli-

\*i¦ii>

M
-y-..vn

h

J

>*»
-

Abb. 5 Petrus überreicht den Begleitern Brunos ein «kleines
Marianum». - Signiert und datiert von Franz Ludwig Herrmann
1763. (Vgl. Abb. 7, II).

311



chen Vordergrundes ist Petrus als «Pontifex maximus» und
als «Menschenfischer» dargestellt.

Das folgende Gemälde über dem Priesterchor ist ebenfalls

der Thematik des Neubeginns gewidmet und stellt die
Begegnung des hl. Bruno mit dem Normannenfürsten Roger in
Kalabrien dar (Abb. 6).

Nach mehrmaligem Bitten kann Bruno den päpstlichen
Hof in Rom wieder verlassen und in die Eisamkeit gehen.
Urban gestattet Bruno allerdings nicht, in die Chartreuse
zurückzukehren, sondern ermöglicht dem Einsiedler eine
Klosterneugründung in La Torre in Kalabrien. Durch die
Vermittlung des Herzogs Roger von Apulien schenkt dessen
Oheim Graf Roger, der für Bruno grosse Hochachtung
besitzt, dem Einsiedler weite Ländereien und Rechte.
Bruno lässt in der rauhen Gegend von La Torre vorerst ein
einfaches Klösterlein mit Holzkirche und kleinen hölzernen
Zellen erbauen, die ein Kartäuserleben gestatten. Die
reichen Vergabungen und das Wohlwollen des Grafen (er
hatte dem Eremiten zu Beginn des Jahres 1093 einen
Besuch abgestattet und in einem Brief alle Rechte und Privilegien

bestätigt61) gestatten Bruno, für die wachsende
Klostergemeinschaft eine grössere, den Bedürfnissen der
Mönche angepasste Steinkirche zu bauen, welche als
S. Maria del Eremo der Mutter Gottes geweiht ist.

Da nicht alle Gefährten Brunos das rauhe Leben in der
Bergwüste von La Torre aushalten, gründet er 1097-99 etwa
eine halbe Wegstunde vom Mutterkloster entfernt, in einem
klimatisch milderen und topographisch flacheren Gebiet
gelegen, ein Filialkloster, welches dem Diakon und Märtyrer

Stephanus geweiht ist.62 Hier wohnen insbesondere
Laienbrüder und geistig und körperlich schwächere Mönche

nach Camaldulenser Vorbild in coenobitischer Lebensweise.

Damit hat Bruno wohl unbewusst den Grundtypus
zur «Cartusia inferior», zum separaten Laienkloster gegründet,

welche bis ins späte Mittelalter als Typus weiterleben
sollte.63

Die Szene der historischen Begegnung des Grafen Roger
mit dem hl. Bruno ist in Ittingen mit der symbolischen
Darstellung der beiden Klostergründungen S. Maria del
Eremo und S. Stephano del Bosco verbunden. Auf den
Stufen vor der neuerbauten, 1097 von Erzbischof Alcherius
von Palermo geweihten Steinkirche begegnet der in fürstlichem

Barockgewand gekleidete, mit einer dunklen
Gesichtsfarbe als Normanne gekennzeichnete Fürst dem
Eremiten im weissen Habit. Die Begegnung ist durch
Ehrerbietung und den Ausdruck freudiger Überraschung
geprägt. Mit barock bewegter Gestik begrüsst der auf den
unteren Stufen stehende Adelige den aus der Kirche
kommenden Bruno, welcher in einer Handbewegung zum Herzen

seine innere Bewegtheit dokumentiert. Die Kartäuser,
welche dem Heiligen in Respektsabstand gefolgt waren,
sind im Portikus stehen geblieben, während die Mönche,
die in den einfachen hölzernen Zellen dem Studium und
dem Gebet frönen, durch den Besuch von ihrem kontemplativen

Tun abgelenkt sind. Der Tross Rogers, Jünglinge in
barocker Tracht, sind allzusehr mit dem Schimmel des
Grafen oder der Entdeckung der unbekannten Mönchsge¬

stalt beschäftigt, um von der zentralen Handlung Kenntnis
zu nehmen. Die mitgeführte Grafenkrone dokumentiert
den adeligen Stand Rogers. Eine Jagdszene in der steinigen
Bergwelt des Hintergrundes symbolisiert wohl die Jagd-
und Fischrechte, welche Roger den Kartäusern mit den
Zinsrechten und anderen Privilegien verliehen hat.

Über der Szene schwebt auf einer Wolke und flankiert
von einem Engel die Mutter Gottes, welche von einem
zweiten Engel den Plan einer Klosteranlage entgegennimmt.

Zweifelsohne ist hier die Stiftung der Kartause
«S. Maria del Eremo» dargestellt, welche die Gottesmutter
huldvoll entgegennimmt. Etwas unterhalb empfängt auch
der hl. Stephanus, auf einer Wolke schwebend als vergeistigtes

Wesen dargestellt, den Plan einer Kirche und symbolisiert

so die ebenfalls von Roger unterstützte Gründung des

Filialklosters «S. Stephano del Bosco». Die Gottgewolltheit
der Gründungen zeigt ein Auge Gottes im Dreieck an,
welches als Lichtpunkt aus den dichten Wolkengebilden
über der Szene leuchtet.

Eine Uhrkartusche am Altarhausbogen (siehe Abb. 1)

mit einer Sargdarstellung und einer gebrochenen,
ausgelöschten Kerze, beliebtes «Memento mori» in Kartäuserklöstern,

leitet zur Thematik des Deckenbildes im 1703 neu
erbauten Altarhaus über. In einem runden, dem
Zentralbaucharakter des Raumes angepassten Deckenspiegel sind
die Wunderheilungen am Brunnen über dem Grabe Brunos
dargestellt (Abb. 8).

Zehn Jahre nachdem Bruno in die Einsamkeit von La
Torre gezogen ist, stirbt der Kartäuser am 6. Oktober 1101 in
seinem Kloster «S. Maria del Eremo», nachdem er den
Fortbestand aller Kartausen und deren materielles
Wohlergehen gesichert hat. In Windeseile verbreitet sich die
Kunde von seinem Tod, und zu Hunderten strömen die
Pilger an sein Grab, da er schon zu Lebzeiten als Heiliger
gegolten hat. Seine offiziell anerkannte Verehrung sollte
sich allerdings in die Länge ziehen, und erst 1514 gestattete
Papst Leo X., Bruno als Heiligen zu verehren. 1622 fand die
offizielle Heiligsprechung statt, welche jedoch nie kanonisiert

wurde.64
Dass es mit der offiziellen Anerkennung der Verehrungswürdigkeit

Brunos so lange gedauert hat, mag daran liegen,
dass sich bis ins 17. Jahrhundert keine Wunder am Grabe
Brunos historisch nachweisen lassen, obwohl eine alte
Wundersage vom Entspringen einer heilenden,
wohlriechenden Quelle an der Stelle berichtet, wo Bruno beerdigt
liegt. Im Kartäuserorden aber hat die Bruno-Verehrung
immer einen wichtigen Stellenwert gehabt, und nicht
zuletzt wird in der Szene der Wundertätigkeiten das Wirken
Brunos über seinen Tod hinaus verherrlicht.

Das Deckengemälde lässt den Betrachter einen Blick in
die imaginäre Kirche «S. Maria del Eremo» werfen, einen
mächtigen, kuppelüberwölbten Zentralraum mit Kreuzarmen,

dessen Anlehnung an Pozzos Architekturvorlagen
offensichtlich ist. Die marmorierten Doppelsäulen, welche
den Kuppelansatz tragen, sind in einer stark perspektivischen

Verlängerung der Hochaltarsäulen gemalt und stellen
die Verbindung zur plastischen Architektur des Hochaltares

312



uà
¦ Vti rìà##"¦¦ V «

* ì^&;ffi3

^«¦ jfc
e% n»i

-

-«3

>

Y

J %'- "M

*^y5 y

%

av>
K.^

'i * fi

"¦¦

* 7'
ft

4
,*w

*
¦:*?&^*

» »<V

> V',/* rm \\

ä U eK •£b.*-
**i«&

^
v**** ^•äjst wmi

S ^Abb. 6 Der hl. Bruno und Graf Roger begegnen sich in La Torre. (Vgl. Abb. 7, IV).

313



XI [IIAHA

IIXnix

XIX
IX

:-...-. .-.-7-.

XX XX

AIX
AX IIAX

7VI

\
\ vi SfJk13

IV

7 J- ?U 5

ZD
3^

Abb. 7 Überblick über die von Franz Ludwig Herrmann ausgeführten Wand- und Deckengemälde in der Klosterkirche Ittingen (1763).
Erfasst sind auch die symbolischen Stukkaturen der Brüder Gigi und die ikonographischen Darstellungen der Altäre mit ihren wichtigsten
Bezügen.

314



t.
WH%

•-- YVI ¦ •• jw^-y.•• ^LaI Vtu

:
•'

«6 :

5*X "I .'¦'7 r¦

r S»

-'h•-

r.

(-*W «#•7 s': ¦ -vi
Yc"'*7*tÈr

'

* l:

»•y
ve?»x^ t*»

f?»

r r
,:.rr

;^ îj
1 /^1 ^wI

Abb Die Wunderheilungen am Brunnen über dem Grab des hl. Bruno. (Vgl- Abb. 7, VI)

dar, welche wir auch in der thematischen Verknüpfung der
zentralen «Bruno-Vita» mit der christozentrischen Thematik

des Hochaltares feststellen werden. In der optischen
Raumesmitte steht auf Stufen der Brunnen in der Form
einer römischen Fontäne, welcher auf dem Brunnenstock
die Attribute Brunos als Asketen, Totenkopf und Büsser-
geissel, trägt. Drei allegorische Gestalten, weiss gewandete
Frauen mit den Attributen des Kelches, des Kreuzes, des
Ankers und des Herzens verkörpern die Kardinaltugenden
des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe, ohne welche keine
Seligkeit und auch keine Heilung möglich ist. Auf den
Stufen zum Brunnen finden wir - in bewegten Szenen ihre
Krankheit verratend - die Heilung Suchenden: den Lahmen
auf eine Bahre gebunden, den Aussätzigen und den Besessenen.

Über der Brunnensäule schwebt Bruno als vergeistigtes

Wesen, segnend auf einer von Engeln getragenen
Wolke.

e) Die «Vita eremitica» als Vorbild der «Vita Cartusiana»
in den Eckzwickelmalereien der beiden Chöre

In den Eckzwickelkartuschen der beiden Chöre sind in
Gruppen zu je vier jene Personen dargestellt, welche durch

ihre eremitische Lebensweise, durch ihre Askese und
Bussfertigkeit Vorbilder der «Vita Cartusiana» sind. Neben
zwei alttestamentlichen Gestalten sowie Christus und
Johannes dem Täufer sind es insbesondere frühchristliche
Mönche und Kirchenväter, welche, durch ihr Eremitentum
vereint, das hohe Ziel des Kartäuserordens verkörpern.
Durch ihre Aufgabe als Väter des Anachoreten- und Coeno-
bitentums aber legen sie gleichzeitig auch das Fundament
für die Eremiten-Coenobiten-Dualität des Ordens. Sie

waren Bruno Vorbild und Geleit.

Im Bruderchor:

Der hl. Antonius von Koma (um 250 bis um 356)65 in der
östlichen Kartusche der Epistelseite (Abb. 9) verkörpert als

Vater des östlichen Eremitentums die christliche Anachore-
se schlechthin. Der im oberägyptischen Koma geborene
Jüngling aus reichem Haus hatte die Welt und den Reichtum

verlassen, um in der Felsenhöhle und der abgelegenen
Wüstenhütte im Gebet, in der Askese und in der Bussfertigkeit

Gott zu finden. In seinen Bestrebungen war er fürchterlichen

Versuchungen durch den Teufel ausgesetzt, welche
ihn in der Gestalt von wilden Tieren und schönen Frauen in

315



seiner Zelle heimsuchten. Antonius aber widerstand und
erlangte als Ratgeber und Lehrer Berühmtheit.

Die Ittinger Darstellung zeigt ihn als Versuchten, der, vor
seiner Hütte sitzend und in ein Buch vertieft, laufend
geneckt und abgelenkt wird. Ein Teufel in Bocksgestalt zerrt
ihn durch die losen Bretter seines Zellendaches an der
Kapuze seines Mönchsgewandes, während eine aufgeputzte
Frauengestalt mit dem Finger lockt. Antonius wird auch in
dieser Szene mit dem Schwein als ständigem Begleiter und
dem Antoniterstab abgebildet.66

Die in der westlichen Kartusche der Epistelseite folgende
Mönchsgestalt des hl. Pachomius von Theben (287-346)67
verkörpert den Vater des östlichen Coenobitentums
(Abb. 10), welcher, durch sein asketisches Leben in
Einsamkeit geläutert, von Gott die Aufgabe erhielt, Ordnung
ins Chaos des frühchristlichen Anachoretentums zu bringen.

Ein Engel übergab ihm zu diesem Zwecke in der
sogenannten «Ostervision»68 auf einer Tafel die Namen
derjenigen, welche er in einer klösterlichen Gemeinschaft
um sich scharen sollte. Pachomius gehorchte, verliess seine
geliebte Eremitenzelle und gründete bei Tabenisi sein erstes
Kloster, welches in der Verbindung von Anachoretenzelle
und Gemeinschaftsräumen für das Gebet und fürs Mahl
Vorbild zur «Laura» und auch zur Kartause ist.69

In Ittingen ist das Gottgewollte der Gründung Pachomius'
dargestellt. Der Eremit kniet in eine Mönchskutte gekleidet
vor seiner hölzernen Zelle, vor sich das karge und frugale

Mahl des Asketen. Auf einer Wolke schwebt ein Engel vom
Himmel und übergibt dem ergebenen Heiligen (in Abwandlung

zur Legende) ein Buch mit den Namen der Auserwählten.

Bei der Bedeutung, welche die Kartäuser der Anachorese
beimessen, erstaunt es nicht, dass auch der hl. Benedikt von
Nursia (um 480-547)70, der Vater des abendländischen
Coenobitentums, in seiner Reinigungsphase als Einsiedler
dargestellt ist (Abb. 11). Auf seiner Weltflucht aus dem
sittenlosen Rom hatte sich der Heilige einer Asketengemeinde

in Affile angeschlossen, lebte aber über drei Jahre
in einer Felsenhöhle des Anio-Tales bei Subiaco. Auch ihm
blieben Versuchungen nicht erspart, welche er durch harte

Bussübungen unterdrückte. In der Folge waltete er als

Vorsteher einer Mönchsgemeinschaft in Subiaco. Für die
Kartäuser ist der benediktinische Mönchsvater insofern
auch ein Vorbild, als sie seine Lebensanweisungen für ihr
Gemeinschaftsleben übernommen und ihre Statuten auf
die Regel Bendikts abgestützt haben.71

Das Ittinger Gemälde zeigt den Heiligen in seinem «sacro

speco» in einem Buch lesend, dieweil ein Teufel mit einem
Steinwurf das Glöcklein zerschmettert, womit ein Mitbruder

dem Einsiedler den Mahlzeitenkorb ankündigte.
In der Gestalt des hl. Kirchenlehrers Hieronymus (347 bis

um 420)72 findet das östliche und das westliche Mönchstum
seinen Vermittler (Abb. 12). Als Mitglied einer Mönchsgemeinschaft

in Aquileja sowie als Eremit in einer Wüsten-

^.7/r-yr7^mLJ\

a
<C^3/h

j-~-

J ', A %
jf>V- fs.y »

mW, &(JV ^^w.

%*••„ <"» ss^*

7 - KMir 55r
V,

sl«u.

MvJm tr §
•7 *"' y

VA77**°\

7*rsy C

2»«̂c

C-
» \y \Vs \ILdR X-*.•

-~iji Sf^ft'w "S!

Abb. 9 Der hl. Eremit Antonius wird in der Wüste versucht. Abb. 10 Der hl. Pachomius erhält von einem Engel die Liste
(Vgl. Abb. 7, 1). seiner künftigen Mitbrüder. (Vgl. Abb. 7, 2).

316



¦<

>;

X
SmÄ >-^V

•"y<r
-4

Nli s

^ v
n »L ' :

fr
èv '

\._ ¦

' ""Y \v.4-fi^I ¦

¦ k
I f/ flS&v

'm&g

*\ ^ :7<•**»*"
Abb. 11 Der Teufel zerstört das Glöcklein am Nahrungskorb des Abb. 12 Der hl. Hieronymus in der Wüste vernimmt die Trompe-
hl. Benedikt in der Wüste. (Vgl. Abb. 7, 3). te des Jüngsten Gerichts. (Vgl. Abb. 7, 4).

höhle von Chalkis kannte er das lateinische Coenobitentum
wie auch die griechische Anachorese aus eigener Erfahrung
und konnte sie in seinen Schriften kompetent darstellen
und begründen. Die Kartäuser schätzen ihn insbesondere
seiner hartnäckigen Verteidigung des asketischen Lebens
wegen, und für viele ist er der Verbindung von Einsiedler
und Gelehrtem wegen das grosse Vorbild des studierenden
Kartäusers.73

Die östliche Eckzwickelkartusche zeigt den Heiligen nur
mit einem Umhang bekleidet vor seiner Wüstenhöhle, vor
ihm das Kreuz und der Totenschädel des Asketen und
Büssers, verbunden mit dem priesterlichen Hut des
Kirchenvaters. Zu seinen Füssen liegt der Löwe, den er der
Legende gemäss gezähmt hat. Erschrocken schaut der
Einsiedler auf, einen Stein in der Hand, als er durch die
geteilten Wolken die Trompete des Jüngsten Gerichts
vernimmt.

Im Priesterchor:

In den Eckzwickelkartuschen über dem Priesterchor erhält
die Eremitenthematik durch die Darstellung der Busse und
Umkehr, der Heilsverkündigung und des Martyriums eine
Erweiterung. Gleichzeitig ist in der Abbildung von
alttestamentlichen (Elias, Jeremias) und neutestamentlichen
Gestalten (Johannes der Täufer, Christus) die Überwindung
des Alten Testamentes durch das Neue illustriert.

Mit dem Propheten Elias14 ist in der westlichen Kartusche
der Epistelseite eine mächtige Gestalt des Alten Testamentes

und eine Schlüsselfigur zum Verständnis der vier
Priesterchorkartuschen abgebildet (Abb. 13). Der ruhelose
Kämpfer gegen Gottlosigkeit und Götzenanbetung hatte
sich zur Vorbereitung auf seine prophetische Aufgabe in die
Einöde des Berges Horeb im südlichen Sinai zurückgezogen,

wo er sich im Gebet, in Askese und Busse läuterte.
Dadurch wurde er zum Urtyp des Eremiten und zum
Vorläufer der christlichen Askese und des christlichen
Mönchstums. Die Verkündung seiner Wiederkunft (Mal. 3,

24) sah man im Neuen Testament sowohl in Johannes wie
auch in Christus erfüllt. Lukas berichtet: «Er (Johannes)
wird vor ihm gehen in der Kraft des Elija (Lukas 1, 17).»

Elias ist als Einsiedler in der Steinwüste des Berges Horeb
abgebildet, in einen einfachen Umhang gekleidet, ein Buch

zur Meditation auf dem linken Knie. Zwei Raben bringen
ihm Brot und Fleisch, die Gabe Gottes, welche der Eremit
mit der gestreckten Rechten in Empfang nimmt. Neben ihm
steht ein irdener Krug für Wasser, welches dem Propheten
in einer sprudelnden Quelle des Vordergrundes zur Verfügung

steht.
Das Lukasevangelium verknüpft die Gestalt des Propheten

mit derjenigen Johannes des Täufers15, welcher in der
östlichen Kartusche der Epistelseite dargestellt ist (Abb. 14).

Auch Johannes ist Eremit geworden, um sich auf sein
Verkünderamt vorzubereiten, auch er trug das Kleid der
Einsiedler aus Kamelhaaren und ernährte sich von Heu-

317



SW mkse&d %y -

ku$

¦Vy^ L f»• .'¦ ¦¦:

t 7r-

s (\yc'K-a

C»iVv j

r /;.'r<

IfI ^
S

%

2*r^«s ^%

r 'i «
\N r j f fyv"vV_

t^r •* I">

ÏX •

VYV
'

"
:!:-::-...

-S '; -i. ^ '*^¦
¦¦¦¦

"5 (M

Abb. 13 Elias
(Vgl. Abb. 7, 5)

wird in der Wüste von zwei Raben gespeist. Abb. 14 Johannes der Täufer verkündet die Ankunft des Herrn.
(Vgl. Abb. 7, 6).

schrecken und von wildem Honig. Als «Rufer in der Wüste»
kam er zurück, um die Taufe der Umkehr und Vergebung
der Sünden und die Ankunft des Herrn zu predigen (Lukas
3, 3-5/Matth. 3, 1-6). Die Kartäuser haben ihn neben der
Mutter Gottes zu einem ihrer Hauptheiligen erkoren und
bilden ihn, oft neben Bruno, ausserordentlich häufig ab.

Das Ittinger Gemälde zeigt ihn als «Rufer in der Wüste»,
der, in härenes Gewand gehüllt und den Stab der Kreuzes-
prophetie in der Hand, das Kommen des Herrn verkündet.
Publikum in barock-höfischen Kleidern hört dem in einer
Phantasielandschaft mit Fels, Quelle und Wald mit
hocherhobener Hand Predigenden zu.

In der östlichen Kartusche der Evangelienseite ist der
Prophet Jeremias abgebildet76, der wie Elias ein Verkünder
der Busse war (Abb. 15). Als Mahner zur Umkehr, zur
Sühne und als Verkünder der Vergeltung prophezeite er den
Untergang des sündigen und unbussfertigen Jerusalem,
aber auch den Wiederaufbau Israels und seiner Hauptstadt.
In seinen «Messianischen Sprüchen»77 sah er die Ankunft
des Erlösers voraus, weshalb er auch als Heilsverkünder vor
der Abbildung Christi steht.

Das Deckengemälde zeigt ihn allerdings als Propheten
des Untergangs. Aus entferntem Gebirge schaut der Mahner,

mit einer Tunika und einem wehenden Umhang bekleidet,

auf die brennende Stadt Jerusalem, deren Untergang er
vorausgesagt hat.78

Die Darstellungen der Zwickelmalereien finden in der
Gestalt Jesu Christi19 in der östlichen Eckkartusche der
Evangelienseite ihre Vollendung (Abb. 16). Selbst Gottes
Sohn wird als Einsiedler dargestellt, welcher sich zur
Vorbereitung auf seine Verkündertätigkeit in die Einöde begibt,
um zu beten, zu fasten und sich versuchen zu lassen.
40 Tage und Nächte brachte er in der Wüste zu, und als ihn
der Hunger quälte, trat der Teufel auf ihn zu und forderte
ihn auf, aus Steinen Brot zu machen. Jesus aber widerstand
der Versuchung und schickte den Teufel fort.

In dieser Versuchungsszene wird der Herr dargestellt. Ein
spitzohriger Teufelsgeselle mit spitzen Krallen und langem
Bart hält dem in einer Wüste Meditierenden einen Stein hin
und fordert ihn auf, den Stein in Brot zu verwandeln.
Christus aber, in eine einfache Tunika mit Umhang gekleidet,

wehrt mit einer deutlichen Handbewegung ab.

d) Die Darstellung der «Busse» und der «Kardinaltugenden» in
den Gemälden und Stukkaturen des Altarhauses und des
Priesterchores

Wie sehr die Kartäuser dem Bussgedanken Bedeutung
beigemessen haben, dem wir bereits in der «Bruno-Vita»
wie auch in den Eremitendarstellungen begegnet sind,

318



r- J7 [y/ ^ XSIr S 4
|™^-«

'
'« «V

j

T ~>M*•'
J< -. V » ' S

..,:>::..-

^ ^*
"•' / /^

¦¦¦¦„.

S'c u
i

'v^\ X »¦^C;«N

^s %

V USA

Hf
¦-,

' f

*¦. t
,..i

s I*T* m

| *

Abb. 15 Jeremias blickt auf diebrennende Stadt Jerusalem, deren Abb. 16 Christus wird in der Wüste vom Teufel versucht.
Untergang er prophezeit hat. (Vgl. Abb. 7, 7). (Vgl. Abb. 7, 8).

bezeugen die noch verbleibenden Gemälde und die
Stukkatursymbole im Altarhaus und im Priesterchor.

Das grosse Wandgemälde auf der Epistelseite des
Priesterchores80 ist der büssenden Magdalena gewidmet
(Abb. 17), die beim Gastmahle des Pharisäers Simeon dem
geladenen Christus die Füsse wäscht, küsst und salbt als
Zeichen ihrer Liebe, ihres Glaubens und ihrer Busse.
Simeon will die als Sünderin Bekannte wegschicken, doch
Christus verzeiht der reuigen Frau.

Franz Ludwig Herrmann hat die Szene weltlich üppig
ausgestattet und gewährt uns einen Blick in den Tafelsaal
des Hauses von Simeon, in welchem das Gastmahl an weiss
gedeckter Tafel stattfindet. Überreiche, zum Teil unmotivierte

Säulenarchitektur prägt den Raum, den ein gehobener

Vorhang eröffnet. Versöhnlich verwendet sich Christus
bei Simeon für die Büsserin zu seinen Füssen, welcher,
üppig gewandet, dem Betrachter den Rücken zuwendet,
dieweil der Kellermeister treppauf, treppab steigt, um im
grossen Henkelkrug neuen Wein kredenzen zu können.81

Ebenfalls dem Thema Busse sind zwei kleine Deckengemälde

in den Querhausarmen des Altarhauses gewidmet
(Abb. 7, Ziff. 10+11); im evangelienseitigen hält ein Putto
den metallenen Büssergürtel, im epistelseitigen umgibt sich
ein anderer Putto mit dem Büsserhemd und der Geissei.

Im Stuck des Priesterchores tragen Putti aus Gips die
Symbole der drei Kardinaltugenden Liebe, Glaube und

Hoffnung (Herz, Kelch, Kreuz und Anker) sowie die Attribute

des hl. Bruno (Kruzifix im Ölzweig, den abgelehnten
Bischofsstab und die Mitra) (Abb. 7, Ziff. 12-15).

In zwei kleinen Bildkartuschen über dem Wandbild der
büssenden Magdalena und über der nördlichen Fensterreihe

hat der Autor des ikonographischen Programms zwei
heraldische Neckereien angebracht. Im evangelienseitigen
Fresko trägt ein Putto ein (Seiler-)Rad, während auf dem
epistelseitigen zwei Putti mit einem Rost aus einem Kessel
schlecken. Ohne Zweifel handelt es sich dabei um die

Wappen des Priors Anton von Saylern (Rad) und um dasjenige

der Kartause Ittingen (Rost [des Laurentius] und
Kessel).

e) «Christozentrik» im geschlossenen Programm
der Hochaltargruppe

Die Ittinger Hochaltargruppe (siehe Abb. 1) ist nicht nur das

architektonische, sondern auch ikonographische Zentrum
der Kirchenanlage, in dem das innerste Anliegen des
Kartäusers, die Gottesverehrung und die Wege zur Versenkung
in Gott, zur Darstellung kommt. Leben für Gott und aus

Gott, das ist das tiefste Geheimnis im Leben des Kartäusers,
dafür begibt er sich in die Einsamkeit, tut Busse und lebt in
Askese. All die in der Kirche und auf den Altären dargestell-

319



T-% ,i

-Xm *.. *

*¦'«9T m
i»

"'
,¦

i, r

Y"

fer^ m,-
(P^V1

' rVv

*

fi
V

7-77

' i k

:

T» »il
_

f
'-,.'>.\»s'v:» iff

10^
Abb. 17 Die Büsserin Maria Magdalena wäscht am Gastmahl des Simeon die Füsse des Herrn. (Vgl. Abb. 7, 9).

ten Heiligen, ihr Leben und Vorbild und ihre Vermittlung
haben nur einen Sinn, wenn sie zu Christus führen und zur
Versenkung in die göttliche Liebe dienen.

Der Christus- und Gottesanbetung ist deshalb die zentrale
Altarachse gewidmet, die unauffällig aber konsequent

christo- und theozentrische Symbolik aufweist. Schwerpunkt

ist dabei der Tabernakel, nach katholischer Lehre
Aufbewahrungsort des Corpus Christi, und die Mensa, auf
der das Opfer Christi nachvollzogen wird. Das
Antependium (Abb. 7, VII) trägt, in Majuskeln dargestellt, den
Namen Jesu IHS. Das Kreuz und die drei Nägel weisen auf
den Kreuzestod des Herrn. Die Darstellung des Namens
Jesu und seine Verehrung erhält vor allem nach dem Konzil
von Trient (1545-1563) neuen Aufschwung, erfährt durch die
Jesuiten Verbreitung und ist in vielen schweizerischen
Barockkirchen anzutreffen. Zu diesem Monogramm gehören,

auf den Antependien der Seitenaltäre (Abb. 7,
VIII + IX), die Namen Josephs und Marias in komplizierter
Buchstabendurchdringung. Zusammen bilden sie die drei
hl. Namen oder die hl. Familie, die so in barocker
Frömmigkeit der Verehrung anheimgestellt wird.

Über dem Tabernakel, einem Drehtabernakel mit drei
verschieden hohen Expositionsnischen, theatralischer
Hintergrund einer vielschichtigen Liturgie und symbolhaft
in der Dreizahl, erscheint erneut der Name Jesu, diesmal im
für das 18. Jahrhundert typischen Strahlenkranz (Abb. 18).

Der Tabernakel verdeckt eine in Schliffmarmor ausgeführte

Kartusche, die die lateinische Inschrift trägt: Hoc
Altare extructum est ad Dei et B.V.M. honorem et gloriam
Ao. MDCCLXIV.82 Leider sind die Weiheurkunden der
Altäre aus dem Jahre 1764 nicht mehr vorhanden, doch
dürfte diese Inschrift den Hinweis geben, dass der Hochaltar

der Dreifaltigkeit und der Mutter Gottes geweiht wurde.
Im zentralen Hochaltarbild F.L. Herrmanns (Abb. 19)

verdichten sich die Bildaussagen des ganzen Kirchenraumes
wie des Hochaltares zum Kern der Kartäuserspiritualität:
durch die Verehrung der Mutter Gottes zu Christus. Das in
Form und Aussage dichte Bild zeigt den knienden Ordensstifter

Bruno als Stellvertreter aller Kartäuser in Verzückung
vor der Mutter Gottes. Vor ihm liegen Geissei, Büsserhemd
und Lilienzweig als allgemeine Attribute des Büssers mit
dem reinen Herzen. Eine Gruppe Engel zur Linken tragen

320



seine persönlichen Attribute, den Totenkopf des Einsiedlers
und das Verehrungskreuz im Ölzweig. Ergeben blickt er auf
zur Mutter Gottes, die von Wolken und Engeln umschwebt
auf einer Mondsichel steht, die Hände am Herzen, das

Haupt vom 14fachen Sternenkranz umgeben. Über ihr
schweben Christus mit dem Kreuz, Gottvater und der
hl. Geist in der Gestalt einer Taube.

Optischer und thematischer Mittelpunkt ist die Figur der
Mutter Gottes. Sternenkranz und Mondsichel kennzeichnen

sie als «Immaculata», der von einem Engel getragene
Lilienzweig und die darüber schwebende Trinität als «Tota
pulchra», jene spezielle, seit dem 15. Jahrhundert geläufige
Darstellung der reinen Jungfrau. Der Sternenkranz mit dem
Lichtschein lässt auch vermuten, dass es sich gleichzeitig
um das «apokalyptische Weib» handelt, das nach dem
Bibelwort mit der Sonne bekleidet ist.

Das Bild zeugt von der innigen Verehrung der Mutter
Gottes, die als Mittlerin zwischen den Kartäusern und
Christus steht, was in der von unten rechts (Bruno) nach
oben links (Christus, Dreifaltigkeit) führenden Hauptbildachse

deutlich zum Ausdruck kommt. Dank ihrer
Muttergottesschaft vermag sie wie niemand zu Christus zu führen,
weshalb sie die Hauptheilige des Kartäuserordens ist.

In barock illusionistischer Weise und in Verbindung von
gemalter und plastischer Kunst vereinen sich mit dem
Ordensstifter die beiden lebensgrossen Figuren des Hugo
von Grenoble und des Hugo von Lincoln, zwei Hauptheilige
des Ordens, zum Gebete. Evangelienseits finden wir den
Prior der Kartause Lincoln (Abb. 20), gekennzeichnet durch
die auf seine Vita bezugnehmenden Attribute des Kelches
mit dem Jesuskind und der Gestalt des Schwanes, der dem
Heiligen besondere Anhänglichkeit bezeugte. Der Stab in
seiner Hand bezeichnet ihn als Bischof. Epistelseits der
hl. Hugo, Bischof von Grenoble (Abb. 21), der wie Hugo
von Lincoln im Kartäuserhabit dargestellt wird, obwohl er
dem Orden selber nie angehört hat. Seine engen Beziehungen

zum Ordensstifter und seinen Gefährten, denen er in
der Einöde der Chartreuse den Ort zur Gründung ihres
Klosters gezeigt hat, lassen ihn gern im Habit der Kartäuser
erscheinen.83 Auf diese Begebenheit weist sein persönliches
Attribut hin, ein Kranz mit sieben Sternen, den ein Putto
über dem Heiligen hält. Mitra und Stab kennzeichnen ihn
als Bischof.

Auf dem weit ausladenden Gebälk über diesen beiden
Ordensheiligen finden wir zwei sitzende Figuren, die mit
Eremitentum und dem Kloster Ittingen zu tun haben, die
durch ihre Lebensweise zum Vorbild gereichen und zu
Busse ermahnen: evangelienseits Johannes der Täufer
(Abb. 7, XIV), als Eremit mit Kamelhaaren bekleidet und
mit dem Lamm als Symbol Christi, dessen Ankunft er
verkündete (Joh. 1, 36), sowie dem Kreuzesstab als Hinweis
auf die Kreuzesprophetie. Epistelseits der Patron der
Klosteranlage schon seit Augustinerzeiten, der hl. Diakon
Laurentius (Abb. 7, XV), der als Märtyrer sein Leben für
Christus dahingab und der deshalb das Attribut seines
legendären und qualvollen Märtyrertodes, den Rost, trägt.84

Eine weitere Inschrift in einer Schliffmarmorkartusche
erscheint im Scheitel des Altarblattes und trägt den Spruch:
«Cor cordium cor numinis supplex adoret coetus Anno
1764»85(Abb. 7, XVI). Die Inschrift bezieht sich auf die
Darstellung des Herzens Jesu, das in einer goldleuchtenden
Gloriole der Altarbekrönung erscheint (XVII). Das Herz
aus blutrotem Glas trägt die für das 18. Jahrhundert
typischen Kennzeichen, die trichterförmige Öffnung im
Herzsattel, aus welcher Flammen und ein Kreuz hervortreten.
An der breitesten Stelle ist es von einer Dornenkrone
umkränzt. Damit entspricht es der Erscheinung des Herzens

Jesu in der Vision der Salesianerin Margareta Maria
Alacoque von 1675, die Anlass zu einer neuen Welle der
Verehrung des Herzens Jesu gab. Zahlreiche um das Herz
schwebende Engel und Putten versinnbildlichen die
anbetende himmlische Schar, in die die Gemeinschaft der
Mönche im Chorgebet und in der Messe einstimmt, himmlische

und irdische Gemeinschaft sich verbindend. Die
Verehrung des Herzens Jesu ist im 18. Jahrhundert in den
schweizerischen Klöstern sehr verbreitet, also nicht typisch
kartusianisch. Wie sehr aber die Kartäuser das Herz Jesu

7 ¦ -.¦-¦¦

ê
- (Sc

¦* s*

w à

V
*>

¦â 'JrÀï. m

y sp*** L^*-'#î¦>-. <r

Abb. 18 Bekrönendes Christusmonogramm auf dem Drehtabernakel

mit drei verschiedenen Expositionsnischen.

321



# fÊ

ftr

•/:

-Ta*^"

êï
Abb. 19 Der Büsser Bruno kniet in Verehrung vor der Mutter Gottes. Hochaltargemälde

von Franz Ludwig Herrmann, 1764. (Vgl. Abb. 7, XI).

verehrten, zeigt die viermalige Darstellung des Symboles,
erscheint doch das mit Attributen versehene Herz in den
Predellenzonen der Seitenaltäre abermals.

Die Seitenaltäre sind nicht nur architektonisch, sondern
auch thematisch mit dem Hochaltar verbunden durch die
Herz-Jesu-Darstellungen und die Namen Marias und
Josephs. Die beiden Altarblätter sind der Märtyrerinnenthematik

gewidmet. Dargestellt sind evangelienseits die
hl. Katharina, epistelseits die hl. Ursula. Beide waren sie

Königstöchter, und beide starben für ihren Glauben.
Als Königstochter ist sie auch dargestellt, die Heilige

Katharina, Königin der Philosophen, angetan mit reichen
Brokatgewändern und üppigem Schmuck, im Haar ein
Diadem (Abb. 22). Ein vor ihr kniender Engel hält in Händen

die Attribute ihrer Tugend und Reinheit, den Märtyrerkranz

und die Lilie, sowie das Attribut ihres Leidens und

Martyriums, das Schwert, während ein weiteres Leidensattribut,

die Nabe des zerbrochenen Rades, auf dem Boden
liegt, die Untauglichkeit des Instrumentes demonstrierend.
Links unten wird dem Betrachter die Szene und Anlass
ihres Martyriums gezeigt. Die hinter der Heiligen schwebende

Papstgestalt mit der Kuppel als Sinnbild für die

gebaute Kirche, Buch, Kelch und Hostie, ebenso das Papstkreuz

sind als Symbole für die «Ecclesia catholica» zu
deuten, welche die Spätgetaufte mit dem Taufakt in die
Gemeinschaft der Kirche aufnimmt.86

Ähnlich wird die hl. Ursula dargestellt (Abb. 23): Reich
bekleidet und geschmückt, die Krone der Prinzessin im
Haar. Ein Engel reicht ihr als Attribut der Tugend den
Zweig; die Attribute ihres Martyriums, zwei Pfeile, hält sie

selber elegant in der rechten Hand. Unten rechts ist ähnlich
dem Bild der hl. Katharina die Szene ihres Martyriums

322



f

¦"•¦jr> «..-"*
»' ' il-.

,'»
Y

il
Abb. 20 Der hl. Bischof Hugo von Lincoln, einer der meistverehrten

Heiligen aus dem Kartäuserorden. Skulptur von Matthias
Faller. (Vgl. Abb. 7, XII).

Abb. 21 Der hl. Bischof Hugo von Grenoble, Förderer des
Kartäuserordens. Skulptur von Matthias Faller. (Vgl. Abb. 7, XIII).

dargestellt. Die dunkle Frauengestalt hinter der Heiligen
mit Kreuz, Kelch und Hostie, den Märtyrerkranz über das
Haupt Ursulas haltend, kann als Personifikation der «Fides»
gedeutet werden, welche die Heilige für ihre Gottesliebe
bekrönt.

Sinnbild der himmlischen Krönung sind auch die beiden
überschweren und damit in ihrer Bedeutung verstärkten
Kronen in den Altarbekrönungen (Abb. 7, XX), die, zusammen

mit den Altarblättern, den Sieg der Gottesliebe über
Irdisches verkünden als lebendiges Vorbild für die versammelte

Kartäusergemeinschaft.

f) Der Zyklus von «Kartäuser-Viten» in den Wandmalereien
des Bruderchores

In den kunstvoll zwischen die Fensterachsen eingefügten
Wandkartuschen des Bruderchores findet das theologisch
anspruchsvolle Programm der Deckenmalereien eine
devotionale Ergänzung in einer Reihe von Darstellungen
heiliger, seliger, verehrungswürdiger Kartäuserinnen und

Kartäuser. In je vier Bildkartuschen an der Süd- und an der
Nordwand sind in einer hierarchischen Folge von Osten
nach Westen und von Evangelien- zu Epistelseite Ordensleute

dargestellt, die den Brüdern als Vorbilder tugendhaften

Lebens dienen, obwohl sie teilweise hohe Staats- und
Kirchenämter ausfüllten. Die drei östlichen Bildpaare besitzen

im Rahmenfuss eine Schriftkartusche, welche die
Dargestellten mit Namen und Funktion bezeichnet.

Den Auftakt bilden zwei Hauptgestalten des Kartäuserordens,

der hl. Hugo von Lincoln und der hl. Hugo von
Grenoble, zwei wichtige Förderer des Kartäuserordens. Ihre
Abbildungen sind nicht nur isoliert zu betrachten, sondern
in ihren Bezügen zueinander und zur Altarbestückung des
Bruderchores und des Lettners. Zusammen mit dem
Altarretabel des evangelienseitigen Lettneraltares, welcher den
hl. Bruno in der Verehrung vor dem Muttergottesaltar zeigt,
ergibt sich eine Wiederholung der Hochaltarthematik,
welche den hl. Bruno gemalt als Altarretabelfigur zeigt, die
flankierenden Hugo von Grenoble und Hugo von Lincoln
aber als Statuen. Alle drei zusammen bilden das wichtigste
Kartäuser-«Triumvirat».

323



y
*$

r

¦ 7.

y i*

y aJ^r:

Y; êà0r»t

S>
*?:

SRfc-

Abb. 22 Die hl. Märtyrerin Katharina. Blatt des linken Seitenaltars,

von Franz Ludwig Herrmann. (Vgl. Abb. 7, XVIII).
Abb. 23 Die hl. Märtyrerin Ursula. Blatt des rechten Seitenaltars,
von Franz Ludwig Herrmann. (Vgl. Abb. 7, XIX).

Der Hl. Hugo von Lincoln (1140-1200)88 (Abb. 24) ist wie
Bruno und Hugo von Grenoble ein Mann der frühen
Stunde, ein Förderer und Verbreiter des Ordens. Dem
Ordensstifter nicht unähnlich suchte der adelige Sohn des

Seigneur von Avalon (Burgund) sein Mönchsglück zuerst
im Chorherrenstift von Villard-Benoit, wo er Erziehung
fand und seine Profess ablegte. Nach einem Besuch in der
Grande Chartreuse, welcher den Jungen tief beeindruckte,
wechselte der Chorherr ins Stammkloster der Kartäuser
über, wo er 1165 die Priesterweihe empfing und seiner
treuen Pflichtausübung wegen bald Prokurator wurde. Um
1177 umwarb ihn der englische König Heinrich IL, in England

eine Kartause zu gründen. Die neue Niederlassung in
Whitam (Somerset) gedieh unter der trefflichen Führung
Hugos ausserordentlich, so dass sich der Kirchenmann bald

das uneingeschränkte Vertrauen des Königs erwarb und zeit
seines Lebens trotz aller immer wieder auftauchender
politischer Meinungsverschiedenheiten wahren konnte.
Inbesondere hatte er die Immunität der kirchlichen Institutionen

gegen den König zu verteidigen, womit er sich die

Achtung der Ordensleute erwarb. Auch unter dem Nachfolger

Heinrichs, dem König Richard I., blieb der Einfluss des

Kartäusers gross. Auch als Hugo 1186 zum Bischof von
Lincoln gewählt wurde, blieb er den Ordensidealen der

Armut, der Askese und des Bussetuns treu und wurde
durch diese Tugendhaftigkeit zum Erneuerer seiner Diözese.

Mit ungebrochenem Mut begann er 1193 mit dem Bau
der Kathedrale von Lincoln und erwarb sich durch seine

gute Führung die Gunst des Volkes. Als er um 1200 starb,
wurde sein Grab in der von ihm begonnenen Kathedrale zu

324



einem der meistbesuchten Wallfahrtsorte, und bereits 1220
wurde die Verehrung des Kartäusers als erste des Ordens
kanonisiert.

Von Hugo von Lincoln sind auch einige Wundertaten und
Erscheinungen bekannt, deren berühmteste in Ittingen
abgebildet ist: Der Bischof feiert zu nächtlicher Stunde eine
Messe, und während der Wandlung entschwebt anstelle der
Hostie ein winziges Jesuskindlein dem Kelch und bekundet
damit die besondere Gottgefälligkeit des Heiligen. Hugo
steht in reichem Messgewand am Altar und blickt andächtig
auf die wundersame Kindserscheinung. Maria schaut aus
dem Retabelbild wohlgefällig auf die Szene, welche ein
Engel auf einer Wolke beweihräuchert. Messgänger, ein
Kartäuser und einige Laien betrachten das Wunder
erstaunt. Wie auf den meisten Hugo-Darstellungen darf auch
der sonderbare Schwan nicht fehlen, welcher dem Heiligen
auf seinem Landhaus bei Stock zugeflogen und von da an
sein ständiger Begleiter war.

In der Gestalt des hl. Hugo, Bischof von Grenoble
(1053-1134)89 (Abb. 25), finden wir unter den acht Ordensleuten

den einzigen Nichtkartäuser, der aber vom Orden
seines kartusianischen Gedankengutes und seiner Verdienste

für den Orden wegen meist als Kartäuser dargestellt
wird. Vorerst Kanoniker im Stift von Valence, wurde der in
Châteauneuf-d'Isère geborene Priester 1080 zum Bischof

von Grenoble gewählt, ein Amt, welches er nur unter
grossem Druck annahm. Mit Fasten, Beten und Bussübungen

bereitete er sich auf seine Hirtenaufgabe vor, floh aber
angesichts der Unordnung im Bistum ins Kloster La Chaise-
Dieu, von wo ihn der Papst Gregor VII. nach einem Jahr
wieder in sein Hirtenamt zurückrief. 1084 kam auf dem Weg
in die Einsamkeit der hl. Bruno mit seinen Gefährten bei
ihm vorbei und bat ihn, ihm auf der Suche nach einer
wirklichen Einöde behilflich zu sein. Hugo führte die
Gruppe in die Steinwüste der Chartreuse, wo Bruno mit den
Begleitern die erste Kartause aufzubauen begann. Der
Bischof, im Innersten wohl eher Mönch als Seelenhirte,
wäre wahrscheinlich in der Chartreuse geblieben, wenn ihm
Bruno nicht dringlich geraten hätte, nach Grenoble
zurückzukehren. Von dort aus verfolgte er die Geschicke des

Klosters mit Wohlwollen.
Am Tage vor der Ankunft Brunos hatte Hugo eine Vision.

Im Schlafe erschienen ihm sieben hell leuchtende Sterne in
einer felsigen Umgebung, und er sah Christus Klausen oder
Zellen bauen. Schnell ward ihm am nächsten Tag klar, um
welch wundersame Erscheinung es sich gehandelt hatte und
dass der Traum Bruno und seinen Gefährten gegolten hatte.

Das Wandgemälde zeigt den Bischof in seiner Vision. In
seinem Würdekleid sitzt der Heilige auf einem stoffbehan-

genen Sitz in einer phantasievollen Säulenarchitektur und

^SWH. ¦

Ì8
f*"" ii v

>ä

?w>

m .£.. 1 WPg 1

'7 fi~.

J -.V

s"\
:i

3ßS*^E

oBStt.
*~ Wag*,W/4

~>7
>~'_

Abb. 24 Dem hl. Hugo von Lincoln
erscheint während der Messfeier das
Jesuskind im Kelch. (Vgl. Abb. 7, A).

Abb. 25 Der hl. Hugo von Grenoble sieht
im Traum die Ankunft Brunos mit seinen
Gefährten. (Vgl. Abb. 7, B).

Abb. 26 Der hl. Anthelm erweckt den
ertrunkenen Knaben wieder zum Leben.
(Vgl. Abb. 7, C).

325



träumt. Ausserhalb des Gebäudes erscheinen in felsiger
Landschaft sieben Gestalten, über denen ein Kreis mit
sieben Sternen steht. Die Person Christi mit einem Kreuz
schwebt auf einer Wolke in den Raum und hält seine Rechte
schützend über die Eremiten, dieweil ein Putto den Plan zu
einer Kartause vorzeigt.90

In der Gestalt des Anthelm von Chignien (1107-1178)91

(Abb. 26) ist abermals jene Gruppe von Kartäusern vertreten,

welche ihre Kraft der Ordensfestigung, der bischöflichen

Seelsorge und nicht zuletzt der Kirchenpolitik in der
unruhigen Zeit des Schismas zur Verfügung stellte. Auch
Anthelm war aus adeliger savoyardischer Familie geboren,
wurde Propst der Kathedrale zu Genf und Kanoniker in
Belley. 1136 trat er in die Kartause von Portes ein, später rief
ihn jedoch Prior Guigo I. in die Grande Chartreuse, wo er
auch seine Professgelübde ablegte. Erst Prokurator und seit
1139 auch Prior der Grande Chartreuse, festigte er die
Ordensdisziplin und führte im Orden eine Reihe von Erneuerungen

ein. So berief er durch ein Statut von 1142 das erste
Generalkapitel92 und gab dem Prior der Grande Chartreuse
die Stellung eines Generaloberen. 1151 demissionierte er als
Prior der Grande Chartreuse, führte dieses Amt aber als
Vorsteher der Kartause von Portes weiter. Statt sein Leben
in kartäuserischer Abgeschiedenheit leben zu können, rief
ihn die Politik abermals. In politischer Mission wirkte er für
die Friedenssicherung und trug Wesentliches dazu bei, dass

England, Spanien und Frankreich sich wieder zum
römischen Papst Alexander III. bekannten.93 Alexander III.
wählte ihn als Dank zum Bischof, und Anthelm übernahm
1163 gegen seinen Willen den vakanten Bischofssitz von
Belley. Bei seinen Reformbestrebungen in der Diözese
musste er erfahren, dass Milde allein nicht zum Ziele
führte, weshalb er kirchliche Strafen anwandte. Dabei
überwarf er sich mit Graf Hubert von Savoyen und trat von
seinem Amte zurück. Erneut zwang ihn der Papst zu seinem
Amte, dieweil Hubert Reue zeigte. Als er 1178 in Ausübung
seines Milde und Güte ausstrahlenden Amtes starb, ward er
nicht in seiner Kartause, sondern in der Kathedrale von
Belley begraben.94

Der Orden sieht in Anthelm jedoch nicht so sehr den
erfolgreichen Politiker und anerkannten Seelsorger,
sondern vielmehr den gehorsamen Dulder, der durch seine
Kartäusertugenden seine Ämter erst zu meistern wusste. Er
galt als genauer Beobachter des Stillschweigens, als «scharfer

Züchtiger seines Leibes», und seine Liebe zur Zelle war
legendär. Doch je lieber er sich in die Einsamkeit wünschte,
um so höhere Ämter musste er übernehmen.

Dass sich um einen Mann von solcher Demut, Milde
gegen die Armen und Strenge gegen Liederlichkeit auch
Legenden und Wundersagen bildeten, ist verständlich.95
Noch zu seinen Lebzeiten prophezeite er dem Grafen
Hubert von Savoyen, dessen Ehe bisher kinderlos geblieben
war, dass nach seiner Bekehrung ein Sohn sich einstellen
werde, was auch geschah. Bei seinem Begräbnisgottesdienst
entflammten sich die Leuchter und Kerzen um seinen Sarg
von selbst und bezeugten so die Gottgefälligkeit des
Verstorbenen. Nach seinem Tode nahm eine junge Familie,

deren Kind in einem Flusse ertrunken war, beim Grabe des

Heiligen Zuflucht, worauf das Kind durch die Fürbitte des

Heiligen wieder zum Leben erweckt wurde. Der Leib des

Heiligen, der insbesondere in Belley und im Kartäuserorden
Verehrung fand, soll über 500 Jahre nicht verwest sein.96

Das Wandgemälde Franz Ludwig Herrmanns zeigt
deshalb den Wundertäter Anthelm und nicht den Kirchenpolitiker.

In barocker Synchronie lässt die Darstellung den

Heiligen wieder auferstehen, um das ertrunkene Kind der
Eltern von Fictiliacum zu neuem Leben zu erwecken. So

schlägt der Heilige, im Kartäuserhabit und mit einem Buch
in der Linken dargestellt, einen Segensgestus über das Kind,
welches die Mutter dem Heiligen darbringt. Auf einer Stufe

zu einem Brunnen kniend hält sie Anthelm das offensichtlich

leblose Kind mit hängenden Armen und nassen
Haarstränen entgegen, dieweil der Vater zur Andacht niederkniet.

Der Zugbrunnen mit Schwenkarm und Wasserkessel

symbolisiert in Abwandlung der Wunderlegende die Ursache

des Unglücks. Über der Szene in freier Natur schweben
auf einem Wolkengebilde Putti, welche die allgemeinen
Attribute Anthelms als Bischof, Stab und Mitra, tragen,
während zwei andere die Attribute des Gottesstreiters, das

Schwert und den monogrammgeschmückten Schild, tragen.
Auch der selige Stephan von Die (1155-1213)97 (Abb. 27) ist

einer jener Kartäuser, welche als Bischöfe und Seelenhirten
mit ihren kartusianischen Tugenden Einfluss auf das religiöse

Leben ausserhalb der Klosteranlagen genommen haben.
Der aus dem adeligen Geschlecht der De Châtillon Geborene

trat in die Kartause von Portes ein, deren Prior er 1195

wurde. Sein Leben zeichnete sich aus durch Bussstrenge,
Wunder und Visionen, weshalb er schon zu Lebzeiten als

Heiliger verehrt wurde und die Legenden um seine Vita
besonders häufig sind. So soll er in seiner Säuglingszeit an
Freitagen "nie die mütterliche Brust gesäugt" haben, um
anzuzeigen, dass er Kartäuser werden wolle, denn dieser
Orden verzichtet in der 40tägigen Fastenzeit, am Christtag
und im Advent auf Milchspeisen, Butter, Käse oder Eier.
1213 erwählte man den Prior zum Bischof von Die. In dieser
Hirtenfunktion traf er eine Christengemeinde an, welche
«in Christi Lehr unerfahren, Sonn- und Feiertag mit Spielen
und Sauffen zubrachte, weilen er auch durch Vermahnung
nichts anzurichten könnte, geisselte er in seiner Predigt die
Teuffei, welche in erschröcklichen Gestalten erschienen,
und bezeiget, dass dieses Volk durch sein unfrommes
Leben nicht Gott, sondern dem Teufel diente».98 Als er
eines Tages bei einem Kruzifix betete, erschien ein Engel,
der sich an seiner Andacht erfreute und sein Gebet dem
Allerhöchsten überbrachte. So predigte Stephan Bussstrenge

und lebte selber in Andacht bis er am 7. September
desselben Jahres starb, in welchem er zum Bischof erwählt
worden war. Sein Nachfolger bemühte sich um seine
Kanonisation, der Kult wurde jedoch erst 1904 bestätigt.

Das Ittinger Wandgemälde zeigt den Heiligen in der
wichtigen Szene der Teufelspredigt. Mit erhobenem Zeigefinger

steht der Bischof in seinem Ornat in einer stuckmar-
morenen Kanzel, welche in ihrer Ausformung und ihrer
Marmorimitation eher in eine süddeutsche Landkirche

326



ff -, Y
' ¦

¦*m~*',/r .^f vv .r-- - ¦-¦:¦

\ |j

<

• y

%
C7. S %

--

w0, #*

I
ß 3t k•

'••

-

/
rriîr«

ccy & „,.: J

- :

V'J^jiilli'iv : r
!'«.»••;¦

**TvTJP
Abb. 27 Der selige Stephan von Die Abb. 28 Der selige Nikolaus Albergarti Abb. 29 Der selige Dionys Rijchel medi-
predigt seinen der Spielsucht verfallenen fuhrt dem sinnierenden Papst sein Primat tiert schwebend vor dem Kruzifix. (Vgl.
Gläubigen. (Vgl. Abb. 7, D). vor Augen. (Vgl. Abb. 7, E). Abb. 7, F).

denn in eine südfranzösische Bischofskirche gehört. Über
dem doppelten und verkröpften Gebälk der imaginären
Architektur, welche die Kanzel trägt, hält ein Putto die
allgemeinen Attribute Stephans als Bischof, Mitra und
Krummstab, dieweil der hl. Geist in einer Wolke auf den
Prediger hinabschwebt. Die verheerende Predigt trifft eine
Gruppe von Kirchgängern, denen der Maler durch üppige
Kleidung, Trachten und Spielgerät den Eindruck des
spielfreudigen prassenden Volkes gegeben hat. Erschreckt und
mit Armen und Händen sich schützend weichen sie vor der
Schau des Teufels zurück, welche Stephan in seiner Predigt
entwirft, während der Teufel als geschuppte, gehörnte,
geflügelte Gestalt mit Bocksbart giftspeiend und in eine
grüne Giftwolke eingehüllt aus dem Untergrund auftaucht.

Der gleichen Tugenden wie Anthelm wegen wird auch der
selige Nikolaus Albergata (1395-1443)" in seiner Bischofsstadt

und im Orden verehrt (Abb. 28). Nikolaus stammte
aus adeliger Bologneser Familie, trat 1393 in die Kartause
von S. Girolamo di Casara ein, wo er 1411 seine Professgelübde

ablegte und Priester wurde. 1417 erwählte man ihn
zum Bischof von Bologna, und 1426 erhob ihn der Papst in
die Kardinalswürde. Die Päpste Martin V. und Eugen IV.
bedienten sich seiner guten Dienste in den Friedensbemühungen

im Streit zwischen Frankreich und England
(1422-23, 1431 und 1435) und zwischen Mailand, Venedig

und Florenz (1426-27). Besondere Bedeutung erhielt Nikolaus

Albergatti als Verteidiger des päpstlichen Primates. Als
Legat Eugens IV. nahm der Kartäuser am Konzil von Basel

teil, wo er die Rechte des Papstes verteidigte. In Vertretung
des Papstes eröffnete er das Unionskonzil von Ferrara und
Florenz, welches sich insbesondere mit dem Primat des

Papstes beschäftigte, welchen Albergatti in den Diskussionen

eifrig verfocht. Als der Verdiente 1443 in Siena starb,
begrub man ihn in der Kartause Monte Acuto in Florenz.

In der Überlieferung des Ordens wird Nikolaus wie
Anthelm seiner Kartäusertugenden und seines Engagements

wegen für das Primat des Papstes verehrt, welcher als

Stellvertreter Christi auf Erden immer den unterwürfigen
Gehorsam der Kartäuser erfahren durfte.100 Legendenhaft
ist die Geschichte, wie der Geistesmann in die Kartause
gefunden haben soll: Als er in seinem 20. Lebensjahr eines
Tages ausserhalb der Stadt (Bologna) spazierte, sah er sich

gezwungen, eines unverhofften Gewitters wegen in der

dortigen Kartause zu übernachten. Als er um Mitternacht
durch das Glöcklein geweckt wurde, welches die Mönche
zum grossen Nachtoffizium zusammenruft, nahm er aus
Fürwitz am Gottesdienste teil. Der rührige und andächtige
Gesang der Kartäuser soll den Jungen so sehr berührt
haben, dass er unverzüglich den Kartäuserhabit verlangte.
Als er seines im Orden gezeigten Eifers und seiner Tugend

327



wegen zum Prior, Bischof, Kardinal S. Crucis und zum
allerwichtigsten Gesandten erwählt wurde, veränderte
Nikolaus seine Lebensweise in keiner Art, sondern lebte
sein rauhes Kartäuserleben weiter. Er trug fürderhin den
rauhen Kartäuserhabit und das Cingulum, schlief auf einem
Strohsack und hielt die Fastenzeiten ein. Er «verbesserte
die Sitten des Bistums, er war ein Vater der Arrnen, ein
Spiegel der Tugend, eine Zierde des Priestertums, ein Engel
des Friedens, ein Freund des Volkes, eine Stütze der
Kirchen».101

Als Verteidiger des päpstlichen Primates, als Friedensmann

und Verehrer der Mutter Gottes ist Nikolaus Albergatti

in Ittingen dargestellt. In Kardinalstracht steht er vor
dem päpstlichen Thron und zeigt dem sinnenden Papst,
welcher für eine Weile von seiner Lektüre abgelassen hat,
die Insignien seiner Würde, Tiara, Schlüssel und Papstkreuz.

Über der imaginären Architektur102 schwebt ein
Putto, welcher ein Porträt der Mutter Gottes mit dem Kinde
als Zeichen von Albergattis grosser Marienverehrung trägt,
derweil eine Taube mit einem Ölzweig im Schnabel den
Friedensstifter symbolisiert.

Das zweite epistelseitige Wandbild stellt Dionys Rijchel
(1402-1471)103 oder Dionys den Kartäuser dar (Abb. 29). Als
Heinrich von Leuwen in einer verarmten Adelsfamilie in
Rijchel (Belgien) aufgewachsen, konnte er die Klosterschule
der Benediktiner von St. Trond besuchen, anschliessend die
Schule von Deventer. Sein jäher Entschluss, auf eine

» ^
*V'-

*>*

..#

*...._

Abb. 30 Die selige Beatrix von Ornacieu fügt sich die Wunden des
Herrn zu. (Vgl. Abb. 7, G).

akademische Laufbahn zu verzichten und in die Einsamkeit
einer Kartause zu gehen, scheiterte zweimal an den Klosterpforten

von Zeelhem104 und Roermond.105 Nach weiteren
Studienjahren erreichte er an der Universität Köln den
begehrten Titel des «Magister artium» mit Leichtigkeit. 1424

nahm ihn die Kartause von Roermond auf, wo er 1471 nach
einem reichen Schriftsteller- und Kartäuserleben verstarb.

Mit Heinrich von Leuwen trat ein Mann der Wissenschaft
in den Orden ein, welcher die ganze Kraft seiner starken
Postur in den Dienst der Askese, der Verkündigung des

Bussgedankens und der Mystik stellte. Als äusseres Zeichen
seines Weltabschiedes legte er seinen bürgerlichen Namen
ab und wählte denjenigen seines grossen Einsiedlervorbildes,

Dionysius areopagus, welchen er mit dem Namen
seines Heimatdorfes Rijchel verband. Dionys selber berichtet,

dass er Gott zu danken habe, dass er seine Studien so
früh habe beginnen können, dass er ihm eine so grosse
Leichtigkeit der Auffassung und eine ausserordentliche
Liebe zu den Wissenschaften verliehen habe. Der Kartäuser
las denn auch im Kloster, was er finden konnte: die griechischen

Klassiker, Philosophen und Mystiker. Mit derselben
Emsigkeit verfasste er auch eigene Werke zu den Themen
Askese, Umkehr und Busse106, in welchen er zum Teil
prophetische Gaben entwickelte. Er gilt als einer der letzten
Scholastiker, und seine geistlichen Schriften haben die
Mystik entscheidend geprägt.

Ebenso wichtig wie das Studium war für den Einsiedler
das Gebet, denn der Kartäuser hatte sich das Wort des

Hieronymus: «Wenn wir beten, sprechen wir mit Gott,
wenn wir studieren, spricht Gott mit uns» zu eigen
gemacht. Zusätzlich zu den gebotenen Gebetsstunden, mit
Vorliebe nach dem grossen Nachtoffizium, wenn sich die
Mitbrüder nochmals zum Schlafe niederlegten, pflegte er
vor dem Kreuz niederzuknien und sich insbesondere in der
Meditation über das Geheimnis der Dreifaltigkeit und das

bittere Leiden Jesu Christi zu versenken. In diesen mystischen

Betrachtungen geschah es nicht selten, dass der Beter
in Verzückung geriet und bis zu sieben Stunden in Ekstase

vor dem Kreuze verweilte, weshalb er auch der «Doctor
ekstaticus» genannt wird. Die Legende besagt, dass er dabei
bisweilen vor dem Kreuz geschwebt haben soll. Seine
besondere Vorliebe galt den Psalmen und der Verehrung
der Mutter Gottes, auf deren Altar er die Messe zu lesen
pflegte.

In der Ittinger Darstellung schwebt der Verehrenswürdige
von einer Wolke getragen vor dem Kruzifix auf barockem
Sockel. Mit verklärtem Gesicht betrachtet er die Gestalt des

Gekreuzigten. Mit einer Bewegung seines linken Armes
weist er auf drei Gestalten im Fegfeuer, welche durch das

Opfer Christi erlöst werden können.107 Über dem Heiligen
schweben zwei Putti mit den «arma Christi» und dem
Spruchband: «Benedictus Deus in saecula», während das

Auge Gottes mit den drei S der Dreifaltigkeit die Wolke
durchbricht. Die reiche Bibliothek des Hintergrundes, die
Bücher nach Kartäuserart in weisses Schweinsleder gebunden,

steht stellvertretend für das schriftstellerische Werk des

Kartäusers.

328



Mit der seligen Beatrix von Ornacieu (um 1260 bis um
1305)108 (Abb. 30) hält eine Kartäuserin Einzug in die Reihe
der verehrenswürdigen Ordensleute. Mit dreizehn Jahren
trat das adelige Mädchen in die Kartause von Parménie
(Diözese Grenoble) ein. Mit zwei Begleiterinnen gründete
sie in der Folge die Kartause von Eymeu (Département
Drôme), wo sie im stillen Gebet, in Askese und äusserster
Armut als berufene Einsiedlerin lebte. Ihre mystische
Begabung und ihre profunde Fähigkeit, die Leiden Jesu
Christi nachzufühlen und nachzuvollziehen, fanden
Bewunderung und gebührende Erwähnung in den Viten.109

Dorland und Trompy110 berichten, dass sich die Nonne
stumpfe Nägel durch die Hände geschlagen habe, um die
Leiden des Herrn nachzuvollziehen. Die Wunden verbarg
sie unter den langen Ärmeln ihres Habits, eröffnete sie aber
jeden Freitag, am Tag des Leidens, neu, um das Martyrium
zu erneuern. Über Eis und Schnee lief sie baren Fusses.
Christus selber offenbarte und zeigte sich der Nonne und
«mystischen Gemahlin» öfters am Kreuzesholze hängend,
versüsste ihre schweren Leiden und vermittelte ihr «Gnade,
Trost und geheime Offenbarung».111 Bei der Wandlung in
der täglichen Messe verwandelte sich die Hostie vor ihren
Augen stets in ein Knäblein, welches von einem Strahlenkranz

umgeben war.112 Eines Nachts, als die Beterin vom
Teufel besonders belästigt wurde, erschien ihr die Mutter
Gottes in der Gestalt eines 15jährigen Mädchens und nahm
die Nonne unter ihre ganz besondere Obhut. Seitdem
liessen die Teufel von der Büsserin ab.

Der Ittinger Zyklus bildet die Mystikerin in der eindrücklichen

Darstellung als Nachvollzieherin der Leiden Christi
ab. Auf einer Kniebank vor einem Altar kniend, schlägt sie
sich mit einem schweren Hammer einen Nagel in die linke
Hand. Verzückt blickt die im schwarz-weissen Habit der
Kartäuserinnen Gekleidete auf den Schmerzensmann am
Altarkreuz. Über der Szene schweben auf einem Wolkengebilde

die «arma Christi».
Mit der seligen Margarethe von Duyn (t um 1310)113

(Abb. 31) folgt abermals eine Frauengestalt, welche den
Zyklus vorbildlicher Ordensangehöriger beschliesst. Die aus
einem adeligen Geschlecht des Lyonnais geborene Margarethe

wurde früh Konventualin im Kartäuserinnenkloster
von Poletin114, wo sie ein heiligmässiges Leben führte.
Zwischen 1286 und 1310 war sie Priorin des Klosters und
führte die Niederlassung zu hoher Blüte. In ihrem geistigen
Leben stand die gütige und tugendreiche Priorin Christus,
ihrem «geistigen Bräutigam», so nahe, dass sie mit ihm wie
mit ihrem Ehegemahl sprach. Christus erschien ihr denn
auch mit einem Buch in der Hand, in welchem sie die
Geheimnisse der ewigen Weisheit nachlesen konnte.114 Ihre
Meditationserfahrungen schrieb sie auf, doch ist von dem
ausserordentlichen Werk der Kartäuserin nur noch das

Werk «Méditations» erhalten geblieben.115
Als die selige Priorin eines Tages ein grosses Verlangen

nach dem heiligen Fronleichnam verspürte, erschien ihr
Christus in der Messe persönlich, nahm ein Partikel von der
Hostie des Priesters und schob ihn seiner «Gemahlin» in
den Mund. In dieser Wunderszene ist Margarethe auch

¦

*

»
MC

Y

•**Jg>*

**k \
:

Amß

• :
' >

Abb. 31 Der seligen Margarethe von Duyn reicht Christus
während der Messfeier persönlich die Kommunion.
(Vgl. Abb. 7, H).

abgebildet. Christus, auf einer Wolke schwebend und mit
einem grossen Holzkreuz in der Hand, legt der knienden
Kartäuserin im Ordensgewand die Hostie in den Mund, die

er vom Priester am Altar des Hintergrundes empfangen hat.
Über der Szene erhebt sich ein Putto mit den Zeichen der
Busse, der Vergänglichkeit und der Grabesruhe, Kreuz,
Büssergurt und -geissei, Stundenglas und Totenschädel,
Schaufel und Hacke; - Symbole eines jeden Kartäuserlebens.

g) Das Erbauungsprogramm für die Laien in den bildlichen
Darstellungen der Lettner- und Bruderchoraltäre

In den bildlichen Darstellungen der Lettner- und
Bruderchoraltäre finden wir nicht nur gewisse Wiederholungen zur
Hochaltarthematik, welche dadurch bedingt ist, dass der
Bruderchor eine liturgisch gesonderte Funktionseinheit
darstellt, sondern auch eine auf die Laien und insbesondere
die Laienbrüder zugeschnittene Ikonographie.

Während der evangelienseitige Lettneraltar die
Hochaltarthematik aufnimmt und den Ordensstifter Bruno vor
einem Muttergottesaltar kniend darstellt (flankiert von zwei

figürlichen Engeln, Abb. 7, a), zeigt das epistelseitige Lett-

329



neraltarbild eine Szene mit dem Tode Josephs von Nazareth
(b). Der Nährvater Jesu als demütiger Diener an der hl.
Familie wird gerne in Bruderchören dargestellt, befindet
sich doch der Laienmönch in einer ähnlich dienenden
Stellung zum Wohle der ganzen Klostergemeinschaft.

Von den beiden unter der Lettnerempore aufgestellten
Bruderchoraltären war der evangelienseitige wohl der
Kreuzaltar116, dessen einfache Kreuzigungsszene Maria und
Johannes neben dem Kreuze zeigt (Abb. 7, c). Zwei plastische

Figuren, Johannes der Evangelist (d) und Antonius
von Padua (e), ergänzen das Retabelblatt. Johannes
Evangelista wie auch der Volksheilige Antonius waren Christus
in besonderem Masse verbunden, weshalb sie als Vorbilder
der Liebe zu Christus und des Dienstes am Herrn gelten.

Der epistelseitige Bruderaltar, welcher 1875 im Exil bis auf
die geschnitzten Figuren zerstört worden ist117, dürfte ein
Marienaltar gewesen sein (Abb. 7, f), denn einen Kartäuserchor

ohne einen der Mutter Gottes geweihten Altar kann
man sich kaum vorstellen. Auf das Patrozinium Marias
deuten auch die beiden geschnitzten Figuren der hl. Barbara

(g) und Agatha (h) hin, welche als Märtyrerinnen die
Parallele zu den hl. Märtyrerinnen Katharina und Ursula an
den Seitenaltären bilden. Die grenzenlose Liebe der beiden
Bekennerinnen gereicht hier den Brüdern zum Vorbild der
aufopfernden Liebe zu Christus und zu Gott. Deshalb
wachten auch Gott Vater und der hl. Geist in einer kleinen
Stuckkartusche am Lettnerunterzug über den ganzen
Bruderchor (Abb. 7, III).

ANMERKUNGEN

1 Zur Baugeschichte und zur Ausstattung der Kartause und der 14

Klosterkirche von Ittingen siehe: Die Kunstdenkmäler des
Kantons Thurgau, 1: Der Bezirk Frauenfeld, von Albert 15

Knoepfli, Basel 1950, S. 223-233. - Albert Knoepfli / Hans
Peter Mathis, Zur Restaurierung der Fresken, Stukkaturen, 15a

Gestühle und Altäre in der ehemaligen Kartäuserkirche Ittingen,
in: Festschrift für Heinz Roosen-Runge, Wiesbaden 1982.

2 «Die Kartause (der Kartäuserorden) ist nie missstaltet worden,
da sie nie umgestaltet wurde.» 16

3 Jean-Pierre Aniel, Les maisons de Chartreux, des origines à la
Chartreuse de Pavie, Genève/Paris 1983.

4 Marijan Zadnikar, Die frühe Baukunst der Kartäuser, in: Die
Kartäuser, der Orden der schweigenden Mönche, Köln 1983.

5 JÜRG Ganz, Form und Ausstattung von Kartäuserkirchen zur
Barockzeit, in: Analecta Cartusiana 83 («Die Kartäuser in
Österreich», 2. Teil). 17

6 Beachtenswert sind folgende Publikationen: Fritz Arens, Bau 18

und Ausstattung der Mainzer Kartause, Mainz 1959. - Fritz 19

Arens, Intarsientüren aus der Kölner Kartause, in: Bonner 20

Jahrbuch 166, 1966. - Margrit Früh, Das Chorgestühl der
ehemaligen Kartause Tückelhausen, in: Mainfränkisches
Jahrbuch für Geschichte und Kunst 32,1980. - Margrit Früh,
Die Chorgestühle der Kartause Ittingen, in: ZAK 38, 1981.

7 Besonders auf die in den Briefen geäusserten Anweisungen
zur asketischen Formung. Siehe: Petrus Surius, De Vita
Cartusiana, Köln 1609.

8 Karmeliter, Augustiner-Eremiten, Kamaldulenser, Valambro-
saner usw.

9 Zur Lebensweise und Spiritualität der Kartäuser siehe: Die
Kartäuser, der Orden der Schweigenden Mönche, Köln 1983. -
James Hogg (Hrsg.), Analecta cartusiana (Schriftenreihe zur 21

Geschichte, Kunstgeschichte und Spiritualität des Kartäuser- 22

ordens). -Max Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der
katholischen Kirche, Bd. 1, München/Paderborn/Wien 1965. 23

10 «Consuetudines» sind die Zusammenstellungen der Gebräu¬
che der Kartäuser, später auch Statuten genannt; vom Stellenwert

im Orden her entsprechen sie der Regel des Hl. Benedikt.
11 Hubertus Maria Blüm, Ursprung und Geschichte der Ordens- 2i

Statuten der Kartäuser, in: Die Kartäuser, hrsg. von Marijan
Zadnikar, Köln 1983.

12 Vgl.: Ambros Schneider, Der Baubetrieb der Cistercienser, in:
Die Cistercienser, Geschichte, Geist, Kultur, Köln 1974,
S. 59ff. - Friedrich Kobler, Mittelalterliche Werke der bildenden

Kunst im Kloster Seilgental, in: Die Zisterzienser, Ordensleben

zwischen Ideal und Wirklichkeit, Katalog, Köln 1981,
S. 382f.

13 z.B. Jodokus Lorichius, Disputatio theologica de usu imaginum
in Ecclesia Dei, Köln 1578, S. 6.

Ingeborg Schroth, Die Schatzkammer des Reichenauer
Münsters, Konstanz/Lindau/Stuttgart 1962.

Aus seinen 1114-1120 entstandenen «Erinnerungen», zitiert in:
Marijan Zadnikar (vgl. Anm. 4), S. 57-58.
«1. Goldene und silberne Schmuckgegenstände ausser einem
Kelch und einem Schaft, worin das Blut des Herrn aufbewahrt
wird, besitzen wir in unserer Kirche nichts; auf Pallien und
[Wand-?]Teppiche verzichten wir.»
«1. Goldene und silberne Schmuckgegenstände ausser einem
Kelch besitzen wir in unserer Kirche nicht, ausser in Stolen
und Manipeln oder in Buchzeichen. - 2. Afrikanische Casein
und solche aus weisser Seide tragen wir, auf Pallien und
Teppiche verzichten wir. - 3. Zudem haben wir zwei Kreuze,
welche in unseren Kirchen immer aufrecht an demselben Ort
stehen. Für ,geheime' Orte benötigen wir weitere Kreuze.»
Vgl.: Ambros Schneider (vgl. Anm. 12), S. 59.
Hubertus Maria Blüm (vgl. Anm. 11).

Abgebildet bei Hubertus Maria Blüm (vgl. Anm. 11), S. 43.
«5. Malereien und Bilder, die Neugierde erwecken oder etwas
Aussergewöhnliches darstellen, sei es in Glasgemälden, in
Tafelbildern, in Bildhauerarbeiten, auf Wand- und anderen
Gemälden, lehnen wir in unseren Kirchen und Klöstern ab, da
sie der Sittlichkeit, Einfachheit und Bescheidenheit unseres
Ordens widersprechen; solche zu erstellen verbieten wir,
bestehende wollen wir entfernen oder abschaffen, wenn dies
einfach und ohne Aufsehen zu erregen geschehen kann. Und
was wir für Malereien und Bilder anordnen, befehlen wir auch
für die Bauten, Kleider, Rüstzeug und deren Zierat sowie für
alle auffälligen Dinge. Die Visitatoren sollen darüber getreulich

wachen.»
Jürg Ganz (vgl. Anm. 5).
Ordinationes capitulorum generalium, Manuskript in der
Kantonsbibliothek Frauenfeld, 1599ff.
Innozens Le Masson, Annales Ordinis Cartusiensis, tribus tomis
dlstributae, Tömus I complectens quae ad institutionem,
disciplinam et Observationen! ordinis spectant, La Correrie
1687.

«Hier erscheint die Einfachheit, welche auch die ersten Väter
in den kirchlichen Geräten wahren wollten. Aber es muss
festgestellt werden, dass zu jenen Zeiten, als Ost- und Westindien

von den Unsrigen noch nicht entdeckt waren, Gold und
Silber sowie Seidenkleider und -Stoffe in diesen Ländern sehr
selten waren, so dass seidene oder golddurchwirkte Kleider
nur von Königen und Fürsten gebraucht wurden. Woher wäre
die Sache so ungewohnt gewesen, wenn von den ersten
Vätern, deren Reichtum in der Armut und in der Einfachheit
lag, diese Art der seidenen Gewänder erlaubt gewesen wäre. In
den Pallien und Teppichen erkennt der heilige Mann vielleicht

330



das Golddurchwirkte und diesem Ähnliches, das wir [üblicherweise]

nirgends in unseren Klöstern gebrauchen. Trotzdem
werden an gewissen, wenigstens den feierlichen Tagen die
Stufen oder Podeste des Altars mit Teppichen belegt. Warum
aber hat es nun Kerzenstöcke, Leuchten und ähnliches
Silberzeug in den meisten unserer Häuser des Ordens? Man
muss annehmen, dass dies von den Klostergründern herrührt,
die solches in den Kirchengebrauch einführten, da die meisten
Ordenskirchen in der Nachbarschaft grosser Städte errichtet
worden sind, zu welchen sehr viele Laien zogen, um in
Frömmigkeit unter den Heiligen zu weilen. Es ist ein passender
Anblick, den Gottesdienst im Kreise jener Laien schicklich
und ehrerbietig zu feiern, nicht zu sehr, um auch in unseren
Kirchen köstliches Kirchengerät zu gebrauchen, sondern
vielmehr darum, weil die seidenen Gewänder und die silbernen

Kelche so gebräuchlich waren, dass zu Recht befürchtet
wurde, der Gottesdienst würde durch den Verzicht auf seidene
Gewänder und silbernes Gerät gering geschätzt. Auch kam es
in gewissen Regionen wegen dieser Zeitgebräuche vor, dass
die Laien sehr verärgert waren, wenn sie auf unseren Altären
und im Kirchengerät nicht alles in Gold und Silber blitzen
sahen.»

25 «Nichtsdestoweniger verwerfen wir hierin eine zu grosse
Aufwendigkeit, um so mehr, als die Not der Armen drängt, zu
deren Unterstützung dies alles verkauft und der Erlös fur
Speisen verwendet werden musste. Aber jene Klöster, die sich
auch darin die alte Einfachheit nachzuahmen bemühen, loben
wir sehr.»

26 Besonders in Österreich und Deutschland.
27 Jean-Pierre Aniel (vgl. Anm. 3), S. 55.
28 Vgl. Hans Baumgartner / Margrit Früh / Robert Fürer /

Hans Peter Mathis, Kartause Ittingen, Frauenfeld 1985,
S. 61-62.

29 LThK Bd. 10 (Freiburg i.Br. 1965), Stichwort «Trient II».
30 Sancti Joannis Damasceni libri très adversus eos qui sanctas

Imagines traducunt & criminantur, nunc primum Latine translati,
Godefrido Tilmano interprete, Antverpiae An. MDLVI

[1556]. Ex. in der Zentralbibliothek Solothurn.
31 In der Schweiz nicht greifbar.
32 Buchberger, Kirchliches Handbuch, Bd. II, Freiburg i. Br. 1912,

S. 1119.
33 Josse Lorich [Lorichius], Disputatio theologica de imaginibus,

seu de usu imaginum in Ecclesia Dei, Köln 1587. Ex. in der
Stadtbibliothek Schaffhausen.

34 Jürg Ganz (vgl. Anm. 5).
35 Siehe: S. Bernhard über den kirchlichen Luxus seiner Zeit, in:

J. Schlosser, Quellenschriften zur Kunstgeschichte, Bd. II
(Hohes Mittelalter, Kap. XXIII-XXXII, Brunn o.J.

36 Freundliche Mitteilung von Dr. A.M. Bischoff, Wil SG.
37 Zur Person siehe: Friedrich Stöhlker, Der Personalschematis¬

mus der Kartause Ittingen in der Schweiz 1461-1848 (Kurzfassung),

ein Beitrag zur Geschichte des Kartäuserordens,
Manuskript in Friedberg/Hessen 1979 (PSI 190). - K. Kuhn,
Thurgovia Sacra, Bd. II, Frauenfeld 1879, S. 196. - Albert
Courtray, Catalogue des prieurs ou recteurs et des religieux de la
chartreuse Saint-Laurent d'Ittingen, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 13, 1919, S. 212-214.
38 Zur Person siehe: Fr. Stöhlker (vgl. Anm. 37) (PSI 31). -

K. Kuhn (vgl. Anm. 37), Bd. II. S. 196-199. - A. Courtray (vgl.
Anm. 37), S. 215-218. - Ferner: Victor-Marie Doreau, Les
Ephémérides de l'Ordre des Chartreux d'après les documents,
Tome II (5. Juin), Montreuil-sur-Mer 1897, S. 236ff.

39 Zur Person siehe: Fr. Stöhlker (vgl. Anm. 37) (PSI 57). -
K. Kuhn (vgl. Anm. 37), Bd. II, S. 196-199. - A. Courtray (vgl.
Anm. 27), S. 173-175. - Antonius von Saylern, Necrologium
Ittingense, Manuskript der Kantonsbibliothek Frauenfeld Hs y
70, fol. 27 recto. - Gabriel Meier, der Kartäuser Heinrich Murer
und seine Schriften, in: Der Geschichtsfreund 55,1900, S. 3-36.

40 Heinrich Murer, Helvetia Sacra seu paradlsus Sanctorum
Helvetiae Florum, Luzern 1648.

41 Gabriel Meier, (vgl. Anm. 39). - Hans Peter Mathis, Kartau¬
se Ittingen, Kunstführer der Gesellschaft für Schweizerische
Kunstgeschichte, Bern 1983 (Nr. 333-335).

42 Margrit Früh (Hrsg.), Johannes Modelius: De variis casibus
Ittingae, Ittinger Schriftenreihe Bd. 1, Ittingen 1985.

43 Zur Person: Fr. Stöhlker (vgl. Anm. 37) (PSI 239). - K. Kuhn
(vgl. Anm. 37), Bd. II, S. 199-200. - A. Courtray (vgl.
Anm. 37), S. 221-222.

44 1690-1703 erste Barockisierung der Kirche; 1706-1707 Neubau
des Ostflügels mit Sakristeien, Kapitel- und Bibliothekssaal;
1727-1736 Neubau des Westflügels mit Laienräumen und
Gästezimmern; 1755 Sanierung und Umgestaltung des
Westflügels, 1763-1765 zweite Barockisierung der Klosterkirche.
Vgl. dazu: Hans Peter mathis, Ittingen im Zeichen des Barocks,
Manuskript bei der Thurgauischen Denkmalpflege Frauenfeld.

45 Fr. Stöhlker (vgl. Anm. 37) (PSI 11).
46 Aus der Zeit der Kirchenumgestaltung sind aus dem Ittinger

Konvent keine weiteren hervorragenden Theologen bekannt,
die als Autoren des ikonographischen Programms in Betracht
fallen könnten (vgl. Fr. Stöhlker [Anm. 37]).

47 Vgl.: Albert Knoepfli / Hans Peter Mathis (vgl. Anm. 1). -
Hans Baumgartner u.a. (vgl. Anm. 28), S. 71ff.

48 Um 1700 von Caspar Moosbrugger projektiert und bis 1703 von
seinem Bruder Johannes ausgeführt. Vgl.: Linus Birchler,
Einsiedeln und seine Architektur: Bruder Caspar Moosbrugger,
Augsburg 1924. - Hans Peter Mathis, Das Ittinger Altarhaus
und sein Hochaltar, Manuskript bei der Thurgauischen
Denkmalpflege Frauenfeld.

49 Albert Gruys, Cartusiana, un Instrument heuristique, Biblio¬
thèque générale, Auteurs cartusiens, Paris 1967 [Kartäuserbibliographie].

50 Adam Wienand, Die Marienverehrung der Kartäuser, in: Die
Kartäuser (hrsg. von M. Zadnikar, vgl. Anm. 4).

51 Abbildung in A. Wienand (vgl. Anm. 50), S. 27.
52 A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 56ff.
53 wie Anm. 52.
54 Vgl. Margrit Früh, Bilderzyklen mit dem Leben des hl. Bruno,

Manuskript im Historischen Museum des Kantons Thurgau,
Frauenfeld.

55 Siehe: M. Früh (vgl. Anm. 54). - Hans Aurenhammer,
Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 1, Wien o.J., S. 424.

56 Andre Willmart, La chronique des premiers Chartreux, in:
Revue Mabillon.

57 Vgl.: Hermann Löbbel, Der Stifter des Cartäuser-Ordens, der hl.
Bruno, Münster i.W. 1899, S. 31.

57a Siehe: Früh (vgl. Anm. 54). - Abgebildet in: Benedetto
Tromby, Storia critico-cronologia diplomatica del Patriarca. S.

Brunone, 3 Bde., Napoli 1775.
58 Seine Schriften und Briefe bei: Fr. Stöhlker (vgl. Anm. 37)

(PSI 11).
59 1176 durch Papst Alexander III.
60 Die gebaute Kirche als Symbol der lebendigen Kirche. Der

wilde Vordergrund steht zeichenhaft für die Wildnis der
Chartreuse.

61 H. Löbbel (vgl. Anm. 57), S. 145ff.
62 wie Anm. 61.
63 M. Zadnikar (vgl. Anm. 4), S. 67ff.
64 Hl. Löbbel (vgl. Anm. 57), S. 169ff.
65 Lexikon für Theologie und Kirche /= LThK], 10 Bde. mit Regi¬

sterband, Freiburg i.Br. 1957-1965 (mit Literaturverzeichnis). -
Lexikon der christlichen Ikonographie [= Ldchl], 8 Bde.,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 1968-1976. (mit Quellen- und
Literaturverzeichnis). - H. Aurenhammer (vgl. Anm. 55/mit
Quellen- und Literaturverzeichnis). - A. Pigler, Barockthemen,

Bd. I, Budapest/Berlin 1956.
66 LThK, Bd. 1, S. 668-669. - H. Aurenhammer (vgl. Anm. 55),

S. 159. - Ldchl, Bd. 5, S. 208.
67 LThK, Bd. 7, S. 1330-1331. - Ldchl, Bd. 8, S. 108.
68 Siehe: F. Halkin, Sancti Pachomii vitae graecae, in: Subsidia

Hagiogr. 19.

331



69

70

71

72

73

74

76

77

78

82

83

85

90

H. Bacht, Antonius und Pachomius, von der Anachorese zum
Coenobitentum.
LthK, Bd. 2, S. 182-183. - Ldchl, Bd. 5, S. 352-364. - H.
Aurenhammer (vgl. Anm. 55), S. 316-328.
H.M. Blüm (vgl. Anm. 11).

LThK, Bd. 5, S. 326-329. - Ldchl, Bd. 6, S. 519-529.
Siehe: P. Surius (vgl. Anm. 7).
LThK, Bd. 3, S. 806-810. - Ldchl, Bd. 6, S. 118-121. - A. Pigler
(vgl. Anm. 65), Bd. 1, S. 172-173.
LThK, Bd. 5, S. 270. - Ldchl, Bd. 7. S. 164-190. - A. Pigler (vgl.
Anm. 65), Bd. 1, S. 270.
LThK, Bd. 5, S. 270. - LdchL, Bd. 7, S. 287-392.
Altes Testament, Jeremia 33.
Das Gemälde war bis zur Restaurierung 1979-1983 so von
Pilzen befallen, dass sein Inhalt unkenntlich war.
A. Pigler (vgl. Anm. 65), Bd. 1, S. 268. - H. Aurenhammer
(vgl. Anm. 55), S. 454ff.
Hier stösst der 1706-07 errichtete Ostflügel an die Südfassade
der Kirche, weshalb hier kein Fenster (nur ein Blindfenster)
angebracht werden konnte. Der Raumausstatter benutzte die
Gelegenheit für ein grossflächiges Wandgemälde mit zentralem

Thema.
Hinter der tafelnden Gästeschar glaubt man im rundlichen
Gesicht eines Zaungastes ein Porträt (des Malers - oder eines
Kartäusers?) zu erkennen.
«Dieser Altar wurde im Jahre 1764 zur Ehre und Verherrlichung

Gottes und der seligen Jungfrau Maria errichtet.»
Vgl. die Beschreibung der Wandgemälde des Bruderchores.
Das persönliche Attribut des Heiligen fand neben dem Kessel
der Herren von Ittingen Eingang ins Doppelschild-Wappen der
Kartause.
«Herz aller Herzen, das Herz Gottes bete inständig an die
Gemeinde.»
LThK, Bd. 6, S. 60-61. - Ldchl, Bd. 7, S. 290.
LThK, Bd. 10, S. 574. - Ldchl, Bd. 8, S. 521-573.
A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 107. - LThK, Bd. 5, S. 551. - LdchL,
Bd. 6, S. 553-554.
A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 106. - Albert du Bois, Vie de Saint
Hugues, évêque de Grenoble, Grenoble 1837. - LThK, Bd. 5,
S. 514. - Ldchl, Bd. 6, S. 552.
Zeichen der Gottgewolltheit der Gründung der Grande
Chartreuse.

92

93

94

95

96

97

101

102

1115

104

105

106

107

109

110

111

112

113

114

115

116

A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 41. - LThK, Bd. 1, S. 603. - Ldchl,
Bd. 1, S. 199. - A. Marchal, Vie de S. Anthelme, Paris 1878.

A. Marchal (vgl. Anm. 91), S. 85ff.
wie Anm. 92, S. 159ff.
wie Anm. 92, S. 249 ff.
wie Anm. 92, 249ff.
wie Anm. 92, S. 265ff.
A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 82/83.
Dominikus Klein, Manuskript über die bedeutenden Angehörigen

des Kartäuserordens, illustriert, Buxheim 1780.

A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 141/42. - LThK, Bd. 7, S. 941. -
Ldchl, Bd. 8, S. 45. - Paolo DE Töht, // beato Cardinale Nicolò
Albergatti e i suoi tempi, o.O. und o.J.
Im Kartäuserorden durch die demütige Haltung des heiligen
Bruno dem Papst Urban II. gegenüber präformiert.
D. Klein (vgl. Anm. 98).
Eine Anlehnung an die Kolonnadenarchitektur des Petersplatzes

in Rom von Bernini?
A. Gruys (vgl. Anm. 49). - LThK, Bd. 3, S. 406-408. Adam
Wienand, Bedeutende Prioren der Kölner Kartause, in: M.
Zadnikar (vgl. Anm. 4).
Notre Dame de Bethléem, Provinz Limbourg, Holland.
Mont Saint Jean Baptiste à Zeelheem, Provinz Brabant,
Belgien.
Siehe: A. Wienand (vgl. Anm. 103), S. 256ff.
Nach der Legende soll sein Vater dabeisein.
A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 47. - LThK, Bd. 2, S. 86. - Victor
le Clerc, Marguerite de Duyn, in: Histoire Littéraire de la
France, Paris 1841.

V. le Clerc (vgl. Anm. 108), S. 25.

Zitiert in: V. le Clerc (vgl. Anm. 108), S. 308.
D. Klein (vgl. Anm. 98).
wie Anm. 111.

A. Gruys (vgl. Anm. 49), S. 132. - LThK, Bd. 7, S. 42. V le
Clerc (vgl. Anm. 108).
D. Klein (vgl. Anm. 98).
V. le Clerc (vgl. Anm. 108).
Bei der Klosteraufhebung 1848 verkauft, heute in Buch bei
Frauenfeld.
Die Figuren befinden sich in der Kapelle Heldswil bei
Bischofszell.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6, 8-31: Thurgauer Denkmalpflege und Inventarisation
(Aufnahmen Konrad Keller), Frauenfeld.
Abb. 7: ADVISA Werbeberatung ASW, Frauenfeld (Hr. Baumann).

332


	Die Darstellung der "Vita Cartusiana" im Bildprogramm der Ittinger Klosterkirche : Schmuck und Bilderschmuck in Kartäuserkirchen

