
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 3: Zur Architektur und Kunst der Schweizer Kartausen

Artikel: Zur Ikonographie des Ittinger Refektoriums

Autor: Früh, Margrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Ikonographie des Ittinger Refektoriums

von Margrit Früh

Die Dekoration des Refektoriums in der ehemaligen
Kartause Ittingen bei Frauenfeld ist nicht in einem Mal entstanden

(Abb. 1). Verschiedene Zeiten und Künstler haben dazu
beigetragen1, dennoch wirkt der Raum als Einheit und sehr
harmonisch. Die Raumschale wurde um 1541 unter Prior
Petrus Frey nach den Zerstörungen durch den Ittinger
Sturm neu gebaut. 1662-73 entstanden Tür, Getäfer und
Kassettendecke. 1677 errichtete eine Winterthurer
Hafnerwerkstätte den zweifellos von Hans Heinrich Pfau bemalten
Ofen, der im 18. Jh. wesentliche Änderungen und
Ergänzungen erfuhr. 1784 wurde das alte Getäfer mit einer langen
Reihe von Eremitendarstellungen bemalt. Eine Serie von
elf Ölbildern2 mit Kartäusern und Kartäuserinnen hängt
über dem Getäfer. Sie soll uns zunächst beschäftigen.

Die Ölgemälde mit Kartäusern und Kartäuserinnen
(Abb. 1-12)
Es sei vorweggenommen, dass nirgends in den spärlich
erreichbaren Quellen ein Hinweis auf die Bilder zu finden
war.3 Man kann wohl davon ausgehen, dass sie für das

Ittinger Refektorium geschaffen wurden. Die Kartause
Ittingen als Standort ist belegt durch das Bild mit Heinrich
Egher von Kaikar (Abb. 2), und ausser dem geräumigen
Refektorium dürfte hier kein Raum genügend Platz für die
Serie aufgewiesen haben, es sei denn, man denke an die
Kreuzgänge, deren spätere, originale Bilder aber von bedeutend

grösserem Format sind. So möchte ich annehmen, die
Bilder seien für das Refektorium bestimmt gewesen. Sie

sind nach einem einheitlichen Schema aufgebaut. Alle
haben das Format 105X74 cm und sind von einem schmalen
Rahmen eingefasst (117x85 cm). Im Vordergrund steht die
Hüftfigur des Kartäusers oder der Kartäuserin, beschäftigt
mit einer typischen Tätigkeit oder einem Attribut. Hinter
den Personen oben links oder rechts öffnet sich ein Fenster
und gibt den Blick auf eine Szene aus dem Leben der
Dargestellten frei. Der untere Rand, etwa ein Sechstel der
Bildhöhe, ist lateinischen Inschriften vorbehalten. Zunächst
steht oben ein Wahlspruch, meist aus der Bibel. Darunter
folgen auf vier Zeilen Name, Professkartause und eine
knappe Biographie des Dargestellten, abgeschlossen in der
Regel mit dem Todesdatum. Die Serie wurde 1981-83 von
Frau Kolb-Meyer restauriert.4

Als die «Stiftung Kartause Ittingen» das Kloster 1977

kaufte, hing eines der Porträtbilder im oberen Kreuzgang,
die übrigen hingen im Refektorium, und zwar eines an der

Westwand, sieben an der Nord- und zwei an der Ostwand.
Ein Kreuzigungsbild des 18. Jh. (130x79 ohne, 140x89 cm
mit Rahmen)5, das jetzt im Gang vor dem Refektorium
hängt, war in der Mitte der Ostwand zwischen diesen
plaziert. An dieser Stelle ist in der Anschlussleiste der
Decke zur Wand eine Lücke von 191 cm ausgespart, was
darauf hinweist, dass hier einst ein grosses Bild in dieser
Breite und höher als die übrigen die Mitte bildete. Die
Reihenfolge der Porträts war willkürlich, doch scheint es,
dass sie an alten Haken hingen. Um die erste Hängungsein-
richtung kann es sich freilich nicht handeln, da das Getäfer
erst nach dem Bildern geschaffen wurde. Dessen Einbau
bedingte vielleicht eine geringe Verkleinerung der Bilder.
Im Restaurierungsbericht (siehe Anm. 4) wird auf zwei
merkwürdige Beobachtungen hingewiesen. Zum einen geht
der Malgrund bis zum Ende der Leinwand, was auf ein
nachträgliches Verkleinern der Bilder deutet. Zum andern
weisen Leinwand und Spannrahmen Nagellöcher auf, die
darauf schliessen lassen, dass die Leinwand einst an der
Aussenkante des Spannrahmens angenagelt war. Heute
sitzen die Spannrahmen so fest in den Rahmen, dass Nägel
und Leinwand keinen Platz mehr haben. Die Rahmen sind
aber aufgrund der Bearbeitungsspuren als alt einzuschätzen.
So lässt sich vermuten, dass durch den Einbau des Getäfers
mit seinem breiten Türrahmen der Platz für die Bilder um
ein Weniges zu knapp wurde, so dass man sie etwas verkleinerte,

aber nur so viel, dass vom Bild und den Inschriften
kaum etwas verlorenging. Eine Rekonstruktion der alten
Hängung muss von den Proportionen des Raumes und
den möglicherweise etwas grösseren Bildern ausgehen.
Dazu gehört auch die Frage nach der Vollständigkeit der
Serie und nach der Reihenfolge der einzelnen Gemälde.
Die letzte Frage kann verhältnismässig leicht beantwortet
werden. Reiht man die Bilder chronologisch nach Todesdaten

der Dargestellten auf, ergibt sich, dass zwei und zwei
einander zugeordnet werden können, und zwar so, dass die
Personen gegeneinander blicken; zudem stehen die Fenster
jeweils auf der Innenseite und weisen ein entsprechendes
Gewändeprofil auf. Bei dieser Anordnung ergeben sich

zwar einige wenige Unstimmigkeiten. So bleibt Wilhelm
Tynzbi ohne Gegenüber. Das scheint bei einer so einheitlich

aufgebauten Reihe merkwürdig und lässt an einen
Verlust denken. Ferner zeigt sich ein Problem bei Anthelmus

und Guigo de Castro, die bei Anordnung in der
Reihenfolge ihres Todesdatums von einander weg blicken. Will
man sie richtig stellen, ergibt sich die Notwendigkeit einer

284



¦

5>

"mEw» * i

Abb. 1 Blick ins Refektorium der Kartause Ittingen. Am oberen Wandteil die Folge von Ölgemälden bedeutender Kartäuser und
Kartäuserinnen, wohl von 1643; in den Täferfüllungen die Folge der Eremiten, 1784.

weiteren Ergänzung um zwei Bilder, so dass ein Verlust von
insgesamt drei Bildern anzunehmen ist.

Als 1848 die Kartause aufgehoben wurde, erstellte der
Staat ein Inventar.6 Darin findet sich unter dem Titel
«Refektorei» der Eintrag «15 Oehlgemälde». Das könnte
eine Bestätigung dafür sein, dass die Reihe ursprünglich
14 Bilder umfasste. Das fünfzehnte musste die erwähnte
Kreuzigung sein, die in der Mitte der Ostwand hing und ein
älteres ersetzte. Eine Überprüfung der räumlichen Verhältnisse

bestätigt, dass diese Zahl im Refektorium tatsächlich
Platz haben konnte, selbst wenn die Bilder anfänglich etwas
grösser waren. Die Raummasse betragen 11,54x5,60 m. Die
Südfront ist in ihrer ganzen Länge den Fenstern vorbehalten.

Die Eingangstür vom kleinen Kreuzgang her befand
sich seit jeher an der jetzigen Stelle der Nordwand, so dass
hier noch etwa 8,30 m von der Länge verbleiben. In der
nordwestlichen Ecke neben der Tür mag wohl schon damals
ein Ofen gestanden haben, so dass auch die Westwand nicht
in ihrer ganzen Länge zur Verfügung stand. Völlig geschlos¬

sen war einzig die Ostwand. Geht man von einer Zahl von
14 Bildern aus, ergibt sich eine recht enge Hängung, was
auch den vorhandenen Haken entspricht. Es ist möglich,
dass an der Westwand vier Bilder hingen, an der Nordwand
acht und zwei auseinandergerückt an der Ostwand. In der
Mitte dieser Wand kann das unbekannte, 191 cm breite Bild
angenommen werden, für das die Deckenleiste ausgespart
blieb. Als man später dieses durch die schmalere Kreuzigung

ersetzte, hängte man vielleicht vier Bilder an die

Ostwand, sieben an die Nord- und drei an die Westwand,
was etwas breitere Abstände ergab, hingegen die Trennung
des zweiten Bilderpaares mit sich brachte. Die heute
erhaltenen Bilder sind jetzt wie erwähnt zu sieben und vier an
Nord- und Ostwand plaziert. Will man den Inhalt dreier
fehlender Bilder rekonstruieren, zeigen sich für die ersten
beiden verschiedene Möglichkeiten. Bleibt man streng bei
der chronologischen Anordnung nach Todesdaten, bilden
Lauduin (gest. 1100) und Hugo v. Grenoble (1132) das erste
Paar. Danach musste für Guigo de Castro (1137) ein Gegen-

285



über mit Datum zwischen 1132 und 37 gesucht werden.
Möglich wäre der Mönch Auduin oder Aduin, der 1132 ums
Leben kam, als eine Lawinenkatastrophe die Grande
Chartreuse heimsuchte. Sechs weitere Mönche fanden dabei
sofort den Tod, Auduin aber wurde am zwölften Tag noch
lebend und bei Sinnen gefunden; man brachte ihn in den
kleinen Kreuzgang, wo er mit den übrigen Kartäusern
sprach und nach dem Empfang der Sterbesakramente starb.
Zu Anthelmus (1162) könnte Hugo von Lincoln (1200)
ergänzt werden, einer der bedeutendsten Kartäuserheiligen,
der in Ittingen sogar am Hochaltar dargestellt ist, und
dessen Fehlen in der Porträtserie ohnehin merkwürdig
anmutet. Hugo war um 1135 geboren, wurde Kartäuser in
der Grande Chartreuse und dann, vom König von England
berufen, Prior der ersten englischen Kartause Witham, 1186

Bischof von Lincoln. 1200 gestorben, wurde er bereits 1220

heilig gesprochen. Denkbar wäre auch die Möglichkeit, dass

am Anfang der Reihe Bruno (1101) selbst erschien und ihm
Hugo v. Grenoble (1132) gegenüber gestellt war, so dass der
Gründer und der erste Förderer des Ordens den Anfang
machten. Darauf würden Lauduin (1132), der erste Märtyrer,
und Guigo (1137), der Gesetzgeber, folgen. Zu Anthelmus
(1162) könnte wiederum Hugo von Lincoln (1200) treten.
Diese Version erscheint von der inhaltlichen Betrachtung
der Bilder her sinnvoll. Es bleibt noch die Ergänzung zu
Wilhelm Tynzbi zu erwägen. Hier sind die zeitlichen
Möglichkeiten gering, da er 1529 starb und der folgende Johann
Justus von Landsberg 1539. So ist mit grösster Wahrscheinlichkeit

an den Londoner Prior James Houghton zu denken,
der im Mai 1535 mit zwei weiteren Prioren in der Reformation

umgebracht wurde. Später folgten ihnen noch fünf
Mönche in den Tod. Houghton und seine Gefährten wurden

im Orden als Märtyrer verehrt. Somit wäre über Umfang

und Reihenfolge der Serie eine Vorstellung gewonnen.
Wenden wir uns der Frage nach der Entstehungszeit der

Bilder zu. Sie scheint nicht leicht beantwortbar zu sein.
Aufgrund stilistischer Erwägungen möchte man sie ins
17. Jh. plazieren. Die Personen im Vordergrund sind mit
individuellen, nicht idealisierten Gesichtszügen gegeben,
ihre Bewegung ist verhalten und ohne Pathos. Einzelne
Gegenstände, wie die Uhr auf dem Porträt Landsbergers,
die Bischofstäbe oder die Kruzifixe weisen ebenfalls auf das
17. Jh. Möglicherweise liefert das Bild Heinrich Eghers von
Kaikar (Abb. 2) einen schlüssigen Anhaltspunkt zu einer
präzisen Datierung. Im Fensterbild sieht man ihn über
Ittingen schweben. Die Kartause ist hier (wie auf den
meisten Ansichten) von Süden gesehen, jedoch ohne die
Mönchszellen am grossen Kreuzgang; sie sind vom rechten
Rand abgeschnitten. Bei genauem Betrachten und beim
Vergleich mit anderen Ansichten zeigt sich, dass die
Darstellung wahrscheinlich recht präzis ist und somit ein
ernstzunehmendes Dokument für den Baubestand seiner
Zeit, aber auch Indikator für eben diese Zeit sein kann.
Freilich sind die Ansichten Ittingens aus dem 17. Jh. rar,
und zum Vergleich und zur zeitlichen Einordnung stehen
nur zwei zur Verfügung. Ausschlaggebend ist die Gestalt
der Fassade der dem Betrachter zugewandten Südseite der

Konventgebäude mit dem Refektorium im Erdgeschoss und
dem Priorat im ersten Stock. Auf dem Bild unterbrechen
zwei Risalite - links ein schmalerer, rechts ein breiterer -
die Fläche der langen Fassade. Auf einer Handzeichnung in
der auf dem Titelblatt 1642 datierten Handschrift Agio
Melos7 finden wir zwei hier nicht vorhandene Elemente,
einen kleinen Quergiebel im Dach des linken
Fassadenabschnitts und ein Erkertürmchen an der Südwestecke.
Beide Elemente sind deutlich auch auf der Darstellung
Ittingens am Refektoriumsofen8 von 1677 zu erkennen,
ebenso auf späteren Ansichten. Hingegen fehlen sie auf
einer Miniatur, die einen vor dem Kloster Ittingen stehenden

Kartäuser zeigt.9 Sie ist dem Konstanzer Maler Hans
Asper zuzuschreiben und wohl in den Jahren um 1634

entstanden, als dieser die Helvetia Sancta des Ittinger
Mönchs Heinrich Murer zu illustrieren hatte (vgl. S. 307f).
Wenn man diesen Bilddokumenten Glauben schenken will
- und es gibt wohl keinen Grund, dies nicht zu tun -, dürfte
die bauliche Änderung um 1642 erfolgt sein und dann
sogleich Eingang in die Darstellung gefunden haben.

Eine zweite Beobachtung muss hier angefügt werden. Auf
dem Bild mit Guigo de Castro, dem Gesetzgeber des
Ordens, hält dieser ein geöffnetes Statutenbuch (Abb. 3). Die
Schriftspiegel beider Seiten dieses Buches sind von einer
Doppellinie eingefasst. Ausserhalb davon ist auf der Seite
links in der oberen linken Ecke die Zahl 43 zu lesen, gegenüber

die heute kaum mehr erkennbare 44. Auf keinem der
sonstigen Bücher - es kommen sieben weitere vor - ist am
Rand eine Seitenzahl angebracht. So würde ich in der 43

gerne die Jahreszahl der Entstehung der Bilder sehen, umso
mehr, als sie mit den zuvor dargelegten Erwägungen recht
schön übereinstimmt. Zwar ist die erwähnte Handschrift
Agio Melos mit dem neuen Baubestand 1642 datiert, und
die möglicherweise auf 1643 datierte Bilderserie gibt den
älteren Bauzustand wieder, doch ist wohl eine so knappe
Überschneidung kein Gegenbeweis, denn beide Arbeiten
wie auch die Umbauten können sich über einige Zeit
hingezogen haben.

Gerne wusste man auch, wer die Bilder gemalt hat. Auf
den erhaltenen Bildern ist keine Signatur zu entdecken.
Betrachten wir aber, was sich in Ittingen in der fraglichen
Zeit auf künstlerischen Gebiet tat, drängt sich der Gedanke
an Hans (Johannes) Asper aus Konstanz auf. Dieser, ein
Nachkomme des berühmten Zürcher Malers gleichen
Namens, war 1614 zur katholischen Konfession übergetreten
und hatte sich in Konstanz niedergelassen.10 Dort erhielt er
verschiedene Aufträge von der Stadt und malte 1628 eine
Anbetung der Könige für die Barbarakapelle im Konstanzer
Münster, die an Ort und Stelle erhalten geblieben ist.111636

verschwindet der Maler aus den Akten der Stadt.
Zwei Jahre zuvor war er, wie bereits kurz erwähnt, mit der

Illustration von Heinrich Murers Helvetia Sancta beschäftigt.12

Eines der rund 40 Bilder hat er mit vollem Namen
signiert13, weitere Miniaturen in anderen Werken können
ihm wohl zugeschrieben werden.14 Lag es nicht nahe, dem
Maler, der schon einen grossen Auftrag erledigt hatte, noch
einen zweiten zu geben und ihm die Bilderserie zu verdin-

286



rr

"¦:.. -

¦ -%yygì- .m.. 77,.,,

I i ?¦'. lr*B:rfli

'mÊmm,.,.„„

B.Hewic, ii.tkvìì^gitomintoA,çcr s.' i no ymy iìottor Io
Ionia' larUilui.oru p T. u.imcn ,i!utu<- plunMjrthuii.- du M ri

1

jliAnihiiY.i i- Ki'.u-nwdcnXblorocli K/Nrçclitu i»
•"' .mil-, 7h- \.ïJt,;Hç.y>v:ViV.ilS SY;K.t»ti.lis^

Abb. 2 Heinrich Egher von Kalkar.

gen? Mit weiteren Arbeiten in der Kartause Messe sich auch
das Verschwinden aus Konstanz erklären. Nach Rott ist er
1655 gestorben.15

Ein Vergleich mit den Buchillustrationen ergibt keine
klaren Schlüsse. Sie sind sehr rasch und etwas manieristisch
gezeichnet und mit leichtem Pinsel laviert. Eine
Federzeichnung in Folioformat oder eine noch kleinere Temperaminiatur

wirkt aber natürlich anders als ein grossformatiges
Ölbild. So kann zum Vergleich lediglich das Altarbild in

Konstanz herbeigezogen werden, wobei zu bedenken ist,
dass zwischen der Entstehung des Altars und der Ittinger
Bilder 15 Jahre liegen. Die Autorschaft desselben Künstlers
scheint nicht unmöglich. In Konstanz wie in Ittingen sind
die Personen durch ausgesprochen grosse und markante
Nasen charakterisiert. Die langfingrigen Hände sind
schlank, wirken aber etwas schlaff. Die Ärmelfalten sind tief
eingeschnitten und stark schattiert. Die Gewandborte des

zweiten Königs ist mit der gleichen gestrichelten Manier

287



gestaltet wie jene am Pluviale des Anthelmus. Der
Gesamtcharakter des Bildaufbaus sowie die Behandlung von Personen

und Gegenständen wirkt verwandt. Mit letzter Sicherheit

lässt sich eine Zuschreibung an Hans Asper freilich
nicht vornehmen; sie muss hypothetisch bleiben.

Betrachten wir nun den Inhalt der Bilder. Es war den
Kartäusern ein verständliches Bedürfnis, sich eigene
Ordensangehörige vor Augen zu führen, die ihnen Vorbild
und Stärkung in ihrem nicht immer leichten Leben sein
konnten.16 Die Auswahl mag vom Prior getroffen worden
sein. Damals war der tüchtige Bruno Müller aus dem
benachbarten Dorf Warth an der Regierung, der das Kloster
von den Schulden befreite, es an vielen Stellen baulich
erneuerte und moderner ausstattete. Unter seiner Leitung
war auch eine bemerkenswerte geistige Blüte zu verzeichnen;

dem Konvent gehörten die Schriftsteller Heinrich
Murer17 und Guigo Engelherr18 an, und der Hüttwiler
Pfarrer Modelius besang die Geschichte Ittingens in lateinischen

Elegien.19 In diesem geistigen Umfeld entstand die
Bilderserie. Sie konnte sich nicht auf Heilige beschränken,
denn der Orden zählt deren nur wenige, da er sich nie um
Heiligsprechungen bemüht hat. So wählte man solche
Ordensvertreter aus, die sich in irgendeiner Weise hervorgetan

hatten, sei es, dass sie sich schriftstellerisch betätigten
oder den asketischen Geist besonders verkörperten. An
bedeutenden Personen stand eine grosse Anzahl zur
Auswahl. So hätte wohl jeder Auftraggeber die Reihe etwas
anders gestaltet. Eine Sonderstellung scheint in Ittingen
Heinrich Kaikar eingenommen zu haben, da er auf seinem
Bild wie ein Patron über dem Kloster schwebt. Aus dem
Bestand der Ittinger Bibliothek, wie er aus dem Katalog von
171720 ersichtlich ist, weist freilich nichts auf eine besondere
Verehrung Heinrichs hin, ist sein Werk doch nur mit einer
einzigen Handschrift vertreten. Zu seinen Lebzeiten
existierte Ittingen noch nicht, persönlich konnte er somit
nichts damit zu tun haben. Weist er hier etwa als Namenspatron

auf Heinrich Murer hin? Dieser war 1638 gestorben
und wurde offensichtlich schon damals als besonders
bedeutender Ittinger Mönch angesehen. Nicht nur hatte er
die Helvetia Sancta und die Geschichte mehrerer Schweizer
Klöster verfasst, sondern er hatte auch der Kartause das
Wohlwollen seines Stiefbruders Johann Ludwig Pfyffer
verschafft und damit zur Donatio Pfifferiana verholfen.
Dieses Geschenk von 14 000 Gulden trug entscheidend zur
Blüte des bisher immer wieder mit finanziellen Schwierigkeiten

kämpfenden Klosters bei; vielleicht hat es diese Blüte
sogar erst ausgelöst und ermöglicht. Dass Heinrich Murer
ein besonderes Ansehen genoss, belegt nicht nur seine
ausführliche Erwähnung in der Chronik des Johannes
Modelius, sondern auch die ungewöhnliche Tatsache, dass

er im Gegensatz zu den Gewohnheiten der Kartäuser eine
Grabplatte erhielt. Vielleicht wurde die Bilderserie aus der
Schenkung Pfyffers bezahlt und war somit erst durch
Heinrich Murer ermöglicht worden. Die Darstellung Heinrich

Eghers über Ittingen könnte ein verschlüsselter Dank
dafür sein.

Als Grundlage für die Texte diente wohl das Werk von
Georg Garnefeld, «Catalogus Sanctissimi Ordinis Cartusia-

norum», das 1621 erschienen war. Einzelne Ausdrücke in
den Lebensbeschreibungen sind wörtlich daraus übernommen.21

Der Bildaufbau mit der Person im Vordergrund und
dem Fensterausschnitt hinten erinnert an einen Porträtstich
des Laurentius Surius in der dritten Ausgabe seines Werkes
von 1618.22 Er sitzt, von Büchern umgeben, an einem Tisch
und schreibt in seinem Werk. Durch das geöffnete Fenster
sieht man seine Professkartause Köln. Dieser Stich diente
freilich nicht als unmittelbare Vorlage für das Ölbild
desselben Kartäusers; er ist hier seitenverkehrt dargestellt, und
sein Gesicht ähnelt mehr jenem auf einem andern Porträt
des Autors, das als Holzschnitt in verschiedenen Drucken
seiner Werke erscheint.23 Eine Stichserie als Vorlage für die
Ittinger Bilder ist mir bisher nicht zu Gesicht gekommen.

Es folgt nun die Aufzählung der Porträts mit ihrem Bildinhalt,

den Inschriften und Angaben zur dargestellten
Persönlichkeit.24 Die Reihenfolge entspricht den Todesdaten und
stimmt in einigen Fällen nicht mit der heutigen Hängung
überein.

/. Lauduinus (Abb. 4)
Lauduin, aus Lucca in der Toscana gebürtig, war einer der
sieben ersten Kartäuser. Er war mit den übrigen Gefährten
zusammen mit Bruno nach Rom zum Papst gezogen. Da
Bruno dort bleiben musste, kehrten die Gefährten im Jahre
1090 in die Chartreuse zurück, und Lauduin wurde ihr Prior.
Zehn Jahre später besuchte er Bruno in der inzwischen
gegründeten Kartause La Torre in Kalabrien. Auf dem
Rückweg wurde er vom Gegenpapst Guibert gefangen
genommen und eingekerkert. Den erlittenen Strapazen
erlag er, sei es noch im Gefängnis oder ausserhalb; die
Angaben darüber und über das genaue Datum weichen
voneinander ab.

Auf dem Bild sieht man Lauduin - als Märtyrer mit einem
Heiligenschein, obwohl er erst 1883 seliggesprochen wurde

-, in der rechten Hand den Palmzweig als Zeichen des

Martyriums, mit der linken die schwere, auf dem Tisch vor
ihm liegende Fessel haltend. Ein Putto links oben trägt
einen weiteren Palmzweig und einen Lorbeerzweig als

Zeichen des Sieges herbei.
Im Fensterausschnitt oben rechts öffnet sich der Blick in

das von einem dicken Pfeiler gestützte Kerkergewölbe, wo
Lauduin angekettet sitzt, die Hände zum Gebet gefaltet. Vor
ihm steht unter dem vergitterten Fenster ein Tisch mit
einem Wasserkrug und einem Buch.

Die Überschrift lautet: Nonne Deo subiecta erit anima
mea? ab ille enim & patientia mea. Psal: 61. (Kommt nicht
bei Gott allein meine Seele zur Ruhe? Denn von ihm
kommt meine Langmut.)

Die Inschrift fasst sein Leben kurz zusammen: B. Lauduinus

Martyr, Sancti Brunonis socius, ac primus post ipsum
Prior / & Generalis Ordinis Carthusiensium A°. MXC,

288



j Ê

i putida

WÊ7"s^fu. t'worum i i
'Kcpimì fifiçipimi

7C

*m*v •y.y^myfi

L

B.Cid^ociçUçtroWTcb^fsim-« .ir;qciiiibmi5:t|uia\Bérharc
Clareiu»?fiAbb.Sanclikiisiiiulü ootmiubcui « aintóSin^fuil.
Pfoi ci > 10 tic î ari ufiatia t uftfcïïK
(WA»MC\'XXVH;cli

Abb. 3 Guigo de Castro.

iwinMwimiiatwiii'Mir
lOAi.eoordmis Armo LVI1,

deinde Romam profectus. Vir / doctrina & Sanctitate
conspicuus. A Guiberto Antipapa capitur, & / carceri ob
fidei constantiam mancipatur: in quo obijt A°. MC, die
31. Martij. (Der selige Märtyrer Lauduinus war Gefährte des

heiligen Bruno und erster Prior und General des Kartäuserordens

nach ihm, nachdem er im Jahre 1090 nach Rom
gegangen war. Er war ein Mann, der durch Gelehrsamkeit
und Heiligkeit hervorragte. Er wurde vom Gegenpapst
Guibert gefangengenommen und wegen seiner Standhaftig-

keit im Glauben in den Kerker geworfen; hier starb er am
31. März 1100.)

2. Hugo von Grenoble (Abb. 5)
Als der heilige Bruno mit sechs Gefährten die Einsamkeit
suchte, zog er nach Grenoble zu Bischof Hugo (1053-1132).

Dieser hatte in der Nacht vor ihrer Ankunft im Traum
sieben Sterne gesehen, die ihn auf die sieben Ankömmlinge
hinwiesen. Er zeigte und überliess ihnen ein hochgelegenes

289



Bergtal namens Chartreuse in seiner Diözese, wo sie sich
niederliessen und wo im Lauf der Zeit die Grande Chartreuse

entstand. Er hielt sich selbst oft bei den ersten Kartäusern

auf und erwies sich ihnen als treuer Freund und Gönner,

auch nachdem Bruno nicht mehr dort weilte.
Auf dem Bild sieht man ihn, in die Höhe blickend und die

eine Hand geöffnet, offenbar einen Auftrag von Gott
empfangend. Die andere Hand weist auf ein Modell der
Grande Chartreuse. Obwohl er nicht Kartäuser war, wird er
oft als solcher dargestellt; so ist er auch hier in das weisse
Ordensgewand unter dem Bischofsornat gekleidet. Er trägt
die Mitra auf dem Haupt, dahinter ist der Heiligenschein
sichtbar, der Bischofstab lehnt an seinen Arm. Im
Fensterausschnitt links oben sieht man ihn, wie er den Kartäusern
voran ins Gebirge schreitet, geleitet von den Sternen seines
Traumes, die aus einer Wolkenlücke strahlen.

Überschrift: Quam magna multitudo dulcedinis tuae
Domine, quam abscondisti timentibus te. Psa: 30. (Wie
gross ist deine Güte, Herr, die du bereit hältst für alle, die
dich fürchten!)

Inschrift: S. HVGO Episocopus Gratiano Politanus.
Primus hospes & Cooperator Cartu/sianorum in fundanda
maiori Cartusia & ipse humilis Heremita, atque Cartu/
sianus, vixit Annos 80, In Episcopatu 51. Obijt prima Aprilis
Anno 1132. Ab In/nocentio II. Pon(tifico): Max(imo):
Canonizatus non longe post obitum. (Der heilige Hugo,
Bischof von Grenoble, war der erste Gast und Mithelfer der
Kartäuser bei der Gründung der Grossen Kartause und
selbst demütiger Einsiedler und Kartäuser. Er lebte 80 Jahre
lang und war 51 Jahre Bischof. Er starb am 1. April 1132.

Vom Papst Innozenz II. wurde er nicht lange nach seinem
Tode heiliggesprochen.)

3. Guigo de Castro (hängt heute an Platz 4; Abb. 3)
Guigo von Kastell oder de Castro wurde um 1083 auf
Château-Romain in der Diözese Valence geboren und starb 1137

im Ruf der Heiligkeit. Er war Domdekan in Grenoble,
wurde 1107 Kartäuser und bereits 1110 fünfter Prior der
ersten Kartause. 1132 wurde sie von einer Lawine zerstört,
dabei fanden sieben Mönche den Tod. Guigo begann den
Wiederaufbau etwas weiter unten im Tal, wo sich die Grande

Chartreuse noch heute befindet. Die Form von Guigos
Kloster blieb bestimmend für die späteren Kartausen.
Wichtiger als seine Bautätigkeit war für den Orden, dass er
um 1121-27 die Lebensweise der ersten Kartäuser beschrieb.
Diese «Consuetudines» (Gewohnheiten) wurden 1142 nach
der Billigung durch Papst Innozenz II. als Ordensgesetz
verbindlich und blieben bis heute die Grundlagen der
Statuten des Kartäuserordens.

Auf dem Bild ist Guigo mit hochgezogener Kapuze
dargestellt, in der rechten Hand einen Lilienstengel, in der
linken das aufgeschlagene Buch mit den Ordensstatuten
haltend. Auf der Seite rechts steht: «Statuta Sacri Ordinis
Cartusianorum Incipiunt faeliciter». (Die Satzungen des

heiligen Ordens der Kartäuser beginnen glücklich.) Die
Seite links ist in roter Farbe mit dem Herzen Jesu mit drei
Nägeln, dem Christusmonogramm IHS mit einem Kreuz

sowie der Kreuzesinschrift INRI bemalt. Auf der linken
Schulter Guigos sitzt die flügelschlagende Taube des Heiligen

Geistes als Zeichen seiner göttlichen Inspiration. Vor
ihm auf dem Tisch liegen ein verschlossener Brief und ein
offenes Buch, daneben steht ein Tintenfass mit Federkiel,
ferner ein für den Beschauer schräg von hinten sichtbares,
stehendes Kruzifix.

Im Fenster links oben sieht man Guigo, wie er schreibend
am Tisch sitzt, zweifellos mit der Zusammenstellung der
Statuten beschäftigt. Neben dem Schreibpültchen steht ein
weiteres Buch und ein Kruzifix. Über seinem Haupt
schwebt die Taube des Heiligen Geistes.

Überschrift: «Qui fecerit & docuerit, magnus vocabitur in
regno Caelorum. Math. 5.» (Wer [die Gebote] hält und
halten lehrt, der wird gross sein im Himmelreich.)

Inschrift: B. Guigo de Castro vir doctissimus & eloquen-
tissimus; qui a S. Bernhardo / Clareuallensi Abb (ate).
Sanctitatis titulum obtinuit; cui & amicissimus fuit. /
Professione Cartusianus eiusdemque Ordinis per Annos 27

circiter Generalis. / obijt Ao MCXXXVII, die 27. Iulij ab

inchoatione ordinis Anno LVII. (Der selige Guigo von
Kastell war ein hoch gelehrter und sehr beredter Mann, der

vom hl. Abt Bernhard von Clairvaux, mit dem er sehr
befreundet war, den Ehrentitel «Heiliger» erhielt. Als
Kartäuser war er etwa 27 Jahre lang General des Ordens und
starb am 27. Juli 1137, im 57. Jahre seit der Gründung des

Ordens.)

4. Anthelmus (hängt heute an Platz 3; Abb. 6)
Der heilige Anthelmus war eine der berühmtesten
Persönlichkeiten des Ordens. Er war 1107 aus adliger Familie in
Chignin in der Nähe von Chambéry geboren und wurde
Propst der Kathedrale zu Genf. Durch einen Verwandten
lernte er die Kartäuser von Portes kennen und trat 1136 dort
ein. Noch vor Ende seines Noviziatsjahres wurde er in die
Grande Chartreuse gerufen, wurde ihr Prokurator und 1139

ihr siebter Prior, im folgenden Jahr erster Generalprior des

Ordens. Nach einer Meinungsverschiedenheit mit dem
Papst trat er zurück und war später Prior in Portes, danach
kehrte er in die Grande Chartreuse zurück. Immer galt er als

ausserordentlich streng in der Beachtung der Ordensregeln
und gleichzeitig als Vater und Tröster der Armen. 1163

wurde er zum Bischof von Belley geweiht. Dadurch verlor
Graf Humbert III. von Maurienne und Savoyen seine
Rechte über Belley, was zu einer erbitterten Gegnerschaft
führte. Eines Tages liess der Graf einen Priester gefangen
nehmen und verletzte damit das Kirchenrecht. Anthelmus
liess den Priester befreien, doch wurde dieser getötet, als

man ihn auf Befehl des Grafen wieder ergreifen wollte.
Bischof Anthelmus exkommunizierte darauf den Grafen.
Der Papst hob diese Massnahme wieder auf, und Anthelmus

trat zurück, nahm sein Amt jedoch auf päpstlichen
Befehl wieder an. Als der Graf auf dem Todbett bereute,
segnete Anthelmus ihn und seinen Sohn, obgleich er
keinen hatte. Nach seinem Tod wurde ihm dann tatsächlich
ein Sohn geboren. Anthelmus vermochte auch einer
unfruchtbaren Frau zu einem Kind zu verhelfen. Im Jahr 1178

290



.*:r

¦

V
li-

¦7(7

r'£.-

a.a

K6Vflcrans!!n;i.:r-,i.
l1«-fnif;St>Y. '.hi.ìlv v>- Y >\\

la .'^YSv

Abb Lauduinus aus Lucca Abb Der heilige Hugo von Grenoble. Abb. 6 Der heilige Anthelmus.

starb er nach schwerer Krankheit, und da sich bei seinem
Verscheiden drei Lampen von selbst entzündeten, wird er in
der Kunst mit einer Lampe über dem Haupt dargestellt.
Nach seinem Tod erweckte er einen ertrunkenen Knaben
zum Leben, den die verzweifelte Mutter zu seinem Grab
brachte. In Belley genoss er solche Achtung, dass sich die
Stadt nach seinem Tod eine Zeitlang Anthelmopolis nannte.

Auf dem Bild sieht man den nimbierten Bischof in Ponti-
fikalkleidung, mit Mitra und Stab, die mit Handschuhen
bekleideten Hände segnend über einen eng gewickelten
Säugling haltend. Wahrscheinlich handelt es sich um das
Kind des verstorbenen Grafen von Maurienne, dessen
Geburt er vorausgesagt hatte.25

Im Fensterausschnitt oben rechts ist die dramatische
Szene um die Gefangennahme des Priesters dargestellt.
Dieser sitzt an einem Tisch und wird von allen Seiten von
herbeistürmenden Häschern bedrängt. Oben schwebt ein
Putto mit einer Lampe, dem Attribut AnthelmusY
Wahrscheinlich handelt es sich um die zweite Gefangennahme,
wobei der Priester den Tod fand.

Überschrift: Bonorum operum gloriosus & fructus. Sap. 3

(Ruhmreich und fruchtbar an guten Werken).
Inschrift: S. Anthelmus Nobilis Sabaudus, Professus,

Procurator, & Prior maioris / Cartusiae totiusqe Ordinis
Generalis 7. Anno 1139. [Prae] sedit per Annos 12, / Et mox
creatus Episcopus Bellicensis Ecclesiae cui pr[aefuit] &
profuit Annis 15. / Clarus Vita, morte, & miraculis. Obijt
Anno 1162, die 26. Iunij. (Der heilige Anthelmus, ein adliger
Savoyer, war Professe, Prokurator und Prior der Grossen
Kartause und siebter General des ganzen Ordens im Jahre
1139. Er stand 12 Jahre lang an der Spitze und wurde bald
darauf zum Bischof der Kirche von Belley gewählt. Dieser
stand er 15 Jahre vor und erwies sich ihr nützlich. Er war

berühmt durch sein Leben, seinen Tod und seine Wunder.
Er starb im Jahre 1162, am 26. Juni.)

5. Beatrix (Abb. 7)
Beatrice wurde um 1260 in Ornacieu geboren. Schon im
Alter von etwa 13 Jahren trat sie in der Kartause von Parmé-
nie (Diözese Grenoble) ein. Sie tat sich durch besondere
Verehrung für das Leiden Christi hervor. Der Kartäuserchronist

Petrus Dorlandus26 schreibt, er führe dazu nur ein
einziges Beispiel an, das freilich zu bewundern, aber nicht
nachzuahmen sei. So intensiv dachte sie an die Wunden
Christi, dass sie eines Tages heimlich zwei Nägel nahm und
in ihre Hände schlug. Die Wunden erneuerte sie jeden
Freitag, verbarg sie aber unter den langen Ärmeln ihres
Gewandes. Sie verband sich im Geiste so intensiv mit
Christus, dass der Gekreuzigte öfters mit ihr sprach und sie

mit Gnade erfüllte, doch wollte sie aus Demut nie darüber
sprechen. 1301 wurde sie zur Gründung einer neuen Niederlassung

nach Eymeu (bei Valence) gesandt, wo sie 1301

(nach andern Angaben 1309) starb.

Auf dem Bild sieht man sie, mit einem zarten Heiligenschein

ausgezeichnet, die linke Hand an die Brust gelegt, in
der rechten ein Kruzifix, das sie versunken betrachtet.
Deutlich sind die Wunden auf ihren Handrücken zu sehen.
Der weissumrandete schwarze Schleier auf ihrem Haupt
gehört zur Tracht der Kartäuserinnen. Das offene Buch vor
ihr liegt auf dem Hammer, womit sie sich die daneben
liegenden Nägel eingeschlagen hat. Rechts aussen liegt ein
Totenschädel auf einem Schenkelknochen.

Im Fensterausschnitt oben rechts ist sie daran, sich den
Nagel in die Hand zu schlagen. Sie kniet vor einem Altar,
und vom Kreuz her spricht Christus zu ihr. Die Worte sind
in roter Schrift geschrieben; jene von Christus lauten

291



'•- î '
'

*-*.'
fj

4r %

\7m

Itr-i.iar, irrj!.l« >:, r-i:- ¦

Abb \bb AbbDie heilige Beatrix von Ornacieu Margareta, Priorin von Poleteins. Dionysius Rickel.

wahrscheinlich «Haec pro te patui» (Dies litt ich für dich);
jene der Nonne (in Spiegelschrift) sind nicht mehr lesbar.

Überschrift: Quemadmodum desiderat Ceruus ad fontes
aquarum: ita desiderat anima mea ad te Deus ps: [41] (Wie
der Hirsch nach Wasser schreit, so lechzt meine Seele, Gott,
nach dir).

Inschrift: S. Beatrix Monialis in Cartusia Permagine
Diocaesis Lugdunen/sis, Singularis amatrix SS. Vulnerum
Domini nostri Iesu Christi, ita ut / duobus clauis ambas
manus amplissima plaga malleo perforaret: et VI. is / ferijs
renovaret. Floruit Circa Annum Domini 1305: & obijt
13 Febr. (Die heilige Beatrix, Nonne in der Kartause Parmé-
nie in der Diözese Lyon, war eine einzigartige Verehrerin
der hochheiligsten Wunden unseres Herrn Jesus Christus,
so dass sie mit sehr heftigem Hammerschlag beide Hände
mit zwei Nägeln durchbohrte und dies jeweils am Freitag
wiederholte. Sie lebte um das Jahr des Herrn 1305 und starb
am 13. Februar.)

6. Margareta (Abb. 8)
Margareta stammte aus dem vornehmen Geschlecht der

d'Oyngt, das in der Gegend von Lyon beheimatet war. Sie
trat in die Kartause Poleteins ein und wurde dort um 1286

Priorin. Auch sie verband sich im Geiste besonders intensiv
mit Christus. In der ordensinternen Literatur werden
besonders zwei Begebenheiten berichtet, die auch für das
Bild verwendet wurden. Als sie eines Tages während der
Messe sprach, Jesus möge bald zu ihr kommen, brach dieser
selbst ein Stück der Hostie des Priesters ab und speiste sie
damit. Öfters erschien er in ihrer Zelle, las ihr aus einem
schön geschriebenen Buch vor und sprach lange mit ihr. Sie
starb am 9. Februar 1311. Ein von ihr geschriebenes Buch

enthält Meditationen, Berichte über Visionen und die
Lebensbeschreibung von Beatrice d'Omacien.

Das Bild zeigt Margareta d'Oyngt in Betrachtung des
Rosenkranzes versunken, den sie in der linken Hand trägt;
die Rechte hält einen Stock. Neben ihr steht das Jesuskind
mit dem Buch; es weist mit dem Finger darauf und blickt zu
ihr auf.

Im Fensterausschnitt oben links ist die Szene während
der Messe dargestellt. Der Priester steht am Altar, hinter
ihm kniet Margareta. Hinter dem Zelebranten beugt sich
Christus zu ihr und legt ihr die Hostie in den Mund.

Überschrift: Christus huic lector fuit, interpresque libelli;
Ex mille electus, minibus ille fuit. (Christus las ihr vor und
deutete das Buch; aus Tausenden erwählt, war er für
Tausende da.)

Inschrift: B. Margareta Priorissa in Cartusia Monialium
Diocaesis Lugdunensis. / Quae ob Virginitatis florem
Christo Domino admodum familiaris fuit; ita / vt ipse
Saluator non secus cum ipsa loqueretur visibiliter, ac cum /
Maria Magdalena. Floruit circa Annum Domini 1305. &
obijt 30 die April. (Die selige Margareta war Priorin im
Kartäuserinnenkloster der Diözese Lyon. Sie war wegen der
Blüte ihrer Jungfräulichkeit ganz vertraut mit Christus dem
Herrn, so dass der Heiland selbst mit ihr sichtbar redete,
nicht anders als mit Maria Magdalena. Sie lebte etwa ums
Jahr 1305 und starb am 30. April.)

7. Henricus Kaikar (hängt heute an Platz 8; Abb. 2)
Heinrich Egher hat seinen Beinamen von seinem Geburtsort

Kaikar in der niederländischen Grafschaft Cleve, wo er
1328 zur Welt kam. Er begann seine Studien in Köln und
setzte sie in Paris fort, wo er 1356 den Magistertitel erwarb.
1365 trat er in die Kartause Köln ein. Schon bald nach seiner

292



¦ifé 7/*X

/tf
iy-Z£L

ÈÈl£
Krnm Prrf

'ÙCAU A ï,'!;:. : - ' V .,¦ •
¦

y,i7fi.:.'7,- Ni.!

AbbAbb. 10 Wilhelm Tynzbi Johannes Justus von Landsberg. Abb. 12 Laurentius Surius.

Profess wurde er Prior in Arnheim, danach in Roermond,
Köln und Strassburg.

Fast ein Vierteljahrhundert lang war er Visitator verschiedener

Provinzen, besuchte in dieser Eigenschaft die Kartausen

halb Europas und konnte so grossen persönlichen
Einfluss ausüben. 1396 wurde er dieser Pflichten entbunden
und lebte fortan als einfacher Mönch in seiner Profess-
kartause Köln. In zahlreichen Werken hielt er die Grundsätze

des Mönchslebens fest. Er gehörte der Geistesrichtung

der damals blühenden Devotio moderna an, die nach
tiefer, innerlicher Frömmigkeit und persönlicher Verbindung

zu Christus strebte. 1408 starb er in Köln. Er wurde im
Orden allgemein als Führer und Begleiter auf dem inneren
Weg der Mönche angesehen.

Im Bild steht er vor einem Tisch mit geöffnetem Buch
und Kruzifix. Der feine Heiligenschein ist hinter der
hochgezogenen Kapuze sichtbar. Heinrich hält in der Hand
einen Totenschädel als Zeichen für seine Gedanken an den
Tod, ein Kruzifix und drei Nägel als Hinweis auf seine
Verehrung für Christi Leiden, Rute und Geissei für seine
eigenen Busswerke und einen Rosenkranz, zu dessen
Entstehung als Gebetsform er wesentlich beigetragen hat.

Im Fensterbild oben rechts schwebt er, von einem
Lichtschein umgeben und von Engeln getragen, über der Kartause

Ittingen, auf deren Baubestand oben eingegangen wurde
(S. 286).

Überschrift: Delectare in Domino: & dabit tibi petitiones
cordis tui. Psal. 36. (Freue dich im Herrn, und er wird deine
Wünsche erfüllen.)

Inschrift: B. Henricus Kaikar cognomento Aeger, S[acr]ae.
Theologiae Doctor Co/loniae Cartusianorum P.P. [Patrum]
numero ascitus: pluribus Carthusijs electus Pri/or praefuit
& profuit, uti Arnhemiensi, Ruraemundensi, Coloniensi &

Argentinensi. / Visitator prouin[ci]ae: Rheni. Obijt 20

Decembris: A° 1408. Vir magnae Sanctitatis. (Der selige
Heinrich Kaikar mit dem Beinamen Egher, Doktor der
heiligen Theologie, in Köln in die Gemeinschaft der
Kartäuserpatres aufgenommen, wurde zum Prior mehrerer
Kartausen gewählt und erwies sich ihnen nützlich, so in
Arnheim, Roermond, Köln und Strassburg. Er war Visitator
der Rheinprovinz und starb am 20. Dezember des Jahres
1408, ein Mann von grosser Heiligmässigkeit.)

8. Dionysius Rickel (hängt heute an Platz 9; Abb. 9)

Dionysius stammte aus der Familie Van Leeuwen und
wurde 1402 oder 1403 in Rijkel, Belgien, geboren. Er wird
Dionysius Rickel, von Rijkel, oder Dionysius der Kartäuser
genannt, bisweilen mit dem Beinamen «Doctor ecstaticus»
versehen. In zwei Kartausen wurde er zunächst abgewiesen,
weil er als noch nicht Zwanzigjähriger zu jung zum Eintreten

war. So studierte er in Köln und trat dann 1424 in die
Kartause Roermond ein. Er wurde zu einem der
fruchtbarsten Schriftsteller des Ordens; sein Gesamtwerk umfasst
150 Handschriften, die in 42 Bänden herausgegeben wurden,

darunter einen 14bändigen Bibelkommentar. Als der
apostolische Legat Nicolaus von Cues die Niederlande
visitierte, begleitete ihn Dionysius auf seinen Reisen. Er
wurde Prokurator und erhielt die Aufgabe, die neue
Kartause s'Hertogenbosch zu gründen, deren Rektor er zwei
Jahre lang war. Zurück in Roermond konnte er sich ganz
dem Schreiben widmen. Nach langer Krankheit starb er
1471.

Mit seinen Schriften übte er grossen Einfluss auf die

Mystik aus, und er gilt als der «letzte Scholastiker». 1532

verfasste der Kartäuser Theodoricus Loher in Köln seine
Lebensbeschreibung.27 Darin heisst es, dass der Teufel

293



öfters Dionysius am Schreiben hindern wollte. Er
erschreckte ihn, lärmte und klopfte an die Tür. Als er dem
Schreibenden einst gar zu lästig wurde, ging ihm der
Kartäuser entgegen, schalt ihn und schickte ihn weg, worauf er
nicht mehr zurückkehrte. Häufig wurde Dionysius in lange
Ekstasen versetzt, verbarg diese aber so gut er konnte.

Seiner Gelehrsamkeit entsprechend ist er auf dem Bild
mit zwei Büchern beschäftigt. Das eine hält er in der linken
Hand, es enthält den Text «Qui DEV[M] et se seit omnia
seit» (Wer um Gott weiss und sich selbst kennt, hat alles
Wissen). Ausser diesem Buch hält er das an einem Band
hängende Schreibzeug, Tintenfass und Federbehälter. Mit
der Rechten schreibt er ins andere Buch den Text «Omnia
vincit qui se vincit. Quid prodest homini totum mundum
lucretur sui detrimentum patiatur et in Aeternum pereat.»
(Wer sich selbst besiegt, besiegt alles. Was nützt es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewänne und nähme
doch Schaden an seiner Seele und ginge in Ewigkeit
zugrunde.) Über der schreibenden Hand schwebt eine
strahlenumkränzte Lichtscheibe mit der Inschrift «Benedictus
DEVS in Aeternum Amen» (Gepriesen sei Gott in Ewigkeit!

Amen).
Im Fensterbild oben links sitzt Dionysius in seiner Zelle,

mit Schreiben beschäftigt. Eine Kerze beleuchtet seinen
Arbeitsplatz, im Hintergrund sieht man einen Kachelofen,
daneben hängt eine Kutte an der Wand. Der Mönch wendet
seinen Blick von der Arbeit weg gegen die Tür, worin nur
noch schwach sichtbar der Teufel erscheint, ein weiterer
Teufel kauert rechts vorn am Boden.

Überschrift: Age fortiter & patere constanter: digna est
enim his beata Aeternita[s]. (Handle mutig und dulde
standhaft! Dann bist du der ewigen Seligkeit würdig.)

Inschrift: B. Dionysius Rickel Cartusiae Ruraemundanae
Professus: Doctor Extaticus, / atque illuminatissimus fuit
suo tempore admirabilis, Prophetus spiritu clarus / ideoque
Sanctitatis titulo insignitus. Obijt in domo Profes[sionis]
12 Martij Anno / 1471. Clarus scriptis & prodigijs in hodier-
num usque diem. (Der selige Dionysius Rickel, Professmönch

der Kartause Roermond, «Doctor Extaticus»,
erleuchtetster und bewunderungswürdiger Gelehrter in seiner
Zeit, war ein vom Geist erhellter Prophet und deshalb mit
dem Ehrentitel «Heiliger» ausgezeichnet. Er starb am
12. März 1471 in seiner Professkartause, bis auf den heutigen
Tag durch seine Schriften und Wunder berühmt.)

9. Wilhelm Tynzbi (hängt heute an Platz 7; Abb. 10)

Der Ire Wilhelm Tynzbi oder William Tynbygh war von 1500

bis 1529 Prior der Londoner Kartause. In den Ephemeri-
den28 wird von einem Wunder erzählt, das ihm in seiner
Jugend geschah. Vor dem Ordenseintritt unternahm er eine
Wallfahrt nach Jerusalem, wurde unterwegs
gefangengenommen und sollte getötet werden. In dieser höchsten
Gefahr dachte er an ein Bild der heiligen Katharina in der
Kapelle seines Vaterhauses und rief sie um Befreiung an. Er
schlief ein, und als er erwachte, fand er sich zuhause in der
Kapelle, durch ein Wunder dahingebracht. Weil ihn danach
alle verehrten, floh er und trat in die Londoner Kartause

ein. Wie einst Antonius wurde er qualvoll von Dämonen
geplagt, so dass er oft kaum mehr auf seinen Füssen stehen
konnte. Er starb hochbetagt am 27. März 1529, nachdem er
60 Jahre im Orden gelebt und 30 Jahre lang Prior gewesen
war.

Im Bild ist er von Teufeln umgeben, die ihn bedrängen
und an seiner Kutte zerren. Er lässt sich jedoch von ihnen
nicht von seinem Gebet mit Kruzifix und Rosenkranz
abhalten. Im Fensterausschnitt ist, nur noch undeutlich zu
erkennen, die Kapelle seiner Wundergeschichte zu sehen,
im Hintergrund der Altar mit der Figur der heiligen Katharina.

Überschrift: Pone me iuxta te, & cuiusuis manus pugnet
contra me. lob. cap. 17. (Stelle dich neben mich, und wessen
Hand könnte sich dann noch wider mich erheben.)

Inschrift: B. Wilhelmus Tynzbi Hibernus: Albo Cartusia-

norum ascriptus Vi/xit in domo Londoniensi in Anglia
quam sanetissi / Prioratu annos 50 complens laud[abili-
ter] & [pro]phetia/clarus, Alter huius Saeculi Antonius,
obijt Anno 1529, die 13 Julij. (Der selige Wilhelm Tynzbi, ein
Ire, wurde ins Buch der Kartäuser eingeschrieben und lebte
in der Londoner Kartause in England, die er in heiligstem
(Eifer) 50 (richtig 30) Jahre lang als Prior lobenswert leitete.
Er war berühmt als Seher und ein zweiter Antonius seines
Jahrhunderts. Er starb am 13. Juli 1529.)

10. Johannes Justus von Landsberg (Abb. 11)

Johannes Justus von Landsberg, auch Johannes Landsberger

genannt, hat den Namen von seinem Geburtsort
Landsberg am Lech, wo er gegen 1490 zur Welt kam. Nach
dem Studium an der Universität Köln trat er 1509 in die
Kölner Kartause ein. 1530 wurde er Prior der Kartause
Vogelsang bei Jülich. Seit seinem Eintritt in Köln schrieb er,
ermutigt von seinen Mitbrüdern, seine Gedanken auf. Sein
Werk besteht vor allem aus Predigten, worin Passionsmystik
und Marienfrömmigkeit überwiegen. Mit seinen Schriften
war er ein Wegbereiter der Herz-Jesu-Verehrung und der
Kreuzwegandacht. Harte Askese und das ungesunde Klima
in Jülich untergruben seine Gesundheit, so dass er 1534 in
seine Professkartause Köln zurückgesandt wurde. Er blieb
seinem Lungen- und Steinleiden unterworfen und konnte
sein Bett kaum mehr verlassen. 1539 starb er, noch nicht
ganz fünfzig Jahre alt. Die Drucklegung seiner Werke
erlebte er nicht mehr.

Im Bild sieht man ihn zart nimbiert, mit einem Rosenkranz

in den Händen vor einem aufgeschlagenen Buch,
dahinter steht ein Kruzifix. Eine Tischuhr erinnert an den
Ablauf der Zeit und das Herannahen des Todes, wie es das

darüber sich hinziehende Schriftband ausdrückt «Una ex
his morti deputata». (Eine von ihnen ist für den Tod
bestimmt.)

Im Fenster oben rechts sieht man Johannes krank im Bett
liegen. In der rechten Hand hält er den Rosenkranz. Ein
Mitbruder liest ihm vor. Auf dem Tischchen neben dem
Bett stehen ein Arzneifläschchen, eine Tasse mit einem
Löffel, ein Öllämpchen und ein kleiner Kruzifix; an der
Wand hängt ein Marienbild.

294



nsriYr : ïïY"' YY!"v V rr s ;: : " - ¦
r ï ;

¦

; vyy '- ¦ ¦.
" ¦¦ \ ¦. ; :; :;7 ¦: ¦ v V \;«J ;i*-sK* ;«>!«;;:;«!*'«tìf?SsMä"Ssi

r-i-.-Ti
tt

1 :

h**

*

-

Abb. 13 Erste Versuchung Jesu in der Wüste.

Überschrift: Humiliauit se in omnibus et coram Deo et
hominibus inuenit gratiam. Etc (Er demütigte sich in allem
und fand Gnade bei Gott und den Menschen.)

Inschrift: B. Ioannes re & nomine Iustus Lanspergo
Bavariae oppido oriundus: Car/tusiae Coloniensis professus
& Vicarius, atque olim Prior Cantauiensis. Doc/tor deuotis-
simus, et vir Religiosissimus. Cuius animam SS[anctissim]i.
Angeli cum gaudio / Anno 1539, die 11 Augusti post multos
labores & co[r]poris infirmitates ad coelum perduxerunt.
(Der selige Johannes, «der Gerechte» nach seinem Namen
und in seinem Leben, war in der Stadt Landsberg in Bayern
geboren, wurde Professmönch und Vikar der Kartause Köln
und dann Prior von Jülich, ein sehr gottesfürchtiger Gelehrter

und frommer Mann. Seine Seele geleiteten die alier-
heiligsten Engel voller Freude am 11. August 1139 nach
vielen Leiden und Krankheiten zum Himmel).

oder verneint wird. Jedenfalls trat er in Köln in enge Verbindung

zu Petrus Canisius und wurde dort 1540 Kartäuser. Er
konnte seine Zeit neben den üblichen klösterlichen
Verpflichtungen ganz dem Schreiben widmen. Sein Hauptwerk
war eine umfassende Hagiographie unter dem Titel «De
probatis Sanctorum historiis», die auf dem Heiligenleben
Ludwig Lipomanis gründete, aber bedeutend erweitert und
aufgrund von Quellenstudien verändert wurde. Surius'
sechs Bände (jeder Band enthält zwei Monate) erschienen
1570-75 und wurden sogleich sehr bekannt und verbreitet.
Von schwacher Gesundheit, starb er am 23. Mai 1578.

Er ist schreibend dargestellt. Im Buch, woran er arbeitet,
stehen die Worte «Memento o homo quattuor nouissima
tua et in Aeternum non Peccabis» (Gedenke, o Mensch, der
vier letzten Dinge, und du wirst in Ewigkeit nicht sündigen).
Die «vier letzten Dinge» sind Tod, Jüngstes Gericht, Hölle
und Himmel. Vor dem Schreibpültchen steht eine Sanduhr,
dahinter sind zwei Bücher aufgestellt. Surius sitzt auf einem
hochlehnigen Stuhl vor einem Gestell mit weiteren
Büchern.

Im Fensterausschnitt ist sein Tod dargestellt. Er sitzt vor
einem kleinen Baldachinaltar mit einem Muttergottesbild,
mit Kruzifix und zwei Kerzen auf der Mensa, rechts neben
sich ein Pültchen mit einem Buch. Über ihm entschwebt
seine Seele in Gestalt eines nackten Kindes.

Überschrift: Gloria haec est omnibus Sanctis Dei. Psalm.
149. (Dies ist Ruhm und Ehre für alle Heiligen Gottes.)

Inschrift: Beatae Memoriae Venerab[ilis]: P. Laurentius
Surius Lubecensis. Cartusiae Co/loniensis Professus:

egregius scriptor: et Sanctorum encomiastes. Post / multos
labores et sudores pro Ecclesia Dei exantlatos, Obijt in
domo Pro/fessionis Anno Domini 1578. die 23. Maij Aetatis
56. Conuersionis 36. (Der ehrwürdige P. Laurentius Surius
von Lübeck seligen Angedenkens war Professmönch der
Kölner Kartause, hervorragender Schriftsteller und Lobver-
künder der Heiligen. Nach vielen Mühen und Anstrengungen

für die Kirche Gottes starb er in seiner Professkartause

am 23. Mai im Jahre des Herrn 1578 im 56. Altersjahr und
im 36. Jahr seit seiner Umkehr.)

Betrachtet man die Reihe, erkennt man, welche Punkte den
Kartäusern wichtig waren. Ihr Weg war ein innerlicher,
verborgener, ohne äusseren Glanz und weitreichenden
Ruhm. Sie sollten Busse tun, Askese üben und Versuchungen

bekämpfen, sogar das Martyrium nicht scheuen. Lesen,
beten und meditieren konnten ihnen dabei helfen. Der
Preis dafür war die tiefe, innige Verbindung mit Gott und
Christus, die ihr eigentliches Ziel war. Mit Hilfe der

Betrachtung der auf den Bildern dargestellten Vorbilder
konnten sie sich immer wieder dorthin ausrichten.

Die Täfermalerei mit Eremiten (Abb. 1, 13-39)

11. Laurentius Surius (Abb. 12)

Laurentius Surius wurde 1523 in Lübeck geboren. Er soll
sich in jungen Jahren der Reformation zugewandt haben,
was von der ordensinternen Literatur freilich verschwiegen

Später gesellte sich zu den Porträts eine zweite Reihe von
Personen, die den Kartäusern nahestanden. Sie wurde auf
das damals bereits rund hundert Jahre alte Getäfer aus den
1670er Jahren gemalt. Das Datum der Malerei geht aus

295



(y.ß

*.r
7

\f\ t.

-

177
r: 7.,

*.*-

*^3rr»3 —- yy.
I irv*;> ". r

Abb. 14 Maria in d

Verborgenheit.
Abb. 15 Joseph Abb, 16 Johannes der Täufer. Abb. 17 Maria Magdalena Abb. 18 Paulus von Theben

'

| m-

1
^¦v> rv

Abb. 19 Antonius der Grosse. Abb. 20 Pachomius. Abb. 21 Malchus. Abb. 22 Abraham. Abb. 23 Paphnutius.

Sfc

w 7; h '

Y* --.• Iv7fi.. "¦,.- ¦'¦¦ '¦ ¦¦•¦

,¦''¦¦. 4J k "*

; ¦;¦ :

'
1 \na

Abb. 24 Ephraim. Abb. 25 Onuphrius.

*S3ar9

Ab. 26 Jacobus poenitens. Abb. 27 Arsenius. Abb. 28 Basilius der Grosse.

•' '* "I fi à

„ v„...,,--*r- I

<c- fcftUS *|
rtm Ja

Abb. 29 Gregor von Nazianz. Abb. 30 Hieronymus.

296

Abb. 31 Benedikt von Nursia. Abb. 32 Stylit Simeon. Abb. 33 Niklaus von Flüe.



einem Chronogramm mit einer Anspielung auf die Funktion

des Raumes hervor, das auf einem Durchreichetürchen
zur ehemaligen Küche steht (Abb. 35). Der Spruch lautet:
LVbeat patrlbVs refeCtlo sanCta / eX VItls patrVM Data
(Möge den Mönchen die geheiligte, aus den Reben der
Väter geschenkte Stärkung zuteil werden). Die lateinischen
Zahlen ergeben addiert das Datum 1784. Die Bilder sind fast
alle nach dem gleichen Schema gestaltet. In illusionistischer
Malerei ist ein Medaillon mit unterschiedlichem Rahmen
an einem zu einer Schleife geknüpften Band aufgehängt. Im
Medaillon sieht man die Ganzfigur in einer ihr entsprechenden

Umgebung. Der Name steht auf einer Kartusche unter
dem Medaillon. Es handelt sich bei den meisten um Eremiten

der frühen Christenheit. Auf ihre Lebensweise als
Anachoreten hatte Bruno sein Ideal zurückgeführt, verbunden

mit dem zönobitischen Mönchstum. Die Kartäuser
leben als Einsiedler in der Gemeinschaft.

Den Anfang der Reihe machen im Osten Christus und
einige Heilige des Neuen Testamentes: Maria, Joseph,
Johannes der Täufer, Maria Magdalena. Sie wurden von den
Kartäusern besonders verehrt, weil sie bei ihnen Züge zum
Eremitentum fanden. Sie sind denn auch in Situationen der
Einsamkeit dargestellt. An der Ostwand sind acht Felder
vorhanden; ausser den biblischen Figuren finden sich hier
drei Einsiedler. Das Getäfer der Nordwand endet an der
Eingangstür und zeigt 12 Eremiten. Die Westwand erforderte

eine etwas abweichende Lösung. Dort, wo das Getäfer an
die Ofenwand stiess, blieb nur Raum für ein schmaleres
Feld, dessen entsprechend schmales und hohes Medaillon
der Maler mit dem auf der Säule stehenden Simeon stylites
geschickt ausnützte (Abb. 32). Das anschliessende Feld
enthält das bereits erwähnte Türchen mit dem Chronogramm,

darunter ein niedriges, querrechteckiges Feld mit
Johannes Guarinus. Im ursprünglichen Zustand müssen bis
zum Ende der Wand noch drei weitere Felder gefolgt sein.
Als nach der Klosteraufhebung der damalige Besitzer Victor
Fehr um 1880 hier eine Türe durchbrechen liess, ging eine
Füllung verloren. Die Tür wurde mit einem entsprechenden

Medaillon bemalt, doch wusste man offensichtlich das
Thema nicht mehr und kopierte deshalb eines der vorhandenen

Bilder. So ist hier Basilius Magnus ein zweites Mal zu
finden. Das Bild gibt mit der Inschrift «August Müller 1886»
den Maler aus Warth und das Entstehungsdatum bekannt.

Soll die Reihe mit Christus beginnen, wie es wohl richtig
ist, muss man rechts an der Ostwand anfangen und im
Gegenuhrzeigersinn nach links lesen. Die Dargestellten
sind uns heutigen Betrachtern zum grossen Teil unbekannt,
doch mögen sie den Kartäusern vertrauter gewesen sein. Sie
konnten über ihr Leben und ihre Taten in den Heiligenleben

von Laurentius Surius nachlesen, und viele finden sich
auch in Heribert Rosweidius' «Vitae patrum».29 Für die
meisten Darstellungen konnten auch die Bildvorlagen
eruiert werden. Es sind die Stichwerke von Jan und Raphael
Sadeler und Marten de Vos. Sie stachen einige Serien von
Eremitendarstellungen mit den Titeln «Solitudo sive vitae
patrum eremicolarum», erschienen 1600, «Sylvae sacrae»
1594 und «Trophaeum vitae solitariae» 1598. Der Maler

verwendete freilich nicht diese Serien selbst, sondern
seitenverkehrte Nachstiche, die Jan van Haelbeeck mit
andern Stechern anfertigte.30 Im Kupferstichkabinett Basel
ist ein Teil dieser Nachstiche vorhanden. In der folgenden
Aufzählung ist zu jeder Darstellung die Hollstein-Nummer31

angegeben (H); die in Basel vorhandenen Nachstiche
sind zudem mit einem B versehen.

Betrachten wir nun auch diese Bilder der Reihe nach;
dazu geben wir kurze Angaben zu den einzelnen
Eremiten.32

1. JESVS Jn deserto (Jesus in der Wüste; Abb. 13)

Christus sitzt auf einem Stein. Ihm nähert sich der in einen
kurzen Rock gekleidete Teufel und hält ihm einen Stein hin,
den Jesus in Brot verwandeln soll (Matth. 4,3).

2. Maria I In Abscondito (Maria in der Verborgenheit;
Abb. 14)

Maria sitzt nähend in der Stube. Auf dem Möbel hinter ihr
liegt ein Buch vor einem grossen Blumenstrauss; vorn zwei
Tauben am Boden.

3. Joseph I In Oficina. (Der heilige Joseph in der Werkstatt;
Abb. 15)

Joseph richtet an der Hobelbank ein Brett zu. Neben der
offenen Tür hängen Hut und Mantel. Im Vordergrund sind
verschiedene Werkzeuge zu sehen.

4. S. Iohannes I Baptista (Abb. 16)

Der Täufer sitzt neben einer Quelle, den einen Arm erhoben,

im andern den Kreuzstab haltend. Das Lamm reckt
sich an ihm empor.

5. S Maria I Magdalena (Abb. 17)

Die Büsserin sitzt auf einer Steinbank, einen Totenschädel
auf dem Knie haltend und in einem Buch lesend.

6. S. I Paulus (Abb. 18)

Paulus wurde 228 geboren und lebte als Einsiedler in einer
Felsenhöhle in der ägyptischen Wüste. Als er 113 Jahre alt

war, besuchte ihn der Einsiedler Antonius und begrub ihn
nach seinem baldigen Tod. Er gilt als der «Vater des
Einsiedlerlebens». Seit 1722 wird sein Tag am 15. Januar gefeiert,
Surius berichtet über ihn unter dem Datum des 7. März.

Der Eremit sitzt, nur mit einem Blätterschurz bekleidet,
vor seiner Höhle auf einem Felsblock. Er wendet seinen
Blick nach oben zurück, wo ein Rabe ihm das tägliche Brot
bringt, wie in der Legende berichtet wird.

Vorlage: H 378, B

7. S. I Antonius (Abb. 19)

Er stammte aus Heraklea in Ägypten, lebte als Einsiedler in
der Wüste, wo er von vielen Versuchungen heimgesucht
wurde. Er wird als «Stern der Wüste und Vater der Mönche»

bezeichnet. Auf Drängen seiner Jünger gründete er ein
Kloster. Im Alter von 105 Jahren starb er im Jahre 356. Sein
Tag wird am 17. Januar begangen.

297



Er sitzt vor einem Tisch mit einem kleinen Kruzifix und
wird von Teufeln bedrängt, die ihn in seiner Betrachtung
stören. Seine Attribute, Stock und Glöcklein, sind im
Vordergrund zu sehen.

Vorlage: H 379

8. S. I Hilarion (Abb. 36)
Er wurde 291 bei Gaza geboren und war Schüler des hl.
Antonius. Er verpflanzte das Eremitentum nach Palästina und
lebte an verschiedenen Orten als Einsiedler, zuletzt in
Zypern, wo er 371 starb. Sein Tag ist der 21. Oktober.

Auf dem Bild kniet er betend vor einer schlichten Hütte,
vor sich auf dem Boden ein geöffnetes Buch und ein einfaches

Kruzifix.
Vorlage: H 380, B (Abb. 37)

9. S. I Pachomius (Abb. 20)
Er wurde um 290 in Oberägypten geboren und schloss
Mönche zu einem gemeinsamen Leben zusammen. Er gilt
als Vater des ägyptischen Mönchstums. Er starb 346 und
wird am 14. Mai gefeiert.

Der Heilige lehnt sich stehend an einen Baum und liest in
einem Buch. Im Hintergrund ist in einer Hütte einer seiner
Mönche betend zu sehen.

Vorlage: H 134

I

p *
'

M ì

Jfe "'^S* 4% ¦
¦ & rr

' ,./

'

"

Abb. 34 Der heilige Kirchenvater Basilius der Grosse. (Kopie
nach Abb. 28, von 1886).

10. S. I Malchus (Abb. 21)

Er lebte im 4. Jh. als Mönch in der Wüste bei Antiochia. Als
er nach dem Tod seines Vaters nach Hause gehen wollte,
um seine Angelegenheiten zu regeln, wurde er gefangen
und als Sklave zum Hirtendienst gezwungen, wobei er sich
dem Gebet und der Meditation hingab. Er wurde zur Heirat
mit einer Sklavin gezwungen, doch vollzog das Paar die Ehe
nicht. Nach einer abenteuerlichen Flucht kehrte er in sein
Kloster zurück; seine Frau trat ebenfalls in ein Kloster ein.
Festtag: 21. Oktober.

Malchus ist als Hirte mit Stab, Mantel und breitkrempigem

Hut dargestellt, wie er inmitten seiner Geräte am
Boden kniet und betet.

Vorlage: H 382, B

11. S. I Abraham (Abb. 22)
Er stammte aus einer vornehmen Familie, wurde zur Heirat
gezwungen, zog sich jedoch schon nach einer Woche in eine
einsame Hütte zurück, wo er über 10 Jahre lang als Büsser
lebte. Auf Wunsch des Bischofs von Edessa bekehrte er die
Einwohner eines benachbarten Dorfes zum Christentum.
Darauf kehrte er in die Wüste zurück, die er nur für kurze
Zeit verliess, um seine in Sünde gefallene Nichte Maria zu
Gott zurückzuführen. Er starb um 366 und wird im Westen
am 16. März gefeiert.

Abraham sitzt lesend in seiner schlichten Hütte, die vorne
keine Wand aufweist. Durch das Fenster in der Rückwand
blickt eine Frau, wohl seine Nichte.

Vorlage: H 381, B

12. S. I Paphnutius (Abb. 23)
Er war Einsiedler und lebte im 4. Jh., suchte den hl.
Onophrius auf, reichte diesem die Kommunion und sorgte für
sein Grab. Surius erwähnt ihn zum 10. Juli.

Mit hochgezogener Kapuze ist er mit einem offenen Buch
und einem Wanderstab in baumreicher Landschaft unterwegs.

Vorlage: H 389, B

13. S. I Ephraim (Abb. 24)
Auch Ephrem der Syrer genannt, war um 306 geboren und
lebte lange in seiner Vaterstadt Nisibi (Mesopotamien) als

Diakon, lehrte, predigte und schrieb. Er verband die
Seelsorge so gut als möglich mit dem monastischen und
kontemplativen Leben. Kurze Zeit vor seinem Tod (373) zog er
nach Edessa. Bei Surius ist sein Tag der 1. Februar, seit 1920

wird sein Fest am 18. Juni begangen.
Ephraim sitzt auf einem Felsbrocken und schreibt auf ein

grosses Pergament, das auf seinen Knien liegt. Hinter ihm
erhebt sich ein pfeilergestütztes Gewölbe, das wohl die
Kirche seiner Tätigkeit andeutet.

14. S. I Onofrius (Abb. 25)
Er war ein abessinischer Fürstensohn, verzichtete aber auf
sein Erbe und lebte im 475. Jh. 60 Jahre lang in einem
abgelegenen Felsenkloster in Kappadokien. Jeden Sonn-
und Feiertag erhielt er die Kommunion von einem Engel.

298



Nach seinem Tod wurde er von Paphnutius begraben. Sein
Tag ist der 12. Juni.

Nur mit einem Blätterschurz bekleidet kniet der bärtige
Greis in felsiger Landschaft vor einem Buch und einem
einfachen Kreuz, das er an einen Stein gelehnt hat.

Vorlage: H 404, B

15. S. Jacobus I poenitens (Abb. 26)
Er lebte um 500 während 50 Jahren in einer Grotte bei
Porphyreon in Palästina und verbrachte seine Tage nach
vielen Versuchungen in einem alten Steinsarkophag. Sein
Tag ist der 28. Januar.

Jacobus kniet vor seiner Höhle neben einem offenen Sarg
mit Gebeinen und schlägt sich einen Stein an die Brust.

Vorlage: H 413, B

16. S. I Arsenius (Abb.27)
Er wurde um 354 in Rom geboren und 383 von Kaiser
Theodosius als Erzieher für seine Söhne nach Konstantinopel

gerufen. Später lebte er als Einsiedler an verschiedenen

Orten in Ägypten und starb gegen 450.

Der bärtige Greis sitzt vor seiner Hütte und beschäftigt
sich mit Büchern.

Vorlage: H 123, B

17. S. Basilius I Magnus (Abb. 28)
Der griechische Kirchenvater wurde um 330 in Cäsarea

(Kappadokien) geboren und lebte eine Zeitlang als Einsiedler.

Mit Gregor von Nazianz erarbeitete er Mönchsregeln,
die für das orientalische Mönchstum bestimmend waren.
Im Jahr 364 wurde er Priester, 370 Erzbischof. Er starb am
14. Juni 379.

Der Erzbischof sitzt vor einer mit Brettern geschützten
Höhle und schreibt an einem einfachen Tisch mit mehreren
Büchern. Der Bischofstab lehnt an der Wand.

18. S. Gregorius I Nazianzenus (Abb. 29)
Der griechische Kirchenvater war ein Zeitgenosse des
Basilius und stammte aus Nazianz (Kappadokien). Er wurde
Priester, 372 Bischof und 380/81 Erzbischof. Mit Basilius
erarbeitete er die oben erwähnten Mönchsregeln. 383

dankte er ab und zog sich in die Einsamkeit zurück. Er starb
um 390, sein Gedenktag ist der 9. Mai.

Gregor sitzt, nur mit einem Hemd bekleidet, in seiner
Klause am Boden und betrachtet ein Kreuz. Neben ihm
liegt ein Totenschädel. Im Hintergrund steht ein Tisch mit
den bischöflichen Insignien, auf die er verzichtet hat.

19. S. Hieronymus (Abb. 30)

Hieronymus ist einer der bekanntesten Einsiedler der
Reihe. Er wurde um 347 geboren und zog sich nach dem
Studium als Einsiedler zurück. 379 wurde er Priester und
gründete ein Kloster. Um 420 starb er; sein Kalendertag ist
der 30. September.

In einem von einer Hängelampe spärlich erleuchteten
Gewölbe beugt sich Hieronymus über ein Kreuz und
schlägt sich einen Stein an die Brust. Im Hintergrund liegt

asi y--.. ,¦¦ ¦

*mC -7

-•'

¦"t—
—i-Bnrwr—--

Abb. 35 Der heilige Johannes Guarinus als Büsser.

der Löwe, sein ständiger Begleiter, unter einem Tisch mit
Buch und dem breitkrempigen Hut.

20. S. Benedictus (Abb. 31)

Mit Benedikt wird die Verbindung zum abendländischen
Mönchstum hergestellt. Er wurde um 480 in Nursia geboren
und lebte drei Jahre lang als Einsiedler in einer Höhle bei

Subiaco. Dann begründete er mit dem Kloster Monte
Cassino das westliche Zönobitentum, von dem fast alle
Orden ausgehen, und das auch Bruno neben dem Anacho-
retentum als Ausgangspunkt für seine Lebensweise diente.
Er starb im Jahre 547 und wird am 21. März gefeiert.

Benedikt sitzt an einem kleinen Tisch mit einem Kruzifix
und liest ein Buch. Im Hintergrund ist zu sehen, wie ihm
sein Helfer die tägliche Nahrung in einem Korb zur
Felsenschlucht hinunterlässt, was der Teufel zu verhindern
versucht.

21. S. Simeon I stylita (Abb. 32)
Simeon stammte aus Cilicien in Kleinasien, wo er um 390

geboren wurde. Er stand 30 Jahre lang aufrecht auf einer
Säule und wurde damit zum Begründer des Stylitentums. Er
starb im Jahre 459 und hat als Gedenktag den 5. Januar.

299



' «loft

f J*U*Y\

*' 7

^*%W'

Y>

II
S

H l$r 10

3w*^B

im ô^^^
' y suab**

4*"J

Abb. 36 Der heilige Eremit Hilarion.

HlLKRIO.SIfuqtenj fruLtri? .t.ttt.tut mutua E £"9* tmtnsa firn tentona tacetts

Defitta abJuußtt. malmt tese lato. « cxtalmr vfrärn fotmetatt finapt

Abb. 37 Vorlage für Abb. 36: Stich von J. van Halbaeck nach J. und R. Sadeler und
M. de Vos, um 1625.

Im schmalen Bildfeld steht der Heilige einbeinig auf einer
hohen Säule und wird von drei Besuchern bewundert.

Vorlage: H 133 (frei verwendet).

22. S. Johannes guarinus (Abb. 35)
Als Johannes Guarinus findet sich in der bildenden Kunst
die Darstellung der sogenannten Busse des Chrysostomus,
entstanden aus der irrtümlichen Übertragung der Legende
eines Büssers auf Johannes Chrysostomus. Dieser wurde
354 in Antiochia geboren, war Mönch und Eremit, Prediger
und Patriarch von Antiochien. 404 musste er ins Exil und
starb drei Jahre später bei einer Deportation in Komana
(Pontus).

Der struppige Büsser kriecht aus der niedrigen Felsenhöhle,

worin er sich nicht aufrichten kann. Ein kleiner
Hund bellt ihn an, rechts sieht man einen Jäger herbeieilen.

Das querrechteckige Bild befindet sich unter der
Datumsinschrift.

Vorlage: H 139

23. B. Nicolaus I De Flue (Abb. 33)
Mit Niklaus von Flüe wird das Thema der frühchristlichen
Einsiedler durchbrochen und ein modernerer Landsmann
beigefügt. Er war 1417 geboren, wurde Bauer, Ratsherr,
Richter und eidgenössischer Tagsatzungsgesandter. 1467
verliess er Ämter und Familie und lebte bis zu seinem Tod
als Eremit im Flüeli-Ranft. Er starb am 21. März 1487. Da er
erst 1947 kanonisiert wurde, wird er hier noch als Seliger,
Beatus, bezeichnet.

Niklaus kniet vor seiner Hütte, einen Rosenkranz betend,
den Stock vor sich auf den Boden gelegt. Im Innern der

Hütte erblickt man ein einfaches Kreuz. Am Himmel
erscheint seine Vision. Links hinten die Ranftkapelle.

Vorlage: H 422 (nicht genau übernommen)

24. S. Basilius I Magnus (Abb. 34)
Dieses Feld enthält die auf die nachträglich eingefügte Tür
gemalte Kopie mit Basilius Magnus. Sie ist von August
Müller zweimal signiert und 1886 datiert.

25. S. I Guilielmus (Abb. 38)
Wilhelm der Grosse oder von Malevalle weicht ebenfalls
von der Reihe ab. In seiner Lebensgeschichte mischen sich
Angaben über verschiedene Personen. Er war ein französischer

Edelmann des 12. Jh. Nach abenteuerlichem Kriegerleben

unternahm er eine Wallfahrt nach Rom und Jerusalem

und lebte danach in verschiedenen Höhlen in Italien.
Als Busse liess er sich in seine Rüstung einschmieden und
trug sie ständig unter dem Eremitenrock. Aus seiner Nachfolge

entstand der Orden der Wilhelmiter.
Er sitzt vor seiner Hütte auf dem Boden, die Hände zum

Gebet gefaltet. Sein Haupt bedeckt der Helm.
Vorlage: H 131, B (Abb. 39)

Es ist eine lange und eindrückliche Reihe von Eremiten, die
den Kartäusern mit den Täferbildern vor Augen gestellt
wurde. Auf die biblischen Personen folgen die Wüstenväter,
dann griechische Kirchenlehrer und Hieronymus, einer der
lateinischen Kirchenlehrer, sowie Benedikt und schliesslich
zwei jüngere Beispiele von christlichen Eremiten. Zwar
wirkt die Reihe auf den ersten Blick freundlich durch die
fröhlichen Schleifen und die lieblichen Medaillons; die von

300



\
¦*yrm

iiiefmus U t

Üfv^t ;*-?*J«Äj?'

& ârffitr

r*. 7JU

^W$*s&

j

He (IfflJtLMKr trd Dux it aval tmw hau/ Ante varax.mttert tn-oxtuiiu mier mn'
BtnmA -non W JeJtt et mmut. • Nit Mmt.m nn, Jti aûut. i <H Mif x(,

Abb. 38 Der heilige Wilhelm der Grosse oder Abb. 39 Vorlage für Abb. 38: Stich von J. van Halbaeck nach J. und R. Sadeler und
von Malevalle. M. de Vos, um 1625.

der niederländischen Malerei des 17. Jh. beeinflussten
Landschaften mit Hütten und Höhlen muten romantisch
an; doch sobald sich der damalige Betrachter mit der
Lebensgeschichte der Dargestellten auseinanderzusetzen
begann, musste er darin eine ernsthafte Aufforderung zur
Askese und zum Verharren in der Abgeschiedenheit
erblicken.

Es bleibt daraufhinzuweisen, dass auch der Ofen von 1677
mit den Ergänzungen des 18. Jh. ein Bildprogramm
enthielt.33 Landschaftskacheln spielten möglicherweise auf
Ittingens Vergangenheit an, die Gegenwart war mit der
Ansicht der Klosteranlage dargestellt. Von den Personen
des Alten Testamentes und der antiken Welt mit ihren

Weltwundern konnten die einen wiederum als Vorbild
dienen, die andern auf die Äusserlichkeiten und die
Vergänglichkeit weltlicher Pracht hinweisen. Christliche Heilige

schliesslich, von einer Steckborner Werkstatt im 18. Jh.
als Ersatz eingefügt, stellten die Verbindung zu andern
christlichen Einsiedlern und Büssern her und zeigten mit
St. Laurentius den Schutzpatron Ittingens.

Das Refektorium als Ganzes, das dem Ordensgebrauch
folgend nur am Sonntag benutzt wurde, muss den besonderen

Charakter des gemeinsamen Mahles betont und
unterstrichen haben. Über die Festlichkeit hinaus boten seine
Bilder den Kartäusern geistige und geistliche Nahrung, wie
es der Spruch am Türchen zur Küche ausdrücklich fordert.

ANMERKUNGEN

Vgl. Albert Knoepfli, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Thurgau I, Bezirk Frauenfeld, Basel 1950. - Hans Peter
Mathis, Kartause Ittingen, Kunstführer 333-335, Bern 1985.2
Stiftung Kartause Ittingen, Inv. Nr. K 3-13.
Überprüft wurden:
a) P. Josephus Wech, Catalogus Priorum, in: Urbar der Kartause

Ittingen, 1743, Staatsarchiv Frauenfeld 7'42'38.
b) Prior Antonius v. Seilern, Chronicon Ittingense 1781,
Handschrift Grande Chartreuse (Mikrofilm im Staatsarchiv
Frauenfeld).
c) Necrologium der Kartause Ittingen, Ms Kantonsbibliothek
Frauenfeld Y70.
d) Johannes Modelius, De varus casibus Ittingae, 1639, hg. u.
übersetzt v. Margrit Früh, Ittinger Schriftenreihe 1, Ittingen
1985.

Restaurierungsbericht bei der Denkmalpflege des Kantons
Thurgau, Frauenfeld. Die Bilder wiesen Blasen und Fehlstellen

auf und waren mit einem dicken vergilbten Firnis überzogen.

Dieser wurde abgenommen, die Bilder wurden fixiert,
doubliert, retouchiert bzw. ergänzt und neu gefirnisst.
Stiftung Kartause Ittingen, Inv. Nr. K 14.

Staatsarchiv Frauenfeld 7'42'310.
Kantonsbibliothek Frauenfeld Y 243. Abgebildet im Jahresbericht

der Stiftung Kartause Ittingen 1984 und in Hans
Baumgartner, Margrit Früh, Robert Fürer, Hans Peter
Mathis, Kartause Ittingen, Frauenfeld 1985 (zitiert: Baumgartner,
Ittingen).
Abgebildet in: Jahresbericht der Stiftung Kartause Ittingen 1983
und Baumgartner Ittingen.
Wie Anm. 8. - Hier S. 308, Abb. 2.

301



15

16

19

20

23

24

Hans Rott, Quellen und Forschungen zur südwestdeutschen und
schweizerischen Kunstgeschichte im 15. und 16. Jh., I, Bodenseegebiet,

Stuttgart 1933.

Heribert Reiners, Kunstdenkmäler Südbadens I, Das Münster
Unserer Lieben Frau zu Konstanz, Konstanz 1955, S. 322ff,
Abb. 286.
Kantonsbibliothek Y 111. - Lit.: P. Gabriel Meier, Der
Karthäuser Heinrich Murer und seine Schriften, in: Geschichtsfreund

55, 1900. - Hansjakob von Matt, Der Radierer Rudolf
Meyer von Zürich 1605-1638, Diss.phil, Immensee 1956.
Die Signatur befindet sich in der Handschrift Y 111 auf der
Illustration «S. Fidelis» S. 80/81, die nicht in einen Kupferstich
umgesetzt und in die gedruckte Ausgabe übernommen wurde.
1614 bezahlte die Kartause dem Maler Meister Hans von
Constanz 1 Gulden, 7 Schilling 6 Pfennig «von Prior Eckstein
nacher», d.h. wohl, dass er noch unter dem vorherigen Prior
gearbeitet hatte. Ob es sich hier um Hans Asper handelt, kann
nicht mit Sicherheit angenommen werden. Leider sind aus
dem 17. Jh. nur Rechnungen aus den Jahren 1614-16 erhalten.
Journalia F. Brunonis Prioris, Staatsarchiv Frauenfeld 7'42'22,
G 32.

Rott (vgl. Anm. 10), Textband S. 113.

Viel später verwirklichte der Buxheimer Kartäuser Dominicus
Klein eine entsprechende Idee. 1780 zeichnete, malte und
schrieb er ein Buch über die bedeutenden Angehörigen des
Kartäuserordens. Ähnlich wie auf unseren Ölbildern steht bei
ihm die Person, allerdings in Ganzfigur, im Vordergrund,
während dahinter, bei ihm frei in den Raum gestellt, eine
Szene aus ihrem Leben zu sehen ist. Die Auswahl ist nicht
identisch, zudem ist seine Reihe umfangreicher; sie umfasste
42 Personen (einige Blätter sind verlorengegangen). Den
Hinweis auf dieses Werk verdanke ich Dr. F. Stöhlker, Friedberg.

Archiv der Abtei Ottobeuren, L Varia 7.

Vgl. Anm. 12.

Vgl. Konrad Kuhn, Thurgovia Sacra, Bd. 2, Frauenfeld 1879,
S. 197 u. 229.
S. Anm. 3.d.
Kantonsbibliothek Frauenfeld L 3691, Kopie der Hs L 558 der
Kantons- u. Universitätsbibliothek Freiburg.
Das Werk Garnefelds stand mir nicht zur Verfügung, doch sind
Sätze daraus zitiert in den Handschriften des Georgius
Schwengel, Propago Sacri Ordinis Cartusiensis, die als Bd. 90
der Analecta Cartusiana in Salzburg herausgegeben wurden.
S. Anm. 24.4c, abgebildet in Marijan Zadnikar, Die Kartäuser,
Köln 1983, S. 279.
Abgebildet in Zadnikar (vgl. Anm. 22), S. 285.
Die biographischen Angaben wurden aus verschiedenen

Lexika zusammengetragen, in erster Linie dienten:
1) Bibliotheca Sanctorum patrum theologiae tirontbus et universo
clerico accomodata, Rom 1961-70.
2) Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg 1957ff.
3) In der Buxheimer Handschrift (vgl. Anm. 13) sind von den
in Ittingen dargestellten Personen folgende vorhanden:
Lauduin, Hugo v. Grenoble, Anthelmus, Beatrix, Margareta,
Dionysius. Verzeichnet war auch Wilhelm Tynzbi, doch fehlt
dieses Blatt.
4) Erwähnt sei auch die Kartäuserliteratur:
a) Theodor Petreius, Bibliotheca Cartusiana, sive illustrium
sacri ordinis cartusiensis scriptorum catalogus, Köln 1609. Er
behandelt Guigo, Henricus Kaikar, Dionysius, Wilhelm, Joh.
v. Landsberg und Laurentius Surius.
b) Petrus Dorlandus, Chronicon Cartusiense, Köln 1608. Er
erwähnt Lauduinus, Hugo v. Grenoble, Guigo de Castro,
Anthelmus, Beatrix, Margareta, Dionysius Rickel.
c) Laurentius Surius, De probatis sanctorum historiis, Köln
1570-75. Er erwähnt in seinen Heiligenleben nur Hugo von
Grenoble und Anthelmus.
d) Leo Le Vasseur, Ephemerides Ordinis Cartusiensis, Mon-
treuil-sur-Mer 1890-93. In seinem Werk sind alle in der Serie
Dargestellten zu finden.
Im Bruderchor der Ittinger Kirche ist Anthelmus ebenfalls mit
einem toten Kind dargestellt. Hier muss es sich aber um den
ertrunkenen Knaben handeln, der durch ein Wunder am Grab
des Bischofs zum Leben erweckt wurde.
S. Anm. 24.4b.
Zitiert in den Acta Sanctorum der Bollandisten, 26. Juni.
Le Vasseur (vgl. Anm. 24.4d). Erwähnt ist der Prior auch im
Werk: Maisons de l'ordre des Chartreux. Vues et notkes, Mon-
treuil-sur-Mer, 1913-19, hingegen ist er in den konsultierten
Lexika (vgl. Anm. 24.1,2) nicht zu finden.
Surius (vgl. Anm. 24.4c). - Heribertus Rosweidius, Vitae
patrum oder Leben der Vatter. Das Ist Zehn Bücher Etnsldlerlsche
Geschicht-Beschreibung, Dillingen 1692.
Ausser von Haelbeeck (nachgewiesen um 1600 in Paris, gest.
1630) sind solche Blätter signiert von J. Briot, Karl v. Bockel,
Jans Swelink, Peter Firens.
Hollsteln's Dutch and Flemish etchings, engravings and woodcuts,
Bd. 21, Amsterdam 1980.

Angaben hauptsächlich aus Bibliotheca Sanctorum (vgl. Anm.
24.1).
Da der stark veränderte Ofen in nächster Zeit umgesetzt und
besser seinem ursprünglichen Aussehen angenähert werden
soll, bleibt eine gründliche Untersuchung seines Bestandes
einer späteren Publikation vorbehalten.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-39: Konrad Keller, Frauenfeld.

302


	Zur Ikonographie des Ittinger Refektoriums

