Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Buch der Schrift und Buch der Natur : zur Spiritualitat der Welterfahrung
im Mittelalter, mit einem Ausblick auf ihren Wandel in der Neuzeit

Autor: Herkommer, Hubert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buch der Schrift und Buch der Natur

Zur Spiritualitit der Welterfahrung im Mittelalter, mit einem Ausblick auf ihren Wandel in der Neuzeit.

von HUBERT HERKOMMER

Abb. 1

Einer der populirsten Prediger des Mittelalters, der Franzis-
kaner BERTHOLD VON REGENSBURG, der die Gldubigen in
den vierziger, flinfziger und sechziger Jahren des 13. Jahr-
hunderts zu Tausenden um sich scharte!, stellt an den Be-
ginn eines eindriicklichen Laiendoktrinals folgende Be-
trachtung: Der almehtige got hat uns geben zwei groziu buoch
uns pfaffen, da wir an lernen unde lesen unde singen. Alliu diu
dinc der uns not ist zuo der séle unde zuo dem libe, alle tugende
der wir bediirfen ze gote unde zer werlte, wie wir got minnen
siiln unde wie wir in loben und éren stiln unde wie wir die siinde
lazen unde fliehen siiln unde die untugende und alle bosheit
lazen unde smaehen siiln: daz lesen wir pfaffen allez samt an
zwein buochen.? Mit diesen zwei Biichern ist die Heilige
Schrift in Gestalt des Alten und des Neuen Testaments
gemeint. Dieses zweiteilige Buch der Schrift enthilt nach
der Glaubensiiberzeugung Bertholds alles, was fur die

Innere Fensterrose an der Ostseite des nordlichen Querhaus-Obergadens der Kathe-
drale von Chartres. Sie zeigt den Schopfergott, umgeben von Sonne und Mond, in seiner
Linken die Erdscheibe haltend: Im Buch, das sich iiber dem linken Knie offnet, ist der Offen-
barungscharakter der Schopfung versinnbildet.

Geistlichen wissenswert und wissensnotwendig ist, insofern
davon sowohl ihr Leben in dieser Welt als auch ihre Aus-
richtung auf das verheissene ewige Leben beriihrt sind.
Altes und Neues Testament sind fiir den Klerus letzte
normsetzende und massgebende Instanz, die den Schlissel
zu seinem Seelenheil darstellt: Und also hat uns got disiu
buoch gegeben ze wisunge, wie wir in daz geheizen lant suln
komen; daz ist daz himelriche, daz er uns sit anegenge der
werlte bereitet hat.’

Seinem Laienpublikum aber empfiehlt Berthold von
Regensburg einen anderen Weg zur Erlangung der ewigen
Gliickseligkeit: Statt ndmlich wie die gelehrten Geistlichen
im Buch der Schrift zu lesen, sollen die ungebildeten, meist
analphabetischen Laien ihrerseits im Buch der Natur
blittern, das zum einen in Gestalt des néchtlichen Sternen-
himmels, zum anderen in Gestalt der fruchttragenden Erde

167



aufgeschlagen daliegt: Wan nii iu leien himelriches also not ist
als uns pfaffen, dar umbe hat iu got zwei groziu buoch gegeben,
da ir an lernen unde lesen sullet alle die wisheit der iu not ist
unde die iuch in daz himelriche wisen sullen: daz ist der himel
unde diu erde. Dar an sult ir lesen unde lernen allez daz iu not
ist an libe und an sele.* Denn Gottes Schopfung nihrt die
Menschen nicht nur leiblich mit korne und mit wine unde mit
allen dingen, diu ir ze des libes not bediirfet, sondern unter-
richtet sie auch in maniger leie tugent [...), diu iuch zuo dem
himelriche wisen.> Berthold beruft sich dabei auf BERNHARD
VON CLAIRVAUX, der auf die Frage, warum er so weise sei,
geantwortet habe: ich lerne an den béumen.® Durch innere
Betrachtung und durch das Gebet, sagte Bernhard nach
dem Zeugnis seines Biographen, habe er sich in Wildern
und auf Feldern die Fihigkeit zur Auslegung der Heiligen
Schrift erworben. Keine anderen Lehrer habe er dabei
gehabt als die Buchen und die Eichen. Derselbe Gedanke
begegnet auch in einem Brief Bernhards von Clairvaux:
Experto crede: aliquid amplius invenies in silvis, quam in libris.
Ligna et lapides docebunt te, quod a magistris audire non
possis.’

Die Uberzeugung, die mit ausdriicklichem Bezug auf die
Autoritdt Bernhards von Clairvaux in Bertholds Predigt
formuliert ist, dass nimlich die Schopfung zwivalt niitze sei:
zem libe unde ze der séle®, wenn nur der Gliubige im Buch
der Natur richtig zu lesen verstehe, leitet sich letzten Endes
von AUGUSTINUS her, der in seinem Genesis-Kommentar
Gott als den Urheber zweier Biicher bezeichnet, des Buches
der Natur und des Buches der Schrift.” Augustinischer
Tradition entstammt auch Bertholds Uberlegung, dass der
schriftunkundige Laie im Buch der Welt lesen moge. Denn
in seinem Psalmenkommentar argumentiert Augustinus
anlidsslich des eschatologischen Inhalts eines Psalmverses
folgendermassen: Die Ereignisse, die am Ende der Zeiten
eintreten, konne man aus dem Buch der gottlichen Schrift
vernehmen, der Erdkreis selbst aber werde dann ein Buch
sein, an dem man die Letzten Dinge werde unmittelbar
sehen konnen. Die Lektiire des Buchs der Schrift, so fahrt
Augustinus fort, bleibe freilich den Schriftkundigen vorbe-
halten. Doch in toto mundo legat et idiota, die Welt in ihrer
Ganzheit konne und solle Gegenstand einer auf die apoka-
lyptischen Ereignisse ausgerichteten Lektiire aller, auch des
Idiota, des Schriftunkundigen, sein.!?

In der Natur lesen zu konnen, war dem christlichen
Mittelalter  selbstverstindlich.!"  Welchen Unterschied
mochte es flir den Gldubigen bedeuten, sich in die gottliche
Wortoffenbarung der Heiligen Schrift zu vertiefen oder in
die gottliche Schopfungsoffenbarung der Natur, wenn diese
nach den Worten des HUGO VON ST. VIKTOR gleichsam ein
Buch war, scriptus digito Dei'?, geschrieben mit dem Finger
Gottes?

Das Thema dieser Untersuchung impliziert aus philologi-
scher Sicht die Frage, wieso im Buch der Natur wie in einer
Offenbarungsschrift geblittert werden kann, mit anderen
Worten: welche Leseregeln denn beachtet werden miissen,
damit jene theologischen Erkenntnisse und moralischen
Nutzanwendungen sich einstellen, die etwa ein Berthold

168

von Regensburg im Auge hatte, als er seinem Publikum
jene Lektiire so angelegentlich empfahl. Offensichtlich
verlangt der Text der Natur den richtigen Interpretations-
schliissel, um seine gottlichen Geheimnisse preiszugeben,
seine heilsgeschichtliche Bedeutsamkeit zu enthillen und
so tatsidchlich dem Seelenheil des gliubigen Menschen
dienen zu konnen. Denn das Buch der Natur wird nur dann
sprechen, wenn ein hermeneutisches Verfahren angewandt
wird, das die Dingwelt als Zeichenwelt konstituiert, so dass
die Schopfung zu einem Kosmos von Metaphern wird. In
den Worten des ALANUS DE INSULIS:

Omnis mundi creatura,
Quasi liber, et pictura

Nobis est, et speculum.
Nostrae vitae, nostrae mortis,
Nostri status, nostrae sortis
Fidele signaculum."

Das Verfahren, das aus der Natur ein Buch macht, sie in
ein und demselben Akt chiffriert und dechiffriert, ist die
Allegorese in des Wortes urspriinglicher Bedeutung. Denn,
so heisst es in ISIDOR VON SEVILLAS fiir das Mittelalter mass-
geblicher, von der antiken Rhetorik beeinflusster Etymolo-
gie, allegoria est alieniloquium. Aliud enim sonat, et aliud
intellegitur.'*

Anstatt aber die zeichentheoretischen Implikationen
dieser und dhnlicher Allegoriedefinitionen des Mittelalters
zu entfalten, soll hier versucht werden, an einem konkreten
Text zu veranschaulichen, welche praktischen Konsequen-
zen die Allegorese flir die Weltbetrachtung hat. Das Beispiel
- es handelt sich um eine Leichenrede des ANDREAS GRY-
PHIUS'S - ist bewusst dem Barockzeitalter entnommen, weil
diese Epoche mit ihrer reich entwickelten Systematik an
sinnbildlichen Beziigen'® in dieser Frage - und nicht nur in
dieser - ganz und gar dem Geist des Mittelalters und dar-
tiber hinaus der diese ganze Epoche prigenden Patristik
verpflichtet ist, so dass hier an dem barocken Text jene im
Mittelalter gestaltete Weltsicht in aller wiinschenswerten
Deutlichkeit zu greifen ist.

In seiner Totenrede auf Eva Schonborner!” vergleicht
Gryphius das menschliche Dasein in seiner Kiirze, Dunkel-
heit und Kilte einem Wintertag. Die Tote bezeugt dies mit
ihrer erkalteten Leiche.® Der Vorname der Verstorbenen,
Eva, erinnert den Redner unserer ersten Mutter / welche statt
des Lebens den Tod auff uns geerber."” Ausgehend von dem
Winterthema seiner Dissertatio funebris beschiiftigt sich
Gryphius, angeregt durch die Eva-Reminiszenz, mit dem
Schopfungstermin und der Frage, wann das erste Men-
schenpaar aus dem Paradies gestossen wurde. Er referiert
zunichst die traditionelle Auffassung, die besagt, es sey
dieses gantze Gebaude der Welt von dem Allerhochsten in dem
Anfang des Frillings auffgefuhret.?® Diese Meinung verwirft
Gryphius, der in der Winterzeit das jahreszeitliche Modell
zur Interpretation der menschlichen Existenz erblickt. So
schliesst er sich der These an, nach der das Schopfungsge-
schehen im Herbst stattfand. Diese Entscheidung ergibt



sich folgerichtig aus dem Grundaxiom vom Winter=Tag
Menschlichen Lebens, das Gryphius nun weiter beweist,
indem er den Siindenfall der Stammeltern des Menschen-
geschlechtes auf den Beginn der Winterzeit datiert. Zu
diesem Zweck braucht der Redner nur noch die Zeit zwi-
schen dem ersten Schopfungstag - im Herbst - und der
Vertreibung aus dem Paradies mit ihren Konsequenzen flir
die Winterlichkeit der Conditio humana zu tberbriicken.
Dieser Sprung gelingt wiederum mit Hilfe der mittelalterli-
chen Tradition, der Gryphius die Antwort auf die Frage
entnimmt, wie lange Adam und Eva sich im Paradiese
aufhielten. Er bevorzugt die These, laut welcher die paradie-
sische Zeitspanne vierzig Tage wihrte. Hétte sie ndmlich
nicht vierzig Tage gedauert, so wire nach den Gesetzen der
hier waltenden Interpretationslogik zu folgern, dann hitte
auch der zweite Adam, Jesus Christus, nicht vierzig Tage in
der Wiiste fasten miissen. In den Worten des Gryphius: Die
schonste und anmuthigste Meynung ist der jenigen / welche
davor halten: Unser Heyland hatte durch seine Fasten in der
verwilderten Wiisten gebiisset und ausgesohnet / was Eva und
Adam durch die verbotene Speise in dem lieblichsten Paradif3
verbrochen / auch eben so viel Tage in der Einode verharret / als
Jjene in dem herrlichsten Lustgarten.?' Diese Parallelisierung,
diese Ineinssetzung von Jesu Fastenzeit in der Wiiste mit
der Zeit der Fiille im Paradies riickt nun den Termin fiir den
Stindenfall auf den Winteranfang: Gesetzt nun / daf} diesem
also: so werden wir unfehlbar schliessen / daf3 die Verstossung
unserer ersten Eltern gleich auff die rauen Tage des ausgehen-
den Herbsts oder angehenden Winters getroffen; und also ein
Vorbild gewesen des Jammers / der uns vertriebene Kinder Evae
in dem Elend unsers Lebens tuiberfallen solte / welches freylich
ein rechter Winter=Tag.?

Diese Vermischung von konzeptueller und realer Erfas-
sung der Lebenswirklichkeit, die Gryphius durch ein Ge-
flecht von Entsprechungsverhiltnissen herstellt, beruht
keinesfalls auf Willkiir, wie es heute vielleicht scheinen
mag, sondern ist gesteuert von der traditionellen Auslegung
der Heiligen Schrift mit ihrem zentralen Prinzip der typolo-
gischen oder figuralen Deutung.”® Eine solche Deutung
besagt in ihrem Kern nichts anderes, als dass die Personen,
Handlungen und Geschehnisse des Alten Testaments
Verweisungscharakter flir das Neue Testament haben,
schattenhaft verhillt, als «figurale Realprophetie»?* auf die
Zeit der Erfiillung und Gnade bezogen sind. So ist Adam
die figura, der typus Christi®® und schliesst mit seiner Ver-
siindigung bereits denjenigen in sich, der die Menschen von
dieser Schuld wieder erldst, wobei mittelalterlicher Uberlie-
ferung zufolge der Lebensbaum des Paradieses selbst das
Holz liefert, aus dem spiter das Kreuz gezimmert wird.26
Ahnlich weist Eva, die von der Schlange verfiihrte Siinde-
rin, auf Maria voraus, die der Schlange den Kopf zertritt,
indem sie der Menschheit in Gestalt ihres Sohnes den
Retter schenkt.?’” Das hier sich ausdriickende Geschichts-
verstindnis verbindet das Prinzip der Wiederholung mit
dem Prinzip der eschatologischen Erfiillung und Vollen-
dung.?® Damit aber bedeuten Personen und Dinge mehr, als
sie fiir sich genommen zunéchst sind. Sie weisen iiber sich

hinaus auf andere Sinnzusammenhinge, haben Zeichen-
charakter.

Gryphius wendet das Gesetz der typologischen Analogie
so an, dass er, statt vom alttestamentlichen Typus her auf
den neutestamentlichen Antitypus zu verweisen, umge-
kehrt vom Neuen Testament ausgeht, um auf das Alte
Testament zuriickzuschliessen. Das vierzigtigige Fasten
Christi ermoglicht es also, mit den Gegebenheiten des
Neuen Testamentes die Zeitverhiltnisse des Alten Testa-
ments zu strukturieren. Damit ist im Paradiesesgeschehen
und seinem Ende die zeitlose Unheilssituation des Men-
schengeschlechtes vorgezeichnet.

Nachdem auf diese Weise der reale Wintertag die Qualitét
eines theologischen, bibelexegetisch giiltigen Modells fiir
die Conditio humana erhalten hat, ist auch fur den Weltbe-
trachter ein Wahrnehmungsmodus bereitgestellt, der den
Wintertag auf seinen tieferen, eigentlichen, verborgenen
Sinn durchleuchtet. Mit anderen Worten: Unter dem
Zugriff der «allegorischen Apperzeptionsform»? wird das
Buch der Natur zum Sprechen gebracht, enthiillen die
Dinge ihren Verweisungscharakter und zeigen, was schon
IRENAUS VON LYON in der Formel ausdriickt, dass es keine
Zeichenlosigkeit gebe bei Gott: nihil enim vacuum, neque
sine signo apud eum.’® Oder in den Worten des mittelhoch-
deutschen Spruchdichters FREIDANK:

Diu erde keiner slahte treit,

daz gar si ane bezeichenheit.
nehein geschepfede ist so fil,

sin bezeichne anderz, dan si si.3!

Betrachtet der Glidubige unter solchen Verstehensbedin-
gungen etwa die Wintersonne, dann interessiert ihn nicht,
dass die Sonne, wie man es heute naturwissenschaftlich
formulieren wiirde, infolge der Schrigstellung der Rota-
tionsachse der Erde im Winter die niedrigste Mittagshohe
aufweist. Er bedenkt vielmehr, was ihm die Wintersonne
dariiber hinaus zu sagen vermag. Mit den Worten des
Gryphius: Wie nun die Sonne in dem Winter zwar uns sehr
nahe / aber doch wegen ihrer schregen Stralen wenig erwarmen /
und langsam die Erden erleuchten kan: Also miissen wir zwar
gestehen / da3 GOtt in und um uns / dennoch werden unsere
Seelen / weil die innerliche Warme der Liebe in vielen erkaltet /
wenig von ihm erhitzet [...). Wir sehen gar offt sonderbare
Flecken und Liechter in der Sonnen: Nicht selten bilden wir uns
ein / GOtt habe sein Angesicht vor uns verborgen / sein Zorn sey
uber uns entbrant [...]: Da er doch mit liebreichester Vater=
Treu uns anblicket.?* So von der Sonne sprechen kann nur,
wer iiber ihr wahres, und das heisst heilsgeschichtlich
bedeutsames Wesen aus dem Buch der Schrift unterrichtet
ist3, sei es, dass er dabei an den Vers denkt: Denn Gott der
Herr ist Sonne und Schild (Psalm 84,12), oder an das Neue
Testament, in dem Christus als das aufstrahlende Licht aus
der Hohe bezeugt ist, um allen zu leuchten, die in Finsternis
sitzen und im Schatten des Todes (Lukas 1,78). Der Winter
aber ist fiir den Christen nicht das letzte Wort seiner Le-
bens- und Glaubenserfahrung. Denn auf den Winter folgt

169



der Friihling. Mit der Stimme des Briutigams aus dem
Hohenliede leitet Gryphius den allegorischen Umschlag
vom Winter in den Friihling ein: Kom meine Freundin / kom
meine Schone! denn sihe / der Winter ist vergangen / der Regen
ist weg und dahin.3* In seiner eigenen Auslegung: Denn siehe /
der Winter [ der Winter deines betriibten Lebens / ist vergangen /
der Regen / der Regen deiner Tribsal / ist weg / und dahin / die
Blumen sind hervor kommen im Lande / deine Tugenden blithen
nunmehr aus der todten Erden in das Land des Lebens / und der
Lentz / der frolichsten Ewigkeit / ist herbey kommen.®

Diese hier priasentierte Weltschau vollzieht sich als Sinn-
deutung von sichtbaren, greifbaren, empirisch zuginglichen
Sachverhalten. Sie bezieht die Dinge dieser Welt auf eine
die irdische Realitit tibersteigende, transzendente Wirklich-
keit, indem sie Vergingliches und Ewiges in bezeichnender
Weise spiegelhaft aufeinander verwiesen sieht. Denn fiir
jene genuin christliche Zeit, die tiber anderthalb Jahrtausen-
de abendldndischer Geistesgeschichte umspannt, von der
Spétantike bis in die frithe Neuzeit, bleibt die Lehre von der
Welt verbunden mit der biblischen Botschaft. Ohne Kennt-
nis der gottlichen Offenbarung im inspirierten Wort der
Schrift wire der Zeichen- und Gleichnischarakter der Welt
gar nicht zu erkennen, geschweige denn auf die ethisch-
moralische Dimension der menschlichen Existenz wegwei-
send und heilssichernd zu beziehen.

BONAVENTURA, der grosse Franziskanertheologe des 13.
Jahthunderts, liefert in seinem Kommentar zum Buch
Genesis eine prizise Beschreibung des Verhiltnisses von
geschaffener Welt und Heiliger Schrift: Es ist gewif3, daf? der
Mensch, solange er stand, die Kenntnis der geschaffenen Dinge
hatte, daf3 er durch ihre Darstellung zu Gott getragen wurde,
ihn zu loben, anzubeten und zu lieben (habebat cognitionem
rerum creatarum et per illarum repraesentationem ferebatur in
Deum ad ipsum laudandum, venerandum, amandum). Denn
dazu sind die Kreaturen geschaffen, und so werden sie zu Gott
zurtickgefiihrt. Aber als der Mensch fiel, als er die Erkenntnis
verlor, da gab es keinen, der sie zu Gott zuriickfiihrte. Daher
war dieses Buch Welt gleichsam erstorben und ausgeléscht, und
es war ein anderes Buch notig, wodurch dieses erleuchtet wiirde,
den Sinn der Dinge zu empfangen (Unde iste liber, scilicet
mundus, quasi emortuus et deletus erat; necessarius autem fuit
alius liber, per quem iste illuminaretur, ut acciperet metaphoras
rerum). Das aber ist das Buch der Schrift, das die Ahnlichkei-
ten, die Besonderheiten und den Sinn der Dinge, die im Buche
der Welt geschrieben sind, aufstellt (Hic autem liber est Scriptu-
rae, qui ponit similitudines, proprietates et metaphoras rerum
in libro mundi scriptarum). Denn das Buch der Schrift stellt die
ganze Welt wieder her, Gott zu erkennen, zu loben und zu
lieben. [...] So erleuchtet die Heilige Schrift alles und fiihrt zu
Gott zuriick, wie es zuerst durch die Kreatur geschah (Liber
ergo Scripturae reparativus est totius mundi ad Deum cognos-
cendum, laudandum, amandum. |...] Unde sacra Scriptura est
illuminativa omnium et reductiva in Deum, sicut primo fuit
creatura).’® Erst im Lichte der Schriftoffenbarung gelesen,
werden die in der Welt urspriinglich angelegten Hinweise
auf Gott wieder sichtbar. In dieser Beleuchtung durch das
Buch der Schrift geben sich die Dinge der Schopfung wieder

170

als das zu erkennen, was sie von allem Anfang an waren,
und bekunden in ihrer Sinnenhaftigkeit, dass sie von Gottes
ewiger Fiille, von dieser [...] schaffenden, abbildenden,
ordnenden Kunst Schatten sind, Echo und Gemdlde; Spuren
sind sie, Statuen und Schaustiicke, die uns vorgefiihrt werden,
um Gott zu schauen, und Zeichen, die uns von Gott gegeben
sind (illius [...] artis efficientis, exemplantis et ordinantis sunt
umbrae, resonantiae et picturae, sunt vestigia, simulacra et
spectacula nobis ad contuendum Deum proposita et signa
divinitus data), [...] sie sind Abbilder oder besser Abgebildetes,
vorgefiihrt einer noch ungebildeten oder sinnenbefangenen
Seele, damit diese durch Sinnliches, das sie sieht, hindurchge-
fiihrt werde zum Geistigen, das sie nicht sieht, wie durch
Zeichen zum Bezeichneten (sunt exemplaria vel potius exem-
plata, proposita mentibus adhuc rudibus et sensibilibus, ut per
sensibilia, quae vident, transferantur ad intelligibilia, quae non
vident, tanquam per signa ad signata).’’ Dass die Wirklich-
keit diese Transparenz erhélt, ist also, und daran ldsst
Bonaventura keinen Zweifel, dem Buch der Schrift zuzu-
schreiben.?® Mit anderen Worten: Die Bibelexegese wird
zum Vorbild und Massstab fiir die Methode, wie die Ding-
welt zu entziffern ist. In der Hermeneutik der verba und der
res spiegelt sich unmittelbar das Verhiltnis zwischen dem
Buch der Schriftoffenbarung und der durch dieses wieder
moglich gewordenen Offenbarung Gottes in seiner Schop-
fung.®

Fiir die Bibelexegese bedienten sich die Theologen von
der Patristik bis zu Luther der Lehre vom mehrfachen
Schriftsinn.*’ Diese Lehre besagt, dass das Buch der Schrift
Uber den sensus literalis, also iiber das buchstiblich Ge-
meinte hinaus, einen geistigen Sinn, einen sensus spiritualis
besitzt. Hierin unterscheidet sich die Heilige Schrift von
den Biichern der Heiden, in denen nach einem Wort des
RICHARD VON ST. VIKTOR die Wortklange, voces, die Sachen
bezeichnen und nur diese. In der Heiligen Schrift aber
verweisen die evozierten Sachen noch auf andere Sachver-
halte: ipsae res alias res significant.! Wenn also im Buch der
Schrift von einem Stein, einer Blume oder dem Winter die
Rede ist, so ist die Bedeutung dieser Wortkliange nicht in
dem Tatbestand erschopft, der uns durch die Sinne vorge-
geben ist. Vielmehr wird das Ding, mit dem sich der literale
Schriftsinn begniigt, erst zum eigentlichen Bedeutungs-
triager und erhilt damit eine significatio, eine bezeichenunge.
Vornehmste Aufgabe des Exegeten ist sein Bemiihen um
die geistig-geistliche Dimension der im Buch der Schrift
angesprochenen Sachverhalte.

Das Mittelalter demonstriert diese Interpretationsmetho-
de mit Vorliebe am Beispiel der Stadt Jerusalem. Aus der
Sicht des sensus literalis sive historialis ist mit Jerusalem die
in Paldstina liegende Stadt gemeint. Der sensus spiritualis
Jerusalems hat mehrere Aspekte. Aus der Sicht des sensus
allegoricus, des zweiten, iibertragenen Schriftsinnes, bedeu-
tet Jerusalem die christliche Kirche. Wird sie nach dem
sensus moralis betrachtet, so ist mit dieser Stadt nicht mehr
die historisch-geographische Realitit angesprochen und
auch nicht das allegorische Bild fiir die Kirche, sondern die
Seele des Christen als Ort des Glaubens. Und der vierte



Schriftsinn, der sensus anagogicus, zielt auf das eschatologi-
sche, das himmlische Jerusalem als den Ort der ewigen
Gottesherrschaft. Zu Recht kann daher HUGO VON FOLIE-
TUM behaupten, dass es in der Heiligen Schrift vier Stadte
gibt, die den Namen Jerusalem tragen: Quatuor siquidem
civitates in divina Scriptura fuisse perhibentur, quarum una-
quaeque Hierusalem nuncupatur, id est, materialis et mystica,
moralis et anagogica. Materialis Hierusalem est quaedam
civitas in Judaea posita, mystica vero est Ecclesia, moralis
quaelibet fidelis anima, anagogica coelestis patria. Prima
constat ex lapidibus et lignis; secunda ex justis et justificandis;
tertia ex virtutibus, quarta ex angelis et hominibus. Materialis
aliquando destruetur, mystica transferetur, moralis aedifica-
bitur, anagogica vero in aeternum non commovebitur. Prima
continet res gestas, secunda mysteriorum figuras, tertia exem-
pla morum, quarta diversitates coelestium mansionum.*

Dieses Auslegungsverfahren nach dem vierfachen Schrift-
sinn ist in der Bibel selbst verankert. Denn dort ist die Rede
von einem himmlischen Jerusalem, das im Gegensatz steht
zur realen, irdischen Stadt: Ich sah die heilige Stadt, das neue
Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herabkommen
(Apokalypse 21,2). Auch das moralische oder das allegori-
sche Jerusalem lassen sich mit Bibelstellen begriinden. Das
Wesen der christlichen Bibelhermeneutik hat das Mittelal-
ter selbst ebenso klar wie knapp auf folgende Merkvers-
Formel gebracht:

Littera gesta docet, quid credas allegoria.
Moralis quid agas, quid speres [quo tendas] anagogia.*

Von diesem aus dem Buch der Schrift abgeleiteten Inter-
pretationsverfahren ist die Lektiire des Buchs der Natur
geprigt. Welch heilsgeschichtlich bedeutsamen Auskiinfte
eine nach bibelexegetischen Massstiben betrachtete Natur
den Frommen erteilen konnte, zeigt wohl kein Werk ein-
driicklicher als der «PHYSIOLOGUS», das alteste und am
weitesten verbreitete Tierbuch des Mittelalters, das aus den
ersten nachchristlichen Jahrhunderten stammt.* Dort
heisst es etwa von dem Hasen: Er ist ein guter Laufer. Wenn
er gejagt wird, flieht er in felsiges und ansteigendes Geldnde,
und dann werden die Hunde samt dem Jiger miide und haben
nicht Kraft, ihn zu erjagen, und so kommt er heil davon. Wenn
er sich aber zu abschiissigem Geldnde wendet, kann er nicht so
gut rennen, weil seine Vorderbeine zu kurz sind, und im Nu
fasst ihn der Hund. Und deshalb sucht er die Stellen, wo es
nach oben geht. So auch du, Mensch, so du verfolgt wirst von
den feindlichen Mdchten samt dem Jiger, dem Teufel, der Tag
fiir Tag darnach trachtet, dem Menschen nach dem Leben zu
stellen: suche den Felsen und die Hohen, von welchen auch
David sagt: Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, woher
mir Hilfe kommen wird. Denn wenn der Bose sieht, dass der
Mensch nach abwdrts lduft und auf das Irdische bedacht ist
und auf das, was dieses Leben zu bieten hat, dann kommt er
ihm nur um so eifriger nahe mit seinen Schlichen! Wenn er aber
sieht, dass der Mensch lduft nach dem Willen Gottes und
aufsucht den wahren Felsen, unseren Herrn Jesus Christus, und
dass er die Anstiege der Tugenden hinangeht, dann wendet er

sich um wie ein Hund nach dem Worte Davids: Abwenden
sollen sich nach riickwdrts und in Schmach und Schande fallen
sollen die, so mir Béses wollen.

Auf eine vergleichbare Sinndeutung des Berges greift die
Mystikerin MECHTHILD VON MAGDEBURG* zuriick, wenn
sie sich dieser Bildlichkeit bedient, um die dialektische
Bewegung zwischen dem in der Unio mystica gipfelnden
sturm der gottminnenden Seele und der gotzvromdunge,
ihrer Gottferne, sinnfillig zu machen - wobei dann der
Abstieg, das sinken, bei Mechthild eine ganz neue und
eigene Interpretation erhélt: SweTie die sele mit der minie zuge
und mit maniger girikeit irs jagenden herzen nach gotte uf den
hohen berg der gewaltigen mifie und der schonen bekantnisse
komen ist, so tut si als der bilgeri, der berge ufgestigen hat mit
grosser gerunge, so stiget er anderhalp nider mit grosser vorhte,
dc er sich nit vberwerfe. Dc ist, dc die sele so sere durschinen ist
in der hitze der langen mifie, und also unmehtig worden ist in
der vmbehalsunge der heligen drivaltekeit so begifiet si ze
sinkende und ze kiilende

Als die sutie von der hohsten stat hernider gat
Und sinket untz in die naht.

Weis got also wirt es an der sele

Und och am libe vollebraht.*’

Von PETRARCA ist uns ein Brief an einen befreundeten
Augustinermonch iiberliefert, in dem er aus der Erinnerung
heraus seine Besteigung des Mont Ventoux in einem kunst-
vollen Spiel mit traditionsreichen Erzidhlmustern gestaltet.
Dabei erweist sich der italienische Dichter und Humanist
als gelehriger Schiiler der Patristik, wenn er seine mit den
Miihen des Aufstiegs verbundene Meditation nach allen
Regeln des exegetisch-allegorisierenden Auslegungsverfah-
rens konzipiert, so dass seine Erfahrung des Bergpfades als
Lebens- und Heilsweg nach den Stationen der Lehre vom
sensus literalis, allegoricus, moralis und anagogicus struktu-
riert erscheint: So hatte ich mich denn, oft enttdauscht, in einem
Tal niedergelassen. Dort schwang ich mich auf Gedankenflii-
geln vom Korperlichen zum Unkérperlichen hiniiber (a corpo-
reis ad incorporea volucri cogitatione transiliens) und wies
mich selbst etwa mit den folgenden Worten zurecht: «Was du
heute so oft bei Besteigung dieses Berges (in ascensu montis
huius) hast erfahren miissen, wisse, genau das tritt an dich und
an viele heran, die da Zutritt suchen zum seligen Leben. Aber
es wird deswegen nicht leicht von den Menschen richtig gewo-
gen, weil die Bewegungen des Korpers zutage liegen, die der
Seele jedoch unsichtbar sind und verborgen (corporis motus in
aperto sunt, animorum vero invisibiles et occulti). Wohl aber
liegt das Leben, das wir das selige nennen, auf hohem Gipfel,
und ein schmaler Pfad, so sagt man, fiihrt zu ihm empor
[Matthius 7.14]. Es steigen auch viele Hiigel zwischendurch
auf, und von Tugend zu Tugend muss man weiterschreiten mit
erhabenen Schritten. Auf dem Gipfel ist das Ende aller Dinge
und des Weges Ziel, darauf unsere Pilgerfahrt gerichtet ist (ad
quem peregrinatio nostra disponitur). [...] Was hdlt dich also
ab? Doch wahrhaftig nichts weiter, als dass der Weg durch die
irdischen und allerniedrigsten Geliiste ebener ist und, wie es auf’
den ersten Blick scheinen mochte, bequemer. Gleichwohl musst
du nach langer Irrfahrt unter der Last des zum Unheil aufge-

171



schobenen Weges hinansteigen zum Gipfel des seligen Lebens
selber oder in den Talgriinden deiner Siinden sdumig erliegen
(ad ipsius te beate vite culmen oportet ascendere aut in conval-
libus peccatorum tuorum segnem procumbere); und wenn dich
dort - was nur heraufzubeschworen mir graut - Finsternis und
Schatten des Todes [Psalm 106,14] finden, so musst du die ewige
Nacht unter bestandigen Qualen verbringen.»¥

Die in diesen und zahllosen anderen Belegen zum Aus-
druck gebrachte Spiritualitdt im Umgang mit der Natur ldsst
sich wohl am treffendsten mit den Worten beschreiben, mit
denen GUIBERT VON NOGENT die Welterfassung des Gregor
von Nazianz charakterisierte: Er habe die Gewohnheit
gehabt, was immer er erblickte, zur erbaulichen Unterrich-
tung seines Geistes zu allegorisieren (ad instructionem animi
allegorizare).® In welche Richtung dabei die Allegorese
zielt, hiangt von den Eigenschaften der Dinge ab, denn diese
sind es, aus denen sich die significatio ergibt.’!

Die Biene etwa, die den Honig sammelt und das Wachs
schenkt, kann zum Bild fiir die Apostel und Propheten
werden. Deshalb ist der Bienenstock das Attribut fur die
grossen Lehrer der Kirche, fur einen Ambrosius oder
Bernhard von Clairvaux, der dazu noch den Beinamen
doctor mellifluus besitzt, honigfliessender Lehrer.2 Ahnlich
positiv kann die Biene als Symbol der Auferstehung aus der
Nacht des Todes dienen. Denn Samson, so lehrt das Buch
der Schrift, fand im Rachen des von ihm getoteten Lowen
einen Bienenschwarm und Honig®: Aus dem Kadaver des
alles verschlingenden Lowen, hier also aus Grab und Unter-
welt, entsteigt die Slisse des neuen Lebens. Diese Biene
liefert das Wachs fur die Osterkerze, die das Symbol des
Auferstandenen ist. Die katholische Kirche bezeugt noch
alljahrlich im «Exsultet» der Ostervigil das geistige Wesen
der Biene, wenn sie das Lob der Kerze mit dem Bienenlob
verbindet. Dabei bietet die heute gesungene Fassung des
«Exsultet» nur noch einen kiimmerlichen Rest jener Spiri-
tualitét, die den Urtext beseelte: In dieser gnadenstromenden
Nacht nimm auf, heiliger Vater, das Abendopfer, das dir in
dieser feierlichen Kerzendarbringung durch ihrer Diener Hinde
vom Werk der Bienen die hochheilige Ekklesia weiht. [...] Es
ndhrt sich vom schmelzenden Wachs, das die Mutter Biene als
Stoff fiir diese kostbare Leuchte bereitet hat. Die Biene iiber-
trifft alle anderen Tiere, die dem Menschen untertan sind. Sehr
klein von Korper, trdgt sie doch in ihrer engen Brust gewaltigen
Geist; an Kriften schwach, ist sie doch stark an Erfindungsga-
be. Sie erkundet den Wechsel der Zeiten; und wenn der bereifte
Winter sein graues Haar ablegt und der milde Lenzhauch das
starre Eis zum Schmelzen gebracht hat, macht sie sich gleich
voll Eifer zur Arbeit auf. Da fliegen die Bienen aus, zerstreuen
sich iiber die Fluren, schwingen zart die Fliigel, hdangen sich mit
ihren Beinchen an und setzen sich nieder. Die einen lesen mit
dem Munde die Bliiten ab und kehren mit Nahrung beladen ins
Lager zuriick. Andere bauen dort mit zahem Leim in unglaubli-
cher Kunst die Zellen, andere fiillen den fliissigen Honig ein,
andere wandeln den Bliitenstaub in Wachs, andere bilden mit
ihrem Munde die Brut, andere bergen den von Bldttern gesam-
melten Nektar. O wahrhaft selige Biene, wunderbare! Ihr
Geschlecht wird nicht vom Mdnnlichen verletzt, nicht von der

172

Brut gestort, ihre Unversehrtheit nicht von den Kindern wegge-
nommen! So hat auch die heilige Maria als Jungfrau empfan-
gen, als Jungfrau geboren, und Jungfrau ist sie geblieben. O
wahrhaft selige Nacht [...]P*

Die Biene hat aber nicht nur gute Eigenschaften, denn sie
kann stechen. Aus diesem Grunde eignet sie sich als negativ
gewertetes Bild fir die Christenverfolger. Wiederum ist es
das Buch der Schrift, das der Biene auch diesen Stellenwert
im Zeichenkosmos der Natur zuweist. Denn im Deuterono-
mium heisst es: egressus Amorrhaeus, qui habitabat in
montibus, et obviam veniens, persecutus est vos, sicut solent
apes persequi (Deuteronomium 1,44); und der Psalmist
betet: Omnes gentes circuierunt me; / Et in nomine Domini
quia ultus sum in eos. /[...] / Circumdederunt me sicut apes, /
Et exarserunt sicut ignis in spinis; / Et in nomine Domini quia
ultus sum in eos (Psalm 117,10-12).55

Schon frith wurde das im Wechselspiel von Schriftausle-
gung und Naturallegorese angesammelte Bedeutungswissen
systematisiert und in allegorischen Worterblichern gespei-
chert. Am Anfang der Reihe dieser ehrwiirdigen Kompen-
dien und Nachschlagewerke steht der «Liber formularum
spiritalis intelligentiae» des EUCHERIUS VON LYON. Bis zum
«Mundus symbolicus» des FILIPPO PICINELLI zidhlt man
hundertfiinfzig solcher bedeutungstrichtiger Lexika.*

Mit dem Ende des Mittelalters hatte die von der Bibelexe-
gese gespeiste Energie der Naturvergeistigung ihren Hohe-
punkt erreicht. Nichts konnte sich nunmehr jenem sinnge-
benden Denken und Wahrnehmen entziehen, das in einer
richtigen Deutungswut die Dinge zu verbildlichen trachtete,
um nicht vor ihrer puren materiellen Faktizitdt und Funk-
tionalitdit und damit vor ihrer Leere und Sinnlosigkeit
stehen zu missen. Der Geist, der vor kurzem noch lebendig
machte, erstarrte allmihlich in hohler Manier und totete
sich schliesslich selbst, nicht ohne vor seinem Ende eine
wahre Inflation der merkwiirdigsten allegorischen Trivialita-
ten hervorzubringen. Die staunenswerte Kraft des mittelal-
terlichen Symbolismus, in dessen Sprache die Volker
Europas einander verstanden, war erschlafft und verlor sich
in mechanisch abrollenden Leerldufen banaler Sinnzuwei-
sungen. Selbst ein Fastnachtskrapfen konnte nicht mehr
genossen werden, ohne dass er zuvor in eine spirituelle
Perspektive gerlickt wurde, und es durfte beim Verzehr
disser anddchtigen ler nicht vergessen werden, dass seine
Zutaten aus dem Mehl des reinen Lebens und lauteren
Gewissens, aus den Eiern des andichtigen Gebetes, dem
Wasser der wahren Reue, dem Salz der Demut und der
Fiillung der Leiden Christi bestanden und dieser Krapfen,
firwahr ein geistliches Gedicht, im Schmalz der Barmher-
zigkeit unter dem Feuer der inbriinstigen Liebe in der
Pfanne des andichtigen Herzens gebraten worden war.”’
Dieser iiberreif gewordene Symbolismus nahm immer
mehr die Ziige einer Obsession im Umgang mit den Realien
an, so dass einem Hofling angesichts der weiblichen Toilette
anscheinend eher Spiritualien in den Sinn kamen als irgend-
welche erotischen Verheissungen, wenn er tiber den Pantof-
fel der Demut und die Schuhe des Fleisses meditierte, sich
der Strimpfe der Ausdauer ebenso annahm wie des



Strumpfbandes der Entschlossenheit, und auch vor dem
Hemd der Ehrbarkeit und dem Schniirleib der Keuschheit
nicht haltmachte,

Diese sich iibersteigernden Zuckungen und Auswliichse
des Allegorisierens verebbten sehr bald. Eine verdnderte
Zeit konnte die Willkiirlichkeiten und Kiinstlichkeiten
jenes immer geistloser werdenden Herumtindelns mit
Dingen und Bedeutungen nicht mehr ertragen. Die Routine
hatte zur Erstarrung gefiihrt nicht nur im Umgang mit der
Welt, sondern auch in der Begegnung mit dem Wort Gottes
im Buch der Schrift. In MARTIN LUTHER erwuchs einem in
der Praxis der Bibelauslegung rein mechanisch angewand-
ten vierfachen Schriftsinn der schirfste Gegner. Fiir den
Reformator ist eine so gehandhabte geistliche Deutung eitel
Lappen vnd Kinderwerck / ja Affenspiel / mit der Schrifft also
gauckeln / Es ist nicht anders | denn wenn ich wolte auff
dieselbe weise von der Medicin reden / [...] als / wenn ich
erstlich sagte / Das Fieber ist ein Kranckheit / Rebarbara ist die
Ertzney. ij. Das Fieber bedeut die Stinde / Rebarbarum Jhesum
Christum. iij. Das Fieber ist ein Gebrechen vnd Feil / Rebarba-
rum ist die Krafft dawider. iiij. Das Fieber bedeut das Verdam-
nis / Rebarbarum die Aufferstehung. Wer sihet hie nicht / das
solche Deutung eitel Gauckelwerck ist. Luther selbst will bey
dem gesunden vnd klaren Text bleiben.”® Als Monch sei er
zwar ein Meister auff Geistliche Deutung gewesen, habe alles
allegorisiert, auch die Cloaca; nachdem er aber durch den
Romerbrief zur Erkenntnis Christi ggkommen sei, habe er
begriffen, dass mit diesem Interpretationsverfahren nichts
erreicht werde. In Abkehr von seiner friitheren Auslegungs-
praxis formuliert Martin Luther also eine neue Maxime, an
der sich die reformatorische Bibelexegese orientiert, indem
sie im von Gott inspirierten Bewusstsein des Glaubigen die
einzige und letzte Instanz fiir den rechten Umgang mit der
Schrift errichtet: Als ich jung war / da war ich gelert / vnd
sonderlich / ehe ich in die Theologia kam / da gieng ich mit
Allegorijs / Tropologijs / vad Anagogijs vmb / vnd machte eitel
kunst / Wenns jtzt einer hette / er triige es vmbher fur eitel
Heilthumb / Aber ich weis / das es ein lauter Dreck ist. Nu hab
ichs faren lassen / vnd ist meine beste vnd erste Kunst / tradere
scripturam simplici sensu, denn literalis sensus der thuts / da
ist leben / da ist krafft / lere vnd kunst innen.®

Eine solche Devise verweist aber auf eine Entwicklung, an
deren Ende auch das Buch der Natur nur noch simplici
sensu gelesen werden wird, so dass sich auch die Dinge
nicht mehr in derselben Weise als Partner fiir ein Glaubens-
gesprach mit dem Menschen anbieten kdnnen: der Baum,
die Rose, die Biene, der Schnee, Tau und Perle, Licht und
Dunkelheit. Zwar ist Gott bis weit in die Neuzeit hinein
dem Menschen in der Natur nahe geblieben. «Irdisches
Vergniigen in Gott» galt als Ziel und Sinn der Naturbetrach-
tung nicht nur einem Mann wie BARTHOLD HINRICH
BROCKES, dessen Vergissmeinnicht-Gedicht hier stellvertre-
tend angefiihrt sein soll:

[ o]
Und fand von Krautern, Gras und Klee
In so viel tausend schonen Bldittern
Aus dieses Weltbuchs A B C

So viel, so schon gemalt, so rein gezogne Lettern,
Dass ich, dadurch geriihrt, den Inhalt dieser Schrift
Begierig wiinschte zu verstehn.
[e:]
Ein jedes Grdschen war mit Linien geziert,
Ein jedes Blatt war vollgeschrieben;
Denn jedes Aderchen, durchs Licht illuminiert,
Stellt’ einen Buchstab vor. Allein,
Was eigentlich die Worte sein,
Blieb mir noch unbekannt,
Bis der Vergissmeinnicht fast himmelblauer Schein,
Der in dem holden Griinen strahlte
Und in dem Mittelpunkt viel giildne Striche malte,
Mir einen klaren Unterricht
Von dreien Worten gab, indem mich ihre Pracht
Auf die Gedanken bracht:
Da Gott in allem, was wir sehen,
Uns sein Allgegenwart und wie er alles liebet
So wunderbarlich zu verstehen,
So deutlich zu erkennen gibet;
So deucht mich, hor ich durchs Gesicht,
Dass in dem saubern Bliimchen hier
Sowohl zu dir als mir
Der Schopfer der Vergissmeinnicht selbst spricht:
Vergiss mein nicht!®!

Doch selbst einer solchen frommen Andacht liegt bereits
eine andere Weltauffassung zugrunde als die mittelalterli-
che. In der Hingabe, mit welcher das Lob des Schopfers
immer wieder an die minuziose Beschreibung der Schop-
fung gekniipft und die Gegenwart Gottes bis in die klein-
sten Einzelheiten an Blumen und Pflanzen aufgespiirt wird,
zeichnet sich eine Wende ab, die Wende vom allegorizare zu
einer Beobachtungshaltung, die der sinnlich erfahrbaren
Welt einen ganz neuen, eigenstindigen Wert beimisst und
dadurch die geistige Wirklichkeit in den Hintergrund treten
lasst. Das naturwissenschaftlich angeschaute Weltbuch mag
dann durch seine Schonheit und Zweckmaéssigkeit die
bewundernden Gedanken des frommen Spaziergingers auf
den Urheber dieser «besten aller Welten» lenken - ein
umfassendes, allgemein verbindliches Lehrbuch des christ-
lichen Heilsweges aber, wie es Berthold von Regensburg vor
Augen hatte, ist es mit Sicherheit nicht mehr.

Gemessen an der mittelalterlichen Welt- und Schriftbe-
trachtung ist die Neuzeit dem Analphabetentum verfallen,
wenn das Buch der Natur nur noch literal entziffert werden
kann, als Materialsammlung und Experimentierfeld flir
Physiker und Astronomen, Chemiker, Botaniker und
Biologen. Doch das symbolische Denken des Mittelalters,
das eine Symphonie der vielfiltigsten Tone und Rhythmen
erklingen liess, in denen das gesamte Dasein dsthetisch
verklidrt wurde, kann nicht ohne weiteres wieder lebendig
werden.®? Das Wort des Paulus: videmus nunc per speculum
in aenigmate: tunc autem facie ad faciem (1 Korinther 13,12),
bezieht die Spiegelhaftigkeit der Welt auf eine letzte Glau-
benssicherheit, die im Wort der Schrift verbiirgt ist. Erst von
der Gewissheit des Ziels aus betrachtet, wird die Rede von

173



einer Vorldufigkeit, von Vorstufen und Vorzeichen sinnvoll.
Wenn im 18. Jahrhundert JOHANN GEORG HAMANN noch
davon spricht, dass alle Erscheinungen der Natur|...] Traume,
Gesichter, Rdthsel seien, die ihre Bedeutung, ihren geheimen
Sinn haben, so bekundet er die traditionelle Uberzeugung,
nach der es ohne Schriftverstindnis auch kein Weltver-
standnis gibt: Das Buch der Natur und der Geschichte sind
nichts als Chyffern, verborgene Zeichen, die eben den Schliissel
nothig haben, der die heilige Schrift auslegt und die Absicht
ihrer Eingebung ist.®> Wenn wir heute dagegen von Chiffren
sprechen, denken wir an eine Verritselung der Welt, die
sprachlos macht, weil diese Zeichen nur insofern tiber sich
hinausweisen, als sie gerade noch auf jene Sprachwelt
zeigen, die sie selbst hergestellt haben. Und was wiren dann
die Bilder? So liesse sich mit PAUL CELAN fragen. Seine
Antwort: Das einmal, das immer wieder einmal und nur jetzt
und nur hier Wahrgenommene und Wahrzunehmende. Und

das Gedicht wdre somit der Ort, wo alle Tropen und Metaphern
ad absurdum gefiihrt werden wollen.®* Das Geflecht der
Beziehungen, das einstmals die Natur aufschliessen und
Uiber sich hinausfiihren konnte, wird unter solchen Voraus-
setzungen zum Sprachgeflecht, das Naturartiges gerade
noch festhalten kann, wie es in Celans «Sommerbericht»
geschieht:

Der nicht mehr beschrittene, der
umgangene Thymianteppich.

Eine Leerzeile, quer

durch die Glockenheide gelegt.
Nichts in den Windbruch getragen.

Wieder Begegnungen mit
vereinzelten Worten wie
Steinschlag, Hartgriser, Zeit.

ANMERKUNGEN

Zu Leben und Werk Bertholds von Regensburg vgl. zuletzt
FrRANK G. BANTA, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters.
Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg. von KurT RuH, 1, 1978,
Sp. 817-823, und VOLKER MERTENS, in: Lexikon des Mittel-
alters 1, 1980, Sp. 2035-2036.

Zitiert nach der Predigt «Von den siben planéten», in: BERT-

HOLD VON REGENSBURG, Vollstindige Ausgabe seiner Predigten

mit Anmerkungen und Worterbuch von FRANZ PFEIFFER,

Bd. 1, Wien 1862 (Nachdruck mit einem Vorwort von KurT

RuH, Berlin 1965), S. 48-64, hier S. 48, Zeile 1-8.

3 S. 48, Zeile 20-23.

4 S. 48, Zeile 23-28.

5 8. 49, Zeile 5-7. In seiner Predigt iiber Deuteronomium 32,13:
Constituit eum super excelsam terram: Ut comederet fructus
agrorum, ut sugeret mel de petra, oleumque de saxo durissimo,
zihlt Richard von St. Viktor seinerseits die geistigen Friichte
auf, die sich aus den Biichern der Schrift und der Natur zur
Erbauung des Menschen anbieten: Qui sunt agri isti, nisi libri
sacri? Qui sunt fructus agrorum, nisi sensus sententieque libro-
rum? Singuli libri singuli agri, scilicet [...] libri Veteris Testamenti
[...] et alii libri Novi Testamenti. [...] Illic invenies fructum [...]
honeste occupationis, fructum lectionis, fructum meditationis,
Sfructum orationis, fructum compunctionis, fructum intime
devotionis, fructum superne contemplationis. Sunt et alii libri
spiritualium bonorum fertiles, fructus prebentes uberes, fructus
salutares. Universitas namque creature quasi quoddam corpus est
bibliothece. [...] Debemus itaque, fratres, esse constituti super
excelsam terram per eminentiam virtutum, comedere fructus
agrorum per lectionem Scripturarum et per contemplationem
creaturarum, sugere mel de petra suscipiendo gratiam redemptio-
nis, oleumque de saxo durissimo sperando gloriam beatitudinis,
ad quam nos perducere dignetur qui vivit. Zitiert nach RICHARD
DE SAINT-VICTOR, Liber exceptionum. Texte critique avec
introduction, notes et tables publié par JEAN CHATILLON
(Textes philosophiques du Moyen Age 5), Paris 1958, pars 2,
liber 10, sermo 22, S. 416-418.

6 S. 49, Zeile 10.

Zitiert nach: Bernhard von Clairvaux, Epistola 106 (ad magi-

strum Henricum Murdach), in: MIGNE, Patrologia latina 182,

Sp. 241-242, hier Sp. 242. Vgl. Wilhelm von St. Thierry, Sancti

Bernardi abbatis Clarae-Vallensis Vita et res gestae, liber

primus, in: MIGNE, Patrologia latina 185, Sp. 225-268, hier

Sp. 240: quidquid in Scripturis valet, quidquid in eis spiritualiter

174

sentit, maxime in silvis et in agris meditando et orando se confite-
tur accepisse; et in hoc nullos aliquando se magistros habuisse,
nisi quercus et fagos.

8 BEeRTHOLD (vgl. Anm. 2), S. 49, Zeile 30.

9 Vegl. HERIBERT M. NoBIS, Buch der Natur, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie 1, 1971, S. 958-959, hier S. 958. -
Zur Geschichte dieser Metaphorik vgl. im einzelnen ERNST
ROBERT CURTIUS, Schrift- und Buchmetaphorik in der Weltlitera-
tur, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 20, 1942, S. 359-411; CurTIUS, Europd-
ische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern/Miinchen
31961, Kapitel 16: Das Buch als Symbol, S. 306-352 (weitgehend
identisch mit CURTIUS’ Aufsatz von 1942); LEo Kokp (A. HER-
MANN), Buch I1I (metaphorisch und symbolisch), in: Reallexikon
fur Antike und Christentum 2, 1954, Sp. 717-724; DIMITRI]
Ci1zevsku, Das Buch als Symbol des Kosmos, in: C1ZEVSKLI, Aus
zwei Welten. Beitrage zur Geschichte der slavisch-westlichen
literarischen Beziehungen (Slavistische drukken en herdrukken
10), ’s-Gravenhage 1956, S. 85-114; JEAN LECLERCQ, Aspects
spirituels de la symbolique du livre au XII¢ siecle, in: L’homme
devant Dieu. Mélanges offerts au Pére Henri de Lubac, Bd. 2:
Du Moyen Age au siécle des Lumiéres (Théologie. Etudes
publiées sous la direction de la Faculté de Théologie S.J. de
Lyon-Fourviére 57), Paris 1964, S. 63-72; ROLF ENGELSING, Das
Buch-Gleichnis, in: Archiv fir Kulturgeschichte 60, 1978,
S. 363-382; ErICH ROTHACKER, Das «Buch der Natur». Materia-
lien und Grundsitzliches zur Metapherngeschichte aus dem
Nachlass hrsg. und bearbeitet von WILHELM PERPEET, Bonn
1979; FrIEDRICH OHLY, Typologische Figuren aus Natur und
Mythos, in: Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion
Wolfenbiittel 1978, hrsg. von WALTER HAUG (Germanistische
Symposien Berichtsbinde 3), Stuttgart 1979, S. 126-166;
MICHAEL SCHILLING, Imagines mundi. Metaphorische Darstel-
lungen der Welt in der Emblematik (Mikrokosmos 4), Frankfurt
a.M./Bern/Cirencester 1979, S. 71-81; ULRICH JoosT, Das «Buch
der Schopfungy im «Zusammenhang der Wissenschaften». Zum
motivgeschichtlichen  Hintersinn des gelehrten  Buchbinders
Baumann-Bruseberger in Wilhelm Raabes «Prinzessin Fischy, in:
Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 1980, S. 69-90; OHLY, Das
Buch der Natur bei Jean Paul, in: Studien zur Goethezeit. Erich
Trunz zum 75. Geburtstag, hrsg. von HANS-JOACHIM MAHL und
EBERHARD MANNACK, Heidelberg 1981, S. 177-232; HaNs
BLUMENBERG, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M. 1981;



NoBIS, Buch der Natur, in: Lexikon des Mittelalters 2, 1983,
Sp. 814-815.

Augustinus, Enarratio in Psalmum 45,7, in: MIGNE, Patrologia
latina 36, Sp. 518: Liber tibi sit pagina divina, ut haec audias:
liber tibi sit orbis terrarum, ut haec videas. In istis codicibus non
ea legunt, nisi qui litteras noverunt: in toto mundo legat et idiota.
- Am Ende des Mittelalters stellt Nikolaus von Kues in seinem
Dialog «Idiota de sapientia» den buchgelehrten Rhetor dem
unwissenden Laien gegeniiber, dessen Demut dem Wissen um
seine Unwissenheit entspringt. Der hochmiitige Rhetor mit
seinem unabldssig wachsenden Buchwissen ist dariiber
erstaunt, und es kommt zu folgendem Wortwechsel: Rhetor:
Was kann dich zum Wissen um deine Unwissenheit (ad scientiam
ignorantiae tuae) gefiihrt haben, da du doch ein unwissender Laie
(idiota) bist? Laie: Nicht deine Biicher, sondern die Biicher Gottes.
R: Welche sind das? L: Die er mit seinem Finger geschrieben hat
(Quos suo digito scripsit). R: Wo sind diese zu finden? L: Uberall.
Zitiert nach: NIKoLAUS VON KUES, Philosophisch-theologische
Schriften, hrsg. und eingeflihrt von LEO GABRIEL, libersetzt von
DieTLIND und WILHELM DUPRE, Bd. 3, Wien 1967, S. 422-423.
Zum illiteraten Laien als Leser des Weltbuches vgl. besonders
BLUMENBERG (vgl. Anm. 9), S. 58-67.

Vgl. hierzu neben den in Anm. 9 genannten Arbeiten von
Nosis, Curtius, CIZEVSKI, ROTHACKER, OHLY (1979) und
BLUMENBERG besonders auch die beiden folgenden Sammel-
binde: Natura loquax. Naturkunde und allegorische Naturdeu-
tung vom Mittelalter bis zur friihen Neuzeit, hrsg. von WOLFGANG
HArRMS und HeimMo REINITZER (Mikrokosmos 7), Frankfurt
a.M./Bern/Cirencester 1981; A/l Geschopf ist Zung' und Mund.
Beitrige aus dem Grenzbereich von Naturkunde und Theologie,
hrsg. von HEIMO REINITZER (Vestigia Bibliae 6), Hamburg 1984.
Hugo von St. Viktor, Eruditionis didascalicae libri septem, in:
MIGNE, Patrologia latina 176, Sp. 739-838, hier Sp. 814: Univer-
sus enim mundus iste sensibilis quasi quidam liber est scriptus
digito Dei, hoc est virtute divina creatus, et singulae creaturae
quasi figurae quaedam sunt non humano placito inventae, sed
divino arbitrio institutae ad manifestandam invisibilium Dei
sapientiam. Vgl. hierzu auch HEINZ ROBERT SCHLETTE, Das
Weltverstindnis Hugos von St. Viktor unter Beriicksichtigung des
Metaphysik-Problems, in: Die Metaphysik im Mittelalter. Ihr
Ursprung und ihre Bedeutung, hrsg. von PAuL WILPERT (Miscel-
lanea Mediaevalia 2), Berlin 1963, S. 215-221.

Diese hiufig zitierte Strophe ist hier wiedergegeben nach
MIGNE, Patrologia latina 210, Sp. 579. Durch UMBERTO Ecos
Roman «Il nome della rosa» (Mailand 1980) diirften die
Anfangsverse des beriihmten Gedichtes einem grossen
Publikum vor Augen gekommen sein: [...] schon wdhrend
unserer ganzen Reise lehre ich dich, die Zeichen zu lesen, mit
denen die Welt zu uns spricht wie ein grosses Buch. Meister Alanus
ab Insulis sagte: omnis mundi creatura / [...] / speculum und
dabei dachte er an den unerschopflichen Schatz von Symbolen,
mit welchen Gott durch seine Geschopfe zu uns vom ewigen Leben
spricht. Zitiert nach der deutschen Ubersetzung von BURKHART
KROEBER, Miinchen 1982, S. 34. Das ganze Gedicht ist jetzt
leicht zugénglich in folgender Ausgabe zu finden: Lateinische
Lyrik des Mittelalters. Lateinisch/Deutsch, ausgewihlt, liber-
setzt und kommentiert von PAauL KropscH (Reclam 8088[6]),
Stuttgart 1985, S. 302-305. Dort lautet die Ubersetzung wie
folgt: Jegliches Geschiopf auf Erden / ist so, wie ein Buch und Bild, /

fiir uns eine Spiegelung; / unseres Lebens, unseres Sterbens, /

unseres Standes, unseres Schicksals / getreues Sinnbild.

Zitiert nach: Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive
Originum libri XX, ed. W. M. LINDSAY, 2 Binde (Scriptorum
Classicorum Bibliotheca Oxoniensis), Oxford 1911 (Nach-
drucke 1957, 1961, 1966), liber 1, 37,22. Zum gesamten Fragen-
kreis vgl. die Bibliographie in: Formen und Funktionen der
Allegorie (vgl. Anm. 9), S. 739-775.

Zu den Leichenreden des Andreas Gryphius vgl. insbesondere
HANS-JURGEN SCHINGS, Die patristische und stoische Tradition
bei Andreas Gryphius. Untersuchungen zu den Dissertationes

16

18
19
20

21
22
23

24

25

26

27

28

29
30

Sfunebres und Trauerspielen (Kolner germanistische Studien 2),

K6In/Graz 1966 und SIBYLLE RUSTERHOLZ, Rostra, Sarg und
Predigtstuhl. Studien zu Form und Funktion der Totenrede bei
Andreas Gryphius (Studien zur Germanistik, Anglistik und
Komparatistik 16), Bonn 1974. Zur Gattung im ganzen vgl.
auch den Literaturbericht von SIBYLLE RUSTERHOLZ, Leichen-
reden. Ergebnisse, Probleme, Perspektiven ihrer interdisziplindren
Erforschung, in: Internationales Archiv flir Sozialgeschichte der
deutschen Literatur 4, 1979, S. 179-196.

Den ganzen Reichtum dieses Kosmos erschliesst folgendes
Standardwerk: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des
XVI. und XVII. Jahrhunderts, hrsg. von ARTHUR HENKEL und
ALBRECHT SCHONE. Erginzte Neuausgabe, Stuttgart 1976.
Ausgabe: Andreae Gryphii Dissertationes  Funebres, Oder
Leich=Abdanckungen / Bey Unterschiedlichen hoch= und
ansehnlichen Leich=Begangnifissen gehalten. [...] Zum Druck
beférdert von VEIT JacoB TRESCHERN / Buchhindlern zu
BreBlau, Leipzig 1666, S. 196-257. Vgl. zu dieser Leichenrede
auch SCHINGS (vgl. Anm. 15), besonders S. 91-100, und SIBYLLE
RUSTERHOLZ, Rostra (vgl. Anm. 15), besonders S. 172-176.

S. 208.

S. 209.

S. 209. Gryphius beruft sich hierbei auf Johannes Damascenus
(um 650 - um 750), Theodoret (1. Hilfte des 5. Jahrhunderts),
Ambrosius (um 340-397) und Gregor von Nazianz (2. Hilfte
des 4. Jahrhunderts).

S. 210.

S. 210-211.

Vgl. hierzu etwa LEONHARD GOPPELT, Typos. Die typologische
Deutung des Alten Testaments im Neuen (Beitrdge zur Forderung
christlicher Theologie, 2. Reihe: Sammlung wissenschaftlicher
Monographien 43), Giitersloh 1939 (Nachdruck Darmstadt
1973); ERICH AUERBACH, Figura, in: Archivum romanicum 22,
1939, S. 436-489, wiederabgedruckt in: AUERBACH, Gesammelte
Aufsitze zur romanischen Philologie, Bern/Miinchen 1967,
S. 55-92, und zuletzt mit ausfihrlichen Literaturangaben
FRIEDRICH OHLY, Typologie als Denkform der Geschichtsbetrach-
tung, in: Natur, Religion, Sprache, Universitdt. Universitétsvor-
trige 1982/83 (Schriftenreihe der Westfdlischen Wilhelms-
Universitdat Minster 7), Miinster 1983, S. 68-102.

Zu den frihchristlichen Urspriingen und zur patristischen
Grundlegung dieses exegetischen Verfahrens vgl. besonders
AUERBACH (vgl. Anm. 23), S. 65-82, hier S. 79 die zitierte
Begriffsprigung.

Zur Adam-Christus-Typologie und ihrer Ausformulierung bei
Paulus (Romer 5, 12-21; 1 Korinther 15, 21-22. 44-49) vgl.
besonders GoppELT (vgl. Anm. 23), S. 155-156, 275, 278-279.
Vgl. hierzu besonders AUGUST WUNSCHE, Die Sagen vom
Lebensbaum und Lebenswasser. Altorientalische Mythen (Ex
oriente lux 1, 2/3), Leipzig 1905 und WERNER WILLIAMS-KRAPP,
«Kreuzesholzlegende», in: Die deutsche Literatur des Mittel-
alters. Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg. von KURT RUH, 3,
1985, Sp. 371-372.

Den typologischen Sinngehalt entfaltet Konrad von Wiirzburg
am Gruss des Engels an Maria (Lukas 1,28): Ave, der niuwen
schrifte wort; / und so wir hinden an daz ort / grifen und herwider
lesen, / so muoz daran gebildet wesen / Eva, der name virne. /[...] /
zehant so priieve ich unde spiir / daz man erkennen mac da bi, /
daz an dir beide erfiillet si / der niuwe und ouch der alte site.
Zitiert nach: Die Goldene Schmiede des Konrad von Wiirzburg,
hrsg. von EDWARD SCHRODER, Gottingen 1926 (Nachdruck
1969), V. 405-417. Zur kunstgeschichtlichen Gestaltung dieser
Typologie vgl. ERNST GULDAN, Eva und Maria. Eine Antithese
als Bildmotiv, Graz/Koln 1966.

Vgl. hierzu RUDOLF BULTMANN, Ursprung und Sinn der Typologie
als hermeneutischer Methode, in: Theologische Literaturzeitung
75, 1950, Sp. 205-212.

SCHINGS (vgl. Anm. 15), S. 109.

Irenaeus, Adversus haereses, 4,21,3. Zitiert nach: IRENEE DE
LYON, Contre les hérésies, livre 4. Edition critique d’apres les

175



31

32
33

34
35

176

versions arménienne et latine sous la direction de ADELIN
Rousseau, tome 2 (Sources chrétiennes 100), Paris 1965, S. 684,
76-77. - Es ist bemerkenswert, wie der urspriinglich theologi-
sche Sinn einer solchen Formel bei Johann Gottfried Herder
unter dem Einfluss des Genie-Gedankens sich aufldst, so dass
es nun die geistig-seelische Kraft des schopferischen Men-
schen ist, die bedeutungsstiftend wirkt: Erwache, sprach der
Genius, und sieh / Rings um Dich her der Welt Allegorie, / Wie,
seit der Schopfer sprach: es werde Licht! / Zu Dir die Schopfung,
Geist im Korper, spricht. / Bedeutungsleeres ist rings um Dich
nichts; / Und wie der ewge Wille spricht, geschichts. //[...] // Von
Allem, was der Weltgeist regt und pflegt, / Hat Er Bedeutung Dir
ins Herz gepragt. / Bedeutung ist der Geister Element, / Ein lebend
Wort, das keine Sprache nennt; / Dein innres Wort, Dein Ahnen
dieser Spur, / Nennt Dich, o Mensch, Ausleger der Natur. //
Ausleger nur? Nein! Deiner Regung Kraft / Enthiillt in Dir die
héh're Eigenschaft / Das Triebwerk der Natur kannst Du allein, /
Thr Meisterwerk, der Schopfung Schopfer seyn. / Voll Mitgefiihl in
Freuden wie im Schmerz / Schldgt in Dir lhr, der Schopfung,
grosses Herz. //[...]. Mit diesem Gedicht, das im vierten Stiick
von Herders «Adrastea» (Leipzig 1801) steht und den Titel
Bilder, Allegorieen und Personificationen tragt, ist der Umschlag
von einer verbindlichen Weltauslegung zu einer selbstverant-
worteten und subjektiven Welterfahrung markiert. Zitiert
nach: Herders Sammtliche Werke, hrsg. von BERNHARD SUPHAN,
Bd. 23, Berlin 1885, S. 309-310.

Fridankes Bescheidenheit, hrsg. von H. E. BEZZENBERGER, Halle
1872, S.78,12,9-12. Zwei weitere Beispiele aus der volkssprach-
lichen Literatur des Mittelalters m&gen hier stellvertretend flir
eine Fllle vergleichbarer lateinischer Belege stehen, die alle in
der dusseren Erscheinungsform der Dinge deren inneres
Wesen bezeichnet sehen. So heisst es bei Thomasin von
Zerclaere: daz man izerhalben siht, / daz ist an bezeichenunge
niht, / wan ez bezeichent zaller vrist / daz ouch innerthalben ist.
Nach Ottokar von Steiermark ist der Wert des Salbols und der
Kronungsinsignien nicht durch die Kostbarkeit, die den liuten /
daran schint, vorgegeben, sondern durch bediuten, / daz si tuont
bezeichenlich. / [...] / daz si bezeichenlichen meinen, / daran lit
mer wirdikeit. Zitate nach: Der Wilsche Gast des Thomasin von
Zirclaria, hrsg. von HEINRICH RUCKERT (Bibliothek der ge-
sammten deutschen National-Literatur 30), Quedlinburg/Leip-
zig 1852 (Nachdruck mit einer Einleitung und einem Register
von FRIEDRICH NEUMANN, Berlin 1965), S. 284, V. 10437-10440;
Ottokars Osterreichische Reimchronik, hrsg. von JOSEPH SEEMUL-
LER (Monumenta Germaniae historica 5,1.2), Hannover
1890-1893, S. 529, V. 40705-40710. Zum hier angesprochenen
Fragenkreis vgl. auch HUBERT HERKOMMER, Der Waise, «aller

fiirsten leitesternen. Ein Beispiel mittelaiterlicher Bedeutungslehre

aus dem Bereich der Staatssymbolik, zugleich ein Beitrag zur
Nachwirkung des Orients in der Literatur des Mittelalters, in: Die
Reichsidee in der deutschen Dichtung des Mittelalters, hrsg. von
RUDIGER SCHNELL (Wege der Forschung 589), Darmstadt 1983,
S. 364-383, hier S. 370-371.

GRYPHIUS (vgl. Anm. 17), S. 236-237.

Zum spirituellen Gehalt der Sonne vgl. MANFRED LURKER,
Worterbuch biblischer Bilder und Symbole, Miinchen 1973,
S. 296-298, sowie die bei OHLY 1979 (vgl. Anm. 9), S. 144,
Anm. 4 genannte Literatur. Den allegorischen Stellenwert der
Sonne in der Lyrik von Gryphius untersucht DIETRICH WALTER
JONS, Das «Sinnen-Bild». Studien zur allegorischen Bildlichkeit
bei Andreas Gryphius, Stuttgart 1966, S. 163-190.

GRYPHIUS (vgl. Anm. 17), S. 253. Vgl. Hohelied 2, 10-11.
Dieses Zitat stammt aus der Leichenrede «Magnetische
Verbindung Des Herrn Jesu / und der in Jhn verliebten
Seelen», in: Dissertationes Funebres (vgl. Anm. 17), S. 99-187,
hier S. 116-117. Vgl. Hohelied 2,11-12. Zur Sinnbildlichkeit des
Wechsels vom Winter zum Friihling vgl. besonders BARBARA
MAURMANN-BRONDER, Tempora significant. Zur Allegorese der
vier Jahreszeiten, in: Verbum et signum. Beitrdge zur mediavi-
stischen Bedeutungsforschung, hrsg. von HaNs FROMM, WOLF-

36

37

38

39

GANG HARMS und Uwg RUBERG [Festschrift fiir Friedrich
Ohly], Bd. 1, Miinchen 1975, S. 69-101. - Auch Joseph Haydns
Oratorium «Die Jahreszeiten» von 1801, dessen Libretto nach
dem englischen Lehrgedicht «The Seasons» von Jamcs
Thomson d.A. (1700-1748) gestaltet ist, ldsst auf den Winter
den ewigen Friihling folgen: Erblicke hier, betorter Mensch, /
Erblicke deines Lebens Bild. | Verbliihet ist dein kurzer Lenz, /
Erschopfet deines Sommers Kraft. / Schon welkt dein Herbst dem
Alter zu; / Schon naht der bleiche Winter sich / Und zeiget dir das
offne Grab. //[...] O seht, der grosse Morgen naht. / |...] Voriiber
sind, / Verbrauset sind, / Die leidenvollen Tage, / Des Lebens
Winterstiirme. / Ein ew'ger Friihling herrscht, / Und grenzenlose
Seligkeit /| Wird der Gerechten Lohn. / |...].

BONAVENTURA, Collationes in Hexaémeron. Das Sechstagewerk.
Lateinisch und deutsch, {ibersetzt und eingeleitet von WiL-
HELM NYSSEN, Miinchen 1964, S. 410-413, collatio 12, 12-13.
BONAVENTURA, [tinerarium mentis in Deum. Pilgerbuch der Seele
zu Gott. Eingeleitet, Ubersetzt und erldutert von JULIAN KAuP,
Miinchen 1961, S. 88-91, Kapitel 2,11. In einer Ubersetzung des
15. Jahrhunderts lautet die Kernstelle wie folgt: erforschumb,
spyegel, fusstapffen vnd pfad sind vns fiir gelegtt vad czaychhen
von got gegeben, zu besehen vnd zu beschawen got. Zitiert
nach: BONAVENTURA, [tinerarium mentis in Deum. Nach zwei
Fragmenten aus Tegernsee in altbairischer Ubertragung hrsg.
von WERNER HOVER, Teil 1 (Kleine deutsche Prosadenkmaéler
des Mittelalters 8), Miinchen 1970, S. 71. Zur volkssprachlichen
Bonaventura-Rezeption vgl. KURT RUH, Bonaventura, in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Auf-
lage hrsg. von KURT Run, 1, 1978, Sp. 937-947. - Bonaventuras
Gedanke, dass alle Geschopfe, omnes creaturae (Itinerarium
S. 88), vestigia Dei sind, begegnet auch bei Meister Eckhart:alle
créatiire sint ein fuozstapfe gotes. Zitiert nach: Deutsche Mystiker
des vierzehnten Jahrhunderts, hrsg. von FRANZ PFEIFFER, Bd. 2,
Leipzig 1857 (Nachdruck Aalen 1962), S. 11, Zeile 6-7. Die
betreffende Predigt ist iibersetzt von JOosEF QUINT, Meister
Eckehart. Deutsche Predigten und Traktate, Miinchen 41977,
S. 425-431.

Zu Bonaventuras Lehre vom Abbildcharakter der Schopfung
und seinem Verhiltnis zur Schriftoffenbarung vgl. J.-M.
BISSEN, L'exemplarisme divin selon Saint Bonaventure (Etudes
de philosophie médiévale 9), Paris 1929; WINTHIR RAUCH, Das
Buch Gottes. Eine systematische Untersuchung des Buchbegriffes
bei Bonaventura (Minchener theologische Studien, 2. Abtei-
lung, 20. Bd.); HANS URs VON BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine
theologische Asthetik, Bd. 2: Ficher der Stile, Einsiedeln 1962,
hier besonders S. 312-317, und HANS MERCKER, Schriftaus-
legung als Weltauslegung. Untersuchungen zur Stellung der Schrift
in der Theologie Bonaventuras (Miinchener Universitits-
Schriften.  Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes
N.F. 15), Miinchen/Paderborn/Wien 1971.

Bis in die friihe Neuzeit hinein stehen Weltbetrachtung und
Schriftexegese in einem sich wechselseitig erhellenden
Sinnzusammenhang, der bei Sebastian Franck besonders klar
formuliert ist: [...] Gottes wort vad werck hangen also in einander /
das eins on das ander nicht kan vernumen oder verschlagen
werden / also dz es ein vamiiglich ding ist / wer Gottes wort versteet /
das er seine werck aus dem wort fliessend / nit sol versteen. Darge-
gen ist nicht miiglich / das yemand Gottes werck verstee / der sein
wort nit weif. Zitiert nach: SEBASTIAN FRANCK, Chronica
Zeitbiich vand Geschichtbibell, Ulm 1536 (Nachdruck Darmstadt
1969), Blatt a v'. - Die innige Verbindung zwischen dem Buch
der Schrift und dem Buch der Natur kann auf rein intellektuel-
lem Wege nicht erspiirt werden; dies setzt vielmehr den Blick
des gelduterten Menschen voraus, der sich zuvor durch sein
Handeln jener Glaubenswahrheit gedffnet hat, zu deren
Verkiindigung die Schopfungstheologie sich der Buchmeta-
phorik bedient. So fordert etwa Thomas von Kempen auch in
dieser Frage die Ubereinstimmung von Denken und Tun: Si
rectum cor tuum esset: tunc omnis creatura speculum vitae et liber
sanctae doctrinae esset. Non est creatura tam parva et vilis: quae



40

41

)

43

Dei bonitatem non repraesentet. Si tu esses intus bonus et purus:
tunc omnia sine impedimento videres et bene caperes. Zitiert
nach: Thomae Hemerken a Kempis De imitatione Christi, hrsg.
von MICHAEL JOSEPH POHL (Opera omnia 2), Freiburg i. Br.
1904, liber 2,4, S. 66, Zeile 1-7. Ein dhnlicher Gedanke findet
sich bereits im Hochmittelalter bei Richard von St. Viktor
ausgefuhrt: Universitas namque creature quasi quoddam corpus
est bibliothece. Sed quemadmodum si laicus bibliothecam novam
bene compositam, bene scriptam, auro diversisque coloribus
pictam et illuminatam inveniat, aperiat, inspiciat, litteras laudet,
aurum coloresque commendet, sed tamen quid in ipsa sapientie
contineatur minime cognoscit, sic homo bestialis, tenebris
ignorantie cecatus, mundum istum specietenus considerans,
laudat altitudinem celi, latitudinem terre, claritudinem celestium
luminarium, viriditatem germinum, diversitatem quorumlibet
animantium, moles montium, tractus fluminum, sed tamen quid
in ipso divine cognitionis lateat non advertit. Vir enim insipiens
non cognoscet, et stultus non intelliget hec [Psalm 91,7]. Zitiert
nach RICHARD DE SAINT-VICTOR, Liber exceptionum (vgl.
Anm. 5), S. 417. Sebastian Franck betont seinerseits, dass das
Staunen Uber die Schopfung fir den Betrachter nutzlos bleibt,
wenn es nicht mit einer moralischen Wandlung und inneren
Einkehr verbunden ist: Wer in der verwunderung der werck
Gottes [...) allein bleibt hangen / vnd sich nur verwundert vnd nit
bessert / noch sich vad Got darin find / der verleurt got / das werck /
vnd die creatur. [...] Derhalb hab du auff die werck Gotes acht mit
Dauid in der stil / zulosende was er in dir rede. [...] so wirdt er dich /
[...] von eine zii dem anderen fiiren / [...] das dir die gantze welt
vnnd alle creaturen nichts dann ein offen biich vnd lebendige Bibel
sein wirt / daraus du on alle anleiten Gottes kunst studiern magst /
vnd seinen willen lernen. [...] Wer aber nur alle creatur / wort vand
werck Gottes allein angafft / hort list / vad verwundert / vnd sich
nit selbs darinn findet / |...] / der list / sicht vand horet alle ding
vergebens. Dem gotseligen aber ist es alles ein offen bfich / dariib
leert ein gotseliger mensch mer auf3 den creaturn vnd wercken Got-
tes / dann alle gottlosen auf alle Biblien / vit worten Gottes. Zi-
tiert nach: SEBASTIAN FRANCK, Chronica (siehe oben), Blatt
Zu diesem System der Bibelauslegung vgl. ERNST VON DOB-
SCHUTZ, Vom vierfachen Schriftsinn. Die Geschichte einer Theorie,
in: Harnack-Ehrung, Leipzig 1921, S. 1-13, sowie die Forschun-
gen OHLYS und seiner Schule, insbesondere OHLYS program-
matischen Aufsatz: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittel-
alter, in: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche
Literatur 89, 1958759, S. 1-23 (Nachdruck Darmstadt 1966
[Libelli 218]), wiederabgedruckt in: FRIEDRICH OHLY, Schriften
zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt 21983,
S. 1-31, und HANS-JORG SpiTz, Die Metaphorik des geistigen
Schriftsinns. Ein Beitrag zur allegorischen Bibelauslegung des
ersten christlichen Jahrtausends (Miinstersche Mittelalter-
Schriften 12), Miinchen 1972.

Vgl. hierzu OHLY, Vom geistigen Sinn (zuletzt 1983, vgl.
Anm. 40), S. 4-5, dort in Anm. 6 das vollstindige Zitat aus
Richard von St. Viktor nach MIGNE, Patrologia latina 177,
Sp. 375.

Zitiert nach: Hugo de Folieto, De claustro animae libri qua-
tuor, in: MIGNE, Patrologia latina 176, Sp. 1017-1182, hier
Sp. 1131.

Zu Geschichte und Form dieses héufig zitierten Distichons
vgl. HENRI DE LUBAC, Exégése médiévale. Les quatre sens de
l'écriture, Bd. 1,1 (Théologie. Etudes publiées sous la direction
de la Faculté de Théologie S. J. de Lyon-Fourviere 41), Paris
1959, besonders S. 23-24, 32-33 und 169, sowie FRANCOIS
CHATILLON, Vocabulaire et prosodie du distique attribué a
Augustin de Dacie sur les quatre sens de I'Ecriture, in: L’homme
devant Dieu, Bd. 2 (vgl. Anm. 9), S. 17-28. - Martin Luther
Ubersetzt den Merkvers wie folgt: Der Buchstab lert was
geschehn ist / Allegori was zu gleubn ist. / Moralis lert was man
sol thun / Anagogi wo es naus sol nun. Zitiert nach: Tischreden
Oder Collogvia Doct. Mart: Luthers [hrsg. von JOHANNES

44

45

46

47

43

49

50

51

52

53
54

AURIFABER], Eisleben 1566 (Nachdruck Leipzig 1981), Blatt 509'.
Vgl. auch: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe.
Tischreden 2, hrsg. von E. KROKER, Weimar 1913, S. 317, Z. 8-11.
Zur literatur- und kunstgeschichtlichen Bedeutung dieses
Werkes vgl. etwa NIKOLAUS HENKEL, Studien zum Physiologus
im Mittelalter (Hermaea N.F. 38), Tiibingen 1976, und PETER
GERLACH, Physiologus, in: Lexikon der christlichen Ikonogra-
phie 3, 1971, Sp. 432-436. Eine umfassende Bibliographie jetzt
bei JoacHIM M. PLOTZEK, in: ANTON VON Euw / JOACHIM
M. PLoTZEK, Die Handschriften der Sammlung Ludwig 4, Koln
1985, S. 134-135. -

Zitiert nach: Der Physiologus. Ubertragen und erldutert von
OT1T1O SEEL, Ziirich/Stuttgart 1960, S. 47-48.

Zu Leben und Werk Mechthilds von Magdeburg vgl. jetzt
HaNs NEUMANN, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters.
Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg. von KURT RuH, 6/1, 1985,
Sp. 260-270.

Zitiert nach: Offenbarungen der Schwester Mechthild von
Magdeburg oder Das fliessende Licht der Gottheit. Aus der
einzigen Handschrift des Stiftes Einsiedeln hrsg. von P. GALL
MoRrEeL, Regensburg 1869 (Nachdruck Darmstadt 1976), S. 132
(Buch 5.4). Zu sturm und gotzvromdunge vgl. ebenda, S. 10
(Buch 1,20), 131 (5,4) und 107 (4,12).

Vgl. zu diesem Brief besonders KarL PESTALOZZI, Die Entste-
hung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv der Erhebung in der
Lyrik, Berlin 1970, S. 19-29.

Familiarum rerum liber 4,1, zitiert nach: Briefe des Francesco
Petrarca. Eine Auswahl iibersetzt von HANS NACHOD und PAuL
STERN, Berlin 1931, S. 40-49, hier S. 43; FRANCESCO PETRARCA,
Le Familiari. Edizione critica per cura di VITTORIO RoOSSI,
1 (Edizione Nazionale delle opere di Francesco Petrarca 10),
Florenz 1933, S. 153-163, hier S. 155, Zeile 89 - S. 156, Zeile 111.

Das vollstindige Zitat aus Guibert von Nogent findet sich bei
OHLY (1983, vgl. Anm. 40), S. 19, Anm. 32 nach MIGNE, Patrolo-
gia latina 156, Sp. 29.

Merkverse halten die allegorisierbaren Eigenschaften von
Dingen und Lebewesen fest. Sie sind nachzulesen bei JEAN
BAPTISTE PITRA, Spicilegium Solesmense complectens Sanctorum
Patrum scriptorumque ecclesiasticorum anecdota hactenus opera,
Bd. 2 und 3, Paris 1855 (Nachdruck Graz 1963); vgl. etwa die
Zusammenfassung der Eigenschaften der Blume (2, S. 398),
der Taube (2, S. 492) oder des Sperlings (2, S. 493), des Fuchses
(3, S. 66) oder des Hirsches (3, S. 71). Stellvertretend sei hier
die Blume nach den Versen des Anonymus Clarevallensis
vorgestellt: Flos tener et tenuis, lenis, levis et speciosus, / Fra-
grans, succosus, spem praetendit tibi fructus. Weitere Beispiele
sind zitiert bei OHLY, S. 10-11.

Vgl. hierzu im einzelnen PHOTINA RECH, Inbild des Kosmos.
Eine Symbolik der Schopfung, Bd. 1, Salzburg/Freilassing 1966,
S. 308-332; WILHELM RUDIGER, Thr Name ist Apis. Kleine
Kulturgeschichte der Biene, 0.0. 1974, sowie LISELOTTE WEHR-
HAHN-STAUCH, Biene, Bienenkorb, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie 1, 1968, Sp. 299-301, und LURKER (vgl. Anm. 33),
S. 48-50 und 156-158.

Richter 14,8.

Zitiert nach PHOTINA RECH (vgl. Anm. 52), S. 309. Der lateini-
sche Text ist abgedruckt bei ADOLPH FrANZ, Die kirchlichen
Benediktionen im Mittelalter, Bd. 1, Freiburg i. Br. 1909 (Nach-
druck Graz 1960), S. 535-538, hier S. 537-538. Zum Bienenlob
vgl. auch Opo CASEL, Der dsterliche Lichtgesang der Kirche, in:
Liturgische Zeitschrift 4, 1931/32, S. 179-191, hier S. 182 und
188, sowie FELIX VONGREY, lkonographische und kunsthistori-
sche Einfiihrung, in: Exultet-Rolle. Vollstindige Faksimile-
Ausgabe in Originalgrosse des Codex Vaticanus latinus 9820
der Bibliotheca Apostolica Vaticana. Kommentarband (Codi-
ces selecti 47*), Graz 1975. S. 90-91.

Vgl. hierzu auch HIERONYMUS LAURETUS, Silva allegoriarum
totius Sacrae Scripturae, Barcelona 1570. Fotomechanischer
Nachdruck der zehnten Ausgabe Koln 1681 mit einer Einlei-
tung von FRIEDRICH OHLY, Miinchen 1971, S. 114.

177



56

57

58

59

60

178

Ausgaben: Sancti Eucherii Lugdunensis episcopi formularum 6! Zitiert nach: BARTHOLD HINRICH BROCKES, Irdisches Vergniigen
spiritalis intelligentiae ad Uranium liber unus, in: MIGNE, in Gott. Gedichte. Auswahl und Nachwort von ADALBERT
Patrologia latina 50, Sp. 727-772; FiLiPPO PICINELLI, Mundus ELsCHENBROICH (Reclam 2015), Stuttgart 1966, S. 11-12 (der
symbolicus, Koln 1687 (Nachdruck mit einer Einleitung und Textabdruck ist der neuhochdeutschen Orthographie ange-
einem bibliographischen Beitrag von DIETRICH DONAT [Emble- passt). Vgl. Hrn. B. H. Brockes [...] Irdisches Vergnugen in GOTT,
matisches Cabinet 8], Hildesheim/New York 1979). Vgl. hierzu bestehend in Physicalisch= und Moralischen Gedichten, Erster
auch OHLY (1983, vgl. Anm. 40), S. 30. Theil [...], Sechste, neu=ubersehene und verbesserte Auflage,
Ausgabe: Gaistlicher Vasnacht krapffen, hrsg. von JOSEPH VON Hamburg 1737, S. 77-78.
LASSBERG, in: Anzeiger fiir Kunde der teutschen Vorzeit 5, 62  Das reichhaltige Verlagsangebot an Symbol-Literatur kann als
1836, Sp. 212-213. Vgl. hierzu auch KURT RUH, in: Die deutsche Bemiihung des zeitgenOssischen Buchmarktes interpretiert
Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg. werden, dem von einem breiten Publikum immer stédrker
von KURT RUH, 2, 1980, Sp. 1159-1161. Zu weiteren dingallegori- empfundenen fundamentalen Mangel an einem selbstver-
schen Erbauungstexten vgl. ebenda, Sp. 1158-1182, und zuletzt stindlichen Symbolbewusstsein auf dem Wege der systemati-
ANDRE SCHNYDER, Die geistliche Padstube. Eine spdtmittelalter- schen Erinnerung an die alte Bilderfiille zu begegnen. Dass
liche Andachtsiibung, in: Zeitschrift fir deutsches Altertum aber auch in der heutigen Zeit die Wirklichkeit bei entspre-
und deutsche Literatur 113, 1984, S. 146-157. chenden Voraussetzungen noch zum lebendigen Bedeutungs-
Vgl. hierzu JoHAN HUIZINGA, Herbst des Mittelalters. Studien raum, zum «Buch der Natur» werden kann, zeigen die Reise-
tiber Lebens- und Geistesformen des 4. und 15. Jahrhunderts in berichte von GISBERT GRESHAKE, Die Wiiste bestehen. Erlebnis
Frankreich und in den Niederlanden, hrsg. von KURT KOSTER und geistliche Erfahrung, Freiburg/Basel/Wien 1979.
(Kroners Taschenausgabe 204), Stuttgart 81961, Kapitel 15: 63  Zitiert nach: Tagebuch eines Christen, in: JOHANN GEORG
Niedergang des Symbolismus, S. 285-303, hier S. 296. HAMANN, Sdmtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe von
Zitiert nach: LUTHER, Tischreden [AURIFABER] (vgl. Anm. 43), Joser NADLER, Bd. 1, Wien 1949, S. 308, Zeile 32-36. Zum
Blatt 5097-509Y, sowie Weimarer Ausgabe (vgl. Anm. 43), «Buch der Natur» bei Hamann vgl. KARLFRIED GRUNDER, Figur
S. 317, Zeile 14-20 und Zeile 48. und Geschichte. Johann Georg Hamanns «Biblische Betrachtun-
LUTHER, Tischreden [ AURIFABER], Blatt 509v-510r, sowie Weima- gen» als Ansatz einer Geschichtsphilosophie (Symposion 3),
rer Ausgabe, Tischreden 1, 1912, S. 136, Zeile 26-30 und 5, 1919, Freiburg/Miinchen 1958, S. 160-163.
S. 45, Zeile 10-16. Eine differenzierte Bewertung von Luthers 64  Der Meridian. Rede anlisslich der Verleihung des Georg-
Verhiltnis zur Allegorese gibt HEIMO REINITZER, Zur Herkunft Biichner-Preises Darmstadt, am 22. Oktober 1960, zitiert nach:
und zum Gebrauch der Allegorie im «Biblisch Thierbuch» des PauL CELAN, Gesammelte Werke, hrsg. von BEDA ALLEMANN
Hermann Heinrich Frey. Ein Beitrag zur Tradition evangelisch- und STEFAN REICHERT, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1983, S. 187-202,
lutherischer Schriftauffassung, in: Formen und Funktionen der hier S. 199.
Allegorie (vgl. Anm. 9), S. 370-387, hier S. 373-376. 65 Zitiert nach: CELAN (vgl. Anm. 64), Bd. 1, S. 192.
ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. I: Kunsthistorisches Seminar der Universitit Bern.



	Buch der Schrift und Buch der Natur : zur Spiritualität der Welterfahrung im Mittelalter, mit einem Ausblick auf ihren Wandel in der Neuzeit

