
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Buch der Schrift und Buch der Natur : zur Spiritualität der Welterfahrung
im Mittelalter, mit einem Ausblick auf ihren Wandel in der Neuzeit

Autor: Herkommer, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buch der Schrift und Buch der Natur

Zur Spiritualität der Welterfahrung im Mittelalter, mit einem Ausblick auf ihren Wandel in der Neuzeit.

von Hubert Herkommer

J*- «TA«

£1; ?'> fi.

Abb. 1 Innere Fensterrose an der Ostseite des nördlichen Querhaus-Obergadens der Kathedrale

von Chartres. Sie zeigt den Schöpfergott, umgeben von Sonne und Mond, in seiner
Linken die Erdscheibe haltend: Im Buch, das sich über dem linken Knie öffnet, ist der
Offenbarungscharakter der Schöpfung versinnbildet.

Einer der populärsten Prediger des Mittelalters, der Franziskaner

Berthold von Regensburg, der die Gläubigen in
den vierziger, fünfziger und sechziger Jahren des 13.

Jahrhunderts zu Tausenden um sich scharte1, stellt an den
Beginn eines eindrücklichen Laiendoktrinals folgende
Betrachtung: Der almehtige got hat uns geben zwei gròziu buoch
uns pfäffen, da wir an lernen unde lesen unde singen. Alliu diu
dine der uns not ist zuo der sêle unde zuo dem Itbe, alle fugende
der wir bedürfen ze gote unde zer werlte, wie wir got minnen
süln unde wie wir in loben und êren süln unde wie wir die sünde
läzen unde fliehen süln unde die anfügende und alle bôsheit
läzen unde smaehen süln: daz lesen wir pfaffen allez samt an
zwein buochen.2 Mit diesen zwei Büchern ist die Heilige
Schrift in Gestalt des Alten und des Neuen Testaments
gemeint. Dieses zweiteilige Buch der Schrift enthält nach
der Glaubensüberzeugung Bertholds alles, was für die

Geistlichen wissenswert und wissensnotwendig ist, insofern
davon sowohl ihr Leben in dieser Welt als auch ihre
Ausrichtung auf das verheissene ewige Leben berührt sind.
Altes und Neues Testament sind für den Klerus letzte
normsetzende und massgebende Instanz, die den Schlüssel

zu seinem Seelenheil darstellt: Und also hat uns got disia
buoch gegeben ze wisunge, wie wir in daz geheizen lant suln
komen; daz ist daz himeiriche, daz er uns sît anegenge der
werlte bereitet hat?

Seinem Laienpublikum aber empfiehlt Berthold von
Regensburg einen anderen Weg zur Erlangung der ewigen
Glückseligkeit: Statt nämlich wie die gelehrten Geistlichen
im Buch der Schrift zu lesen, sollen die ungebildeten, meist
analphabetischen Laien ihrerseits im Buch der Natur
blättern, das zum einen in Gestalt des nächtlichen
Sternenhimmels, zum anderen in Gestalt der fruchttragenden Erde

167



aufgeschlagen daliegt: Wan nû iu leien himelriches also not ist
als uns pfaffen, dar umbe hat iu got zwei grôziu buoch gegeben,
da ir an lernen unde lesen sullet alle die wîsheit der iu not ist
unde die iuch in daz himelrîche wisen sullen: daz ist der himel
unde diu erde. Dar an suit ir lesen unde lernen allez daz iu not
ist an übe und an sêle.A Denn Gottes Schöpfung nährt die
Menschen nicht nur leiblich mit körne und mit wine unde mit
allen dingen, diu ir ze des libes mit bedürfet, sondern
unterrichtet sie auch in maniger leie tugent [...], diu iuch zuo dem
himelrîche wîsen.5 Berthold beruft sich dabei auf Bernhard
von Clairvaux, der auf die Frage, warum er so weise sei,
geantwortet habe: ich lerne an den bäumen.6 Durch innere
Betrachtung und durch das Gebet, sagte Bernhard nach
dem Zeugnis seines Biographen, habe er sich in Wäldern
und auf Feldern die Fähigkeit zur Auslegung der Heiligen
Schrift erworben. Keine anderen Lehrer habe er dabei
gehabt als die Buchen und die Eichen. Derselbe Gedanke
begegnet auch in einem Brief Bernhards von Clairvaux:
Experto crede: aliquid amplius invenies in silvis, quam in libris.
Ligna et lapides docebunt te, quod a magistris audire non
possis.1

Die Überzeugung, die mit ausdrücklichem Bezug auf die
Autorität Bernhards von Clairvaux in Bertholds Predigt
formuliert ist, dass nämlich die Schöpfung zwivalt nütze sei:

zem übe unde ze der sêle*, wenn nur der Gläubige im Buch
der Natur richtig zu lesen verstehe, leitet sich letzten Endes
von Augustinus her, der in seinem Genesis-Kommentar
Gott als den Urheber zweier Bücher bezeichnet, des Buches
der Natur und des Buches der Schrift.9 Augustinischer
Tradition entstammt auch Bertholds Überlegung, dass der
schriftunkundige Laie im Buch der Welt lesen möge. Denn
in seinem Psalmenkommentar argumentiert Augustinus
anlässlich des eschatologischen Inhalts eines Psalmverses
folgendermassen: Die Ereignisse, die am Ende der Zeiten
eintreten, könne man aus dem Buch der göttlichen Schrift
vernehmen, der Erdkreis selbst aber werde dann ein Buch
sein, an dem man die Letzten Dinge werde unmittelbar
sehen können. Die Lektüre des Buchs der Schrift, so fährt
Augustinus fort, bleibe freilich den Schriftkundigen
vorbehalten. Doch in toto mundo legat et idiota, die Welt in ihrer
Ganzheit könne und solle Gegenstand einer auf die
apokalyptischen Ereignisse ausgerichteten Lektüre aller, auch des
Idiota, des Schriftunkundigen, sein.10

In der Natur lesen zu können, war dem christlichen
Mittelalter selbstverständlich." Welchen Unterschied
mochte es für den Gläubigen bedeuten, sich in die göttliche
Wortoffenbarung der Heiligen Schrift zu vertiefen oder in
die göttliche SchöpfungsofTenbarung der Natur, wenn diese
nach den Worten des Hugo von St. Viktor gleichsam ein
Buch war, scriptus digito Dei12, geschrieben mit dem Finger
Gottes?

Das Thema dieser Untersuchung impliziert aus philologischer

Sicht die Frage, wieso im Buch der Natur wie in einer
Offenbarungsschrift geblättert werden kann, mit anderen
Worten: welche Leseregeln denn beachtet werden müssen,
damit jene theologischen Erkenntnisse und moralischen
Nutzanwendungen sich einstellen, die etwa ein Berthold

von Regensburg im Auge hatte, als er seinem Publikum
jene Lektüre so angelegentlich empfahl. Offensichtlich
verlangt der Text der Natur den richtigen Interpretationsschlüssel,

um seine göttlichen Geheimnisse preiszugeben,
seine heilsgeschichtliche Bedeutsamkeit zu enthüllen und
so tatsächlich dem Seelenheil des gläubigen Menschen
dienen zu können. Denn das Buch der Natur wird nur dann
sprechen, wenn ein hermeneutisches Verfahren angewandt
wird, das die Dingwelt als Zeichenwelt konstituiert, so dass

die Schöpfung zu einem Kosmos von Metaphern wird. In
den Worten des Alanus de Insulis:

Omnis mundi creatura,
Quasi liber, et pictura
Nobis est, et speculum.
Nostrae vitae, nostrae mortis,
Nostri status, nostrae sortis
Fidèle signaculum.u

Das Verfahren, das aus der Natur ein Buch macht, sie in
ein und demselben Akt chiffriert und dechiffriert, ist die
Allegorese in des Wortes ursprünglicher Bedeutung. Denn,
so heisst es in Isidor von Sevillas für das Mittelalter
massgeblicher, von der antiken Rhetorik beeinflusster Etymologie,

allegoria est alieniloquium. Aliud enim sonat, et aliud
intellegitur.iA

Anstatt aber die zeichentheoretischen Implikationen
dieser und ähnlicher Allegoriedefinitionen des Mittelalters
zu entfalten, soll hier versucht werden, an einem konkreten
Text zu veranschaulichen, welche praktischen Konsequenzen

die Allegorese für die Weltbetrachtung hat. Das Beispiel

- es handelt sich um eine Leichenrede des Andreas Gry-
phius15 - ist bewusst dem Barockzeitalter entnommen, weil
diese Epoche mit ihrer reich entwickelten Systematik an
sinnbildlichen Bezügen16 in dieser Frage - und nicht nur in
dieser - ganz und gar dem Geist des Mittelalters und
darüber hinaus der diese ganze Epoche prägenden Patristik
verpflichtet ist, so dass hier an dem barocken Text jene im
Mittelalter gestaltete Weltsicht in aller wünschenswerten
Deutlichkeit zu greifen ist.

In seiner Totenrede auf Eva Schönborner17 vergleicht
Gryphius das menschliche Dasein in seiner Kürze, Dunkelheit

und Kälte einem Wintertag. Die Tote bezeugt dies mit
ihrer erkalteten Leiche.™ Der Vorname der Verstorbenen,
Eva, erinnert den Redner unserer ersten Mutter I welche statt
des Lebens den Tod auff uns geerbetfi* Ausgehend von dem
Winterthema seiner Dissertatio funebris beschäftigt sich

Gryphius, angeregt durch die Eva-Reminiszenz, mit dem
Schöpfungstermin und der Frage, wann das erste
Menschenpaar aus dem Paradies gestossen wurde. Er referiert
zunächst die traditionelle Auffassung, die besagt, es sey
dieses gantze Gebäude der Welt von dem Allerhöchsten in dem

Anfang des Frulings auffgefîihret.20 Diese Meinung verwirft
Gryphius, der in der Winterzeit das jahreszeitliche Modell
zur Interpretation der menschlichen Existenz erblickt. So

schliesst er sich der These an, nach der das Schöpfungsgeschehen

im Herbst stattfand. Diese Entscheidung ergibt

168



sich folgerichtig aus dem Grundaxiom vom Winter=Tag
Menschlichen Lebens, das Gryphius nun weiter beweist,
indem er den Sündenfall der Stammeltern des
Menschengeschlechtes auf den Beginn der Winterzeit datiert. Zu
diesem Zweck braucht der Redner nur noch die Zeit
zwischen dem ersten Schöpfungstag - im Herbst - und der
Vertreibung aus dem Paradies mit ihren Konsequenzen für
die Winterlichkeit der Conditio humana zu überbrücken.
Dieser Sprung gelingt wiederum mit Hilfe der mittelalterlichen

Tradition, der Gryphius die Antwort auf die Frage
entnimmt, wie lange Adam und Eva sich im Paradiese
aufhielten. Er bevorzugt die These, laut welcher die paradiesische

Zeitspanne vierzig Tage währte. Hätte sie nämlich
nicht vierzig Tage gedauert, so wäre nach den Gesetzen der
hier waltenden Interpretationslogik zu folgern, dann hätte
auch der zweite Adam, Jesus Christus, nicht vierzig Tage in
der Wüste fasten müssen. In den Worten des Gryphius: Die
schönste und anmuthigste Meynung ist der jenigen I welche
davor halten: Unser Heyland hatte durch seine Fasten in der
verwilderten Wüsten gebüsset und ausgesbhnet I was Eva und
Adam durch die verbotene Speise in dem lieblichsten Paradiß
verbrochen I auch eben so viel Tage in der Einöde verharret I als
jene in dem herrlichsten Lustgarten.21 Diese Parallelisierung,
diese Ineinssetzung von Jesu Fastenzeit in der Wüste mit
der Zeit der Fülle im Paradies rückt nun den Termin für den
Sündenfall auf den Winteranfang: Gesetzt nun I daß diesem
also: so werden wir unfehlbar schliessen I daß die Verstossung
unserer ersten Eltern gleich auff die rauen Tage des ausgehenden

Herbsts oder angehenden Winters getroffen; und also ein
Vorbild gewesen des Jammers I der uns vertriebene Kinder Evae
in dem Elend unsers Lebens überfallen solte I welches freylich
ein rechter Winter=Tag.22

Diese Vermischung von konzeptueller und realer Erfassung

der Lebenswirklichkeit, die Gryphius durch ein
Geflecht von Entsprechungsverhältnissen herstellt, beruht
keinesfalls auf Willkür, wie es heute vielleicht scheinen
mag, sondern ist gesteuert von der traditionellen Auslegung
der Heiligen Schrift mit ihrem zentralen Prinzip der
typologischen oder figuralen Deutung.23 Eine solche Deutung
besagt in ihrem Kern nichts anderes, als dass die Personen,
Handlungen und Geschehnisse des Alten Testaments
Verweisungscharakter für das Neue Testament haben,
schattenhaft verhüllt, als «figurale Realprophetie»24 auf die
Zeit der Erfüllung und Gnade bezogen sind. So ist Adam
die figura, der typus Christi25 und schliesst mit seiner
Versündigung bereits denjenigen in sich, der die Menschen von
dieser Schuld wieder erlöst, wobei mittelalterlicher Überlieferung

zufolge der Lebensbaum des Paradieses selbst das

Holz liefert, aus dem später das Kreuz gezimmert wird.26
Ähnlich weist Eva, die von der Schlange verführte Sünderin,

auf Maria voraus, die der Schlange den Kopf zertritt,
indem sie der Menschheit in Gestalt ihres Sohnes den
Retter schenkt.27 Das hier sich ausdrückende Geschichtsverständnis

verbindet das Prinzip der Wiederholung mit
dem Prinzip der eschatologischen Erfüllung und Vollendung.28

Damit aber bedeuten Personen und Dinge mehr, als
sie für sich genommen zunächst sind. Sie weisen über sich

hinaus auf andere Sinnzusammenhänge, haben
Zeichencharakter.

Gryphius wendet das Gesetz der typologischen Analogie
so an, dass er, statt vom alttestamentlichen Typus her auf
den neutestamentlichen Antitypus zu verweisen, umgekehrt

vom Neuen Testament ausgeht, um auf das Alte
Testament zurückzuschliessen. Das vierzigtägige Fasten

Christi ermöglicht es also, mit den Gegebenheiten des

Neuen Testamentes die Zeitverhältnisse des Alten
Testaments zu strukturieren. Damit ist im Paradiesesgeschehen
und seinem Ende die zeitlose Unheilssituation des

Menschengeschlechtes vorgezeichnet.
Nachdem auf diese Weise der reale Wintertag die Qualität

eines theologischen, bibelexegetisch gültigen Modells für
die Conditio humana erhalten hat, ist auch für den
Weltbetrachter ein Wahrnehmungsmodus bereitgestellt, der den

Wintertag auf seinen tieferen, eigentlichen, verborgenen
Sinn durchleuchtet. Mit anderen Worten: Unter dem

Zugriff der «allegorischen Apperzeptionsform»29 wird das

Buch der Natur zum Sprechen gebracht, enthüllen die

Dinge ihren Verweisungscharakter und zeigen, was schon

Irenäus von Lyon in der Formel ausdrückt, dass es keine

Zeichenlosigkeit gebe bei Gott: nihil enim vacuum, neque
sine signo apud eum.30 Oder in den Worten des mittelhochdeutschen

Spruchdichters Freidank:

Diu erde keiner slahte treit,
daz gar si âne bezeichenheit.
nehein geschepfede ist sô fri,
sin bezeichne anderz, dan si sï?x

Betrachtet der Gläubige unter solchen Verstehensbedin-

gungen etwa die Wintersonne, dann interessiert ihn nicht,
dass die Sonne, wie man es heute naturwissenschaftlich
formulieren würde, infolge der Schrägstellung der
Rotationsachse der Erde im Winter die niedrigste Mittagshöhe
aufweist. Er bedenkt vielmehr, was ihm die Wintersonne
darüber hinaus zu sagen vermag. Mit den Worten des

Gryphius: Wie nun die Sonne in dem Winter zwar uns sehr

nahe I aber doch wegen ihrer schregen Straten wenig erwärmen I
und langsam die Erden erleuchten kan: Also müssen wir zwar
gestehen I daß GOtt in und um uns I dennoch werden unsere
Seelen I weil die innerliche Warme der Liebe in vielen erkaltet I
wenig von ihm erhitzet [...]. Wir sehen gar offt sonderbare

Flecken und Liechter in der Sonnen: Nicht selten bilden wir uns
ein I GOtt habe sein Angesicht vor uns verborgen I sein Zorn sey
über uns entbrant [...]: Da er doch mit liebreichester Vater=
Treu uns anblicket?2 So von der Sonne sprechen kann nur,
wer über ihr wahres, und das heisst heilsgeschichtlich
bedeutsames Wesen aus dem Buch der Schrift unterrichtet
ist33, sei es, dass er dabei an den Vers denkt: Denn Gott der

Herr ist Sonne und Schild (Psalm 84,12), oder an das Neue
Testament, in dem Christus als das aufstrahlende Licht aus
der Höhe bezeugt ist, um allen zu leuchten, die in Finsternis

sitzen und im Schatten des Todes (Lukas 1,78). Der Winter
aber ist für den Christen nicht das letzte Wort seiner
Lebens- und Glaubenserfahrung. Denn auf den Winter folgt

169



der Frühling. Mit der Stimme des Bräutigams aus dem
Hohenliede leitet Gryphius den allegorischen Umschlag
vom Winter in den Frühling ein: Kom meine Freundin I körn
meine Schone! denn sihe I der Winter ist vergangen I der Regen
ist weg und dahin.24 In seiner eigenen Auslegung: Denn siehe I
der Winter I der Winter deines betrübten Lebens I ist vergangen I
der Regen I der Regen deiner Trübsal I Ist weg I und dahin I die
Blumen sind hervor kommen im Lande I deine Tugenden blühen
nunmehr aus der todten Erden in das Land des Lebens I und der
Lentz I der frblichsten Ewigkeit I ist herbey kommen?5

Diese hier präsentierte Weltschau vollzieht sich als
Sinndeutung von sichtbaren, greifbaren, empirisch zugänglichen
Sachverhalten. Sie bezieht die Dinge dieser Welt auf eine
die irdische Realität übersteigende, transzendente Wirklichkeit,

indem sie Vergängliches und Ewiges in bezeichnender
Weise spiegelhaft aufeinander verwiesen sieht. Denn für
jene genuin christliche Zeit, die über anderthalb Jahrtausende

abendländischer Geistesgeschichte umspannt, von der
Spätantike bis in die frühe Neuzeit, bleibt die Lehre von der
Welt verbunden mit der biblischen Botschaft. Ohne Kenntnis

der göttlichen Offenbarung im inspirierten Wort der
Schrift wäre der Zeichen- und Gleichnischarakter der Welt
gar nicht zu erkennen, geschweige denn auf die
ethischmoralische Dimension der menschlichen Existenz wegweisend

und heilssichernd zu beziehen.
Bonaventura, der grosse Franziskanertheologe des 13.

Jahrhunderts, liefert in seinem Kommentar zum Buch
Genesis eine präzise Beschreibung des Verhältnisses von
geschaffener Welt und Heiliger Schrift: Es ist gewiß, daß der
Mensch, solange er stand, die Kenntnis der geschaffenen Dinge
hatte, daß er durch ihre Darstellung zu Gott getragen wurde,
ihn zu loben, anzubeten und zu lieben (habebat cognitionem
rerum creatarum et per iIlarum repraesentationem ferebatur in
Deum ad ipsum laudandum, venerandum, amandum). Denn
dazu sind die Kreaturen geschaffen, und so werden sie zu Gott
zurückgeführt. Aber als der Mensch fiel, als er die Erkenntnis
verlor, da gab es keinen, der sie zu Gott zurückführte. Daher
war dieses Buch Welt gleichsam erstorben und ausgelöscht, und
es war ein anderes Buch nötig, wodurch dieses erleuchtet würde,
den Sinn der Dinge zu empfangen (Unde iste liber, scilicet
mundus, quasi emortuus et deletus erat; necessarius autem fuit
alius liber, per quem iste illuminaretur, ut acciperet metaphoras
rerum). Das aber ist das Buch der Schrift, das die Ähnlichkeiten,

die Besonderheiten und den Sinn der Dinge, die im Buche
der Welt geschrieben sind, aufstellt (Hic autem Über est Scriptu-
rae, qui ponit similitudines, proprietates et metaphoras rerum
in libro mundi scriptarum). Denn das Buch der Schrift stellt die
ganze Welt wieder her, Gott zu erkennen, zu loben und zu
lieben. [...] So erleuchtet die Heilige Schrift alles und führt zu
Gott zurück, wie es zuerst durch die Kreatur geschah (Liber
ergo Scripturae reparativus est totius mundi ad Deum cognos-
cendum, laudandum, amandum. [...] Unde sacra Scriptura est
illuminativa omnium et reduetiva in Deum, sicut primo fuit
creatura)?6 Erst im Lichte der Schriftoffenbarung gelesen,
werden die in der Welt ursprünglich angelegten Hinweise
auf Gott wieder sichtbar. In dieser Beleuchtung durch das
Buch der Schrift geben sich die Dinge der Schöpfung wieder

als das zu erkennen, was sie von allem Anfang an waren,
und bekunden in ihrer Sinnenhaftigkeit, dass sie von Gottes
ewiger Fülle, von dieser [...] schaffenden, abbildenden,
ordnenden Kunst Schatten sind, Echo und Gemälde; Spuren
sind sie, Statuen und Schaustücke, die uns vorgeführt werden,

um Gott zu schauen, und Zeichen, die uns von Gott gegeben

sind (illius [...] artis efficientis, exemplantis et ordinantis sunt
umbrae, resonantiae et picturae, sunt vestigia, simulacra et

speetacula nobis ad contuendum Deum proposita et signa
divinitus data); [...] sie sind Abbilder oder besser Abgebildetes,
vorgeführt einer noch ungebildeten oder sinnenbefangenen
Seele, damit diese durch Sinnliches, das sie sieht, hindurchgeführt

werde zum Geistigen, das sie nicht sieht, wie durch
Zeichen zum Bezeichneten (sunt exemplaria vel potius exem-
plata, proposita mentibus adhuc rudibus et sensibilibus, ut per
sensibilia, quae vident, transferantur ad intelligibilia, quae non
vident, tanquam per signa ad signata)?1 Dass die Wirklichkeit

diese Transparenz erhält, ist also, und daran lässt
Bonaventura keinen Zweifel, dem Buch der Schrift
zuzuschreiben.38 Mit anderen Worten: Die Bibelexegese wird
zum Vorbild und Massstab für die Methode, wie die Dingwelt

zu entziffern ist. In der Hermeneutik der verba und der
res spiegelt sich unmittelbar das Verhältnis zwischen dem
Buch der Schriftoffenbarung und der durch dieses wieder
möglich gewordenen Offenbarung Gottes in seiner Schöpfung.39

Für die Bibelexegese bedienten sich die Theologen von
der Patristik bis zu Luther der Lehre vom mehrfachen
Schriftsinn.40 Diese Lehre besagt, dass das Buch der Schrift
über den sensus literalis, also über das buchstäblich
Gemeinte hinaus, einen geistigen Sinn, einen sensus spiritualis
besitzt. Hierin unterscheidet sich die Heilige Schrift von
den Büchern der Heiden, in denen nach einem Wort des

Richard von St. Viktor die Wortklänge, voces, die Sachen
bezeichnen und nur diese. In der Heiligen Schrift aber
verweisen die evozierten Sachen noch auf andere Sachverhalte:

ipsae res alias res significant.^ Wenn also im Buch der
Schrift von einem Stein, einer Blume oder dem Winter die
Rede ist, so ist die Bedeutung dieser Wortklänge nicht in
dem Tatbestand erschöpft, der uns durch die Sinne vorgegeben

ist. Vielmehr wird das Ding, mit dem sich der literale
Schriftsinn begnügt, erst zum eigentlichen Bedeutungsträger

und erhält damit eine signifleatio, eine bezeichenunge.
Vornehmste Aufgabe des Exegeten ist sein Bemühen um
die geistig-geistliche Dimension der im Buch der Schrift
angesprochenen Sachverhalte.

Das Mittelalter demonstriert diese Interpretationsmethode
mit Vorliebe am Beispiel der Stadt Jerusalem. Aus der

Sicht des sensus literalis sive historialis ist mit Jerusalem die
in Palästina liegende Stadt gemeint. Der sensus spiritualis
Jerusalems hat mehrere Aspekte. Aus der Sicht des sensus

allegoricus, des zweiten, übertragenen Schriftsinnes, bedeutet

Jerusalem die christliche Kirche. Wird sie nach dem
sensus moralis betrachtet, so ist mit dieser Stadt nicht mehr
die historisch-geographische Realität angesprochen und
auch nicht das allegorische Bild für die Kirche, sondern die
Seele des Christen als Ort des Glaubens. Und der vierte

170



Schriftsinn, der sensus anagogicus, zielt auf das eschatologi-
sche, das himmlische Jerusalem als den Ort der ewigen
Gottesherrschaft. Zu Recht kann daher Hugo von Folie-
tum behaupten, dass es in der Heiligen Schrift vier Städte
gibt, die den Namen Jerusalem tragen: Quatuor siquidem
civitates in divina Scriptura fuisse perhibentur, quarum una-
quaeque Hierusalem nuncupatur, id est, materialis et mystica,
moralis et anagogica. Materialis Hierusalem est quaedam
civitas in Judaea posita, mystica vero est Ecclesia, moralis
quaelibet fidelis anima, anagogica coelestis patria. Prima
constat ex lapidibus et lignts; secunda ex justis etjustificandls;
tertia ex virtutibus; quarta ex angelis et hominibus. Materialis
aliquando destruetur, mystica transferetur, moralis aediflca-
bitur, anagogica vero in aeternum non commovebitur. Prima
continet res gestas, secunda mysteriorum figuras, tertia exempta

morum, quarta diversitates coelestium mansionum.41
Dieses Auslegungsverfahren nach dem vierfachen Schriftsinn

ist in der Bibel selbst verankert. Denn dort ist die Rede

von einem himmlischen Jerusalem, das im Gegensatz steht
zur realen, irdischen Stadt: Ich sah die heilige Stadt, das neue
Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herabkommen
(Apokalypse 21,2). Auch das moralische oder das allegorische

Jerusalem lassen sich mit Bibelstellen begründen. Das
Wesen der christlichen Bibelhermeneutik hat das Mittelalter

selbst ebenso klar wie knapp auf folgende Merkvers-
Formel gebracht:

Ltttera gesta docet, quid credas allegoria.
Moralis quid agas, quid speres [quo tendas] anagogia.42

Von diesem aus dem Buch der Schrift abgeleiteten
Interpretationsverfahren ist die Lektüre des Buchs der Natur
geprägt. Welch heilsgeschichtlich bedeutsamen Auskünfte
eine nach bibelexegetischen Massstäben betrachtete Natur
den Frommen erteilen konnte, zeigt wohl kein Werk
eindrücklicher als der «Physiologus», das älteste und am
weitesten verbreitete Tierbuch des Mittelalters, das aus den
ersten nachchristlichen Jahrhunderten stammt.44 Dort
heisst es etwa von dem Hasen: Er ist ein guter Läufer. Wenn

er gejagt wird, flieht er in felsiges und ansteigendes Gelände,
und dann werden die Hunde samt dem Jäger müde und haben
nicht Kraft, ihn zu erjagen, und so kommt er heil davon. Wenn

er sich aber zu abschüssigem Gelände wendet, kann er nicht so

gut rennen, weil seine Vorderbeine zu kurz sind, und Im Nu
fasst ihn der Hund. Und deshalb sucht er die Stellen, wo es

nach oben geht. So auch du, Mensch, so du verfolgt wirst von
den feindlichen Mächten samt dem Jäger, dem Teufel, der Tag

für Tag darnach trachtet, dem Menschen nach dem Leben zu
stellen: suche den Felsen und die Höhen, von welchen auch
David sagt: Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, woher
mir Hilfe kommen wird. Denn wenn der Böse sieht, dass der
Mensch nach abwärts läuft und auf das Irdische bedacht ist
und auf das, was dieses Leben zu bieten hat, dann kommt er
ihm nur um so eifriger nahe mit seinen Schlichen! Wenn er aber
sieht, dass der Mensch läuft nach dem Willen Gottes und
aufsucht den wahren Felsen, unseren Herrn Jesus Christus, und
dass er die Anstiege der Tugenden hinangeht, dann wendet er

sich um wie ein Hund nach dem Worte Davids: Abwenden

sollen sich nach rückwärts und in Schmach und Schandefallen
sollen die, so mir Böses wollen.45

Auf eine vergleichbare Sinndeutung des Berges greift die

Mystikerin Mechthild von Magdeburg46 zurück, wenn
sie sich dieser Bildlichkeit bedient, um die dialektische

Bewegung zwischen dem in der Unio mystica gipfelnden
stürm der gottminnenden Seele und der gotzvrbmdunge,

ihrer Gottferne, sinnfällig zu machen - wobei dann der

Abstieg, das sinken, bei Mechthild eine ganz neue und

eigene Interpretation erhält: Swene die sele mit der mine zuge
und mit maniger girikeit irs jagenden herzen nach gotte ufi den

hohen berg der gewaltigen mine und der schonen bekantnisse

komen ist, so tut si als der bilgeri, der berge ufgestigen hat mit

grosser gerunge, so stiget er anderhalp nider mit grosser vorhte,

de er sich nit vberwerfe. De ist, de die sele so sere durschinen ist

in der hitze der langen mine, und also unmehtig worden ist in
der vmbehalsunge der heiigen drivaltekeit so begìnet si ze

sinkende und ze külende
Als die sune von der hohsten stat hernider gat
Und sinket untz in die naht.
Weis got also wirt es an der sele

Und och am übe vollebraht.41

Von Petrarca ist uns ein Brief an einen befreundeten

Augustinermönch überliefert, in dem er aus der Erinnerung
heraus seine Besteigung des Mont Ventoux in einem kunstvollen

Spiel mit traditionsreichen Erzählmustern gestaltet.48

Dabei erweist sich der italienische Dichter und Humanist
als gelehriger Schüler der Patristik, wenn er seine mit den

Mühen des Aufstiegs verbundene Meditation nach allen

Regeln des exegetisch-allegorisierenden Auslegungsverfahrens

konzipiert, so dass seine Erfahrung des Bergpfades als

Lebens- und Heilsweg nach den Stationen der Lehre vom
sensus literalis, allegoricus, moralis und anagogicus strukturiert

erscheint: So hatte ich mich denn, oft enttäuscht, in einem

Tal niedergelassen. Dort schwang ich mich auf Gedankenflügeln

vom Körperlichen zum Unkörperlichen hinüber (a corporels

ad incorporea volucri cogitatione transiliens) und wies

mich selbst etwa mit den folgenden Worten zurecht: «Was du

heute so oft bei Besteigung dieses Berges (in ascensu montis
huius) hast erfahren müssen, wisse, genau das tritt an dich und

an viele heran, die da Zutritt suchen zum seligen Leben. Aber
es wird deswegen nicht leicht von den Menschen richtig gewogen,

weil die Bewegungen des Körpers zutage liegen, die der
Seele jedoch unsichtbar sind und verborgen (corporis motus in

aperto sunt, animorum vero invisibiles et occulti). Wohl aber

liegt das Leben, das wir das selige nennen, auf hohem Gipfel,

und ein schmaler Pfad, so sagt man, führt zu ihm empor
[Matthäus 7,14]. Es steigen auch viele Hügel zwischendurch

auf, und von Tugend zu Tugend muss man weiterschreiten mit
erhabenen Schritten. Auf dem Gipfel ist das Ende aller Dinge
und des Weges Ziel, darauf unsere Pilgerfahrt gerichtet ist (ad

quem peregrinano nostra disponitur). [...] Was hält dich also

ab?Doch wahrhaftig nichts weiter, als dass der Weg durch die

irdischen und allerniedrigsten Gelüste ebener ist und, wie es auf
den ersten Blick scheinen möchte, bequemer. Gleichwohl musst
du nach langer Irrfahrt unter der Last des zum Unheil aufge-

171



schobenen Weges hinansteigen zum Gipfel des seligen Lebens
selber oder in den Talgründen deiner Sünden säumig erliegen
(ad ipsius te beate vite culmen oportet ascendere aut in conval-
libus peccatorum tuorum segnem procumbere); und wenn dich
dort - was nur heraufzubeschwören mir graut - Finsternis und
Schatten des Todes [Psalm 106,14] finden, so musst du die ewige
Nacht unter beständigen Qualen verbringen.»m

Die in diesen und zahllosen anderen Belegen zum
Ausdruck gebrachte Spiritualität im Umgang mit der Natur lässt
sich wohl am treffendsten mit den Worten beschreiben, mit
denen Guibert von Nogent die Welterfassung des Gregor
von Nazianz charakterisierte: Er habe die Gewohnheit
gehabt, was immer er erblickte, zur erbaulichen Unterrichtung

seines Geistes zu allegorisieren (ad instructionem animi
allegorizare).50 In welche Richtung dabei die Allegorese
zielt, hängt von den Eigenschaften der Dinge ab, denn diese
sind es, aus denen sich die significatio ergibt.51

Die Biene etwa, die den Honig sammelt und das Wachs
schenkt, kann zum Bild für die Apostel und Propheten
werden. Deshalb ist der Bienenstock das Attribut für die

grossen Lehrer der Kirche, für einen Ambrosius oder
Bernhard von Clairvaux, der dazu noch den Beinamen
doctor mellifluus besitzt, honigfliessender Lehrer.52 Ähnlich
positiv kann die Biene als Symbol der Auferstehung aus der
Nacht des Todes dienen. Denn Samson, so lehrt das Buch
der Schrift, fand im Rachen des von ihm getöteten Löwen
einen Bienenschwarm und Honig53: Aus dem Kadaver des
alles verschlingenden Löwen, hier also aus Grab und Unterwelt,

entsteigt die Süsse des neuen Lebens. Diese Biene
liefert das Wachs für die Osterkerze, die das Symbol des
Auferstandenen ist. Die katholische Kirche bezeugt noch
alljährlich im «Exsultet» der Ostervigil das geistige Wesen
der Biene, wenn sie das Lob der Kerze mit dem Bienenlob
verbindet. Dabei bietet die heute gesungene Fassung des

«Exsultet» nur noch einen kümmerlichen Rest jener
Spiritualität, die den Urtext beseelte: In dieser gnadenströmenden
Nacht nimm auf, heiliger Vater, das Abendopfer, das dir in
dieserfeierlichen Kerzendarbringung durch ihrer Diener Hände
vom Werk der Bienen die hochheilige Ekklesia weiht. [...] Es

nährt sich vom schmelzenden Wachs, das die Mutter Biene als
Stofffür diese kostbare Leuchte bereitet hat. Die Biene übertrifft

alle anderen Tiere, die dem Menschen untenan sind. Sehr
klein von Körper, trägt sie doch in ihrer engen Brust gewaltigen
Geist; an Kräften schwach, ist sie doch stark an Erfindungsgabe.

Sie erkundet den Wechsel der Zeiten; und wenn der bereifte
Winter sein graues Haar ablegt und der milde Lenzhauch das
starre Eis zum Schmelzen gebracht hat, macht sie sich gleich
voll Eifer zur Arbeit auf. Da fliegen die Bienen aus, zerstreuen
sich über die Fluren, schwingen zart die Flügel, hängen sich mit
ihren Beinchen an und setzen sich nieder. Die einen lesen mit
dem Munde die Blüten ab und kehren mit Nahrung beladen ins
Lager zurück. Andere bauen dort mit zähem Leim in unglaublicher

Kunst die Zellen, andere füllen den flüssigen Honig ein,
andere wandeln den Blütenstaub in Wachs, andere bilden mit
ihrem Munde die Brut, andere bergen den von Blättern gesammelten

Nektar. 0 wahrhaft selige Biene, wunderbare! Ihr
Geschlecht wird nicht vom Männlichen verletzt, nicht von der

Brut gestört, ihre Unversehrtheit nicht von den Kindern
weggenommen! So hat auch die heilige Maria als Jungfrau empfangen,

als Jungfrau geboren, und Jungfrau ist sie geblieben. 0
wahrhaft selige Nacht [.. .]/54

Die Biene hat aber nicht nur gute Eigenschaften, denn sie

kann stechen. Aus diesem Grunde eignet sie sich als negativ
gewertetes Bild für die Christenverfolger. Wiederum ist es
das Buch der Schrift, das der Biene auch diesen Stellenwert
im Zeichenkosmos der Natur zuweist. Denn im Deuterono-
mium heisst es: egressus Amorrhaeus, qui habitabat in
montibus, et obviam veniens, persecutus est vos, sicut soient

apes persequi (Deuteronomium 1,44); und der Psalmist
betet: Omnes gentes circuierunt me; I Et in nomine Domini
quia ultus sum in eos. /[...] / Circumdederunt me sicut apes, I
Et exarserunt sicut ignis in spinis; I Et in nomine Domini quia
ultus sum in eos (Psalm 117,10-12).55

Schon früh wurde das im Wechselspiel von Schriftauslegung

und Naturallegorese angesammelte Bedeutungswissen
systematisiert und in allegorischen Wörterbüchern gespeichert.

Am Anfang der Reihe dieser ehrwürdigen Kompendien

und Nachschlagewerke steht der «Liber formularum
spiritalis intelligenüae» des Eucherius von Lyon. Bis zum
«Mundus symbolicus» des Filippo Picinelli zählt man
hundertfünfzig solcher bedeutungsträchtiger Lexika.56

Mit dem Ende des Mittelalters hatte die von der Bibelexegese

gespeiste Energie der Naturvergeistigung ihren Höhepunkt

erreicht. Nichts konnte sich nunmehr jenem
sinngebenden Denken und Wahrnehmen entziehen, das in einer
richtigen Deutungswut die Dinge zu verbildlichen trachtete,
um nicht vor ihrer puren materiellen Faktizität und
Funktionalität und damit vor ihrer Leere und Sinnlosigkeit
stehen zu müssen. Der Geist, der vor kurzem noch lebendig
machte, erstarrte allmählich in hohler Manier und tötete
sich schliesslich selbst, nicht ohne vor seinem Ende eine
wahre Inflation der merkwürdigsten allegorischen Trivialitäten

hervorzubringen. Die staunenswerte Kraft des
mittelalterlichen Symbolismus, in dessen Sprache die Völker
Europas einander verstanden, war erschlafft und verlor sich
in mechanisch abrollenden Leerläufen banaler Sinnzuweisungen.

Selbst ein Fastnachtskrapfen konnte nicht mehr
genossen werden, ohne dass er zuvor in eine spirituelle
Perspektive gerückt wurde, und es durfte beim Verzehr
disser andächtigen 1er nicht vergessen werden, dass seine
Zutaten aus dem Mehl des reinen Lebens und lauteren
Gewissens, aus den Eiern des andächtigen Gebetes, dem
Wasser der wahren Reue, dem Salz der Demut und der
Füllung der Leiden Christi bestanden und dieser Krapfen,
fürwahr ein geistliches Gedicht, im Schmalz der Barmherzigkeit

unter dem Feuer der inbrünstigen Liebe in der
Pfanne des andächtigen Herzens gebraten worden war.57

Dieser überreif gewordene Symbolismus nahm immer
mehr die Züge einer Obsession im Umgang mit den Realien
an, so dass einem Höfling angesichts der weiblichen Toilette
anscheinend eher Spiritualien in den Sinn kamen als irgendwelche

erotischen Verheissungen, wenn er über den Pantoffel

der Demut und die Schuhe des Fleisses meditierte, sich
der Strümpfe der Ausdauer ebenso annahm wie des

172



Strumpfbandes der Entschlossenheit, und auch vor dem
Hemd der Ehrbarkeit und dem Schnürleib der Keuschheit
nicht haltmachte.58

Diese sich übersteigernden Zuckungen und Auswüchse
des Allegorisierens verebbten sehr bald. Eine veränderte
Zeit konnte die Willkürlichkeiten und Künstlichkeiten
jenes immer geistloser werdenden Herumtändelns mit
Dingen und Bedeutungen nicht mehr ertragen. Die Routine
hatte zur Erstarrung geführt nicht nur im Umgang mit der
Welt, sondern auch in der Begegnung mit dem Wort Gottes
im Buch der Schrift. In Martin Luther erwuchs einem in
der Praxis der Bibelauslegung rein mechanisch angewandten

vierfachen Schriftsinn der schärfste Gegner. Für den
Reformator ist eine so gehandhabte geistliche Deutung eitel
Lappen vnd Kinderwerck I ja Affenspiel I mit der Schrifft also
gauckeln I Es ist nicht anders I denn wenn ich wolle auff
dieselbe weise von der Median reden I [...] als I wenn ich
erstlich sagte I Das Fieber ist ein Kranckheit I Rebarbara ist die
Ertzney. ij. Das Fieber bedeut die Sunde I Rebarbarum Jhesum
Christum, iij. Das Fieber ist ein Gebrechen vnd Feil I Rebarbarum

ist die Krafft dawider, iiij. Das Fieber bedeut das Verdam-
nis I Rebarbarum die Aufferstehung. Wer sihet hie nicht I das
solche Deutung eitel Gauckelwerck ist. Luther selbst will bey
dem gesunden vnd klaren Text bleiben?9 Als Mönch sei er
zwar ein Meister auff Geistliche Deutung gewesen, habe alles
allegorisiert, auch die Cloaca; nachdem er aber durch den
Römerbrief zur Erkenntnis Christi gekommen sei, habe er
begriffen, dass mit diesem Interpretationsverfahren nichts
erreicht werde. In Abkehr von seiner früheren Auslegungspraxis

formuliert Martin Luther also eine neue Maxime, an
der sich die reformatorische Bibelexegese orientiert, indem
sie im von Gott inspirierten Bewusstsein des Gläubigen die
einzige und letzte Instanz für den rechten Umgang mit der
Schrift errichtet: Als ich jung war I da war ich gelert I vnd
sonderlich I ehe ich in die Theologia kam I da gieng ich mit
Allegorijs I Tropologijs I vnd Anagogijs vmb I vnd machte eitel
kunst I Wenns jtzt einer hette I er trüge es vmbher fur eitel
Heilthumb I Aber ich weis I das es ein lauter Dreck ist. Nu hab
ichsfaren lassen I vnd ist meine beste vnd erste Kunst I tradere

scripturam simplici sensu, denn literalis sensus der thuts I da
ist leben I da ist krafft I lere vnd kunst innen.60

Eine solche Devise verweist aber auf eine Entwicklung, an
deren Ende auch das Buch der Natur nur noch simplici
sensu gelesen werden wird, so dass sich auch die Dinge
nicht mehr in derselben Weise als Partner für ein Glaubensgespräch

mit dem Menschen anbieten können: der Baum,
die Rose, die Biene, der Schnee, Tau und Perle, Licht und
Dunkelheit. Zwar ist Gott bis weit in die Neuzeit hinein
dem Menschen in der Natur nahe geblieben. «Irdisches
Vergnügen in Gott» galt als Ziel und Sinn der Naturbetrachtung

nicht nur einem Mann wie Barthold Hinrich
Brockes, dessen Vergissmeinnicht-Gedicht hier stellvertretend

angeführt sein soll:
[...]

Und fand von Kräutern, Gras und Klee
In so viel tausend schönen Blättern
Aus dieses Weltbuchs ABC

So viel, so schön gemalt, so rein gezogne Lettern,
Dass ich, dadurch gerührt, den Inhalt dieser Schrift
Begierig wünschte zu verstehn.

[.-]
Ein jedes Gräschen war mit Linien geziert,
Ein jedes Blatt war vollgeschrieben;
Denn jedes Äderchen, durchs Licht illuminiert,
Stellt' einen Buchstab vor. Allein,
Was eigentlich die Worte sein,
Blieb mir noch unbekannt,
Bis der Vergissmeinnicht fast himmelblauer Schein,

Der in dem holden Grünen strahlte
Und in dem Mittelpunkt viel güldne Striche malte,
Mir einen klaren Unterricht
Von dreien Worten gab, indem mich ihre Pracht

Auf die Gedanken bracht:
Da Gott in allem, was wir sehen,
Uns sein Allgegenwart und wie er alles liebet
So wunderbarlich zu verstehen,
So deutlich zu erkennen gibet;
So deucht mich, hör ich durchs Gesicht,

Dass in dem säubern Blümchen hier
Sowohl zu dir als mir
Der Schöpfer der Vergissmeinnicht selbst spricht:
Vergiss mein nicht!6]

Doch selbst einer solchen frommen Andacht liegt bereits
eine andere Weltauffassung zugrunde als die mittelalterliche.

In der Hingabe, mit welcher das Lob des Schöpfers
immer wieder an die minuziöse Beschreibung der Schöpfung

geknüpft und die Gegenwart Gottes bis in die kleinsten

Einzelheiten an Blumen und Pflanzen aufgespürt wird,
zeichnet sich eine Wende ab, die Wende vom allegorizare zu
einer Beobachtungshaltung, die der sinnlich erfahrbaren
Welt einen ganz neuen, eigenständigen Wert beimisst und
dadurch die geistige Wirklichkeit in den Hintergrund treten
lässt. Das naturwissenschaftlich angeschaute Weltbuch mag
dann durch seine Schönheit und Zweckmässigkeit die

bewundernden Gedanken des frommen Spaziergängers auf
den Urheber dieser «besten aller Welten» lenken - ein

umfassendes, allgemein verbindliches Lehrbuch des christlichen

Heilsweges aber, wie es Berthold von Regensburg vor
Augen hatte, ist es mit Sicherheit nicht mehr.

Gemessen an der mittelalterlichen Welt- und Schriftbetrachtung

ist die Neuzeit dem Analphabetentum verfallen,
wenn das Buch der Natur nur noch literal entziffert werden

kann, als Materialsammlung und Experimentierfeld für
Physiker und Astronomen, Chemiker, Botaniker und
Biologen. Doch das symbolische Denken des Mittelalters,
das eine Symphonie der vielfältigsten Töne und Rhythmen
erklingen liess, in denen das gesamte Dasein ästhetisch
verklärt wurde, kann nicht ohne weiteres wieder lebendig
werden.62 Das Wort des Paulus: videmus nunc per speculum
in aenigmate: tunc autem facie adfaciem (1 Korinther 13,12),

bezieht die Spiegelhaftigkeit der Welt auf eine letzte
Glaubenssicherheit, die im Wort der Schrift verbürgt ist. Erst von
der Gewissheit des Ziels aus betrachtet, wird die Rede von

173



einer Vorläufigkeit, von Vorstufen und Vorzeichen sinnvoll.
Wenn im 18. Jahrhundert Johann Georg Hamann noch
davon spricht, dass alle Erscheinungen der Natur [...] Träume,
Gesichter, Räthsel seien, die ihre Bedeutung, ihren geheimen
Sinn haben, so bekundet er die traditionelle Überzeugung,
nach der es ohne Schriftverständnis auch kein Weltverständnis

gibt: Das Buch der Natur und der Geschichte sind
nichts als Chyffern, verborgene Zeichen, die eben den Schlüssel
nöthig haben, der die heilige Schrift auslegt und die Absicht
ihrer Eingebung ist.62 Wenn wir heute dagegen von Chiffren
sprechen, denken wir an eine Verrätselung der Welt, die
sprachlos macht, weil diese Zeichen nur insofern über sich
hinausweisen, als sie gerade noch auf jene Sprachwelt
zeigen, die sie selbst hergestellt haben. Und was wären dann
die Bilder? So Hesse sich mit Paul Celan fragen. Seine
Antwort: Das einmal, das immer wieder einmal und nur jetzt
und nur hier Wahrgenommene und Wahrzunehmende. Und

das Gedicht wäre somit der Ort, wo alle Tropen und Metaphern
ad absurdum geführt werden wollen.64 Das Geflecht der
Beziehungen, das einstmals die Natur aufschliessen und
über sich hinausführen konnte, wird unter solchen
Voraussetzungen zum Sprachgeflecht, das Naturartiges gerade
noch festhalten kann, wie es in Celans «Sommerbericht»
geschieht:

Der nicht mehr beschrittene, der

umgangene Thymianteppich.
Eine Leerzeile, quer
durch die Glockenheide gelegt.
Nichts in den Windbruch getragen.

Wieder Begegnungen mit
vereinzelten Worten wie
Steinschlag, Hartgräser, Zeit.65

ANMERKUNGEN

1 Zu Leben und Werk Bertholds von Regensburg vgl. zuletzt
Frank G. Banta, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters.
Verfasserlexikon. 2. Auflage hrsg. von Kurt Ruh, 1, 1978,
Sp. 817-823, und Volker Mertens, in: Lexikon des Mittel- 8

alters 1, 1980, Sp. 2035-2036. 9
2 Zitiert nach der Predigt «Von den siben planêten», in: Bert¬

hold von Regensburg, Vollständige Ausgabe seiner Predigten
mit Anmerkungen und Wörterbuch von Franz Pfeiffer,
Bd. 1, Wien 1862 (Nachdruck mit einem Vorwort von Kurt
Ruh, Berlin 1965), S. 48-64, hier S. 48, Zeile 1-8.

3 S. 48, Zeile 20-23.
4 S. 48, Zeile 23-28.
5 S. 49, Zeile 5-7. In seiner Predigt über Deuteronomium 32,13:

Constituit eum super excelsam terram: Ut comederet fructus
agrorum. ut sugeret mei de petra, oleumque de saxo durissimo,
zählt Richard von St. Viktor seinerseits die geistigen Früchte
auf, die sich aus den Büchern der Schrift und der Natur zur
Erbauung des Menschen anbieten: Qui sunt agri isti, nisi libri
sacri? Qui sunt fructus agrorum, nisi sensus sententieque libro-
rum? Singuli libri singuli agri, scilicet [...] libri Veteris Testamenti
[...] et alii libri Novi Testamenti. [...] lille inventes fructum [...]
honeste occupationis. fructum lectionis, fructum meditationis,
fructum orationis, fructum compunctionis, fructum intime
devotionis, fructum superne contemplationls. Sunt et alii libri
spiritualium bonorum fertiles, fructus prebentes uberes, fructus
salutares. Universttas namque creature quasi quoddam corpus est
bibliothece. [...] Debemus itaque, fratres, esse constituti super
excelsam terram per eminentiam virtutum, comedere fructus
agrorum per lectionem Scripturarum et per contemplationem
creaturarum, sugere mei de petra suscipiendo gratiam redemptio-
nis, oleumque de saxo durissimo sperando gloriam beatitudinis.
ad quam nos perducere dignetur qui vivit. Zitiert nach Richard
de Saint-Victor, Liber exceptionum. Texte critique avec
introduction, notes et tables publié par Jean Châtillon
(Textes philosophiques du Moyen Age 5), Paris 1958, pars 2,
liber 10, sermo 22, S. 416-418.

6 S. 49, Zeile 10.
7 Zitiert nach: Bernhard von Clairvaux, Epistola 106 (ad magi-

strum Henricum Murdach), in: Migne, Patrologia latina 182,
Sp. 241-242, hier Sp. 242. Vgl. Wilhelm von St. Thierry, Sancti
Bernardi abbatis Clarae-Vallensis Vita et res gestae, liber
primus, in: Migne, Patrologia latina 185, Sp. 225-268, hier
Sp. 240: quidquid in Scripturis valet, quidquid in eis spiritualité!'

sentit, maxime in silvis et in agris meditando et orando se confite-
tur aeeepisse: et In hoc nullos aliquando se magistros habuisse,
nisi quercus et fagos.
Berthold (vgl. Anm. 2), S. 49, Zeile 30.

Vgl. Heribert M. Nobis, Buch der Natur, in: Historisches
Wörterbuch der Philosophie 1, 1971, S. 958-959, hier S. 958. -
Zur Geschichte dieser Metaphorik vgl. im einzelnen Ernst
Robert Curtius, Schrift- und Buchmetaphorik in der Weltliteratur,

in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 20, 1942, S. 359-411; Curtius, Europäische

Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern/München
31961, Kapitel 16: Das Buch als Symbol, S. 306-352 (weitgehend
identisch mit Curtius' Aufsatz von 1942); Leo Koep (A.
Hermann), Buch III (metaphorisch und symbolisch), in: Reallexikon
für Antike und Christentum 2, 1954, Sp. 717-724; Dimitrij
Cizevskij, Das Buch als Symbol des Kosmos, in: Cizevskij, Aus
zwei Welten. Beiträge zur Geschichte der slavisch-westlichen
literarischen Beziehungen (Slavistische drukken en herdrukken
10), 's-Gravenhage 1956, S. 85-114; Jean Leclercq, Aspects
spirituels de la symbolique du livre au XIIe siècle, in: L'homme
devant Dieu. Mélanges offerts au Père Henri de Lubac, Bd. 2:
Du Moyen Age au siècle des Lumières (Théologie. Études
publiées sous la direction de la Faculté de Théologie S.J. de

Lyon-Fourvière 57), Paris 1964, S. 63-72; Rolf Engelsing, Das
Buch-Gleichnis, in: Archiv für Kulturgeschichte 60, 1978,
S. 363-382; Erich Rothacker, Das «Buch der Natur». Materialien

und Grundsätzliches zur Metapherngeschichte aus dem
Nachlass hrsg. und bearbeitet von Wilhelm Perpeet, Bonn
1979; Friedrich Ohly, Typologische Figuren aus Natur und
Mythos, in: Formen und Funktionen der Allegorie. Symposion
Wolfenbüttel 1978, hrsg. von Walter Haug (Germanistische
Symposien Berichtsbände 3), Stuttgart 1979, S. 126-166;
Michael Schilling, Imagines mundi. Metaphorische Darstellungen

der Welt in der Emblematik (Mikrokosmos 4), Frankfurt
a.M./Bem/Cirencester 1979, S. 71-81; Ulrich Joost, Das «Buch
der Schöpfung» im «Zusammenhang der Wissenschaften». Zum
motivgeschichtlichen Hintersinn des gelehrten Buchbinders
Baumann-Bruseberger in Wilhelm Raabes «Prinzessin Fisch», in:
Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 1980. S. 69-90; Ohly, Das
Buch der Natur bei Jean Paul, in: Studien zur Goethezeit. Erich
Trunz zum 75. Geburtstag, hrsg. von Hans-Joachim Mahl und
Eberhard Mannack, Heidelberg 1981, S. 177-232; Hans
Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M. 1981;

174



Nobis, Buch der Natur, in: Lexikon des Mittelalters 2, 1983,
Sp. 814-815.

10 Augustinus, Enarratio in Psalmum 45,7, in: Migne, Patrologia
latina 36, Sp. 518: Liber tibi sit pagina divina, ut haec audias:
liber tibi sit orbis terrarum, ut haec videos. In istis codicibus non
ea legunt, nisi qui litteras noverunt: in toto mundo legal et idiota.
- Am Ende des Mittelalters stellt Nikolaus von Kues in seinem
Dialog «Idiota de sapientia» den buchgelehrten Rhetor dem
unwissenden Laien gegenüber, dessen Demut dem Wissen um
seine Unwissenheit entspringt. Der hochmütige Rhetor mit
seinem unablässig wachsenden Buchwissen ist darüber
erstaunt, und es kommt zu folgendem Wortwechsel: Rhetor:
Was kann dich zum Wissen um deine Unwissenheit (ad scientiam
ignorantiae tuae) geführt haben, da du doch ein unwissender Laie
(idiota) bist? Laie: Nicht deine Bücher, sondern die Bücher Gottes.
R: Welche sind das? L: Die er mit seinem Finger geschrieben hat
(Quos suo digito scripsit). R: Wo sind diese zu finden? L: Überall.
Zitiert nach: Nikolaus von Kues, Philosophisch-theologische
Schriften, hrsg. und eingeführt von Leo Gabriel, übersetzt von
Dietlind und Wilhelm Dupre, Bd. 3, Wien 1967, S. 422-423.
Zum illiteraten Laien als Leser des Weltbuches vgl. besonders
Blumenberg (vgl. Anm. 9), S. 58-67.

11 Vgl. hierzu neben den in Anm. 9 genannten Arbeiten von
Nobis, Curtius, Cizevskij, Rothacker, Ohly (1979) und
Blumenberg besonders auch die beiden folgenden Sammelbände:

Natura loquax. Naturkunde und allegorische Naturdeutung

vom Mittelalter bis zurfrühen Neuzeit, hrsg. von Wolfgang
Harms und Heimo Reinitzer (Mikrokosmos 7), Frankfurt
a.M./Bern/Cirencester 1981; All Geschöpf ist Zung und Mund.
Beiträge aus dem Grenzbereich von Naturkunde und Theologie,
hrsg. von Heimo Reinitzer (Vestigia Bibliae 6), Hamburg 1984.

12 Hugo von St. Viktor, Eruditionis didascalicae libri septem, in:
Migne, Patrologia latina 176, Sp. 739-838, hier Sp. 814: Univer-
sus enim mundus iste sensibilis quasi quidam liber est scriptus
digito Dei, hoc est viriute divina creatus, et singulae creaturae
quasi ftgurae quaedam sunt non humano placito inventae, sed
divino arbitrio institutae ad manlfestandam /nvislbilium Dei
sapientiam. Vgl. hierzu auch Heinz Robert Schlette, Das
Weltverständnis Hugos von St. Viktor unter Berücksichtigung des

Metaphysik-Problems, in: Die Metaphysik im Mittelalter. Ihr
Ursprung und ihre Bedeutung, hrsg. von Paul Wilpert (Miscellanea

Mediaevalia 2), Berlin 1963, S. 215-221.
13 Diese häufig zitierte Strophe ist hier wiedergegeben nach

Migne, Patrologia latina 210, Sp. 579. Durch Umberto Ecos
Roman «Il nome della rosa» (Mailand 1980) dürften die
Anfangsverse des berühmten Gedichtes einem grossen
Publikum vor Augen gekommen sein: [...] schon während
unserer ganzen Reise lehre ich dich, die Zeichen zu lesen, mit
denen die Welt zu uns spricht wie ein grosses Buch. Meister A lanus
ab Insulis sagte: omnis mundi creatura /[...] / speculum und
dabei dachte er an den unerschöpflichen Schatz von Symbolen,
mit welchen Gott durch seine Geschöpfe zu uns vom ewigen Leben
spricht. Zitiert nach der deutschen Übersetzung von Burkhart
Kroeber, München 1982, S. 34. Das ganze Gedicht ist jetzt
leicht zugänglich in folgender Ausgabe zu finden: Lateinische
Lyrik des Mittelalters. Lateinisch/Deutsch, ausgewählt, übersetzt

und kommentiert von Paul Klopsch (Reclam 8088[6]),
Stuttgart 1985, S. 302-305. Dort lautet die Übersetzung wie
folgt: Jegliches GeschöpfaufErden I ist so, wie ein Buch und Bild, I
für uns eine Spiegelung; I unseres Lebens, unseres Sterbens, I
unseres Standes, unseres Schicksals I getreues Sinnbild.

14 Zitiert nach: Isidorl Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive
Originum libri XX, ed. W. M. Lindsay, 2 Bände (Scriptorum
Classicorum Bibliotheca Oxoniensis), Oxford 1911

(Nachdrucke 1957, 1961, 1966), über 1, 37,22. Zum gesamten Fragenkreis

vgl. die Bibliographie in: Formen und Funktionen der
Allegorie (vgl. Anm. 9), S. 739-775.

15 Zu den Leichenreden des Andreas Gryphius vgl. insbesondere
Hans-Jürgen Schings, Die patristische und stoische Tradition
bei Andreas Gryphius. Untersuchungen zu den Dissertationes

funèbres und Trauerspielen (Kölner germanistische Studien 2),
Köln/Graz 1966 und Sibylle Rusterholz, Rostra, Sarg und
Predigtstuhl. Studien zu Form und Funktion der Totenrede bei
Andreas Gryphius (Studien zur Germanistik, Anglistik und
Komparatistik 16), Bonn 1974. Zur Gattung im ganzen vgl.
auch den Literaturbericht von Sibylle Rusterholz, Leichenreden.

Ergebnisse, Probleme, Perspektiven ihrer interdisziplinären
Erforschung, in: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der
deutschen Literatur 4, 1979, S. 179-196.

16 Den ganzen Reichtum dieses Kosmos erschliesst folgendes
Standardwerk: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des

XVI. und XVII. Jahrhunderts, hrsg. von Arthur Henkel und
Albrecht Schöne. Ergänzte Neuausgabe, Stuttgart 1976.

17 Ausgabe: Andreae Giyphii Dissertationes Funèbres, Oder
Leich=Abdanckungen I Bey Unterschiedlichen hoch= und
ansehnlichen Leich=Begangnussen gehalten. [...] Zum Druck
befördert von Veit Jacob Treschern / Buchhändlern zu
Breßlau, Leipzig 1666, S. 196-257. Vgl. zu dieser Leichenrede
auch Schings (vgl. Anm. 15), besonders S. 91-100, und Sibylle
Rusterholz, Rostra (vgl. Anm. 15), besonders S. 172-176.

•8 S. 208.
19 S. 209.
20 S. 209. Gryphius beruft sich hierbei auf Johannes Damascenus

(um 650 - um 750), Theodoret (1. Hälfte des 5. Jahrhunderts),
Ambrosius (um 340-397) und Gregor von Nazianz (2. Hälfte
des 4. Jahrhunderts).

21 S. 210.
22 S. 210-211.
23 Vgl. hierzu etwa Leonhard Goppelt, Typos. Die typologische

Deutung des Alten Testaments im Neuen (Beiträge zur Förderung
christlicher Theologie, 2. Reihe: Sammlung wissenschaftlicher
Monographien 43), Gütersloh 1939 (Nachdruck Darmstadt
1973); Erich Auerbach, Figura, in: Archivum romanicum 22,
1939, S. 436-489, wiederabgedruckt in: Auerbach, Gesammelte

Aufsätze zur romanischen Philologie, Bern/München 1967,
S. 55-92, und zuletzt mit ausführlichen Literaturangaben
Friedrich Ohly, Typologie als Denkform der Geschichtsbetrachtung,

in: Natur, Religion, Sprache, Universität. Universitätsvorträge

1982/83 (Schriftenreihe der Westfälischen Wilhelms-
Universität Münster 7), Münster 1983, S. 68-102.

24 Zu den frühchristlichen Ursprüngen und zur patristischen
Grundlegung dieses exegetischen Verfahrens vgl. besonders
Auerbach (vgl. Anm. 23), S. 65-82, hier S. 79 die zitierte
Begriffsprägung.

25 Zur Adam-Christus-Typologie und ihrer Ausformulierung bei
Paulus (Römer 5, 12-21; 1 Korinther 15, 21-22. 44-49) vgl.
besonders Goppelt (vgl. Anm. 23), S. 155-156, 275, 278-279.

26 Vgl. hierzu besonders August Wünsche, Die Sagen vom
Lebensbaum und Lebenswasser. Altorientalische Mythen (Ex
Oriente lux 1, 2/3), Leipzig 1905 und Werner Williams-Krapp,
«Kreuzesholzlegende», in: Die deutsche Literatur des Mittelalters.

Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg. von Kurt Ruh, 5,
1985, Sp. 371-372.

27 Den typologischen Sinngehalt entfaltet Konrad von Würzburg
am Gruss des Engels an Maria (Lukas 1,28): Ave, der niuwen
schrifte wort; I und so wir hinden an daz ort I grifen und herwlder
lesen, I so muoz daran gebildet wesen I Eva, der name virne. /[...]/
zehant so prüeve ich unde spür I daz man erkennen mac da bi, I
daz an dir beide erfüllet sl I der nluwe und ouch der alte site.

Zitiert nach: Die Goldene Schmiede des Konrad von Würzburg,
hrsg. von Edward Schröder, Göttingen 1926 (Nachdruck
1969), V. 405-417. Zur kunstgeschichtlichen Gestaltung dieser
Typologie vgl. Ernst Guldan, Eva und Maria. Eine Antithese
als Bildmotiv, Graz/Köln 1966.

28 Vgl. hierzu Rudolf Bultmann, Ursprung und Sinn der Typologie
als hermeneutischer Methode, in: Theologische Literaturzeitung
75, 1950, Sp. 205-212.

29 Schings (vgl. Anm. 15). S. 109.
30 Irenaeus, Adversus haereses, 4,21,3. Zitiert nach: Irénée de

Lyon, Contre les hérésies, livre 4. Édition critique d'après les

175



versions arménienne et latine sous la direction de Adelin
Rousseau, tome 2 (Sources chrétiennes 100), Paris 1965, S. 684,
76-77. - Es ist bemerkenswert, wie der ursprünglich theologische

Sinn einer solchen Formel bei Johann Gottfried Herder
unter dem Einfluss des Genie-Gedankens sich auflöst, so dass
es nun die geistig-seelische Kraft des schöpferischen
Menschen ist, die bedeutungsstiftend wirkt: Erwache, sprach der
Genius, und sieh I Rings um Dich her der Well Allegorie, I Wie,
seit der Schöpfer sprach: es werde Licht! I Zu Dir die Schöpfung,
Geist im Körper, spricht. I Bedeutungsleeres ist rings um Dich
nichts; I Und wie der ewge Wille spricht, geschichts. II [...] II Von
Allem, was der Weltgeist regt und pflegt, I Hat Er Bedeutung Dir
ins Herz geprägt. I Bedeutung ist der Geister Element, I Ein lebend
Wort, das keine Sprache nennt; I Dein innres Wort, Dein Ahnen 26

dieser Spur, I Nennt Dich, o Mensch, Ausleger der Natur. II
Ausleger nur? Nein! Deiner Regung Kraft I Enthüllt in Dir die
höh're Eigenschaft I Das Triebwerk der Natur kannst Du allein, I 21

Ihr Meisterwerk, der Schöpfung Schöpfer seyn. I Voll Mitgefühl in
Freuden wie im Schmerz I Schlägt in Dir Ihr, der Schöpfung,
grosses Herz. II [...]. Mit diesem Gedicht, das im vierten Stück
von Herders «Adrastea» (Leipzig 1801) steht und den Titel
Bilder, Allegorieen und Personificationen trägt, ist der Umschlag
von einer verbindlichen Weltauslegung zu einer selbstverantworteten

und subjektiven Welterfahrung markiert. Zitiert
nach: Herders Sämmtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan,
Bd. 23, Berlin 1885, S. 309-310.

31 Fridankes Bescheidenheit, hrsg. von H. E. Bezzenberger, Halle
1872, S. 78,12,9-12. Zwei weitere Beispiele aus der volkssprachlichen

Literatur des Mittelalters mögen hier stellvertretend für
eine Fülle vergleichbarer lateinischer Belege stehen, die alle in
der äusseren Erscheinungsform der Dinge deren inneres
Wesen bezeichnet sehen. So heisst es bei Thomasin von
Zerclaere: daz man üzerhalben siht, I daz ist an bezeichenunge
niht, I wan ez bezeichent zaller vrist I daz ouch innerthalben ist.
Nach Ottokar von Steiermark ist der Wert des Salböls und der
Krönungsinsignien nicht durch die Kostbarkeit, die den hüten I
daran schint, vorgegeben, sondern durch bediuten, I daz si tuoni
bezeichenlich. /[...] / daz si bezeichenlichen meinen, I daran lit 38

mèr wirdikeit. Zitate nach: Der WäIsche Gast des Thomasin von
Zirclaria, hrsg. von Heinrich Rückert (Bibliothek der ge-
sammten deutschen National-Literatur 30), Quedlinburg/Leipzig

1852 (Nachdruck mit einer Einleitung und einem Register
von Friedrich Neumann, Berlin 1965), S. 284, V. 10437-10440;
Ottokars Österreichische Reimchronik, hrsg. von Joseph Seemüller

(Monumenta Germaniae historica 5,1.2), Hannover
1890-1893, S. 529, V. 40705-40710. Zum hier angesprochenen
Fragenkreis vgl. auch Hubert Herkommer, Der Waise, «aller
fürsten leitesterne». Ein Beispiel mittelalterlicher Bedeutungslehre
aus dem Bereich der Staatssymbolik, zugleich ein Beitrag zur
Nachwirkung des Orients in der Literatur des Mittelalters, in: Die
Reichsidee in der deutschen Dichtung des Mittelalters, hrsg. von 39

Rüdiger Schnell (Wege der Forschung 589), Darmstadt 1983,
S. 364-383, hier S. 370-371.

32 Gryphius (vgl. Anm. 17), S. 236-237.
33 Zum spirituellen Gehalt der Sonne vgl. Manfred Lurker,

Wörterbuch biblischer Bilder und Symbole, München 1973,
S. 296-298, sowie die bei Ohly 1979 (vgl. Anm. 9), S. 144,
Anm. 4 genannte Literatur. Den allegorischen Stellenwert der
Sonne in der Lyrik von Gryphius untersucht Dietrich Walter
Jons, Das «Sinnen-Bild». Studien zur allegorischen Bildlichkeit
bei Andreas Grvphius, Stuttgart 1966, S. 163-190.

34 Gryphius (vgL Anm. 17), S. 253. Vgl. Hohelied 2, 10-11.
35 Dieses Zitat stammt aus der Leichenrede «Magnetische

Verbindung Des Herrn Jesu / und der in Jhn verliebten
Seelen», in: Dissertationes Funèbres (vgl. Anm. 17), S. 99-187,
hier S. 116-117. Vgl. Hohelied 2,11-12. Zur Sinnbildlichkeit des
Wechsels vom Winter zum Frühling vgl. besonders Barbara
Maurmann-Bronder, Tempora significant. Zur Allegorese der
vier Jahreszeiten, in: Verbum et Signum. Beiträge zur mediävistischen

Bedeutungsforschung, hrsg. von Hans Fromm, Wolf¬

gang Harms und Uwe Ruberg [Festschrift für Friedrich
Ohly], Bd. 1, München 1975, S. 69-101. - Auch Joseph Haydns
Oratorium «Die Jahreszeiten» von 1801, dessen Libretto nach
dem englischen Lehrgedicht «The Seasons» von James
Thomson d.Ä. (1700-1748) gestaltet ist, lässt auf den Winter
den ewigen Frühling folgen: Erblicke hier, betörter Mensch, I
Erblicke deines Lebens Bild. I Verblühet ist dein kurzer Lenz, I
Erschöpfet deines Sommers Kraft. I Schon welkt dein Herbst dem
Alter zu; I Schon naht der bleiche Winter sich I Und zeiget dir das
offne Grab. //[...] O seht, der grosse Morgen naht. /[...] Vorüber
sind, I Verbrauset sind, I Die letdenvollen Tage, I Des Lebens
Winterstürme. I Ein ew'ger Frühling herrscht, I Und grenzenlose
Seligkeit I Wird der Gerechten Lohn. I [...].
Bonaventura, Collationes in Hexaëmeron. Das Sechstagewerk.
Lateinisch und deutsch, übersetzt und eingeleitet von
Wilhelm Nyssen, München 1964, S. 410-413, collatio 12, 12-13.

Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum. Pilgerbuch der Seele

zu Gott. Eingeleitet, übersetzt und erläutert von Julian Kaup,
München 1961, S. 88-91, Kapitel 2,11. In einer Übersetzung des
15. Jahrhunderts lautet die Kernstelle wie folgt: erforschumb,
spyegel, fusstapffen vnd pfad sind vns ßr gelegt! vnd czaychhen
von got gegeben, zu besehen vnd zu beschawen got. Zitiert
nach: Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum. Nach zwei
Fragmenten aus Tegernsee in altbairischer Übertragung hrsg.
von Werner Höver, Teil 1 (Kleine deutsche Prosadenkmäler
des Mittelalters 8), München 1970, S. 71. Zur volkssprachlichen
Bonaventura-Rezeption vgl. Kurt Ruh, Bonaventura, in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Auflage

hrsg. von Kurt Ruh, 1, 1978, Sp. 937-947. - Bonaventuras
Gedanke, dass alle Geschöpfe, omnes creaturae (Itinerarium
S. 88), vestigia Dei sind, begegnet auch bei Meister Eckhart:a//e
créature sint ein füozstapfe gotes. Zitiert nach: Deutsche Mystiker
des vierzehnten Jahrhunderts, hrsg. von Franz Pfeiffer, Bd. 2,

Leipzig 1857 (Nachdruck Aalen 1962), S. 11, Zeile 6-7. Die
betreffende Predigt ist übersetzt von Josef Quint, Meister
Eckehart. Deutsche Predigten und Traktate, München 41977,
S. 425-431.
Zu Bonaventuras Lehre vom Abbildcharakter der Schöpfung
und seinem Verhältnis zur Schriftoffenbarung vgl. J.-M.
Bissen, L'exemplarisme divin selon Saint Bonaventure (Études
de philosophie médiévale 9), Paris 1929; Winthir Rauch, Das
Buch Gottes. Eine systematische Untersuchung des Buchbegriffes
bei Bonaventura (Münchener theologische Studien, 2. Abteilung,

20. Bd.); Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine
theologische Ästhetik, Bd. 2: Fächer der Stile, Einsiedeln 1962,
hier besonders S. 312-317, und Hans Mercker, Schriftauslegung

als Weltauslegung. Untersuchungen zur Stellung der Schrift
in der Theologie Bonaventuras (Münchener Universitäts-
Schriften. Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes
N.F. 15), München/Paderborn/Wien 1971.

Bis in die frühe Neuzeit hinein stehen Weltbetrachtung und
Schriftexegese in einem sich wechselseitig erhellenden
Sinnzusammenhang, der bei Sebastian Franck besonders klar
formuliert ist: [...] Gottes wortvnd werck hangen also in einander/
das eins on das ander nicht kan vernumen oder verschlagen
werden I also dz es ein vnmüglich ding ist I wer Gottes wort versteet I
das er seine werck aus dem wortfliessend I nit sol versteen. Darge-
gen Ist nicht müglich I dasyemand Gottes werck verstee / der sein
wort nit weiß. Zitiert nach: Sebastian Franck, Chronica
Zeitbüch vnnd Geschichtbibell, Ulm 1536 (Nachdruck Darmstadt
1969), Blatt a vr. - Die innige Verbindung zwischen dem Buch
der Schrift und dem Buch der Natur kann auf rein intellektuellem

Wege nicht erspürt werden; dies setzt vielmehr den Blick
des geläuterten Menschen voraus, der sich zuvor durch sein
Handeln jener Glaubenswahrheit geöffnet hat, zu deren
Verkündigung die Schöpfungstheologie sich der Buchmeta-
phorik bedient. So fordert etwa Thomas von Kempen auch in
dieser Frage die Übereinstimmung von Denken und Tun: Si
rectum cor tuum esset: tunc omnis creatura speculum vitae et liber
sanctae doctrinae esset. Non est creatura tarn parva et vilis: quae

176



Dei bonitatem non repraesentet. Si tu esses intus bonus et purus:
tunc omnia sine impedimento videres et bene caperes. Zitiert
nach: Thomae Hemerken a Kempis De tmltattone Christi, hrsg.
von Michael Joseph Pohl (Opera omnia 2), Freiburg i. Br.
1904, liber 2,4, S. 66, Zeile 1-7. Ein ähnlicher Gedanke findet
sich bereits im Hochmittelalter bei Richard von St. Viktor
ausgeführt: Universitas namque creature quasi quoddam corpus
est bibliothece. Sed quemadmodum si laicus bibliothecam novam
bene compositum, bene scriptum, auro diversisque coloribus
pictam et illuminatam inventât, aperiat, inspiciat, lltteras laudet,
aurum coloresque commendet, sed tarnen quid in ipsa sapientie
contineatur minime cognoscit, sic homo bestialis, tenebris
ignorantie cecatus, mundum istum specietenus considérons,
laudat altitudinem celi, latitudinem terre, claritudinem celestlum
luminarium, viriditatem germinum, diversitatem quorumlibet
animantium, moles montium, tractus fluminum, sed tamen quid
in ipso divine cognitionis lateat non advertit. Vir enim insipiens
non cognosce!, et stultus non intelliget hec [Psalm 91,7]. Zitiert
nach Richard de Saint-Victor, Liber exceptionum (vgl.
Anm. 5), S. 417. Sebastian Franck betont seinerseits, dass das
Staunen über die Schöpfung für den Betrachter nutzlos bleibt,
wenn es nicht mit einer moralischen Wandlung und inneren
Einkehr verbunden ist: Wer In der Verwunderung der werck
Gottes [...] allein bleibt hangen I vnd sich nur verwundert vnd nit
bessert I noch sich vnd Got darin find I der verleurt got I das werck I
vnd die creatur. [...] Derhalb hab du auffdie werck Gotes acht mit
Dauid in der stil Izulosende was er in dir rede. [,..]so wirdt er dich I
[...] von eine zu dem anderen fiuren /[...] das dir die gantze weit
vnnd alle creaturen nichts dann ein offen buch vnd lebendige Bibel
sein wirt I daraus du on alle anleiten Gottes kunst studiem magst I
vnd seinen willen lernen. [...] Wer aber nur alle creatur I wort vnnd
werck Gottes allein angafft I hört list I vnd verwundert I vnd sich
nit selbs darinn findet /[...]/ der list I sieht vnnd höret alle ding
vergebens. Dem gotseligen aber ist es alles ein offen buch / darüb
leert ein gotseliger mensch mer auß den creaturn vnd wereken Gottes

I dann alle gottlosen auß alle Biblien I vn worten Gottes.
Zitiert nach: Sebastian Franck, Chronica (siehe oben), Blatt
a iiijv - a vr.

40 Zu diesem System der Bibelauslegung vgl. Ernst von Dob-
SCHÜtz, Vom vierfachen Schriftsinn. Die Geschichte einer Theorie,
in: Harnack-Ehrung, Leipzig 1921, S. 1-13, sowie die Forschungen

Ohlys und seiner Schule, insbesondere Ohlys
programmatischen Aufsatz: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter,

in: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche
Literatur 89, 1958/59, S. 1-23 (Nachdruck Darmstadt 1966

[Libelli 218]), wiederabgedruckt in: Friedrich Ohly, Schriften
zur mittelalterlichen Bedeutungsförschung, Darmstadt 21983,
S. 1-31, und Hans-Jörg Spitz, Die Metaphorik des geistigen
Schriftsinns. Ein Beitrag zur allegorischen Bibelauslegung des

ersten christlichen Jahrtausends (Münstersche Mittelalter-
Schriften 12), München 1972.

41 Vgl. hierzu Ohly, Vom geistigen Sinn (zuletzt 1983, vgl.
Anm. 40), S. 4-5, dort in Anm. 6 das vollständige Zitat aus
Richard von St. Viktor nach Migne, Patrologia latina 177,
Sp. 375.

42 Zitiert nach: Hugo de Folieto, De claustro animae libri qua¬
tuor, in: Migne, Patrologia latina 176, Sp. 1017-1182, hier
Sp. 1131.

43 Zu Geschichte und Form dieses häufig zitierten Distichons
vgl. Henri de Lubac, Exégèse médiévale. Les quatre sens de
l'écriture, Bd. 1,1 (Théologie. Études publiées sous la direction
de la Faculté de Théologie S. J. de Lyon-Fourvière 41), Paris
1959, besonders S. 23-24, 32-33 und 169, sowie François
Châtillon, Vocabulaire et prosodie du distique attribué à

Augustin de Dacie sur les quatre sens de l'Écriture, in: L'homme
devant Dieu, Bd. 2 (vgl. Anm. 9), S. 17-28. - Martin Luther
übersetzt den Merkvers wie folgt: Der Buchslab Ieri was
geschehn ist I Allegori was zu gleubn ist. I Moralis Ieri was man
sol thun I Anagogi wo es naus sol nun. Zitiert nach: Tischreden
Oder Colloqvia Doct. Mart: Luthers [hrsg. von Johannes

Aurifaber], Eisleben 1566 (Nachdruck Leipzig 1981), Blatt 509r.

Vgl. auch: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe.
Tischreden 2, hrsg. von E. Kroker, Weimar 1913, S. 317, Z. 8-11.

44 Zur literatur- und kunstgeschichtlichen Bedeutung dieses

Werkes vgl. etwa Nikolaus Henkel, Studien zum Physiologus
im Mittelalter (Hermaea N.F. 38), Tübingen 1976, und Peter
Gerlach, Physiologus, in: Lexikon der christlichen Ikonographie

3, 1971, Sp. 432-436. Eine umfassende Bibliographie jetzt
bei Joachim M. Plotzek, in: Anton von Euw / Joachim
M. Plotzek, Die Handschriften der Sammlung Ludwig 4, Köln
1985, S. 134-135.

45 Zitiert nach: Der Physiologus. Übertragen und erläutert von
Otto Seel, Zürich/Stuttgart 1960, S. 47-48.

46 Zu Leben und Werk Mechthilds von Magdeburg vgl. jetzt
Hans Neumann, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters.
Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg. von Kurt Ruh, 6/1, 1985,

Sp. 260-270.
47 Zitiert nach: Offenbarungen der Schwester Mechthild von

Magdeburg oder Das fliessende Licht der Gottheit. Aus der

einzigen Handschrift des Stiftes Einsiedeln hrsg. von P. Gall
Morel, Regensburg 1869 (Nachdruck Darmstadt 1976), S. 132

(Buch 5,4). Zu stürm und gotzvromdunge vgl. ebenda, S. 10

(Buch 1,20), 131 (5,4) und 107 (4,12).
48 Vgl. zu diesem Brief besonders Karl Pestalozzi, Die Entste¬

hung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv der Erhebung in der

Lyrik, Berlin 1970, S. 19-29.
49 Familiarum rerum liber 4,1, zitiert nach: Briefe des Francesco

Petrarca. Eine Auswahl übersetzt von Hans Nachod und Paul
Stern, Berlin 1931, S. 40-49, hier S. 43; Francesco Petrarca,
Le Familiari. Edizione critica per cura di Vittorio Rossi,
1 (Edizione Nazionale delle opere di Francesco Petrarca 10),

Florenz 1933, S. 153-163, hier S. 155, Zeile 89 - S. 156, Zeile 111.

50 Das vollständige Zitat aus Guibert von Nogent findet sich bei
Ohly (1983, vgl. Anm. 40), S. 19, Anm. 32 nach Migne, Patrologia

latina 156, Sp. 29.
51 Merkverse halten die allegorisierbaren Eigenschaften von

Dingen und Lebewesen fest. Sie sind nachzulesen bei Jean
Baptiste Pitra, Spicilegium Solesmense complectens Sanctorum
Patrum scriptorumque ecclesiasticorum anecdota hactenus opera,
Bd. 2 und 3, Paris 1855 (Nachdruck Graz 1963); vgl. etwa die
Zusammenfassung der Eigenschaften der Blume (2, S. 398),
der Taube (2, S. 492) oder des Sperlings (2, S. 493), des Fuchses
(3, S. 66) oder des Hirsches (3, S. 71). Stellvertretend sei hier
die Blume nach den Versen des Anonymus Clarevallensis
vorgestellt: Flos tener et tenuis, lenis, levis et speciosus, I Fra-

grans, suecosus, spem praetendit tibi fructus. Weitere Beispiele
sind zitiert bei Ohly, S. 10-11.

52 Vgl. hierzu im einzelnen Photina Rech, Inbild des Kosmos.
Eine Symbolik der Schöpfung, Bd. 1, Salzburg/Freilassing 1966,
S. 308-332; Wilhelm Rüdiger, Ihr Name ist Apis. Kleine
Kulturgeschichte der Biene, o.O. 1974, sowie LISELOTTE Wehr-
hahn-Stauch, Biene. Bienenkorb, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie 1,1968, Sp. 299-301, und Lurker (vgl. Anm. 33),
S. 48-50 und 156-158.

53 Richter 14,8.
54 Zitiert nach Photina Rech (vgl. Anm. 52), S. 309. Der lateini¬

sche Text ist abgedruckt bei Adolph Franz, Die kirchlichen
Benediktionen im Mittelalter, Bd. 1, Freiburg i.Br. 1909 (Nachdruck

Graz 1960), S. 535-538, hier S. 537-538. Zum Bienenlob
vgl. auch Odo Casel, Der österliche Lichtgesang der Kirche, in:
Liturgische Zeitschrift 4, 1931/32, S. 179-191, hier S. 182 und
188, sowie Felix Vongrey, Ikonographische und kunsthistorische

Einführung, in: Exultet-Rolle. Vollständige Faksimile-
Ausgabe in Originalgrösse des Codex Vaticanus latinus 9820
der Bibliotheca Apostolica Vaticana. Kommentarband (Codices

selecti 47*), Graz 1975. S. 90-91.
55 Vgl. hierzu auch Hieronymus Lauretus, Silva allegoriarum

totius Sacrae Scripturae. Barcelona 1570. Fotomechanischer
Nachdruck der zehnten Ausgabe Köln 1681 mit einer Einleitung

von Friedrich Ohly, München 1971, S. 114.

177



6(1

Ausgaben: Sancti Eucherii Lugdunensis episcopi formularum
spiritalis intelligentiae ad Uranium über unus, in: Migne,
Patrologia latina 50, Sp. 727-772; Filippo Picinelli, Mundus
symbolicus, Köln 1687 (Nachdruck mit einer Einleitung und
einem bibliographischen Beitrag von Dietrich Donat [Emble-
matisches Cabinet 8], Hildesheim/New York 1979). Vgl. hierzu
auch Ohly (1983, vgl. Anm. 40), S. 30.
Ausgabe: Gaistlicher Vasnacht krapffen, hrsg. von Joseph von
Lassberg, in: Anzeiger für Kunde der teutschen Vorzeit 5,
1836, Sp. 212-213. Vgl. hierzu auch Kurt Ruh, in: Die deutsche
Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Auflage hrsg.
von Kurt Ruh, 2,1980, Sp. 1159-1161. Zu weiteren dingallegorischen

Erbauungstexten vgl. ebenda, Sp. 1158-1182, und zuletzt
Andre Schnyder, Die geistliche Padstube. Eine spätmittelalterliche

Andachtsübung, in: Zeitschrift für deutsches Altertum
und deutsche Literatur 113, 1984, S. 146-157.
Vgl. hierzu Johan Huizinga, Herbst des Mittelalters. Studien
über Lebens- und Getstesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in
Frankreich und in den Niederlanden, hrsg. von Kurt Köster
(Kröners Taschenausgabe 204), Stuttgart 81961, Kapitel 15:

Niedergang des Symbolismus, S. 285-303, hier S. 296.
Zitiert nach: Luther, Tischreden [Aurifaber] (vgl. Anm. 43),
Blatt 509r-509\ sowie Weimarer Ausgabe (vgl. Anm. 43),
S. 317, Zeile 14-20 und Zeile 48.

Luther, Tischreden [Aurifaber], Blatt 509v-510r, sowie Weimarer

Ausgabe, Tischreden 1,1912, S. 136, Zeile 26-30 und 5,1919,
S. 45, Zeile 10-16. Eine differenzierte Bewertung von Luthers
Verhältnis zur Allegorese gibt Heimo Reinitzer, Zur Herkunft
und zum Gebrauch der Allegorie im «Biblisch Thierbuch» des
Hermann Heinrich Frey. Ein Beitrag zur Tradition evangelisch-
lutherischer Schriftauffassung, in: Formen und Funktionen der
Allegorie (vgl. Anm. 9), S. 370-387, hier S. 373-376.

Zitiert nach: Barthold Hinrich Brockes, Irdisches Vergnügen
in Gott. Gedichte. Auswahl und Nachwort von Adalbert
Elschenbroich (Reclam 2015), Stuttgart 1966, S. 11-12 (der
Textabdruck ist der neuhochdeutschen Orthographie ange-
passt). Vgl. Hrn. B. H. Brockes [...] Irdisches Vergnügen in GOTT,
bestehend in Physicalisch= und Moralischen Gedichten, Erster
Theil [...], Sechste, neu=ubersehene und verbesserte Auflage,
Hamburg 1737, S. 77-78.
Das reichhaltige Verlagsangebot an Symbol-Literatur kann als

Bemühung des zeitgenössischen Buchmarktes interpretiert
werden, dem von einem breiten Publikum immer stärker
empfundenen fundamentalen Mangel an einem
selbstverständlichen Symbolbewusstsein auf dem Wege der systematischen

Erinnerung an die alte Bilderfülle zu begegnen. Dass
aber auch in der heutigen Zeit die Wirklichkeit bei
entsprechenden Voraussetzungen noch zum lebendigen Bedeutungsraum,

zum «Buch der Natur» werden kann, zeigen die
Reiseberichte von Gisbert Greshake, Die Wüste bestehen. Erlebnis
und geistliche Erfahrung, Freiburg/Basel/Wien 1979.

Zitiert nach: Tagebuch eines Christen, in: Johann Georg
Hamann, Sämtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe von
Josef Nadler, Bd. 1, Wien 1949, S. 308, Zeile 32-36. Zum
«Buch der Natur» bei Hamann vgl. Karlfried Gründer, Figur
und Geschichte. Johann Georg Hamanns «Biblische Betrachtungen»

als Ansatz einer Geschichtsphilosophie (Symposion 3),
Freiburg/München 1958, S. 160-163.
Der Meridian. Rede anlässlich der Verleihung des Georg-
Büchner-Preises Darmstadt, am 22. Oktober 1960, zitiert nach:
Paul Celan, Gesammelte Werke, hrsg. von Beda Allemann
und Stefan Reichert, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1983, S. 187-202,
hier S. 199.

Zitiert nach: Celan (vgl. Anm. 64), Bd. 1, S. 192.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Kunsthistorisches Seminar der Universität Bern.

178


	Buch der Schrift und Buch der Natur : zur Spiritualität der Welterfahrung im Mittelalter, mit einem Ausblick auf ihren Wandel in der Neuzeit

