
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Die Engelweihe der Gnadenkapelle von Einsiedeln in der frühen
Druckgraphik

Autor: Schuppisser, Fritz Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Engelweihe der Gnadenkapelle von Einsiedeln
in der frühen Druckgraphik

von Fritz Oskar Schuppisser

Die Legendenerzählung von der wunderbaren Weihe der
Gnadenkapelle von Einsiedeln erscheint erstmals in
Handschriften des 14. Jahrhunderts als Anhang zu einer Neufassung

der älteren Meinradslegende; Odilo Ringholz hat
diese zweite Fassung der Meinradslegende dem Frater
Georg von Gengenbach zuschreiben wollen, weshalb sie
auch hier als Gengenbach-Legende bezeichnet sei, obwohl
ihr Verfasser wohl anonym bleiben muss.1

In den beiden letzten Kapiteln der Gengenbach-Legende
wird die Engelweihe der Marienkapelle von Einsiedeln nach
zwei verschiedenen Quellen berichtet: Zuerst wird die
Ablassbulle von Papst Leo VIII. zitiert, welche der Heilige
Konrad in Rom anlässlich des Romzuges von Kaiser Otto
dem Grossen im Jahr 964 aus der Hand des Papstes
entgegengenommen haben soll2; anschliessend wird die Engelweihe

noch nach einer zweiten Quelle erzählt, welche aus
den geheimen Akten des Heiligen Konrad selber stammen
soll. Diese zweite Quelle wollen wir hier als «Descendit
Dominus»-Bericht bezeichnen, da ihre Schilderung der
Engelweihe mit den Worten «Descendit dominus de celis
casula viola ante altare ad sacrum officium celebrandum»
(Der Herr stieg in einem violetten Messgewand vom Himmel

herab vor den Altar, um das Heilige Amt zu feiern)
beginnt.3

Literarisch überliefert also die Gengenbach-Legende die
Einsiedler Engelweihe in einer Doppelüberlieferung,
welche sich nicht nahtlos zu einer einzigen Erzählung
zusammenfügen lässt. Die Papstbulle berichtet von zwei
Ereignissen am Tag der Kreuzeserhöhung im Jahr 948: Der
Heilige Konrad4, Bischof von Konstanz, sei von den
Heiligen Gregor von England und Eberhard von Strassburg als

zuständiger Weihbischof nach Einsiedeln gerufen worden,
um am Fest der Kreuzeserhöhung (14. September) die
wiederaufgebaute ehemalige Zelle des Heiligen Meinrad als

Marienkapelle zu weihen. In der Vigil dieses Festes habe
der Heilige Konrad um Mitternacht beim Gebet in der
Kapelle zusammen mit andern Brüdern gehört, wie
Engelstimmen auf wunderbare Weise das Amt der Altarweihe
gesungen hätten. Am Morgen des Festtages habe sich dann
der Heilige Konrad zuerst geweigert, die Kapelle noch
einmal selber zu weihen, sei aber von den Anwesenden
dazu gedrängt worden, so dass er sich schliesslich gegen
Mittag zur Weihe der Aussenmauern der Kapelle bereit
erklärt habe. Da hätten alle die Stimme eines Engels vom
Himmel vernommen, der mit dem dreimaligen Ruf «Cessa
frater, iam divinitus consecrata est!» (Bruder, höre auf, denn

die Kapelle ist bereits von göttlicher Hand geweiht) die
menschliche Weihehandlung unterbrochen habe. Darauf
glaubten alle Anwesenden an das in der Vigil geschehene
Wunder einer Engelweihe der Gnadenkapelle.

Der «Descendit Dominusn-Berichl dagegen erzählt (aus der
Sicht des Heiligen Konrad) von der wunderbaren nächtlichen

Altarweihe durch Christus selber; dabei liest Christus
als Bischof das Pontifikalamt in der Gegenwart der Gottesmutter

und der Engel; die an diesem göttlichen Pontifikalamt

Beteiligten (Evangelisten, Petrus, Kirchenväter, Proto-

märtyrer) werden aufgezählt, und verschiedene Einzelheiten

des Messformulars dieser göttlichen Weihe werden
mitgeteilt.5

Während also der eine Bericht der Gengenbach-Legende
die nächtliche Altarweihe durch Christus als Bischof
ausschmückt, kennt die andere Überlieferung der Legende nur
eine nächtliche Weihe durch Engel sowie die Bestätigung
dieses Wunders am kommenden Festtag durch den dreimal
erschallenden Engelruf.

SpätmittelalterUche Illustrationen der Engelweihe

Die ältesten erhaltenen Bildzeugnisse zur Einsiedler Engelweihe

sind einige Pilgerzeichen6, welche zweifellos im
Kloster selber hergestellt und an die Pilger verkauft worden
sind. Wallfahrer brachten diese Andenken nach dem
Besuch der Gnadenkapelle mit in ihre Heimat. Zwei
Pilgerzeichen, welche sich im Historischen Museum Göteborg
und im Museum für Kunst und Kulturgeschichte in Lübeck
erhalten haben7, zeigen einen sehr ähnlichen Bildaufbau: In
der nur schematisch - ohne Mauerwerk - angegebenen
Kapelle ist das mittelalterliche Einsiedler Gnadenbild, eine
thronende Madonna mit Kind, zu sehen. Beim Eingang der
Kapelle befindet sich ein Engel mit einer Kerze, der sich

Christus zuwendet. Christus steht als Bischof mit Mitra
draussen vor der Kapelle und ist eben daran, die wunderbare

Weihe der Kapelle mit einem Weihwedel selber zu
vollziehen, während ein zweiter Engel rechts neben ihm
den tragbaren Weihwasserkessel hält. Die Pilgerzeichen
werden gewöhnlich ins 15. Jahrhundert datiert; eine etwas
frühere Datierung scheint mir nicht ausgeschlossen.

Sehen wir von diesen in einer Blei-Zinn-Legierung
gegossenen Pilgerzeichen ab, so sind die ersten erhaltenen
Darstellungen der Einsiedler Engelweihe in der frühen
Druckgraphik zu finden. Ein glücklicher Zufall will es, dass

141



"

fê

ß

ï)ie vüit^tt cot frffe Ditta^jrÜ tiit't-

fme entrili îonfWroe eif trit ßr
ritmar m ©(km?hft im wä û wi
fre fr (profita eugri lj<& tf fnr&£

Abb. 1 Christus weiht als Bischof die Einsiedler Gnadenkapelle.
Holzschnitt, koloriert, 15,4x9,6 cm, Basel, vor 1466; Seite aus dem
Blockbuch «Dis ist der erst aneuang...». Einsiedeln, Stiftsarchiv
A.DB 5, Seite 49.

S&ü1' 4

f7 i*..t

¦Aiti" V,-7.

Abb. 2 Aussenansicht der mittelalterlichen Gnadenkapelle zu
Einsiedeln. Miniatur. Tempera auf Pergament, 17,7x27 cm. «Buch
der Stifter und Gutthäter» von 1588. Seite 3. Einsiedeln,
Stiftsarchiv.

uns Darstellungen der Engelweihe gleich in mehreren
Gattungen der frühen Druckgraphik erhalten sind: Einmal
als Holzschnitt in einem frühen Blockbuch (mit
handgeschnitzten Textbuchstaben) sowie in verschiedenen
gedruckten Inkunabeln und späteren Druckausgaben des
16. Jahrhunderts; zum andern aber auch in der im Spätmittelalter

neu erfundenen Technik des Kupferstichs. Dazu
kommt eine Papierhandschrift mit feinen Federzeichnungen,

welche wohl als Vorlage für die Herstellung neuer
Holzschnittillustrationen hätte dienen sollen.

Betrachten wir die Illustrationen und den Text des
wahrscheinlich auf das Einsiedler Engelweihfest von 1466 hin
vom Kloster in einer Basler Werkstatt in Auftrag gegebenen
Blockbuche^, so fällt auf, dass sich Textform und
Bildprogramm des Blockbuches eng an die Gengenbach-Legende

anlehnen. Da alle Lettern eines Blockbuches einzeln in
Holz geschnitzt werden müssen, hat sich der Formschneider

bei der Erzählung der Meinradslegende mit kurzen
erklärenden Texten begnügt, welche unmittelbar unter die
ganzseitigen Holzschnitte gesetzt sind. So ist ein eigentliches

Bilderbuch entstanden, welches nur die nötigsten
Kurztexte bietet und ganz von den Illustrationen lebt.

Bezeichnenderweise fügt das Blockbuch in seinem letzten
Teil den vollen Wortlaut der Ablassbulle von Papst Leo
VIII. hinzu sowie auch den «Descendit Dominus»-Bericht,
welcher im Blockbuch sogar noch in einer gegenüber der
Gengenbach-Legende erweiterten Fassung erscheint.9 Auf
die Berichte von der Engelweihe folgt dann noch ein
illustriertes Mariengebet und in einem erhaltenen Exemplar
des Blockbuches ein Holzschnitt mit der Messe des

Heiligen Gregor von anderer Hand.10

Die Holzschnittillustration des Blockbuches zur Engelweihe

(Abb. 1) fasst die beiden literarischen Traditionen von
der göttlichen Weihe der Kapelle um Mitternacht und von
der Unterbrechung der menschlichen Weihe durch den

dreimaligen Engelruf des «Cessa frater!» am Mittag des

Festtages in einer einzigen Abbildung zusammen: Die
Handlung ist im Holzschnitt vor das Äussere der Gnadenkapelle

verlegt, in deren Giebelfeld eine gemalte Madonna
mit Kind darauf hinweist, dass der Bau der Mutter Gottes
geweiht werden soll. Vor dem Eingang zur Gnadenkapelle
stehen zwei kerzentragende Engel, die sich Christus zuwenden.

Dieser besprengt als Weihbischof im Messgewand mit
Pallium die Aussenmauer der Kapelle mit dem Weihwedel
und führt so die Weihe mit göttlicher Hand aus; hinter
Christus, der sich durch seinen Kreuznimbus zu erkennen
gibt, assistieren zwei Apostel, in denen wir wohl Sankt Peter
und Paul erkennen dürfen, bei der göttlichen Weihe. Der
göttlichen Weihe in der rechten Bildhälfte entspricht die
menschliche in der linken. Hier wird der Heilige Konrad
von Konstanz, welcher als zuständiger Bischof gerade mit
der Weihe der Aussenmauern der Kapelle beginnen will,
durch den Engelruf «Cessa frater!» bei der Weihhandlung
unterbrochen. Der Heilige Konrad seinerseits wird assistiert
von zwei weiteren Bischöfen; einer von beiden ist der
Heilige Ulrich von Augsburg. Dem Engel mit dem Spruchband,

welcher dem Heiligen Konrad von Konstanz bei der

142



<£$>>L«V

i* ŒWfc> rP/l

,^v«Plf§;
Capello ben tCtnftblen^ q$ ^'^

Q3oit fym gröflfcn ^un&er^mdxn/ êr
fo inn Werung vnfcr lieben Jr4wcii «*

Capellen 3u CEt'npyMcn ge*

ra|2? fdjefcen i(&

§tm
«a

^P
!fe

&%5 KA

53
->c

JR

as»«»
tëri

$R%

Ul

*tH <3(!?

ii* HTi. tv©&Sv@©S3SWï>>-<rx^^ i»;ZEfC*£p'
ÖIsa & l€* îh

Abb. 3 Christus weiht als Bischof die Einsiedler Gnadenkapelle. Holzschnitt, 10,3x 7,5 cm. Basel
1496 (Offizin Michael Furter). Wiederholung des Furterschen Holzschnittes nach der Druckausgabe

«Von dem Leben vnnd Sterben des heiligen Einsidels vnd Marterers Meinradi...», 1577

(ohne Angabe des Ortes und des Druckers). Einsiedeln, Stiftsarchiv, Sammelband A. FB Ia, Seite
49.

Weihe innezuhalten befiehlt, entspricht in der andern
Bildhälfte ein Engel mit einem Weihrauchgefäss. Mit dieser
unmittelbaren Konfrontation der gleichzeitig miteinander
stattfindenden göttlichen und menschlichen Kapellenweihe
hat der Illustrator eine Bildformel geprägt oder aus einer

Vorlage übernommen, welche von der literarischen
Legendenüberlieferung der Engelweihe abweicht, die aber die
beiden Formen der Weihe dem Betrachter optisch einprägsam

vorführt. Zugleich gestattet es die Verlagerung der

göttlichen Weihe vor das Äussere der Kapelle, die alte

143



Gnadenkapelle wirksam im Bild vorzuführen. Der Aussenbau

der Kapelle entspricht dabei anderen bekannten
Darstellungen der mittelalterlichen Gnadenkapelle (Abb. 2).u

Über die Quellen und Vorlagen der Illustration der
Engelweihe im Blockbuch lassen sich nur Vermutungen
anstellen, da keine mittelalterlichen illustrierten
Handschriften mit Federzeichnungen oder Miniaturen zur
Einsiedler Engelweihe bekannt sind, die dem Gestalter
hätten als Vorlage dienen können. Auch die früheren
Pilgerzeichen weisen eine einfachere Komposition auf,
kennen aber bereits das Motiv des göttlichen Bischofs
Christus, welcher in Begleitung zweier Engel das Äussere
der Gnadenkapelle mit dem Weihwedel weiht. Es sei an
diesem Ort darauf hingewiesen, dass das Motiv der Engelweihe

(und auch der Christusweihe) ein literarisches
Wandermotiv ist und das Mittelalter nicht nur die Einsiedler
Engelweihe, sondern auch noch verschiedene weitere
Engel- oder Christusweihen an andern Orten kennt.12

Daneben gibt es zahlreiche Illustrationen zum Ritus der
Kirchweihe in mittelalterlichen liturgischen Handschriften.
Freilich fehlt bei diesen Darstellungen das Motiv einer

-Mat.+i>

t05

^
^

m

!C
Säe

Abb. 4 Papst Leo VIII.. Kaiser Otto und Kaiserin Adelheid
bestätigen dem Hl. Konrad mit einer Bulle das Wunder der Engelweihe.

Holzschnitt, 10,5x8,1 cm. Offizin Michael Furter, 1496.

Illustration zur Druckausgabe der Meinradslegende bei Michael
Furter, Basel.

göttlichen Weihe, welches unsere Blockbuchillustration
kennzeichnet.13

Wo auch immer die Wurzeln unserer Darstellung der
Engelweihe von Einsiedeln zu suchen sein mögen, jedenfalls

erscheint mit der Illustration im Blockbuch eine
Bildformel, die auch die späteren Darstellungen der Einsiedler
Engelweihe im frühen Buchdruck übernehmen und abwandeln

werden: die gleichzeitige Gegenüberstellung von
göttlicher und menschlicher Weihe der Aussenmauern der
Gnadenkapelle.

Aufgrund seiner achsensymmetrischen Anordnung der
Figuren besitzt der Holzschnitt des Blockbuches auch einen
gewissen künstlerischen Reiz, indem es dem Illustrator
gelingt, das Motiv des Kontrastes zwischen der göttlichen
und der menschlichen Kapellenweihe auch formal überzeugend

darzustellen.
Mit einer zusätzlichen Illustration zum Empfang der

Papstbulle in Rom durch den Heiligen Konrad gibt der
Hersteller des Blockbuches zu erkennen, wie wichtig ihm
dieses von der Kurie erlassene Dokument mit seinen
Privilegien für die Einsiedler Gnadenkapelle ist.

Die im Auftrag des Klosters Einsiedeln bei Michael Furter
in Basel gedruckten Inkunabeln mit der lateinischen und
deutschen Fassung der Meinradslegende14 enthalten zwei
Holzschnitte zur Engelweihe, welche zweifellos von den
entsprechenden Illustrationen des Blockbuches inspiriert
sind. Wiederum werden die Engelweihe (Abb. 3) und der
Empfang der Bulle in Rom (Abb. 4) gegeben. Dabei werden
die Holzschnittvorlagen des Blockbuches in den Furter-
schen Holzschnitten gegenseitig kopiert, so dass beispielsweise

Christus bei der Engelweihe in der linken Bildhälfte
erscheint und den Weihwedel mit der linken Hand hält.
Gegenüber dem Gestalter der Holzschnitte des
Blockbuches verfügt der Reisser der Furterschen Holzschnitte
über eine ausgereiftere Technik, welche sich vermehrt
feinerer Schraffen bedient, um eine räumliche Wirkung zu
erzielen; allerdings entfalten auch diese Holzschnitte ihre
volle Wirkung erst, wenn sie zusätzlich von einem Buchmaler

koloriert worden sind, wie dies bei manchen erhaltenen
Exemplaren geschehen ist.

In einem andern Sinn wandelt die um 1490 bei Hans
Mayr15 als Buchdruck in Nürnberg erschienene Meinradslegende

die Vorlage des Blockbuches ab: Hier wechselt der
Reisser des Holzschnittes bei seiner Gestaltung der Engelweihe

(Abb. 5) vom Hochformat des Blockbuches in ein
Querformat; die Bergkulisse der Vorlage muss verschwinden,

und das Äussere der Kapelle gliedert sich in zwei
deutlich voneinander abgehobene Bauteile. Das Motiv der
Gegenüberstellung von göttlicher und menschlicher Weihe
bleibt jedoch erhalten, und auch die separate Illustration zur
Papstaudienz in Rom mit dem Empfang der Bulle wird
übernommen.

Die Furterschen Holzschnitte sind später für eine ganze
Reihe von Drucken im 16. und 17.Jahrhundert wiederverwendet

worden.16 Dies lässt vermuten, dass das Kloster
selber über diese Holzstöcke verfügt haben muss und diese
dann bei der Herstellung einer neuen Druckausgabe der

144



tf

'f! z
%

trt

^

2>ie weiset <B>otfèl?8 bie Appellen mit fetenengeJn in xntfetlieQmfcatoê
cwonb Bnrtt Ättnrct vonrofïentj fam vnb wolt fîc weichenß (prient
bercngelgottes iu im t>ote auffprober

H!9

9e>

'§,

«

I
1 ^ £>

^iefumpt Sant Cuumtein fifcfcofffjucôfïmfcvnbônberfeligleutmtt
i m gen wm furbtn pafffl leo vm6 genab wb jtt ffeftetige" bit enàjilxoàcl) t

Abb. 5 Christus weiht als Bischof die Gnadenkapelle zu Einsiedeln (oben). Die Bestätigung

der Engelweihe durch die Bulle von Papst Leo VIII. (unten). Holzschnitte, je 6,7x
11,5 cm. Illustrationen zur Druckausgabe «Das ist die wallfart zu den Einsideln...» aus der
Offizin Hans Mayr, Nürnberg (ohne Jahresangabe).

Meinradslegende an den mit einer Neuauflage beauftragten
Drucker zur Benutzung abgegeben hat.

Das Stiftsarchiv des Klosters Einsiedeln bewahrt ein
Papiermanuskript, welches mit besonders kunstvollen
Handzeichnungen zur Meinradslegende in schwarzer Tusche
illustriert ist, deren Qualität einen Vergleich mit der Kunst
Albrecht Dürers nicht zu scheuen braucht.17 Der Text dieses

Manuskriptes lässt vermuten, dass es als Vorlage für einen
Nachdruck der bereits vergriffenen Furterschen Ausgabe
der Meinradslegende in einer auswärtigen Druckerei vorgesehen

war. Wahrscheinlich hat man einen als Reisser für
Holzschnitte arbeitenden Künstler mit dem Entwurf dieser
Risse für Holzstöcke beauftragt, um die alten Holzschnitte
der Furterschen Ausgabe durch neue Illustrationen erset-

145



-. I

r»-**«SS* %=SS Y/. ~V7C^r>r

SLr-^- -3äc>>-^ W^ Kr*'
5-;

%;^ Sar ^

m

i
»s

s

1

L. *"^ -N

Abb. 6 Christus weiht als Bischof die Gnadenkapelle zu Einsiedeln.

Federzeichnung in schwarzer Tusche auf Papier, 11,9x9,5 cm.
Unbekannter Zeichner (Nürnberg?. Oberrhein?). 1. Drittel 16.

Jahrhundert. Einsiedeln. Stiftsarchiv Ms. A. DB 8. Seite 77.

zen zu können. Die Qualität dieser neuen Buchholzschnitte
sollte geeignet sein, auch in den Schichten des hohen
Klerus und des Adels für die Einsiedler Wallfahrt zu werben.

Vielleicht wollte man dieses schön illustrierte Manuskript

auch einem wohlhabenden Stifter vorlegen, um ihn
zur Finanzierung neuer Holzstöcke zu bewegen und auf
diese Weise eine prächtiger illustrierte Neuausgabe drucken
zu können. Offensichtlich sind solche Pläne gescheitert,
wohl nicht zuletzt wegen der Krise, welche das Kloster in
der Frühzeit der Glaubensspaltung zu überstehen hatte18;

so hat man auch für die Neudrucke des 16. Jahrhunderts
noch die alten Furterschen Holzstöcke benutzt.

Die Federzeichnung der Engelweihe (Abb. 6) verwendet
den Furterschen Holzschnitt als Vorlage, setzt ihn aber frei
in eine neue Komposition um: Die Heiligen Bischöfe im
Gefolge Konrads werden an den rechten Bildrand gedrängt,
und nur der Heilige Konrad selber erscheint noch mit
vollem Gesicht. Auch der zweite Assistent Christi hinter
Petrus wird weggelassen. Damit ist Raum geschaffen für die
Gestalt Christi und die beiden Engel: Christus erscheint als
Bischof in einem kostbaren Pluviale und mit einem
kunstvollen Hirtenstab, dessen Krümme in einer schwungvollen
Blattvolute endet; die beiden Engel verbreiten mit ihren
Kerzen ein überirdisches Licht, das auch von Christi Haupt

und der Madonna über der Tür ausstrahlt - «leuchtend wie
ein Blitz». Die beiden Engel der Furterschen Holzschnittvorlage

mit dem Spruchband und dem Weihrauchgefäss
sind weggelassen, ihre Stelle am Himmel nehmen in der
Zeichnung Gebäudeteile ein, mit denen der an der Kunst
der Renaissance geschulte Zeichner die Raumtiefe andeutet.

Mit seiner Umsetzung der Vorlage hat der Zeichner hier
allerdings ein wichtiges Motiv der Vorlage verwischt, nämlich

die axialsymmetrische Gegenüberstellung von
göttlicher und menschlicher Weihe - der irdische Weihezug hat
dem überirdischen Platz machen müssen.

Die an den Furterschen Holzschnitt sich anlehnende
Illustration der Engelweihe im «Buch der Stifter und Wohltäter»^

von 1588, eine Miniatur in Tempera (Abb. 7), ist mit
ihrer brillanten Farbgebung ein Kleinod klösterlicher
Buchmalerei. Dass der Furtersche Holzschnitt bei dieser
Miniatur als Vorlage Pate gestanden hat, zeigt unter anderem

die Übernahme der Stellung Christi in der linken
Bildhälfte. Der Heilige Konrad hält auf der Miniatur des
Stifterbuches keinen Weihwedel mehr in der Hand; dies
könnte darauf zurückzuführen sein, dass der runde Weihwedel

in der Hand des Heiligen Konrad im Furterschen
Holzschnitt (Abb. 3) leicht mit einem Bischofsstab verwechselt

werden kann. Indem die Miniatur des Stifterbuches den

Heiligen Konrad seines Weihwedels beraubt, verundeut-
licht sie wiederum die in der ursprünglichen Bildkomposition

angestrebte Gegenüberstellung von göttlicher und
menschlicher Weihe.

Mit grosser Liebe zum Detail gibt der Miniator des
Stifterbuches die Paramente der Weihenden wieder; auf
dem Gewand eines Bischofs ist sogar die auf der Albe
aufgenähte purpurfarbene Parura erkennbar, welche in
mittelalterlichen Messallegorien gerne als Nagelbrett
Christi gedeutet wird.

Von der Ikonographie der Engelweihe her ist eine italienische

Druckausgabe des Meinradslebens, welche im Jahr
1605 bei Girolamo Bordoni20 in Mailand erschienen ist,
bemerkenswert (Abb. 8): Für diesen Druck wurden in
Italien neue Holzschnitte geschaffen, und die Illustration
der Engelweihe spielt hier nicht mehr draussen vor der
Kapelle, sondern in ihrem Innern, wo Christus vor dem
Altar das Pontifikalamt feiert. Entsprechend dem «Descendit

Dominus»-Bericht liest hier Christus als Bischof die
Messe vor dem Marienaltar, während der Heilige Papst
Gregor den Weihwedel und der Heilige Petrus den Hirtenstab

hält. Die beiden andern Heiligen sind wohl - dem Text
gemäss - die lateinischen Kirchenväter Ambrosius und
Augustinus, während die knienden Protomärtyrer Stephanus

und Laurentius als Diakone in der Dalmatika dienen.

Die Einsiedler Engelweihe im Kupferstich

Vom Fest der Engelweihe im Jahr 1466 stammen drei
datierte Kupferstiche des Meisters E.S.2i; diese sollen hier als

eigenständige Kompositionen in der neu aufgekommenen
Technik des Kupferstichs gewürdigt werden. Für alle drei

146



Stiche ist es bezeichnend, dass sie (im Gegensatz zu den
Darstellungen der Engelweihe im Blockbuch und im frühen
Buchdruck) das Gnadenbild der Thronenden Madonna11 stark
in den Mittelpunkt rücken. Hier seien die wichtigeren
Blätter, die «Kleine Madonna von Einsiedeln» (Abb. 9) und
die «Grosse Madonna von Einsiedeln» (Abb. 10) besprochen.

Beide Kupferstichblätter sind im Gegensatz zu den
frühen Holzschnittdarstellungen der Engelweihe nicht als
Buchillustration geschaffen worden, sondern als religiöse
Andachtsblätter, als Einzelblätter und Andenken für die
Pilger, welche das grosse Engelweihfest von 146623 besucht
haben. Edith Warren Hoffman hat nachweisen können,
dass die Blätter vermutlich doch vom Kloster Einsiedeln
selber in Auftrag gegeben und vertrieben worden sind24,
wobei der oberrheinische Stecher nicht ein Buch zu
illustrieren hatte, sondern eigenständige Kunstwerke geschaffen

hat. Vor diesen Blättern konnte das «Ave Maria» gebetet
werden, eine im Spätmittelalter beliebte Bussübung, welche
mit Ablässen ausgestattet war. Die «Grosse Madonna»
(Abb. 10) mochte zuhause in der Stube als Andachtsbild

"3,A&lf

*v

fi
s*
•

m

Jr.t

aaaTrafc

N("WMte

Wi

î

1

¦*¦

^m SS

38S

§g§

Abb. 7 Christus weiht als Bischof die Gnadenkapelle zu Einsiedeln.

Miniatur, Tempera auf Pergament, 27,3x17,6 cm. «Buch der
Stifter und Gutthäter» von 1588, Seite 4. Einsiedeln, Stiftsarchiv.

Abb. 8 Christus liest als Bischof die Heilige Messe vor dem
Marienaltar der Gnadenkapelle. Holzschnitt, Mailand 1605, 5,3x
6,4 cm (innere Einfassung). Illustration zur italienischen Buchausgabe

der Meinradslegende aus der Offizin Girolamo Bordoni,
Mailand 1605. Einsiedeln, Stiftsarchiv A. Fb 1, Seite 37.

gedient haben, aufgezogen auf einem Holzbrettchen oder
auch befestigt auf der Innenseite des Deckels eines
Buchkästchens oder einer Holztruhe, während die «Kleine
Madonna» (Abb. 9) ein Format aufweist, welches sie zum
Einlegen oder Einkleben in ein Gebetbuch geeignet
erscheinen lässt.

Bei beiden Stichen steht das alte Einsiedler Gnadenbild
der Thronenden Madonna als Mittlerin zwischen Gott und
Mensch im Mittelpunkt, und die «Grosse Madonna»
bezieht sogar das menschliche Gebet unmittelbar in die
Komposition mit ein, indem (in der Art eines Stifterporträts
auf Altarbildern) ein betendes Pilgerehepaar vor dem Altar
der Gnadenkapelle gezeigt wird. Auch die zweite Hälfte der
Inschrift des Stiches («Ave [Maria] gracia plenna») lädt zum
Mariengebet ein.

Beide Kupferstiche der Engelweihe haben mit den
Holzschnitten eine axialsymmetrische Komposition gemeinsam,
welche die hieratische Feierlichkeit des Augenblicks der
göttlichen Kapellenweihe betont; die Kupferstiche kennen
neben dieser Symmetrie - noch in ausgeprägterem Masse
als die Holzschnitte - auch eine hierarchische Stufung von
unten nach oben. Das Auge des Betrachters wird aus der
untersten Sphäre der menschlichen Not und Betrübnis
emporgeführt zur Mittlerin und zu den fürbittenden Heiligen,

bis es schliesslich in der oberen Bildhälfte die Majestät
der Heiligen Dreifaltigkeit wahrnimmt, welche die
Gnadenstätte mit eigener Hand weiht.

Schon Lili Fischel hat auf diesen Bildaufbau aufmerksam

gemacht und ihn mit einem Grabmal im Münster von
Konstanz verglichen.25

Die Gestaltung der Heiligen Dreifaltigkeit und des Engelchors

unter dem Traghimmel auf der Empore der «Grossen

147



3»

7

mt««^,77
s>z 'sum

r*

s g .vi

,*6

v«

Abb. 9 Kleine Madonna von Einsiedeln. Kupferstich des Meisters
E.S., datiert 1466, 13,2x8,8 cm (Einfassung). Stiftung Preussischer
Kulturbesitz Berlin, Kupferstichkabinett Museum Dahlem.

Abb. 10 Die Grosse Madonna von Einsiedeln. Kupferstich des

Meisters E.S., datiert 1466, 20,8x 12,2 cm (Einfassung). Dresden,
Kupferstichkabinett der Staatlichen Kunstsammlungen.

Madonna» (Abb. 10) gehört zu den schönsten Leistungen
des Kupferstechers E.S.; an die Stelle der einfachen Kapelle
der Holzschnitte setzt dieser Stecher ziervolle Architekturgebäude,

deren Formengut die Herkunft des Meisters aus
dem Handwerk der Goldschmiede zu erkennen gibt. Die
Steinmetzzeichen26 auf beiden Stichen wollen den Eindruck
eines wirklichen Bauwerks verstärken, und die zierlichen
Kapellen sollten wohl für milde Gaben der Pilger für den
Wiederaufbau der Kirche nach dem schweren Brand des

Vorjahres werben.27

Mit den Holzschnitten teilen die Kupferstiche das Bestreben,

den mit der Gnadenkapelle verknüpften päpstlichen
Plenarablass zu propagieren, wie er in der Papstbulle Leos
VIII. und in den periodischen spätmittelalterlichen Bestätigungen

dieses Dokuments durch die römische Kurie rechtsgültig

formuliert worden ist. Auf beiden Stichen weisen die
päpstliche Tiara und die Schlüssel des Statthalters Petri
unmissverständlich darauf hin, dass die Besucher der
Einsiedler Gnadenstätte damit rechnen dürfen, nach ihrer

Beichte und Reue kraft der himmlischen Gnadenschätze
die volle Absolution von Schuld und Strafe zu erlangen.
Manche Autoren vermuten sogar, das Schriftstück, welches
auf der Darstellung der «Grossen Madonna» (Abb. 10) auf
einem Holzbrettchen aufgezogen an der rechten Wand
hängt, sei nichts anderes als die päpstliche Bulle, welche
den Plenarablass für die Gnadenkapelle bestätigt.28

Auch der Kupferstich der «Grossen Madonna» ist in
einem kolorierten Exemplar erhalten, so dass wir davon
ausgehen dürfen, der Kupferstecher sei ebenso wie die
Formschneider der Holzschnitte der Meinung gewesen,
dass erst die belebende Farbe dem druckgraphischen Werk
seinen vollen Glanz verleihen könne. Ein Vergleich der
Kupferstiche mit den Holzschnittarbeiten macht jedem
Kunstfreund deutlich, dass der Kupferstich bereits in der
Frühzeit seiner Verwendung eine Qualität erreicht hat,
welche der Holzschnitt in der Regel erst in der Dürerzeit zu
erlangen vermag.

148



ANMERKUNGEN

1 Der lateinische Text der Gengenbach-Legende ist zitiert bei
Odilo Ringholz, Geschichte des fürstlichen Benediktinerstiftes
U.L.F. von Einsiedeln. Einsiedeln 1904, S. 652-657. Die
Gengenbach-Legende findet sich auch in einigen mittelalterlichen
Handschriften als Bestandteil der deutschen «Vitaspatrum»-
Prosaübersetzungen.

2 Der Text der Papstbulle Leos VIII. bei Odilo Ringholz,
Wallfahrtsgeschichte Unser Lieben Frau von Einsiedeln, Freiburg
im Breisgau 1896, S. 312-315. - Gegen Odilo Ringholz (1896,
S. 312-330) wird heute nicht mehr an der Echtheit dieser Papstbulle

Leos VIII. festgehalten. Vgl. dazu Rudolf Henggeler,
Die Einsiedler Engelweihe, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 40, 1946, S. 1-30. - Kuno Bugmann, Die
Einsiedler Engelweihbulle und die Reichenau-Renalssance im 12.

Jahrhundert, in: Freiburger Diözesan-Archiv 95, 1975,
S. 135-148. - Die Quellen zur kritischen Beurteilung der Bulle
sind zusammengestellt bei Albertus Brackmann, Germania
Pontifica Provincia Maguntinensis. Teil 2 Regesta Pontificum
Romanorum, hrsg. von Paulus Fridolinus Kehr, Bd. 2/2),
Berlin 1927, S. 70-71, Nr. 1.

3 Der Text des «Descendit Dominus»-Berichtes bei Odilo
Ringholz 1896 (wie Anm. 2), S. 8-9 und S. 351-352.

4 Zum Leben des Heiligen Konrad von Konstanz vgl. Der heilige
Konrad - Bischof von Konstanz. Studien aus Anlass der
tausendsten Wiederkehr seines Todesjahres. Hrsg. von Helmut
Maurer/Wolfgang Müller/Hugo Ott Freiburger
Diözesan-Archiv 95, 1975), Freiburg im Breisgau 1975. - Das
Attribut des Hl. Konrad ist der Messkelch mit der Spinne.
Hier besteht wohl ein direkter Zusammenhang mit klösterlichen

Feiern eines Engelweih-Otficiums; vgl. Odilo Ringholz
1896 (wie Anm. 2), S. 354-358.

6 Zu den Einsiedler Pilgerzeichen vgl. Josef Zihlmann, Was sie
von Einsiedeln heimbrachten. Rellgtös-Volkskundliches über
Wallfahrtsandenken, in: Der Hinterländer 14, 1976, S. 33-37.
Das Göteborger Pilgerzeichen ist abgebildet bei Romuald
Bauerreis/Karl August Wirth, Engelweihe, in: Reallexikon
zur Deutschen Kunstgeschichte, Bd. 5, Stuttgart 1967, Spalten
675-684, hier: Abb. 2. - Das Lübecker Pilgerzeichen ist
abgebildet bei Wallfahrt kennt keine Grenzen, Katalog der
Ausstellung in München (Bayerisches Nationalmuseum),
28. Juni bis 7. Oktober 1984, Nr. 45, S. 44.

8 Vgl. die Faksimile-Ausgabe des Blockbuches von Leo Helb¬
ling (Hrsg.), Das Blockbuch von Sankt Meinrad und seinen
Mördern und vom Ursprung von Einsiedeln, Einsiedeln 1961. -
Karl J. Benziger, Geschichte des Buchgewerbes im fürstlichen
Benediktinerstifte U.L.F. v. Einsiedeln, Einsiedeln 1912, S. 26-65.

9 Vgl. den Text des Blockbuches bei Leo Helbling (wie Anm. 8),
S. 27-29.

10 Karl J. Benziger (wie Anm. 8), S. 56, Abb. 47 und 48.
11 Auf der Miniatur (unsere Abb. 2) ist die abgegangene mittel¬

alterliche Gnadenkapelle von Einsiedeln dargestellt. Neben
dem Eingang befindet sich der Opferstock, über der Holztüre
sind Votivgaben aufgehängt. Deutlich sieht man auch über der
Türe die Fingerabdrücke der Hand Christi, welche von der
göttlichen Kapellenweihe herrühren sollen; vgl. dazu Raimund
Tschudy, Das Handzeichen des Herrn, in: Maria Einsiedeln 60,
1954/55, S. 418-425. - Zu den Einsiedler Votiven siehe Rudolf
Henggeler, Die Einsiedler Mirakelbücher, in: Der Geschichtsfreund

97, 1944, S. 99-273 und 98, 1945, S. 53-233.
12 Die verschiedenen Traditionen zur Engelweihe einer Kirche

(Wandermotiv) sind aufgeführt bei Romuald Bauerreis, Zur
Entstehung der Einsiedler Wallfahrt, in: Studien und Mitteilungen

zur Geschichte des Benediktiner-Ordens 52, 1934,
S. 118-129, hier: S. 119-123.

13 (Artikel) Kirchweihe, in: Lexikon der christlichen Ikonographie,
hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 2, Freiburg im Breisgau
1970, Spalten 538-539. - V. Leroquais, Les Pontificaux manuscrits

des Bibliothèques Publiques de France, 3 Bde. und 1 Ta¬

felbd., Paris 1937, hier: Bd. 1, Seite CXLII («Dédicace. Ecclesiae

dedicatio»). - Die Miniaturen zur Kirchweihe zeigen meist
die Besprengung der äusseren Kirchenmauern mit Weihwasser.

- Zum Ritus der Kirchweihe vgl. Ludwig Eisenhofer,
Handbuch der katholischen Liturgik, Bd. 2, Freiburg im Breisgau

1933, S. 448-468.
14 Die Furterschen Inkunabeldrucke der Meinradslegende (zwei

lateinische Ausgaben vom 20. September 1496 und drei
deutsche ohne Datum) sind zusammengestellt bei Karl
J. Benziger (wie Anm. 8), S. 65-71. - Der ganze Illustrationszyklus

der Furterschen Inkunabeldrucke der Meinradslegende
ist reproduziert bei Albert Schramm, Der Bilderschmuck der
Frühdrucke. 23 Bde., Leipzig 1922-1943, hier: Bd. 22,
Abb. 524-560. -Vgl. auch Abraham Horodisch, Die Offizin von
Abraham Gemperlin, dem ersten Drucker von Freiburg (Schweiz),
Freiburg (Schweiz) 1945, Abb. 182-213. -Wilhelm Ludwig
Schreiber, Manuel de l'Amateur de la Gravure sur Bois et sur
Métal au 15e Siècle, 1 Bde., Berlin/Leipzig 1891-1893, hier:
Bd. 5, Nr. 4607-4610.

15 Vgl. die Faksimileausgabe Das ist die wallfarl zu den Einsideln
Nürnberg, Hans Mayr, hrsg. von M. Spirgatis, Leipzig 1897,

-Karl J. Benziger (wie Anm. 8), S. 79-84. - Wilhelm Ludwig
Schreiber (wie Anm. 14) Bd. 5, Nr. 4611.

Hans Mayr ist vor allem als Drucker verschiedener Heiltums-
bücher Reliquienverzeichnisse) bekannt.

16 Vgl. Karl J. Benziger (wie Anm. 8), S. 71-75. - Rudolf
Henggeler, Professbuch der Fürst/. Benediktinerabtei U.L. Frau
zu Einsiedeln Monasticon-Benedictinum Helvetiae Bd. 3),
Zug 1934, S. 33-34.

17 Karl J. Benziger (wie Anm. 8), S. 84-96 (mit einer Reproduk¬
tion sämtlicher Zeichnungen der Handschrift). Benziger
möchte den Zeichner am ehesten mit Hans Weiditz dem
Jüngeren oder Hans Wechtlin identifizieren. Meiner Meinung
nach käme auch Wolf Traut in die engere Auswahl. Eine
detaillierte stilkritische Analyse dieser Zeichnungen anhand
von Vergleichsmaterial wäre wünschbar, würde aber über den
Rahmen dieser Arbeit hinausführen.

18 Zur Geschichte des Stiftes Einsiedeln im 16. Jahrhundert vgl.
Rudolf Henggeler 1934 (wie Anm. 16), S. 100-116.

19 Vgl. Rudolf Henggeler, Das «Buch der Stifter und Gutthäter»

von 1588 Quellen zur Kultur- und Kunstgeschichte aus dem
Einsiedler Stiftsarchiv, Teil 8), in: Zeitschrift für Schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte 23, 1963/64, S. 31-57,
114-120, 180-193 und 231-257.

20 Karl J. Benziger (wie Anm. 8), S. 77-78. - Rudolf Hengge¬

ler 1934 (wie Anm. 16), S. 34.
21 Zum Meister E.S. vgl. die Übersicht in Master E.S. Five Hun-

dreth Anniversary Exhibition, Katalog der Ausstellung in
Philadelphia (Museum of Art), 5. September bis 3. Oktober
1967, hrsg. von Alan Shestack, besonders Nr. 67. - Max
Lehrs, Geschichte und Kritischer Katalog des deutschen,
niederländischen und französischen Kupferstichs im 15. Jahrhundert.
2. Textband, Wien 1910, Nummern 68, 72 und 81.

22 Das heute noch erhaltene Gnadenbild der Einsiedler Madonna
hatte im Mittelalter eine heute nicht mehr erhaltene Vorgängerin,

eine Thronende Madonna, welche auch auf dem Siegel des
Klosters erscheint; vgl. die Abb. dieses Siegels bei Odilo
Ringholz 1896 (wie Anm. 2), Abb. S. 48.

23 Das Engelweihfest in Einsiedeln fand im Spätmittelalter
immer dann statt, wenn der 14. September des Jahres auf einen
Sonntag fiel. Der (letzte) Sonntagsbuchstaben des Kalenderjahres

musste also ein «E» sein. Zum stark besuchten
Engelweihfest von 1466 vgl. Odilo Ringholz 1896 (wie Anm. 2),
S. 81. - Odilo Ringholz 1904 (wie Anm. 1), S. 441-447.

24 Edith Warren Hoffman, Some Engravings executed by the
Master E.S. for the Benedictine Monastery at Einsiedeln, in: Art
Bulletin 43, 1961, S. 231-237.

149



Liu Fischel, Werk und Name des «Meisters von 1445», in:
Zeitschrift für Kunstgeschichte 13,1950, S. 105-124, hier: S. 110,

Abb. 7.

Es ist kaum an exakt identifizierbare Steinmetzzeichen einer
am Bau der mittelalterlichen Kapelle beteiligten Bauhütte zu
denken; dies beweist schon der Umstand, dass die Zeichen auf
den beiden Stichen der «Grossen» und der «Kleinen Madonna»

nicht miteinander übereinstimmen.
Zum Brand der Klosterkirche im Jahr 1465 vgl. Alfred
A. Schmid, Zur Kenntnis des gotischen Münsters von Einsiedeln.
in: Corolla Heremitana, Neue Beiträge zur Kunst und
Geschichte Einsiedeins und der Innerschweiz, hrsg. von Alfred
A. Schmid, (Festschrift für Linus Birchler), Ölten 1964,
S. 155-188, hier: S. 156-157.
Vgl. für eine solche Verwendung von Schrifttafeln im Innern
von Kirchenräumen Hartmut Boockmann, Über Schrifttafeln
in spätmittelalterlichen deutschen Kirchen, in: Deutsches Archiv
für Erforschung des Mittelalters 40/1, 1984, S. 210-224, besonders

Abb. 3, S. 224. - Zum Plenarablass vgl. Nikolaus Paulus,
Geschichte des Ablasses im Mittelalter vom Ursprünge bis zur
Mitte des 14. Jahrhunderts, Bd. 2, Paderborn 1922/23, S. 326. -
Vgl. auch Gustav Adolf Benrath, (Artikel) Ablass, in:
Theologische Realenzyklopädie, hrsg. von Gerhard Krause/
Gerhard Müller, Bd. 1, Berlin 1977, Spalten 347-364, hier:
Spalte 350.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2, 4, 5, 9, 10: Autor.
Abb. 3, 6, 8: Stiftsarchiv Einsiedeln.

An dieser Stelle möchte ich der Graphischen Sammlung des Stiftes
Einsiedeln (Pater Kuno Bugmann) und dem Stiftsarchiv Einsiedeln
(Pater Dr. Joachim Salzgeber) sowie dem Photodienst der
Schweizerischen Landesbibliothek in Bern für die Unterstützung meiner
Arbeit danken.

150


	Die Engelweihe der Gnadenkapelle von Einsiedeln in der frühen Druckgraphik

