Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das Diptychon in Basel und das Péhler Altarretabel : ihre Stellung in
der Kunstgeschichte Béhmens

Autor: Suckale, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Diptychon in Basel und das Pihler Altarretabel:
Thre Stellung in der Kunstgeschichte Bohmens

von ROBERT SUCKALE

Abb.1 Schmerzensmann und Madonna, Diptychon, Prag um 1400-1410. Basel, Offentliche Kunstsammlung.

Die tschechische Kunstwissenschaft der letzten Jahrzehnte
hat sich die Erforschung der bohmischen Tafelmalerei aus
der Luxemburger Zeit als eine der vorrangigsten Aufgaben
gestellt. Sie hat unsere Kenntnisse dieser Kunst sehr berei-
chert und zugleich eine griffige historische Formel geschaf-
fen, die einen ersten, zweiten und dritten Stil unterscheidet:
jeder ist mit einem Meisternamen verbunden, der erste mit
dem Meister des Hohenfurther Altars, der zweite oder auch
«Weiche» Stil vor allem mit dem Meister Theoderich, der
dritte, der «Schone Stil», aber mit dem Maler der Wittingau-
er Tafeln.!

Die Richtigkeit der Abfolge mdchte ich nicht bezweifeln.
Doch erscheint mir das historische Konzept zu einfach; es

wird der Widerspriichlichkeit und Vielfalt der Verhiltnisse
in Bohmen nicht gerecht, von denen uns die Buchmalerei
ein reicheres und differenzierteres Bild vermittelt.2 Die
sauberliche Aufteilung in drei Gruppen von Kunstwerken
fiihrte zu Fehleinschitzungen einzelner Tafeln; ihre Zuord-
nung hat etwas Gepresstes. So wurde etwa die Kreuzigung
aus Hohenfurth (Vyssi Brod) zum Nachfolgewerk des
Wittingauer Meisters ernannt, was kaum zutreffen kann.’
AufTilligerweise liessen sich auch die Neufunde von Tafel-
bildern nur selten in das historische Bild einfiigen.*

Da die bohmische Malerei weit liber die Landesgrenzen
hinaus vorbildlich wirkte, ist ihr Studium gerade fiir mittel-
europdische Kunstwissenschaft Pflicht, auch wenn die

103



Sprachbarrieren schwer zu tiberwinden sind: Fiir die an-
grenzenden Regionen gibt die Kenntnis der bohmischen
Kunst den Hauptschliissel. Andererseits sind aus dem Stu-
dium der ins Reichsgebiet exportierten bdhmischen Werke
und ihrer lokalen Nachfolge Riickschliisse auf die Malerei
der Hauptstadt Prag moglich, die unsere Kenntnis berei-
chern. Paradoxerweise wehren sich bislang gerade tschechi-
sche Gelehrte eher gegen solche Erginzungen der Kunst-
geschichte Bohmens, vielleicht weil sie sich genétigt sihen,
ihr Bild von der Geschichte der Tafelmalerei in Teilen zu
revidieren.

Das Diptychon der Basler Kunsthalle (Abb. 1) gehort zu

den Werken, die von deutschen Gelehrten nach Bohmen
lokalisiert wurden, denen aber etwa PeSina die «Anerken-
nung» verweigert.’ Ziel dieses Aufsatzes ist es, seine Lokali-
sierung nach BOohmen abzusichern, ebenso wie die des
verwandten Pidhler Altarretabels. Es sind keinerlei Her-
kunftsangaben oder andere Griinde bekannt, die dies
erleichterten. Weiter flihrt uns nur der Stilvergleich; dieser
wurde aber noch nicht genau genug durchgefiihrt - dies
belegt schon die oft genannte falsche Datierung um 1360.
. Das Basler Diptychon zeigt auf dem linken Fliigel (vom
Betrachter aus gesehen) den Schmerzensmann, auf dem
rechten die Muttergottes mit dem Kind Wange an Wange.
Diptychen reihen liblicherweise die Gegenstinde so in der
Leserichtung auf, dass rechts der ranghdhere Gegenstand
zu stehen kommt. Hiervon weicht das Basler Werk ab,
nahert sich damit aber den Prinzipien von Retabelaufbau-
ten, wo jeweils der vom Betrachter aus gesehen linke Fliigel
den zeremoniell hoheren Rang einnimmt.® Wahrscheinlich
hat das Basler Diptychon als mobiles Altarretabel gedient;
die Kombination von Bild und Reliquiar - es sind insgesamt
80 Fiacher mit Reliquien im Rahmen angebracht - ist hierfiir
typisch, ebenso die unbemalten Riickseiten.’

So herkdmmlich die Verbindung von Schmerzensmann
und Madonna erscheint, so ungewohnlich ist sie in den
Einzelheiten.® Der Schmerzensmann weicht in der nach-
denklich erhobenen linken Hand und der Anredegebirde
der rechten von der Tradition ab, ebenso in dem roten
Mantel. Die Muttergottes folgt zwar dem Typus der Eleou-
sa, bei dem Mutter und Kind Wange an Wange dargestellt
werden, entfernt sich aber in den Gebirden von den iiber-
kommenen Formeln: das Kind wird im Mantel geborgen,
ein Schutzmotiv, das durch die Handbewegung der Mutter
betont wird. Die herabgezogenen Mundwinkel bringen die
vorherwissende Trauer der Schmerzensmutter iiber die
kommenden Leiden ihres Sohnes zum Ausdruck.® Entspre-
chend diesem Vorherwissen driicken Gestik und Blickbahn
des Schmerzensmannes die Riickerinnerung Christi an
seine Kindheit aus, als er in den Armen seiner Mutter lag;
dieser Gedanke ist von Pieta-Darstellungen bekannt, ohne
auf diesen Gegenstand beschrinkt zu sein.!? Die ungewdhn-
liche Thematisierung des Diptychons erweist sich als
Ergebnis von Uberlegungen, die beiden Tafeln inhaltlich
enger miteinander zu verflechten; der Maler verwirklicht
und vertieft mit seinen Mitteln diese Ideen.!!

Die Tafeln mit Christus und Maria sind antithetisch

104

gestaltet. Auf den ersten Blick fillt der Farbgegensatz auf: in
der Christustafel ist das braunlich gedimpfte Karmin des
Mantels die dominierende Farbe; das Olivbraun des Inkar-
nats und das Dunkelbraun des Kreuzesbalkens oben ergin-
zen diesen Ton. Bei der Marientafel aber finden wir neben
dem hellen Inkarnat nur Dunkelblau, ganz ohne das bei
Marienbildern in der Regel hinzugefiigte Rot. Erst beide
Tafeln zusammen ergeben einen Farbakkord. Die Wahl der
Farbtone aber will tiber die farbikonographischen Traditio-
nen hinaus etwas zum Ausdruck bringen: das Blau wirkt
dister, erst recht in der Verbindung mit der fahlen Gesichts-
farbe und dem kalten Gelb der Haare; das schwere Rot des
Mantels aber gemahnt eher an den purpurnen Umhang der
Verspottung als den strahlend roten der Auferstehung.

Einmal aufmerksam gemacht auf die absichtsvolle Polari-
sierung, bemerkt man sie iiberall: das Antlitz Christi ist
nicht nur brdaunlich oliv gefirbt wie das Inkarnat von Iko-
nen, sondern folgt ihnen auch in der Stilisierung, wie man
an der Zeichnung der Nasenwurzel sehen kann. Die natur-
ferne, fast lederne Auffassung des Oberkorpers imitiert die
Darstellungsweise der Ostlichen Malerei. Anders bei der
Madonna: zwar ist ihr Gesicht idealisiert, bleibt aber zu-
gleich weiblich und weich. Damit soll nicht behauptet
werden, der Christustyp gehe auf Ikonenmalerei zuriick, der
der Muttergottes aber nicht; die ikonographische Priifung
erweist das Gegenteil, da dieser Typ des Schmerzensman-
nes in der Ikonenmalerei nicht vorkommt, wohl aber der
der Eleousa, auch wenn er nach einer italienischen Variante
gemalt wurde.

Ein Schluss dringt sich auf: der Maler kopiert im Schmer-
zensmann keine Tkone, sondern verwendet nur ihren Stil,
und zwar als Ausdrucksweise besonderen religiosen Ern-
stes, noch priaziser: als Passionsstil. Deshalb hilft uns hier
die ikonographische Methode nur mittelbar, indem wir
durch ihre Anwendung aufmerksam werden, dass nicht sie
uns weiterbringt, sondern nur eine Betrachtungsweise, bei
der die Analyse von Inhalt und Form ineinandergreifen.

Es ist der Maler, der die Themen in Anlehnung an iltere
Vorbilder neu durchdenkt und der mit bildnerischen Mit-
teln die beiden Tafeln einander entgegensetzt und zugleich
aufeinander Bezug nehmen lidsst. Der Gegensatz der Stil-
mittel ist zu bemerken beim Blick auf die Filtelung jeweils
iiber dem linken Arm: bei Christus rechtwinklig, gebro-
chen, flach, bei Maria gerundet, weich und plastisch. Die
Halbfigur Christi weist an keiner Stelle die ondulierend
gesdumten Faltenkaskade auf wie der Schleier Mariens. Der
Umriss ist hart und eckig, nicht gerundet; die Horizontalen
und Vertikalen des Kreuzes sind das dominierende Form-
motiv, ergidnzt durch einige gerade Diagonalen. Die Ge-
wandfiihrung legt die Seitenwunde frei und rahmt sie, die
Wunden der Hinde werden durch die Gewandsdume
betont. Bei Maria aber birgt und umhiillt der blaue Mantel
weich und anschmiegsam das Kind. Ahnliches konnte man
bei einem Vergleich der Hiande zeigen.

Hier mochte ich die Analyse abbrechen. Andeutungswei-
se ist das Suggestive dieser Kunst sichtbar geworden. Doch
stellt sich nun die Frage nach dem historischen Platz des



AT s RS

e

Abb.2 Kreuzigung zwischen Maria und Johannes Ev., auf den Fliigeln Johannes der Téufer und Barbara, sog. Pahler Altarretabel, Prag

um 1403. Miinchen, Bayerisches Nationalmuseum.

Bildes. Mit der Datierung brauchen wir uns nicht lange
aufzuhalten: das oft genannte Datum «um 1360» wird schon
dadurch ausser Kraft gesetzt, dass auf der Marientafel links
(3. Fach von unten) eine Reliquie «S. Brigide vidue», also
der erst 1391 kanonisierten Brigitta von Schweden, ange-
bracht ist. Dass die Tafel wahrscheinlich erst nach 1400
geschaffen wurde, wird sich unten im Zusammenhang mit
dem Pihler Retabel zeigen.

Fir die Lokalisierung kommt meines Erachtens nur
Bohmen in Frage. Die Technik des aufwendigen Punzie-
rens, Gravierens und Tremolierens des Goldgrundes ist
zwar Sieneser Herkunft, nordlich der Alpen aber vor allem
im Prager Kunstkreis gepflegt und bereichert worden.
Ausserhalb Italiens ging nur in Bohmen die Rezeption
byzantinischer Ikonen so weit, dass man vollkommene
Imitationen schuf, etwa die Madonna aus Bfeznice.!? Diese
1396 datierte Tafel ist eine Stiftung des Konigs Wenzel,
offenbar favorisierten hochste Kreise die Anlehnung an die
Kunst aus Byzanz. Threm Geschmack entsprach es, im
Kontrast zu der einfachen Erscheinung der Malerei wertvol-

le Edelsteine anzubringen und fir hochste materielle
Kostbarkeit zu sorgen; doch auch hierfiir dienten Ikonen als
Vorbild.

Nur in Prag bemiihten sich um 1400 die Kinstler, Pas-
sionsmeditation in Formen zu iibersetzen; am Beispiel der
Sternberger Schénen Madonna habe ich dies nachzuweisen
versucht.!> Ebenso wire auf den Bildschnitzer der Teyn-
Kirche in Prag zu verweisen oder auch auf das Tafelfrag-
ment aus dem Umkreis des Wittingauer Altars in Cirkvice:
die gegensitzliche Gestaltung von Schmerzensmutter und
Christophorus in Farbe und Form erklért sich nicht aus der
Titigkeit verschiedener Maler, sondern aus der stilistisch
angemessenen Umsetzung der Themen.!# Bei einer Durch-
sicht der bohmischen Kunst stellt man fest, dass schon die
aus Burg Karlstein stammende Prager Tafel mit der hl.
Flisabeth des Meisters Theoderich eine analoge Abstufung
zwischen der Heiligen und dem von ihr versorgten Armen
kennt.!S Vorerst wollen wir es jedoch bei diesen Argumen-
ten belassen und uns dem Pdhler Altarretabel zuwenden.
(Abb. 2)

105



Der Funktion nach handelt es sich um ein fest angebrach-
tes Retabel mittlerer Grosse, wie es fur Kapellenaltire oder
Nebenaltire grosserer Kirchen bevorzugt wurde.' Die
Kostbarkeit der Ausfithrung ldsst vermuten, dass das Werk
fir einen furstlichen Auftraggeber, also wohl eine Kapelle
bestimmt war. Doch ist es unwahrscheinlich, dass es aus der
Schlosskapelle des Augsburger Bischofs in Pidhl am

Ammersee stammt; sonst wire sicher deren Patron, der hl.
Georg, abgebildet worden.!”

Dargestellt sind auf der Hauptseite in der Mitte der
Gekreuzigte zwischen Maria und Johannes, auf den Fliigeln
links der Taufer, rechts Barbara. Auf deren Riickseiten sieht
man links die stehende Muttergottes mit dem Kind, rechts
den Schmerzensmann vor dem Kreuz mit den Arma Chri-

ha . i I : 5
Abb.3 Madonna und Schmerzensmann mit Arma Christi, sog.

Pihler Altarretabel, Riickseite, Prag um 1403. Miinchen, Bayeri-
sches Nationalmuseum.

106

sti, darunter kaum erkennbar links unten das Grab. (Abb. 3)
Das Bild hat wohl noch den urspriinglichen Rahmen.

Die Maltechnik dhnelt der des Basler Diptychons in dem
vertriecbenen mehrschichtigen Auftrag, ist jedoch noch
feiner, was besonders in der Abschattierung des Inkarnats
sichtbar wird. Bemerkenswert ist die Zahl der Veranderun-
gen im Malen selbst, vor allem bei der Mitteltafel, gut
erkennbar am Halsausschnitt des Johannes. Dieselbe
Beobachtung kann man bei den besten Tafeln des Wittin-
gauer Altars machen; sie verdeutlicht, dass hier ein schopfe-
risch tdtiger Meister und nicht ein Kopist am Werk war.

Eigenartig ist der Umgang mit dem Goldgrund: er ist ganz
mit Gravuren lberzogen; auch war er nie mit Edelsteinen
besetzt. Die Nimben sind nicht als expandierende Strahlen-
form, sondern als nach aussen dichter werdende Folge von
Kreisen gestaltet, so dass um das Haupt bei richtiger Be-
leuchtung das Gold am hellsten strahlt. Nur bei dem Ge-
kreuzigten finden wir ausserdem kreuzformige Strahlen-
biindel.'® Dass dieses Retabel auf eine bestimmte Beleuch-
tung hin konzipiert ist, sicht man vor allem an den zart
eingravierten, immateriell erscheinenden Engeln oberhalb
von Johannes dem T&ufer und Barbara: diese feine «pointil-
listische» Gravur geht {iber die Sieneser Techniken hinaus
und folgt Vorbildern der damaligen Pariser Goldschmiede-
kunst.! Wie nuanciert die angestrebten Lichtwirkungen
sind, sieht man auch in der farbigen Ubermalung des
Blattgoldes, etwa bei der Krone der Barbara und ihren
Edelsteinen; dies sind Lustereffekte, wie sie schon der
Sienese Simone Martini in die Malerei eingefiihrt hat.

Wegen seiner Edelsteine und Reliquien ist das Basler
Diptychon teurer als die Pédhler Tafel; diese jedoch ist
kostbarer und subtiler in der Malerei. Zum Beispiel zeigen
die Figuren seitlich des Kreuzes dhnlich geschlossene
Farbflichen wie im Diptychon, doch ist beiden gemeinsam
ein kithler Ton, der sich dem Grau nahert; das Blau Mariens
ist zudem durch drei kleine blassrote Partien des Innenfut-
ters bereichert, das Rot des Johannesmantels entsprechend
durch blaue. Die trotz der Didmpfung des Tons tiefe Wir-
kung der Farben wird gesteigert durch die gedeckten Tone
auf den Fliigeln, das zarte Grau des Mantels von Johannes
dem Téaufer mit dunkelbraunem Innenfutter vor goldbrau-
nem Kamelhaar und die kastanienbraunen Tone von
Barbaras Kleidung.

Die Verwendung von Braun ist ungewohnlich, ebenso die
Fiille der Nuancen: es sind allein auf der Vorderseite fiinf
verschiedene Abstufungen. Dies fillt aus der bohmischen
und europiischen Malerei der Zeit heraus. Eine Erkldarung
bietet uns das Handelsbuch des in Bohmen aktiven Regens-
burger Fernhandelshauses Runtinger: wir erfahren, dass in
den Jahren um 1403 die Farbe Braun, die immer eine Farbe
des armen Mannes sowie der Buss- und Pilgergewandung
war, von der feinen Gesellschaft zur Modefarbe gemacht
wurde, so dass plotzlich ein unvorhergesehener Bedarf an
kostbaren Stoffen in diesen Tonen entstand.2

Schon bisher ist die Tafel einhellig um 1400-1410 datiert
worden; dies auf «um 1403» zu prézisieren, ist kein grosser
Gewinn. Wichtig aber ist der Nachweis, dass die herrschen-



den Kreise zu dieser Zeit die Armutsfarbe Braun (und
Grau) zur Modefarbe machten. Entsprechend der ilteren
Einstellung zur Kleidung haben wir hier nicht nur Willkiir
und Zufall zu sehen, sondern den Ausdruck einer herr-
schenden Stimmung. Bedenkt man, dass der hussitische
Magister Nikolaus von Dresden wenige Jahre spéter in
seinem Traktat «Tabulae veteris et novi coloris» Farbanti-
thesen formulierte zwischen den starken Farben fur das
verderbte Alte und den lichten, zuriickhaltenden Farben fiir
das spirituelle Neue, mochte man in diesen Modefarben der
Jahre um 1403 ein Praludium sehen.?! Erinnert sei auch an
das Schwarz, das Philippe le Bon wenig spiter als «Grund-
farbe» der burgundischen Hofkultur wihlte.

Der Maler der Pdhler Tafel hat die neue Farbmode zum
Grundthema seiner Farbgestaltung gemacht; er gab dem
Bild einen gedeckten, kithlen und grauen Gesamtton.
Bezeichnend ist die blassweinrosa Einfirbung des Marien-
schleiers. Beim Studium der Farben begreifen wir auch,
warum fast der ganze Goldgrund graviert und gepunzt ist:
die blendende Strahlung der glatten Goldfliche sollte
geddmpft werden bis auf die wenigen ausgesparten Teile,
die heller scheinen durften. Ahnliche Versuche, die Kraft
der Farben zu mildern und Zwischentdne herauszukehren,
finden wir mehrfach in Bohmen nach 1400, etwa dem
Retabel von Raudnitz (Roudnice) in der Prager Galerie

Zuriickgenommen gegeniiber der idlteren bohmischen
Malerei ist auch die Gestalt der Figuren. Vergleichen wir
den Gekreuzigten mit dem des Meisters Theoderich aus
dem Emmauskloster in Prag (Abb. 4): dass dieses um
1365-70 entstandene Bild wirklich eines der Vorbilder
unseres Meisters war, sieht man an so kleinen Dingen wie
der Einzapfung des Kreuzes in den Boden, der sich vor ihm
diagonal teilt, an der Wiederholung der Holzmaserung, den
verkrampften Hinden. Doch wollte der Maler des Péhler
Altarretabels nicht die bedridngende Nihe des am Kreuz
Hingenden und der ihm Umstehenden darstellen; er schafft
seitlich Platz, er iiberhoht den Gekreuzigten. Deshalb ist
das Format steiler, deshalb ragt das Felsstiick mit dem
Kreuz iiber den Boden empor. Im Verhiltnis zu den Nach-
barfiguren ist der Kruzifixus sogar linger als in den élteren
Kreuzigungsbildern. Anregungen fiir die abweichende
eigene Gestaltung bezog der Maler etwa von der Hohenfurt-
her Kreuzigung, so in der Art des seitlich abhingenden
Lendentuchzipfels oder dem Kopf; doch ist in der lockeren
Zeichnung der Haare auch die Vorbildlichkeit des Wittin-
gauer Meisters uniibersehbar, wie das Werkstattbild aus
St. Barbara in Wittingau (Trebon) zeigt. Der eigene Beitrag
des Pidhler Malers liegt darin, den Gekreuzigten noch
diinner, noch feinnerviger zu zeichnen; das Kreuzesholz
aber macht er méchtiger und dunkler als seine Vorginger
und steigert so um Nuancen die Isolierung und Verloren-
heit Christi am Kreuz.

Die eigentlichen Griinde fiir die Gestalt des Kreuzigungs-
bildes erkennen wir jedoch erst im Studium der Marien-
figur. In der sanften und glatten Umrissbildung ist zwar die

Abb. 4 Kreuzigung, Tafel aus Kloster Emmaus (Na Slovanech) in
Prag, Meister Theoderich, Prag um 1365-70. Prag, Nationalgalerie.

obengenannte Tafel aus Hohenfurth (Vyssi Brod) verwandt,
doch ist, abgesehen von allen motivischen Unterschieden,
die Linienfiihrung der Pihler Maria elegischer, fast auf
nazarenische Art weich. Auch unterscheidet sich die Gestik
der Madonna: sie zeigt den blutbetropften Schleier vor®,
doch tut sie dies mit der rechten, nicht wie in anderen
Bildern mit der linken Hand. Vor allem ergidnzt der Maler
dies durch die Geste der demiitig an die Brust genommenen
Hand. In diesem Doppelmotiv wird zugleich das Leiden am
Tod des Sohnes und die demiitige Bejahung seiner Notwen-
digkeit zum Ausdruck gebracht.

Diese Doppelgebirde geht auf eine Ikone zuriick. Das
Vorbild kann ebenso aus Griechenland wie aus Jugoslawien
oder dem Veneto gekommen sein?*; als Beleg fiir den Typus
diene eine Ikone aus dem Sinaikloster (Abb. 5). Das Motiv
des Schleiervorzeigens hingegen stammt aus der bohmi-
schen Kunst.

Die byzantinische Ikonenformel hat das Kreuzigungsbild
mehr bestimmt, als zunichst offensichtlich ist. Die fast
einheitliche, blaue Fliche des Marienmantels etwa greift
den byzantinischen Manteltypus des Maphorion auf; auch
die Umrissform ist in ihrer Strenge nur aus der Orientierung
an dem ostlichen Vorbild zu erkldren. Selbst die Weitrdu-

107



migkeit des Goldgrundes und die Isolierung der Figuren
beziehen sich auf die Ikone und weichen darin von den
Traditionen bohmischer Tafelmalerei ab.

Zuerst muss es den Betrachter befremden festzustellen,
dass die Umrissbildung der Figuren des Pihler Retabels so
unterschiedlich ist: die an minderer Position stehenden
Figuren des Tidufers und der Barbara sind reicher und
geschwungener als Maria und Johannes. Ahnliches gilt von

4 | — B

-

Abb.5 Kreuzigung, Tkone (Detail), byzantinisch 12. Jh. Sinai,
Katharinenkloster.

ihrer Binnenkomposition. Erkennt man aber die Vorbild-
lichkeit des Ikonentypus fiir die Kreuzigung, hat man die
Erklarung gefunden. Hier sind nicht zwei unterschiedliche
Maler titig, sondern hier werden zwei unterschiedliche
Vorbilder verarbeitet: die seitlichen Figuren folgen den
reichsten Bildformeln des Schonen Stils.

Die Analogie zu der Verfahrensweise im Basler Dipty-
chon ist uniibersehbar; auch im Pihler Retabel ist es das
Passionsthema, das in Anlehnung an die Ikonenmalerei
sakralisiert und distanziert wird. Doch ist die Orientierung
an zweierlei Vorbildern viel sublimer, nicht so augenfillig
inszeniert.

108

Dies wirft zugleich ein eigentiimliches Licht auf die
Einschitzung des Schonen Stils durch die beiden Maler: sie
selbst empfinden ihn als der Darstellung des leidenden
Christus nicht angemessen, benutzen ihn aber fir Marien-
und Heiligenfiguren. Hierfiir lassen sich mehrere Ver-
gleichsbeispiele in der bohmischen Buchmalerei um 1410
benennen.?

Die Kunst des Piahler Meisters ist jedoch noch genauer zu
analysieren. Sie wird zum Beispiel an der Figur des Johan-
nes unter dem Kreuz deutlich: diese wirkt gegeniiber der
des Téufers fast stoisch - im direkten Widerspruch zu dem,
was man angesichts des Passionsdramas erwarten wirde.
Doch geht sie offenbar nicht von der lkone aus wie die
Muttergottes; vielmehr ist die Gebidrde der von dem Mantel
verdeckten rechten Hand, ebenso die Darstellung der
Person als «Gewandblock», von ilteren Vorbildern wie der
Maria der Theoderichschen Kreuzigung (Abb. 4) abzulei-
ten. Dass der Maler ein dlteres bohmisches Motiv von
ruhiger und zugleich monumentaler Auffassung aufgreift,
ist aber nicht aus personlichen Vorlieben zu erklidren;
vielmehr sah er in ihm ein mogliches Pendant zu der stren-
gen, byzantinisch gepriagten Gestalt der Muttergottes.

Der Pihler Altar ist eine Synthese. Dies ldsst sich zum
Beispiel an dem Kopf der Muttergottes zeigen. Die Form
des Kopftuches etwa ist bei Maria in der Grablegung des
Wittingauer Altars vorgegeben. Der Kopftypus jedoch
unterscheidet sich erheblich: in ihm ist das adlige Ideal des
schmalen iiberlingten Antlitzes, vor allem der langen
Nasen, des Simone Martini erneuert, das auf so eigene Art
byzantinische und gotische Idealformen miteinander
verband. Das Antlitz der hl. Barbara dhnelt jedoch mehr den
Frauenkopfen des Wittingauer Meisters.26

Ich hatte schon darauf verwiesen, dass die Figuren der
beiden seitlichen Fligel von Werken des bohmischen
Schonen Stils ausgehen: die untere Hilfte der Gewandung
des Tiufers zum Beispiel ist eine modernisierte Kopie
derjenigen des Bartholomidus vom Wittingauer Altar
(Abb. 6). Fiir die Gewandmotive der Barbara sind Skulp-
turen der Zeit um 1400 als engste Verwandte zu nennen:
besonders nahe steht die Komposition der Franziskanerma-
donna in Salzburg. Wie jedoch der Maler des Pahler Altars
die Motive neu kombiniert und variiert, zeigt deutlich, dass
er weder Kopist ist noch Fremder, sondern dass er die
Gestaltungsweisen des Schonen Stils vollendet beherrscht,
ihren Schwung jedoch «abkiihlt».

Die Riickseiten sind zwar von einem Gehilfen zum Teil
ungeschickt erfunden und oberfldchlich ausgefiihrt worden,
sollen jedoch nicht ganz libergangen werden: in der Marien-
figur finden sich vereinfachte Motive des Tdufers von der
Vorderseite wieder, im Sinne der mittelalterlichen Praxis,
die Zahl der Falten oder der Malschichten quantitativ
abzurechnen und bei entsprechend geringerer Bezahlung
den Arbeitsaufwand zu reduzieren: deshalb hat die Madon-
na links kein Faltengehinge wie der Tdufer; deshalb sind
die Hintergrinde nicht vergoldet; nicht einmal die Vor-
zeichnungen sind im Hinblick auf eine sorgfiltigere Aus-
fiihrung eingeritzt. Das Motiv des Kindes jedoch finden wir



etwa bei der bohmischen Schonen Madonna von Alten-
markt im Salzburgischen.?’” Auch der Schmerzensmann
zeigt einen Typ bohmischer Herkunft.28

Aus den vorangegangenen Ausfiihrungen wird Uberdeut-
lich, dass der Péhler Altar so eng in die Prager Kunst einge-
bunden ist, dass man sehr schlagkriftige Argumente bei-
bringen misste, um ihn aus diesem Zusammenhang zu
16sen. Das Studium der bayerischen und Salzburger Malerei
um 1400 hat mich {iberzeugt, dass es nicht den geringsten
Anhaltspunkt gibt, ihn dort entstanden zu denken. Boshaft
konnte man sogar darauf hinweisen, dass die Beflirworter
einer ausserbohmischen Lokalisierung ihr stirkstes Argu-
ment noch gar nicht erkannt haben: im Innsbrucker Ferdi-
nandeum wird ein aus Innsbruck stammendes Bild mit dem

Pos 2 B L ¥
Abb. 6 Bartholoméus, Detail der Vorderseite des Hochaltarreta-

bels des Augustinerchorherrenklosters Wittingau (Trebon), Meister
von Wittingau, Prag um 1385. Prag, Nationalgalerie.

Schmerzensmann zwischen Maria und Johannes verwahrt,
das am ehesten von einer Kenntnis der Pihler Tafel aus-
geht: der Schmerzensmann mit den Arma Christi stimmt
mit dem der Pihler Riickseite iiberein, der Johannes kann
zumindestens als eine Variation {iber den Piahler Johannes
gelten. Aber diese Tafel passt nicht in die damalige Tiroler
Kunst; sie wurde wohl von einem bdhmisch geschulten
oder nach Béhmen orientierten Kiinstler geschaffen.?

Die Lokalisierung unseres Werkes nach Bohmen durch
Hanno-Walter Kruft hat auch in der CSSR Anhinger gefun-
den.’® Wir brauchen uns deshalb diesem Problem nicht
weiter zu stellen. Es gibe genligend sichere Indizien, dies
Werk als bohmisch zu erweisen: Kruft hat zu Recht auf das
Wiener Prisentierbiichlein eines wandernden bohmischen
Malers hingewiesen, das Reflexe der Péahler Tafel zeigt. Dort
findet sich auch der Kopftypus der Hauptfiguren des Pihler
Altars, etwa in der Darstellung des edlen Herren.!

Das Basler Diptychon und das Péahler Retabel sind nicht
von demselben Maler geschaffen worden, doch sind sie
nicht nur der Gesinnung nach verwandt; schon Kermer
hatte darauf aufmerksam gemacht, dass der Marienkopf der
Riickseite der Pihler Tafel dem des Diptychons dhnelt.3?
Damit wird auch ungefihr das kiinstlerische Rangverhiltnis
beider Werke bestimmt: das Basler Diptychon ist als Male-
rei anspruchsloser. Damit soll nicht behauptet werden, es
sei mittelmissig. Wohl aber kann man das Pihler Retabel
das bedeutendste der erhaltenen bohmischen Tafelbilder
zwischen 1400 und 1410 nennen.

Das Madonnenfragment im Pariser Louvre zeigt am
ehesten dhnliche Ziige: Krone und Brosche der Pariser
Maria gleichen denen der Péihler Barbara. Auch bei dem
Pariser Bild ist der Grund mit fein gepunzten Engeln
verziert. Physiognomie und Malweise ndhern sich jedoch
eher dem Basler Diptychon, ohne dessen Malqualitat zu
erreichen.

Wir haben eine aufschlussreiche Gruppe Prager Bilder fir
Besteller aus den hochsten Kreisen der Gesellschaft vor
uns: wir erkennen, dass damals die gesamte eigene maleri-
sche Tradition von den Kiinstlern benutzt wurde - das
Diptychon offenbart etwa in den flichig umrissenen Falten-
siumen Anlehnung an den Stil der Mitte des 14. Jahrhun-
derts. Daneben bemerken wir ein vertieftes Studium by-
zantinischer Vorbilder, zumal wenn es um eine frommere
Darstellungsweise ging. Typisch ist auch die Bereitschaft,
sich der Kunst Italiens wieder zu 6ffnen.’3 Die innovative
Einstellung verbindet sich mit einem retrospektiv orientier-
ten Eklektizismus; dies ist paradox und konnte erst moglich
werden, als man am richtigen Weg des bohmischen Scho-
nen Stils zu zweifeln begann. Diese Kunst wirkt sehr be-
wusst und zugleich melancholisch empfindsam. Man meint
zu spiiren, dass ihr der «Wind der Zeit» ins Gesicht blies.
Neue Wege eroffnete sie der Kunst Mitteleuropas am
chesten in der differenzierten und feinere Stimmungen
ausdriickenden Gestaltung der Farb- und Lichtwirkungen.
Deshalb haften diese Bilder am stirksten im Gedéchtnis -
als Farberinnerungen.

109



[}

110

ANMERKUNGEN

Geprigt wurden die heutigen tschechischen Auffassungen
tber die Geschichte der bohmischen Tafelmalerei vor allem
von ANTONIN MATEJCEK und JAROSLAV PESINA, siehe deren
Gotische Malerei in Bohmen. Tafelmalerei 1350-1450, Prag 1955;
die Anregungen von GERHARD SCHMIDT, Malerei bis 1450.
Tafelmalerei - Wandmalerei - Buchmalerei, in: KARL SWOBODA,
Gotik in Bohmen, Miinchen 1969, S. 167-321, wurden nicht
wirklich aufgegriffen, wie man an der Rezension des Buches
durch JAROSLAV PESINA (in Verbindung mit anderen Autoren),
in: Uméni 19, 1971, S. 358-401, sehen kann. Auf MATEJCEK/PE-
SINA verweise ich fiir die Abbildung der von mir verglichenen
Tafeln, die deshalb nicht jeweils einzeln in Anmerkungen
belegt werden.

Vor allem die Arbeiten des zu frith verstorbenen JOSEF KRASA
haben unsere Vorstellungen iiber die b6hmische Buchmalerei
sehr erweitert; weit vorangebracht haben uns ausserdem die
Beitrige von GERHARD SCHMIDT (vgl. Anm. 1 mit weiterer
Literatur).

Eine genauere Einordnung dieser um 1370/75 zu datierenden
Kreuzigungstafel der Prager Nationalgalerie werde ich an
anderem Ort zu geben versuchen. Zuletzt Kunst der Gotik aus
Biohmen, Katalog der Ausstellung in Koln 1985, S. 87f.
CHARLES STERLING, Une madone tchéque au Louvre, in: Revue
des Arts 10, 1960, S. 75-86, mit einer etwas zu spiten zeitlichen
Ansetzung; siche dazu unten. - F. Matous, Madona kralovéh-
radecka, in: Sbornik k sedmdesatinam Jana Kvéta, Prag 1965,
S. 107-112; dazu die erginzenden Ausfiihrungen von JOSEF
KRraAsA in Uméni 11, 1963, S. 280ff. - Ein bohmisches Hausaltér-
chen ganz eigenen Stils publizierte JOSEF CIBULKA, Tiiptych
wobrazujéci Ukrizovani s apostoly Petrem a Ondrejem, in: Uméni
13, 1965, 1-28.

JAROSLAV PESINA, K problematice Evropského umeni kolem roku
1400, in: Umenti 11, 1963, 161-206, besonders S. 206, lehnt die
Zuschreibung des Basler Diptychons ab. Derselbe Autor hat in
seinem Aufsatz: Bohemica pravd a neprava (Na okraj studie
M. Frinty o ¢eském gotickém deskovém malifstvi), in: Uméni
29, 1981, S. 418-426 auf S. 418 diese Abschreibung bestitigt,
ebenso auf S. 424 die nicht-bohmische Lokalisierung des
Pihler Altares (s.u.). Der von ihm rezensierte Artikel von
Mojmir Frinta, Medieval Bohemica: Addenda et Subtrahenda,
in: Acta Historiae Artium Academiae Scientiarum Hungariae
26, 1980, S. 13-26 nennt das Basler Diptychon auf S. 18 mit
nicht stichhaltigen Griinden schlesisch. Doch kann ich mich
seiner Datierung um 1400 anschliessen. Zu diesem Diptychon
siehe zuletzt MAaRrIE ABT-FROSSL, Studien zum sogenannten
Boehmischen Diptychon im Basler Kunstmuseum, Lizentiatsar-
beit Basel 1979; ich danke Herrn Kollegen BEAT BRENK flir die
freundliche Erlaubnis, Einsicht in diese Arbeit nehmen zu
dirfen,

Zu Diptychen s. WOLFGANG KERMER, Studien zum Diptychon in
der sakralen Malerei von den Anfingen bis zur Mitte des 16. Jh.,
Diss. Tiibingen, Diusseldorf 1967; dort S. 62f. und Katalog
S. 102f. sowie Abb. 135 das Basler Diptychon, von ihm in das
1. Viertel des 15. Jh. datiert und nach «Osterreich (oder Boh-
men?)» lokalisiert.

KERMER (vgl. Anm. 6) bringt einige Beispiele, vor allem aber
JOsEr BRAUN, Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre
Entwicklung, Freiburg/Brg. 1940, bes. S. 262ff. und T. 65ft.
Deshalb ist der primir ikonographische Untersuchungsansatz
von MARIE ABT-FROSSL (vgl. Anm. 5) falsch, erst recht wenn sie
so weit geht, mit ikonographischen Argumenten zu datieren
und zu lokalisieren; der Blick etwa auf das Karlsruher Dipty-
chon lehrt, dass sich unter den uns bekannten bohmischen
Bildern mehrere ikonographische Unikate befinden und dass
deshalb das Vorhandensein des Eleousamotivs bei den Tafeln
aus Heiligkreuz, sein Fehlen bei den von ihr untersuchten

bohmischen Werken noch lange kein Argument fiir eine
Lokalisierung ist. Bei genauer Priifung ist im ibrigen festzu-
stellen, dass ihre These, das Motiv sei nicht bohmisch, nicht
stimmt, da der Eleousatyp in der Anna Selbdritt aus der
Karmelitenkirche in Striegau, einem bohmischen Werk des
Breslauer Museums um 1400, iiberliefert ist (MARIA OTTO-
MICHALOWSKA, Gotyckie malarstwo tablicowe w Polsce, War-
schau/Berlin/Budapest 1982, Nr. 4); auch kommt dies Motiv
schon in der Geburtsszene des Hohenfurther Altars vor oder
der Bibel von 1385 im Staatsarchiv von Olmiitz/Olomouc
(ScHMIDT vgl. Anm. 1 Abb. 149). Insgesamt ist die Arbeit ein
lehrreiches Zeugnis fiir das Scheitern der traditionellen
ikonographischen Fragestellung angesichts kiinstlerisch kom-
plexer Werke.

Zum Typus s. DoroTHY C. SHORR, The Christ Child in Devotio-
nal Images in ltaly during the XIVih Century, New York 1954,
besonders ihr Typ C S. 38ff.; die herabgezogenen Mundwinkel
sind tibrigens der plausibelste Grund, das bohmische Bildmo-
tiv nicht direkt von der byzantinischen Ikonenmalerei abzulei-
ten, sondern von deren italienischen Varianten. Zu den
Passionsmotiven bei Marienbildern siehe meinen Versuch:
ROBERT SUCKALE, Die Sternberger Schone Madonna, in: Die
Parler, Bd. 5, Koln 1980, S. 117-122; das Passionselement in
Madonnenbildern bediirfte jedoch dringend eingehenderer
Untersuchungen.

Zu den Gedanken der Pieta siehe vor allem ELISABETH REI-
NERS-ERNST, Das freudvolle Versperbild und die Anfinge der
Pieta-Vorstellung, in: Abhandlungen der Bayerischen Bene-
diktiner-Akademie, 2, Miinchen 1939.

Ein Grossteil der Reliquien und der Beschriftungszettelchen
sind verloren; auch sind alle mit Stiften auf dem Goldgrund an
Krone und Nimben angebrachten Edelsteine geraubt. Dass die
Muttergottes eine Metallkrone gehabt habe, wie MARIE ABT-
FrosstL (vgl. Anm. 5), S. 10, behauptet, erscheint mir unwahr-
scheinlich. Withrend die Einfarbung der Reliquienkistchen
abwechselnd in billigen und kriftigen Rot- und Blautdnen
erfolgte, ist die Farbe der Figuren in mehreren Schichten in
Gummitempera (?) aufgetragen und zum Teil recht dick.
Erkennbar sind Einritzungen in den Kalkgrund als Vorzeich-
nung; am Kinderkdrper hat der Maler im Werkprozess einige
Verinderungen vorgenommen. Technische Sorgfalt fillt bei
der Behandlung der goldenen Hintergriinde auf: Die Réinder
des Grundes sind sorgfiltig mit Kreisformen und Dreipunkt-
motiven gepunzt und ausserdem graviert. Noch kunstvoller
sind die Nimben gestaltet: bei Maria als Kranz von Sonnen-
strahlen, bei Christus als Verbindung von kreuzformig ange-
ordneten Bliitenenden und ebenfalls kreuzformigen Strahlen-
biindeln. Diese aus der Goldschmiedekunst iibernommenen
Techniken gaben der Malerei zusammen mit den Edelsteinen
und Reliquien eine hochst auratische und sakrale Rahmung.
Die linke Tafel ist einschliesslich des Rahmens 40,5X 29,5 cm
gross, die rechte 41,0X29.5.

Zur Madonna von Bieznice s. Uméni ceské a_slovenské gotiky,
Katalog der Ausstellung, Prag 1972, Nr. 29. - Uber das Verhilt-
nis von Bohmen zur byzantinischen Kunst JOSEF MYSLIVEC,
Ceska Gotika a Byzanc, in: Uméni 18, 1970, 333-51. - Zu den
retrospektiven Tendenzen um 1400 allgemein zuletzt JAROSLAV
PESINA, Retrospektive Stromungen in der Tafelmalerei des
Schénen Stils in Bohmen, in: Wiener Jahrbuch fir Kunstge-
schichte 29, 1976, S. 29-52.

SUCKALE (vgl. Anm. 9); diese Differenzierung ist in Bohmen
erst denkbar seit dem Meister Theoderich, der als einer der
ersten Maler des 14. Jh. nordlich der Alpen seine kiinstleri-
schen Mittel entsprechend den Themengattungen abzustufen
gewusst hat.



20

21

22

23

24

Uber die Cirkvicer Tafel informiert am bequemsten: Kunst der
Gotik aus Béhmen (vgl. Anm. 3), S. 85f. Entgegen dem Katalog-
text von LADISLAV KESNER mochte ich mich jedoch der
Meinung von GERHARD SCHMIDT (vgl. Anm. 1), S. 226, an-
schliessen und die Tafel fiir ein spites Werk halten; der genaue
Vergleich der rechten Hand des Christophorus mit vergleich-
baren Motiven des Wittingauer Altars macht es mir im {ibrigen
unmoglich, die Hand des Hauptmeisters anzunehmen.

Die Tafel des Meisters Theoderich ist abgebildet als Titelblatt
des Ausstellungskataloges Kunst der Gotik aus Béhmen (vgl.
Anm. 3).

Die Tafeln sind 103,5 cm hoch, das Mittelteil 68 cm breit, die
Seitenteile 28,5 cm; zur Technik J.A. MESSMER, in: Mitteilun-
gen der KK. Zentralkommission 7, 1862, 251ff. Am stiirksten
sind die Abreibungen seitlich der Kreuzigung und unten.
Das Retabel wurde 1857 in Beuerburg am Inn erworben; es
hiess damals, es sei von einem Zimmermann 1803 beim Abriss
der Pihler Schlosskapelle mitgenommen worden. Im Schloss
konnte es jedoch vor 1803, etwa anhand von Visitationsberich-
ten, nicht nachgewiesen werden. Darauf lidsst sich nun aller-
dings keine Lokalisierung aufbauen. Doch wird man schon aus
Griinden der Klarheit den alten Namen beibehalten.

Zu erwihnen ist, dass die Nimben der Riickseiten als Strahlen-
kranz gestaltet sind, womit uns angedeutet wird, dass es sich
hierbei um eine weniger feine Form handelt.

Die Punzen bestehen aus einem Sechspass und einem sechs-
zackigen Stern. Zur pointillistischen Stichelung zuletzt
JOHANN MICHAEL FRITZ, Goldschmiedekunst der Gotik in
Mitteleuropa, Miinchen 1982, besonders Abb. 439 und die
bohmischen Goldschmiedewerke Abb. 538/9: er hilt die
Technik eher fiir Kolner Herkunft. Auf diese Technik als
Merkmal bohmischer Tafelmalerei hat vor allem CHARLES
STERLING (vgl. Anm. 4) hingewiesen. Doch ist sie auch in
bohmisch geprigter Buchmalerei nachzuweisen, etwa in der
aus Kloster Metten stammenden Handschrift clm 8201 d aus
dem Jahre 1414 in der Bayerischen Staatsbibliothek in Miin-
chen, dort als Tiipfelung in weisser Farbe vor blauem Grund.
Diese Technik findet sich oft in der frankoflimischen Buchma-
lerei, fiir mich u.a. ein Argument, ihre Herkunft iiberhaupt in
der frankoflimischen Hofkunst zu suchen. Der Engel {iber
Barbara im Péhler Retabel geht auf den zu Fiissen des Kreuzes
der Hohenfurther Tafel zuriick (vgl. Anm. 3).

F. BASTIAN, Das Runtingerbuch 1383-1407 und verwandtes
Material  zum  Regensburger-Siidostdeutschen Handel —und
Miinzwesen, 3 Bde., Regensburg 1944, hier Bd. 1, S. 516. Braun
als Modefarbe nachzuweisen ist moglich bei der zwischen 1403
und 1405 entstandenen Prachthandschrift von Conrad Kyesers
Bellifortis in der Gottinger Universititsbibliothek: siehe das
Faksimile von Go1z QUARG, Conrad Kyeser aus Eichstitt
Bellifortis, 2 Bde., Dusseldorf 1967.

HORST BREDEKAMP, Kunst als Medium sozialer Konflikte.
Bilderkdmpfe von der Spdtantike bis zur Hussitenrevolution,
Frankfurt/M. 1975, S. 312ff. Die b6hmische Malerei des frithen
15. Jh. miisste jedoch unter diesem Aspekt genauer untersucht
werden.

Dergleichen gebrochene Farbtone bevorzugt der Maler des
Martyrologiums von Gerona; doch gibt es dhnliche Tendenzen
etwa auch in der Korczek-Bibel in Karlsruhe bzw. Wien.

Der Schleier wird in der Hohenfurther Kreuzigung von der
anderen Hand vorgezeigt; die auffillige Betonung des Schlei-
ers in der bohmischen Kunst geht u.a. auf die Verehrung der
Reliquie des Marienschleiers in der Prager Kathedrale zuriick.
Als byzantinische Beispiele aus anderen Kunstgattungen seien
genannt die Mosaiken in Daphni und Hosios Lukas (GERTRUD
SCHILLER, [konographie der christlichen Kunst, Bd. 2. Die
Passion Jesu Christi, Giitersloh 1968, Abb. 341 und 342). Doch
ist der Ausgangspunkt die Ikonenmalerei; unser Beispiel ist
entnommen aus KURT WEITZMANN, Die Tkone, Minchen 1978,
Nr. 26. Siehe ausserdem KURT WEITZMANN/MANOLIS CHATZI-
DAKIS/SVETOZAR RADOICIC, Die Ikonen, Sinai Katharinenkloster,

26

27

28

29

30

31

Griechenland und Jugoslawien, Herrsching 1979, wo die Sinai-
ikone als Nr. 43 behandelt wird; das Buch zeigt jedoch, dass der
Ikonentypus auch in anderen Lindern verbreitet ist, etwa die
Nr. 173 im Nationalmuseum von Ochrid/Jugoslawien. RoboL-
FO PALLUCCHINI, La pittura veneziana del Trecento, Vene-
dig/Rom 1964, bringt Beispiele der Kreuzigung, die ebenfalls
dhnlich sind, jedoch nicht so genau iibereinstimmen wie die
eigentlichen byzantinischen Ikonen (Abb. 225/6 u.a.; im
librigen zeigen die Abb. 202 und 231 Madonnenbilder, die
derjenigen des Basler Diptychons dhneln.) Ein frithes Aufgrei-
fen des Typus der Doppelgeste, wenn auch nicht in voller
Ubereinstimmung mit der Ikonentradition bzw. der Pihler
Maria, findet sich in dem Missale aus Kotieschau, Prag UB Ms
XIV C 3 auf fol. 185 v (EMMA URBANKOVA, Rukopisy a vzacne
tisky prazské universitni knihovny, Prag 1957, Nr. 15), aus der
Mitte des 14. Jh.

Ich habe in meiner Habilitationsschrift, Untersuchungen zu den
Mettener Handschriften (clm 8201 und clm 8201 d), Miinchen
1975, die der wissenschaftlichen Offentlichkeit in Fotokopien
in der Bamberger Staatsbibliothek, der Handschriftensamm-
lung der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen sowie der
Bibliothek des Germanischen National-Museums zugénglich
ist, diesen selektiven Umgang mit den Formeln des Schonen
Stils in den Mettener Handschriften von 1414/5 nachgewiesen.
Ahnliches liesse sich an dem um 1410 zu datierenden Martyro-
logium von Gerona zeigen.

HANNO-WALTER KRUFT, Zur Herkunftsbestimmung des Pdhler
Altars, in: Pantheon 25, 1967, S. 185-90. So {iberzeugend sein
Vergleich der Frauenkdpfe ist, so wenig ist es der des Johannes
mit dem des Bartholomius des Wittingauer Altars. Wie
einander dhnlich Motive von durchaus unterschiedlichem
Sinngehalt in der damaligen bohmischen Kunst sein konnen,
zeigt die Gebirde der erhobenen linken Hand des Evangeli-
sten im Pahler Retabel: sie findet sich etwas abgewandelt als
Segensgestus in der Auferstehungstafel des Wittingauer
Meisters; im Basler Diptychon driickt sie ein nachdenkliches
Sinnen aus in Verbindung mit dem Vorweisen der Wunden;
bei dem Johannes des Pihler Altars bleibt sie zwischen
Klagegestus und rhetorischer Gebirde.

Die Geste des Kindes in der Altenmarkter Madonna ist anders,
dhnelt zum Beispiel der der Franziskanermadonna in Salzburg,
doch waren die Gebirden beliebig austauschbar; das zeigt
gerade der oben durchgefiihrte Vergleich der Tafelbilder. Man
vergleiche das Abbildungsmaterial in KARL HEINZ CLASEN, Der
Meister der Schonen Madonnen, Berlin/New York 1974, z.B.
Abb. 45, 305, 307; der Barbara in der Gewandkomposition
verwandt sind u.a. zwei Statuen in Pettau (Ptuy) Abb. 346/7.

TapEusz DOBRZENIECKL, Catalogue of the Medieval Painting,
Warschau 1977, S. 209ft., tiber das 1409 datierte Epitaph der
Barbara Polani aus Breslau; ebenso wire an den Schmerzens-
mann der Riickseite des Raudnitzer Altars in der Prager
Nationalgalerie zu denken.

ALFRED STANGE, Deutsche Malerei der Gotik, Bd. 10, S. 4. Es ist
nicht auszuschliessen, dass die Pihler Tafeln im bayerischen
Raum von einem wandernden béhmischen Maler geschaffen
wurden und dort zum Ausgangspunkt fir das Innsbrucker Bild
wurden. Fiir die bohmische Herkunft spricht jedoch auch, dass
der Johannes des Deichsler Altares aus Niirnberg, jetzt in der
Stiftung preussischer Kulturbesitz in Berlin-West, das Ge-
wandmotiv der Barbara vom Pihler Altar mit den Motiven der
Tauferfigur verbindet (vgl. STANGE, Bd. XI, Abb. 7). Uberhaupt
fusst die Niirnberger Malerei der Zeit auf bohmischen Vorbil-
dern dieser Art.

In dem Katalog der nie durchgefithrten Ausstellung Ceské
umeni gotickeé, Prag 1970, S. 231., wurde der Pidhler Altar schon
in die bohmische Tafelmalerei einbezogen. PEsINA (vgl.
Anm. 5) hat ihn jedoch bis heute nicht als bohmisch aner-
kannt.

ZOROSLAVA DROBNA, Die gotische Zeichnung in Bohmen, Prag

111



112

32
33

1956, Tafel 77, Taf. 81f., die beiden Zeichnungen in Harvard, die
ebenfalls in diesen Umkreis hineingehoren.

KERMER (vgl. Anm. 6).

Die erneute Rezeption italienischer Kunst wird u.a. deutlich an
den Fragmenten des Reisebuches des John of Mandeville in
der British Library in London; siche dazu OTT0 LOHR, Studien
zum Londoner Mandeville, British Museum Ms. Add. 24189,
Magisterarbeit Bamberg 1980, und Joser KRASA, Die Reisen des
Ritters John Mandeville..., Miinchen 1983. Im Katalog der
Ausstellung Europdische Kunst um 1400, Wien 1962, wurden
S. 84 unter der Nummer 7 zwei Tafeln des Berliner Museums
mit Kreuzigung und Verspottung Christi als bohmisch publi-
ziert, die PESINA (vgl. Anm. 5) nicht anerkennt; meines Erach-
tens handelt es sich in der Tat ebenfalls um bohmische Werke
des 1. Jahrzehnts des 15. Jh. Den genaueren Nachweis kann ich
aus Platzgriinden hier leider nicht fiihren.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Offentliche Kunstsammlung Basel

Abb. 2, 3a, 3b: Bayerisches Nationalmuseum Miinchen.

Abb. 4: Nationalgalerie Prag.

Abb. 5: Repro nach Kurt Weitzmann, Die Ikone, Miinchen 1978.
Abb. 6: Bildarchiv Foto Marburg/Lahn.



	Das Diptychon in Basel und das Pähler Altarretabel : ihre Stellung in der Kunstgeschichte Böhmens

