
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das Diptychon in Basel und das Pähler Altarretabel : ihre Stellung in
der Kunstgeschichte Böhmens

Autor: Suckale, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Diptychon in Basel und das Pähler Altarretabel:
Ihre Stellung in der Kunstgeschichte Böhmens

von Robert Suckale

y :

¦
¦ :-.¦¦•¦ :¦•/¦.

.-. 77^m».r<!7

7

¥

SU

im
n xti ¦ü

I
'ir

r mmn

Abb. 1 Schmerzensmann und Madonna, Diptychon, Prag um 1400-1410. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.

Die tschechische Kunstwissenschaft der letzten Jahrzehnte
hat sich die Erforschung der böhmischen Tafelmalerei aus
der Luxemburger Zeit als eine der vorrangigsten Aufgaben
gestellt. Sie hat unsere Kenntnisse dieser Kunst sehr bereichert

und zugleich eine griffige historische Formel geschaffen,

die einen ersten, zweiten und dritten Stil unterscheidet;
jeder ist mit einem Meisternamen verbunden, der erste mit
dem Meister des Hohenfurther Altars, der zweite oder auch
«Weiche» Stil vor allem mit dem Meister Theoderich, der
dritte, der «Schöne Stil», aber mit dem Maler der Wittingau-
er Tafeln.1

Die Richtigkeit der Abfolge möchte ich nicht bezweifeln.
Doch erscheint mir das historische Konzept zu einfach; es

wird der Widersprüchlichkeit und Vielfalt der Verhältnisse
in Böhmen nicht gerecht, von denen uns die Buchmalerei
ein reicheres und differenzierteres Bild vermittelt.2 Die
säuberliche Aufteilung in drei Gruppen von Kunstwerken
führte zu Fehleinschätzungen einzelner Tafeln; ihre Zuordnung

hat etwas Gepresstes. So wurde etwa die Kreuzigung
aus Hohenfurth (Vyssi Brod) zum Nachfolgewerk des

Wittingauer Meisters ernannt, was kaum zutreffen kann.3

Auffälligerweise liessen sich auch die Neufunde von
Tafelbildern nur selten in das historische Bild einfügen.4

Da die böhmische Malerei weit über die Landesgrenzen
hinaus vorbildlich wirkte, ist ihr Studium gerade für
mitteleuropäische Kunstwissenschaft Pflicht, auch wenn die

103



Sprachbarrieren schwer zu überwinden sind: Für die
angrenzenden Regionen gibt die Kenntnis der böhmischen
Kunst den Hauptschlüssel. Andererseits sind aus dem
Studium der ins Reichsgebiet exportierten böhmischen Werke
und ihrer lokalen Nachfolge Rückschlüsse auf die Malerei
der Hauptstadt Prag möglich, die unsere Kenntnis
bereichern. Paradoxerweise wehren sich bislang gerade tschechische

Gelehrte eher gegen solche Ergänzungen der
Kunstgeschichte Böhmens, vielleicht weil sie sich genötigt sähen,
ihr Bild von der Geschichte der Tafelmalerei in Teilen zu
revidieren.

Das Diptychon der Basler Kunsthalle (Abb. 1) gehört zu
den Werken, die von deutschen Gelehrten nach Böhmen
lokalisiert wurden, denen aber etwa Pesina die «Anerkennung»

verweigert.5 Ziel dieses Aufsatzes ist es, seine
Lokalisierung nach Böhmen abzusichern, ebenso wie die des
verwandten Pähler Altarretabels. Es sind keinerlei
Herkunftsangaben oder andere Gründe bekannt, die dies
erleichterten. Weiter führt uns nur der Stilvergleich; dieser
wurde aber noch nicht genau genug durchgeführt - dies
belegt schon die oft genannte falsche Datierung um 1360.

Das Basler Diptychon zeigt auf dem linken Flügel (vom
Betrachter aus gesehen) den Schmerzensmann, auf dem
rechten die Muttergottes mit dem Kind Wange an Wange.
Diptychen reihen üblicherweise die Gegenstände so in der
Leserichtung auf, dass rechts der ranghöhere Gegenstand
zu stehen kommt. Hiervon weicht das Basler Werk ab,
nähert sich damit aber den Prinzipien von Retabelaufbau-
ten, wo jeweils der vom Betrachter aus gesehen linke Flügel
den zeremoniell höheren Rang einnimmt.6 Wahrscheinlich
hat das Basler Diptychon als mobiles Altarretabel gedient;
die Kombination von Bild und Reliquiar - es sind insgesamt
80 Fächer mit Reliquien im Rahmen angebracht - ist hierfür
typisch, ebenso die unbemalten Rückseiten.7

So herkömmlich die Verbindung von Schmerzensmann
und Madonna erscheint, so ungewöhnlich ist sie in den
Einzelheiten.8 Der Schmerzensmann weicht in der
nachdenklich erhobenen linken Hand und der Anredegebärde
der rechten von der Tradition ab, ebenso in dem roten
Mantel. Die Muttergottes folgt zwar dem Typus der Eleou-
sa, bei dem Mutter und Kind Wange an Wange dargestellt
werden, entfernt sich aber in den Gebärden von den
überkommenen Formeln: das Kind wird im Mantel geborgen,
ein Schutzmotiv, das durch die Handbewegung der Mutter
betont wird. Die herabgezogenen Mundwinkel bringen die
vorherwissende Trauer der Schmerzensmutter über die
kommenden Leiden ihres Sohnes zum Ausdruck.9 Entsprechend

diesem Vorherwissen drücken Gestik und Blickbahn
des Schmerzensmannes die Rückerinnerung Christi an
seine Kindheit aus, als er in den Armen seiner Mutter lag;
dieser Gedanke ist von Pietä-Darstellungen bekannt, ohne
auf diesen Gegenstand beschränkt zu sein.10 Die ungewöhnliche

Thematisierung des Diptychons erweist sich als
Ergebnis von Überlegungen, die beiden Tafeln inhaltlich
enger miteinander zu verflechten; der Maler verwirklicht
und vertieft mit seinen Mitteln diese Ideen.11

Die Tafeln mit Christus und Maria sind antithetisch

gestaltet. Auf den ersten Blick fällt der Farbgegensatz auf: in
der Christustafel ist das bräunlich gedämpfte Karmin des
Mantels die dominierende Farbe; das Olivbraun des Inkarnats

und das Dunkelbraun des Kreuzesbalkens oben ergänzen

diesen Ton. Bei der Marientafel aber finden wir neben
dem hellen Inkarnat nur Dunkelblau, ganz ohne das bei
Marienbildern in der Regel hinzugefügte Rot. Erst beide
Tafeln zusammen ergeben einen Farbakkord. Die Wahl der
Farbtöne aber will über die farbikonographischen Traditionen

hinaus etwas zum Ausdruck bringen: das Blau wirkt
düster, erst recht in der Verbindung mit der fahlen Gesichtsfarbe

und dem kalten Gelb der Haare; das schwere Rot des

Mantels aber gemahnt eher an den purpurnen Umhang der
Verspottung als den strahlend roten der Auferstehung.

Einmal aufmerksam gemacht auf die absichtsvolle
Polarisierung, bemerkt man sie überall: das Antlitz Christi ist
nicht nur bräunlich oliv gefärbt wie das Inkarnat von
Ikonen, sondern folgt ihnen auch in der Stilisierung, wie man
an der Zeichnung der Nasenwurzel sehen kann. Die naturferne,

fast lederne Auffassung des Oberkörpers imitiert die

Darstellungsweise der östlichen Malerei. Anders bei der
Madonna: zwar ist ihr Gesicht idealisiert, bleibt aber
zugleich weiblich und weich. Damit soll nicht behauptet
werden, der Christustyp gehe auf Ikonenmalerei zurück, der
der Muttergottes aber nicht; die ikonographische Prüfung
erweist das Gegenteil, da dieser Typ des Schmerzensmannes

in der Ikonenmalerei nicht vorkommt, wohl aber der
der Eleousa, auch wenn er nach einer italienischen Variante
gemalt wurde.

Ein Schluss drängt sich auf: der Maler kopiert im
Schmerzensmann keine Ikone, sondern verwendet nur ihren Stil,
und zwar als Ausdrucksweise besonderen religiösen Ernstes,

noch präziser: als Passionsstil. Deshalb hilft uns hier
die ikonographische Methode nur mittelbar, indem wir
durch ihre Anwendung aufmerksam werden, dass nicht sie

uns weiterbringt, sondern nur eine Betrachtungsweise, bei
der die Analyse von Inhalt und Form ineinandergreifen.

Es ist der Maler, der die Themen in Anlehnung an ältere
Vorbilder neu durchdenkt und der mit bildnerischen Mitteln

die beiden Tafeln einander entgegensetzt und zugleich
aufeinander Bezug nehmen lässt. Der Gegensatz der
Stilmittel ist zu bemerken beim Blick auf die Fältelung jeweils
über dem linken Arm: bei Christus rechtwinklig, gebrochen,

flach, bei Maria gerundet, weich und plastisch. Die
Halbfigur Christi weist an keiner Stelle die ondulierend
gesäumten Faltenkaskade auf wie der Schleier Mariens. Der
Umriss ist hart und eckig, nicht gerundet; die Horizontalen
und Vertikalen des Kreuzes sind das dominierende
Formmotiv, ergänzt durch einige gerade Diagonalen. Die
Gewandführung legt die Seitenwunde frei und rahmt sie, die
Wunden der Hände werden durch die Gewandsäume
betont. Bei Maria aber birgt und umhüllt der blaue Mantel
weich und anschmiegsam das Kind. Ähnliches könnte man
bei einem Vergleich der Hände zeigen.

Hier möchte ich die Analyse abbrechen. Andeutungsweise
ist das Suggestive dieser Kunst sichtbar geworden. Doch

stellt sich nun die Frage nach dem historischen Platz des

104



-7±,

¦

;

\'-'*:

¦ppw*

Abb. 2 Kreuzigung zwischen Maria und Johannes Ev., auf den Flügeln Johannes der Täufer und Barbara, sog. Pähler Altarretabel, Prag

um 1403. München, Bayerisches Nationalmuseum.

Bildes. Mit der Datierung brauchen wir uns nicht lange
aufzuhalten: das oft genannte Datum «um 1360» wird schon
dadurch ausser Kraft gesetzt, dass auf der Marientafel links
(3. Fach von unten) eine Reliquie «S. Brigide vidue», also

der erst 1391 kanonisierten Brigitta von Schweden,
angebracht ist. Dass die Tafel wahrscheinlich erst nach 1400

geschaffen wurde, wird sich unten im Zusammenhang mit
dem Pähler Retabel zeigen.

Für die Lokalisierung kommt meines Erachtens nur
Böhmen in Frage. Die Technik des aufwendigen Punzie-

rens, Gravierens und Tremolierens des Goldgrundes ist

zwar Sieneser Herkunft, nördlich der Alpen aber vor allem
im Prager Kunstkreis gepflegt und bereichert worden.
Ausserhalb Italiens ging nur in Böhmen die Rezeption
byzantinischer Ikonen so weit, dass man vollkommene
Imitationen schuf, etwa die Madonna aus Breznice.12 Diese
1396 datierte Tafel ist eine Stiftung des Königs Wenzel;
offenbar favorisierten höchste Kreise die Anlehnung an die

Kunst aus Byzanz. Ihrem Geschmack entsprach es, im
Kontrast zu der einfachen Erscheinung der Malerei wertvol¬

le Edelsteine anzubringen und für höchste materielle

Kostbarkeit zu sorgen; doch auch hierfür dienten Ikonen als

Vorbild.
Nur in Prag bemühten sich um 1400 die Künstler,

Passionsmeditation in Formen zu übersetzen; am Beispiel der

Sternberger Schönen Madonna habe ich dies nachzuweisen
versucht.13 Ebenso wäre auf den Bildschnitzer der Teyn-

Kirche in Prag zu verweisen oder auch auf das Tafelfragment

aus dem Umkreis des Wittingauer Altars in Cirkvice:
die gegensätzliche Gestaltung von Schmerzensmutter und

Christophorus in Farbe und Form erklärt sich nicht aus der

Tätigkeit verschiedener Maler, sondern aus der stilistisch

angemessenen Umsetzung der Themen.14 Bei einer Durchsicht

der böhmischen Kunst stellt man fest, dass schon die

aus Burg Karlstein stammende Prager Tafel mit der hl.

Elisabeth des Meisters Theoderich eine analoge Abstufung
zwischen der Heiligen und dem von ihr versorgten Armen
kennt.15 Vorerst wollen wir es jedoch bei diesen Argumenten

belassen und uns dem Pähler Altarretabel zuwenden.

(Abb. 2)

105



Der Funktion nach handelt es sich um ein fest angebrachtes
Retabel mittlerer Grösse, wie es für Kapellenaltäre oder

Nebenaltäre grösserer Kirchen bevorzugt wurde.16 Die
Kostbarkeit der Ausführung lässt vermuten, dass das Werk
für einen fürstlichen Auftraggeber, also wohl eine Kapelle
bestimmt war. Doch ist es unwahrscheinlich, dass es aus der
Schlosskapelle des Augsburger Bischofs in Pähl am
Ammersee stammt; sonst wäre sicher deren Patron, der hl.
Georg, abgebildet worden.17

Dargestellt sind auf der Hauptseite in der Mitte der
Gekreuzigte zwischen Maria und Johannes, auf den Flügeln
links der Täufer, rechts Barbara. Auf deren Rückseiten sieht
man links die stehende Muttergottes mit dem Kind, rechts
den Schmerzensmann vor dem Kreuz mit den Arma Chri-

m

üßm

>,

M

ri
<r - M

(?*•> ¦ H:\-v*.**
Ery* o -y. i „g,--.- " i

m fié

«L

?M.

mt •V

r'K-'YT-.'rf "î,

'-^J+.'-AArjim/Ns*
Abb. 3 Madonna und Schmerzensmann mit Arma Christi, sog.
Pähler Altarretabel, Rückseite, Prag um 1403. München, Bayerisches

Nationalmuseum.

sti, darunter kaum erkennbar links unten das Grab. (Abb. 3)
Das Bild hat wohl noch den ursprünglichen Rahmen.

Die Maltechnik ähnelt der des Basler Diptychons in dem
vertriebenen mehrschichtigen Auftrag, ist jedoch noch
feiner, was besonders in der Abschattierung des Inkarnats
sichtbar wird. Bemerkenswert ist die Zahl der Veränderungen

im Malen selbst, vor allem bei der Mitteltafel, gut
erkennbar am Halsausschnitt des Johannes. Dieselbe
Beobachtung kann man bei den besten Tafeln des Wittin-
gauer Altars machen; sie verdeutlicht, dass hier ein schöpferisch

tätiger Meister und nicht ein Kopist am Werk war.
Eigenartig ist der Umgang mit dem Goldgrund: er ist ganz

mit Gravuren überzogen; auch war er nie mit Edelsteinen
besetzt. Die Nimben sind nicht als expandierende Strahlenform,

sondern als nach aussen dichter werdende Folge von
Kreisen gestaltet, so dass um das Haupt bei richtiger
Beleuchtung das Gold am hellsten strahlt. Nur bei dem
Gekreuzigten finden wir ausserdem kreuzförmige Strahlenbündel.18

Dass dieses Retabel auf eine bestimmte Beleuchtung

hin konzipiert ist, sieht man vor allem an den zart
eingravierten, immateriell erscheinenden Engeln oberhalb
von Johannes dem Täufer und Barbara: diese feine «pointil-
listische» Gravur geht über die Sieneser Techniken hinaus
und folgt Vorbildern der damaligen Pariser Goldschmiedekunst.19

Wie nuanciert die angestrebten Lichtwirkungen
sind, sieht man auch in der farbigen Übermalung des

Blattgoldes, etwa bei der Krone der Barbara und ihren
Edelsteinen; dies sind Lüstereffekte, wie sie schon der
Sienese Simone Martini in die Malerei eingeführt hat.

Wegen seiner Edelsteine und Reliquien ist das Basler
Diptychon teurer als die Pähler Tafel; diese jedoch ist
kostbarer und subtiler in der Malerei. Zum Beispiel zeigen
die Figuren seitlich des Kreuzes ähnlich geschlossene
Farbflächen wie im Diptychon, doch ist beiden gemeinsam
ein kühler Ton, der sich dem Grau nähert; das Blau Mariens
ist zudem durch drei kleine blassrote Partien des Innenfutters

bereichert, das Rot des Johannesmantels entsprechend
durch blaue. Die trotz der Dämpfung des Tons tiefe
Wirkung der Farben wird gesteigert durch die gedeckten Töne
auf den Flügeln, das zarte Grau des Mantels von Johannes
dem Täufer mit dunkelbraunem Innenfutter vor goldbraunem

Kamelhaar und die kastanienbraunen Töne von
Barbaras Kleidung.

Die Verwendung von Braun ist ungewöhnlich, ebenso die
Fülle der Nuancen: es sind allein auf der Vorderseite fünf
verschiedene Abstufungen. Dies fällt aus der böhmischen
und europäischen Malerei der Zeit heraus. Eine Erklärung
bietet uns das Handelsbuch des in Böhmen aktiven Regensburger

Fernhandelshauses Runtinger: wir erfahren, dass in
den Jahren um 1403 die Farbe Braun, die immer eine Farbe
des armen Mannes sowie der Buss- und Pilgergewandung
war, von der feinen Gesellschaft zur Modefarbe gemacht
wurde, so dass plötzlich ein unvorhergesehener Bedarf an
kostbaren Stoffen in diesen Tönen entstand.20

Schon bisher ist die Tafel einhellig um 1400-1410 datiert
worden; dies auf «um 1403» zu präzisieren, ist kein grosser
Gewinn. Wichtig aber ist der Nachweis, dass die herrschen-

106



den Kreise zu dieser Zeit die Armutsfarbe Braun (und
Grau) zur Modefarbe machten. Entsprechend der älteren
Einstellung zur Kleidung haben wir hier nicht nur Willkür
und Zufall zu sehen, sondern den Ausdruck einer
herrschenden Stimmung. Bedenkt man, dass der hussitische
Magister Nikolaus von Dresden wenige Jahre später in
seinem Traktat «Tabulae veteris et novi coloris» Farbantithesen

formulierte zwischen den starken Farben für das

verderbte Alte und den lichten, zurückhaltenden Farben für
das spirituelle Neue, möchte man in diesen Modefarben der
Jahre um 1403 ein Präludium sehen.21 Erinnert sei auch an
das Schwarz, das Philippe le Bon wenig später als «Grundfarbe»

der burgundischen Hofkultur wählte.

Der Maler der Pähler Tafel hat die neue Farbmode zum
Grundthema seiner Farbgestaltung gemacht; er gab dem
Bild einen gedeckten, kühlen und grauen Gesamtton.
Bezeichnend ist die blassweinrosa Einfärbung des
Marienschleiers. Beim Studium der Farben begreifen wir auch,
warum fast der ganze Goldgrund graviert und gepunzt ist:
die blendende Strahlung der glatten Goldfläche sollte
gedämpft werden bis auf die wenigen ausgesparten Teile,
die heller scheinen durften. Ähnliche Versuche, die Kraft
der Farben zu mildern und Zwischentöne herauszukehren,
finden wir mehrfach in Böhmen nach 1400, etwa dem
Retabel von Raudnitz (Roudnice) in der Prager Galerie.22

Zurückgenommen gegenüber der älteren böhmischen
Malerei ist auch die Gestalt der Figuren. Vergleichen wir
den Gekreuzigten mit dem des Meisters Theoderich aus
dem Emmauskloster in Prag (Abb. 4): dass dieses um
1365-70 entstandene Bild wirklich eines der Vorbilder
unseres Meisters war, sieht man an so kleinen Dingen wie
der Einzapfung des Kreuzes in den Boden, der sich vor ihm
diagonal teilt, an der Wiederholung der Holzmaserung, den
verkrampften Händen. Doch wollte der Maler des Pähler
Altarretabels nicht die bedrängende Nähe des am Kreuz
Hängenden und der ihm Umstehenden darstellen; er schafft
seitlich Platz, er überhöht den Gekreuzigten. Deshalb ist
das Format steiler, deshalb ragt das Felsstück mit dem
Kreuz über den Boden empor. Im Verhältnis zu den
Nachbarfiguren ist der Kruzifixus sogar länger als in den älteren
Kreuzigungsbildern. Anregungen für die abweichende
eigene Gestaltung bezog der Maler etwa von der Hohenfurt-
her Kreuzigung, so in der Art des seitlich abhängenden
Lendentuchzipfels oder dem Kopf; doch ist in der lockeren
Zeichnung der Haare auch die Vorbildlichkeit des Wittin-
gauer Meisters unübersehbar, wie das Werkstattbild aus
St. Barbara in Wittingau (Trebon) zeigt. Der eigene Beitrag
des Pähler Malers liegt darin, den Gekreuzigten noch
dünner, noch feinnerviger zu zeichnen; das Kreuzesholz
aber macht er mächtiger und dunkler als seine Vorgänger
und steigert so um Nuancen die Isolierung und Verlorenheit

Christi am Kreuz.
Die eigentlichen Gründe für die Gestalt des Kreuzigungsbildes

erkennen wir jedoch erst im Studium der Marienfigur.

In der sanften und glatten Umrissbildung ist zwar die

*r.&*

{
I

\ fiy

Abb. 4 Kreuzigung, Tafel aus Kloster Emmaus (Na Slovanech) in

Prag, Meister Theoderich, Prag um 1365-70. Prag, Nationalgalerie.

obengenannte Tafel aus Hohenfurth (Vyssi Brod) verwandt,
doch ist, abgesehen von allen motivischen Unterschieden,
die Linienführung der Pähler Maria elegischer, fast auf
nazarenische Art weich. Auch unterscheidet sich die Gestik
der Madonna: sie zeigt den blutbetropften Schleier vor23,

doch tut sie dies mit der rechten, nicht wie in anderen
Bildern mit der linken Hand. Vor allem ergänzt der Maler
dies durch die Geste der demütig an die Brust genommenen
Hand. In diesem Doppelmotiv wird zugleich das Leiden am
Tod des Sohnes und die demütige Bejahung seiner Notwendigkeit

zum Ausdruck gebracht.
Diese Doppelgebärde geht auf eine Ikone zurück. Das

Vorbild kann ebenso aus Griechenland wie aus Jugoslawien
oder dem Veneto gekommen sein24; als Beleg für den Typus
diene eine Ikone aus dem Sinaikloster (Abb. 5). Das Motiv
des Schleiervorzeigens hingegen stammt aus der böhmischen

Kunst.
Die byzantinische Ikonenformel hat das Kreuzigungsbild

mehr bestimmt, als zunächst offensichtlich ist. Die fast

einheitliche, blaue Fläche des Marienmantels etwa greift
den byzantinischen Manteltypus des Maphorion auf; auch

die Umrissform ist in ihrer Strenge nur aus der Orientierung
an dem östlichen Vorbild zu erklären. Selbst die Weiträu-

107



migkeit des Goldgrundes und die Isolierung der Figuren
beziehen sich auf die Ikone und weichen darin von den
Traditionen böhmischer Tafelmalerei ab.

Zuerst muss es den Betrachter befremden festzustellen,
dass die Umrissbildung der Figuren des Pähler Retabels so
unterschiedlich ist: die an minderer Position stehenden
Figuren des Täufers und der Barbara sind reicher und
geschwungener als Maria und Johannes. Ähnliches gilt von

v

\

„.
.--,-¦

>-*. • t

>-ir
I à %

/S. ,5fmi '

•»

«•a

Abb. 5 Kreuzigung, Ikone (Detail), byzantinisch 12. Jh. Sinai,
Katharinenkloster.

ihrer Binnenkomposition. Erkennt man aber die Vorbildlichkeit

des Ikonentypus für die Kreuzigung, hat man die
Erklärung gefunden. Hier sind nicht zwei unterschiedliche
Maler tätig, sondern hier werden zwei unterschiedliche
Vorbilder verarbeitet: die seitlichen Figuren folgen den
reichsten Bildformeln des Schönen Stils.

Die Analogie zu der Verfahrensweise im Basler Diptychon

ist unübersehbar; auch im Pähler Retabel ist es das

Passionsthema, das in Anlehnung an die Ikonenmalerei
sakralisiert und distanziert wird. Doch ist die Orientierung
an zweierlei Vorbildern viel sublimer, nicht so augenfällig
inszeniert.

Dies wirft zugleich ein eigentümliches Licht auf die
Einschätzung des Schönen Stils durch die beiden Maler: sie
selbst empfinden ihn als der Darstellung des leidenden
Christus nicht angemessen, benutzen ihn aber für Marien-
und Heiligenfiguren. Hierfür lassen sich mehrere
Vergleichsbeispiele in der böhmischen Buchmalerei um 1410

benennen.25
Die Kunst des Pähler Meisters ist jedoch noch genauer zu

analysieren. Sie wird zum Beispiel an der Figur des Johannes

unter dem Kreuz deutlich: diese wirkt gegenüber der
des Täufers fast stoisch - im direkten Widerspruch zu dem,
was man angesichts des Passionsdramas erwarten würde.
Doch geht sie offenbar nicht von der Ikone aus wie die
Muttergottes; vielmehr ist die Gebärde der von dem Mantel
verdeckten rechten Hand, ebenso die Darstellung der
Person als «Gewandblock», von älteren Vorbildern wie der
Maria der Theoderichschen Kreuzigung (Abb. 4) abzuleiten.

Dass der Maler ein älteres böhmisches Motiv von
ruhiger und zugleich monumentaler Auffassung aufgreift,
ist aber nicht aus persönlichen Vorlieben zu erklären;
vielmehr sah er in ihm ein mögliches Pendant zu der strengen,

byzantinisch geprägten Gestalt der Muttergottes.
Der Pähler Altar ist eine Synthese. Dies lässt sich zum

Beispiel an dem Kopf der Muttergottes zeigen. Die Form
des Kopftuches etwa ist bei Maria in der Grablegung des

Wittingauer Altars vorgegeben. Der Kopftypus jedoch
unterscheidet sich erheblich: in ihm ist das adlige Ideal des
schmalen überlängten Antlitzes, vor allem der langen
Nasen, des Simone Martini erneuert, das auf so eigene Art
byzantinische und gotische Idealformen miteinander
verband. Das Antlitz der hl. Barbara ähnelt jedoch mehr den
Frauenköpfen des Wittingauer Meisters.26

Ich hatte schon darauf verwiesen, dass die Figuren der
beiden seitlichen Flügel von Werken des böhmischen
Schönen Stils ausgehen: die untere Hälfte der Gewandung
des Täufers zum Beispiel ist eine modernisierte Kopie
derjenigen des Bartholomäus vom Wittingauer Altar
(Abb. 6). Für die Gewandmotive der Barbara sind Skulpturen

der Zeit um 1400 als engste Verwandte zu nennen:
besonders nahe steht die Komposition der Franziskanermadonna

in Salzburg. Wie jedoch der Maler des Pähler Altars
die Motive neu kombiniert und variiert, zeigt deutlich, dass

er weder Kopist ist noch Fremder, sondern dass er die
Gestaltungsweisen des Schönen Stils vollendet beherrscht,
ihren Schwung jedoch «abkühlt».

Die Rückseiten sind zwar von einem Gehilfen zum Teil
ungeschickt erfunden und oberflächlich ausgeführt worden,
sollen jedoch nicht ganz übergangen werden: in der Marienfigur

finden sich vereinfachte Motive des Täufers von der
Vorderseite wieder, im Sinne der mittelalterlichen Praxis,
die Zahl der Falten oder der Malschichten quantitativ
abzurechnen und bei entsprechend geringerer Bezahlung
den Arbeitsaufwand zu reduzieren: deshalb hat die Madonna

links kein Faltengehänge wie der Täufer; deshalb sind
die Hintergründe nicht vergoldet; nicht einmal die
Vorzeichnungen sind im Hinblick auf eine sorgfältigere
Ausführung eingeritzt. Das Motiv des Kindes jedoch finden wir

108



etwa bei der böhmischen Schönen Madonna von Altenmarkt

im Salzburgischen.27 Auch der Schmerzensmann
zeigt einen Typ böhmischer Herkunft.28

Aus den vorangegangenen Ausführungen wird überdeutlich,

dass der Pähler Altar so eng in die Prager Kunst
eingebunden ist, dass man sehr schlagkräftige Argumente
beibringen musste, um ihn aus diesem Zusammenhang zu
lösen. Das Studium der bayerischen und Salzburger Malerei
um 1400 hat mich überzeugt, dass es nicht den geringsten
Anhaltspunkt gibt, ihn dort entstanden zu denken. Boshaft
könnte man sogar darauf hinweisen, dass die Befürworter
einer ausserböhmischen Lokalisierung ihr stärkstes Argument

noch gar nicht erkannt haben: im Innsbrucker
Ferdinandeum wird ein aus Innsbruck stammendes Bild mit dem

\

s

:>•

Abb. 6 Bartholomäus, Detail der Vorderseite des Hochaltarretabels

des Augustinerchorherrenklosters Wittingau (Tfebon), Meister
von Wittingau, Prag um 1385. Prag, Nationalgalerie.

Schmerzensmann zwischen Maria und Johannes verwahrt,
das am ehesten von einer Kenntnis der Pähler Tafel
ausgeht: der Schmerzensmann mit den Arma Christi stimmt
mit dem der Pähler Rückseite überein, der Johannes kann
zumindestens als eine Variation über den Pähler Johannes

gelten. Aber diese Tafel passt nicht in die damalige Tiroler
Kunst; sie wurde wohl von einem böhmisch geschulten
oder nach Böhmen orientierten Künstler geschaffen.29

Die Lokalisierung unseres Werkes nach Böhmen durch
Hanno-Walter Kruft hat auch in der CSSR Anhänger gefunden.30

Wir brauchen uns deshalb diesem Problem nicht
weiter zu stellen. Es gäbe genügend sichere Indizien, dies

Werk als böhmisch zu erweisen: Kruft hat zu Recht auf das

Wiener Präsentierbüchlein eines wandernden böhmischen
Malers hingewiesen, das Reflexe der Pähler Tafel zeigt. Dort
findet sich auch der Kopftypus der Hauptfiguren des Pähler

Altars, etwa in der Darstellung des edlen Herren.31

Das Basler Diptychon und das Pähler Retabel sind nicht
von demselben Maler geschaffen worden, doch sind sie

nicht nur der Gesinnung nach verwandt; schon Kermer
hatte darauf aufmerksam gemacht, dass der Marienkopf der
Rückseite der Pähler Tafel dem des Diptychons ähnelt.32

Damit wird auch ungefähr das künstlerische Rangverhältnis
beider Werke bestimmt: das Basler Diptychon ist als Malerei

anspruchsloser. Damit soll nicht behauptet werden, es

sei mittelmässig. Wohl aber kann man das Pähler Retabel
das bedeutendste der erhaltenen böhmischen Tafelbilder
zwischen 1400 und 1410 nennen.

Das Madonnenfragment im Pariser Louvre zeigt am
ehesten ähnliche Züge: Krone und Brosche der Pariser
Maria gleichen denen der Pähler Barbara. Auch bei dem
Pariser Bild ist der Grund mit fein gepunzten Engeln
verziert. Physiognomie und Malweise nähern sich jedoch
eher dem Basler Diptychon, ohne dessen Malqualität zu
erreichen.

Wir haben eine aufschlussreiche Gruppe Prager Bilder für
Besteller aus den höchsten Kreisen der Gesellschaft vor
uns: wir erkennen, dass damals die gesamte eigene malerische

Tradition von den Künstlern benutzt wurde - das

Diptychon offenbart etwa in den flächig umrissenen
Faltensäumen Anlehnung an den Stil der Mitte des 14. Jahrhunderts.

Daneben bemerken wir ein vertieftes Studium
byzantinischer Vorbilder, zumal wenn es um eine frommere
Darstellungsweise ging. Typisch ist auch die Bereitschaft,
sich der Kunst Italiens wieder zu öffnen.33 Die innovative
Einstellung verbindet sich mit einem retrospektiv orientierten

Eklektizismus; dies ist paradox und konnte erst möglich
werden, als man am richtigen Weg des böhmischen Schönen

Stils zu zweifeln begann. Diese Kunst wirkt sehr
bewusst und zugleich melancholisch empfindsam. Man meint
zu spüren, dass ihr der «Wind der Zeit» ins Gesicht blies.
Neue Wege eröffnete sie der Kunst Mitteleuropas am
ehesten in der differenzierten und feinere Stimmungen
ausdrückenden Gestaltung der Färb- und Lichtwirkungen.
Deshalb haften diese Bilder am stärksten im Gedächtnis -
als Farberinnerungen.

109



ANMERKUNGEN

1 Geprägt wurden die heutigen tschechischen Auffassungen
über die Geschichte der böhmischen Tafelmalerei vor allem
von Antonin Matejcf.k und Jaroslav Pesina, siehe deren
Gotische Malerei in Böhmen. Tafelmalerei 1350-1450. Prag 1955;
die Anregungen von Gerhard Schmidt. Malerei bis 1450.

Tafelmalerei - Wandmalerei - Buchmalerei, in: Karl Swoboda,
Golik in Böhmen, München 1969, S. 167-321, wurden nicht
wirklich aufgegriffen, wie man an der Rezension des Buches
durch Jaroslav Pesina (in Verbindung mit anderen Autoren),
in: Uméni 19,1971, S. 358-401, sehen kann. Auf Matejcek/Pe-
SINA verweise ich für die Abbildung der von mir verglichenen
Tafeln, die deshalb nicht jeweils einzeln in Anmerkungen
belegt werden.

2 Vor allem die Arbeiten des zu früh verstorbenen Josef Krasa
haben unsere Vorstellungen über die böhmische Buchmalerei 9

sehr erweitert; weit vorangebracht haben uns ausserdem die
Beiträge von Gerhard Schmidt (vgl. Anm. 1 mit weiterer
Literatur).

3 Eine genauere Einordnung dieser um 1370/75 zu datierenden
Kreuzigungstafel der Prager Nationalgalerie werde ich an
anderem Ort zu geben versuchen. Zuletzt Kunst der Gotik aus
Böhmen, Katalog der Ausstellung in Köln 1985, S. 87f.

4 Charles Sterling, Une madone tchèque au Louvre, in: Revue
des Arts 10,1960. S. 75-86. mit einer etwas zu späten zeitlichen
Ansetzung; siehe dazu unten. - F. Matol s, Madona kràlovèh-
radeckâ, in: Sbornik k sedmdesätinäm Jana Kvéta, Prag 1965, 10

S. 107-112; dazu die ergänzenden Ausführungen von Josi.i
Krasa in Umeni 11,1963, S. 280ff. - Ein böhmisches Hausaltär-
chen ganz eigenen Stils publizierte Josef Cibulka, Triptych
vyobrazuji'ci Ukrizovàni s aposloly Petrem a Ondrelem, in: Uméni 11

13, 1965, 1-28.
5 Jaroslav Pesin\, K problematice Evropskèho umeni kolem roku

1400, in: Umeni 11. 1963, 161-206, besonders S. 206, lehnt die
Zuschreibung des Basler Diptychons ab. Derselbe Autor hat in
seinem Aufsatz: Bohemica prava a nepravä (Na okraj Studie
M. Frinty o ceském gotickém deskovém malifstvi). in: Uméni
29, 1981, S. 418-426 auf S. 418 diese Abschreibung bestätigt,
ebenso auf S. 424 die nicht-böhmische Lokalisierung des
Pähler Altares (s.u.). Der von ihm rezensierte Artikel von
Mojmir Frinta, Medieval Bohemica: Addenda et Subtrahenda,
in: Acta Historiae Artium Academiae Scientiarum Hungariae
26, 1980, S. 13-26 nennt das Basler Diptychon auf S. 18 mit
nicht stichhaltigen Gründen schlesisch. Doch kann ich mich
seiner Datierung um 1400 anschliessen. Zu diesem Diptychon
siehe zuletzt M \rie Abt-Frössl. Studien zum sogenannten
Boehmischen Diptychon im Basler Kunstmuseum. Lizentiatsar-
beit Basel 1979: ich danke Herrn Kollegen Beat Brenk für die
freundliche Erlaubnis, Einsicht in diese Arbeit nehmen zu
dürfen.

6 Zu Diptychen s. Wolfgang Kfrmer, Studien zum Diptychon in
der sakralen Malerei von den Anfängen bis zur Mitte des 16. Jh.,
Diss. Tübingen, Düsseldorf 1967; dort S. 62f. und Katalog
S. 102f. sowie Abb. 135 das Basler Diptychon, von ihm in das
1. Viertel des 15. Jh. datiert und nach «Österreich (oder
Böhmen?)» lokalisiert.

7 Kfrmer (vgl. Anm. 6) bringt einige Beispiele, vor allem aber
Josef Braun, Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre
Entwicklung, Freiburg/Brg. 1940, bes. S. 262ff. und T 65ff.

8 Deshalb ist der primär ikonographische Untersuchungsansatz
von Marie Abt-Frössl (vgl. Anm. 5) falsch, erst recht wenn sie
so weit geht, mit ikonographischen Argumenten zu datieren
und zu lokalisieren; der Blick etwa auf das Karlsruher Dipty- 13

chon lehrt, dass sich unter den uns bekannten böhmischen
Bildern mehrere ikonographische Unikate befinden und dass
deshalb das Vorhandensein des Eleousamotivs bei den Tafeln
aus Heiligkreuz, sein Fehlen bei den von ihr untersuchten

böhmischen Werken noch lange kein Argument für eine
Lokalisierung ist. Bei genauer Prüfung ist im übrigen
festzustellen, dass ihre These, das Motiv sei nicht böhmisch, nicht
stimmt, da der Eleousatyp in der Anna Selbdritt aus der
Karmelitenkirche in Striegau, einem böhmischen Werk des
Breslauer Museums um 1400, überliefert ist (Maria Otto-
Michalowska, Gotyckie malarstwo tablicowe w Polsce,
Warschau/Berlin/Budapest 1982, Nr. 4); auch kommt dies Motiv
schon in der Geburtsszene des Hohenfurther Altars vor oder
der Bibel von 1385 im Staatsarchiv von Olmütz/Olomouc
(Schmidt vgl. Anm. 1 Abb. 149). Insgesamt ist die Arbeit ein
lehrreiches Zeugnis für das Scheitern der traditionellen
ikonographischen Fragestellung angesichts künstlerisch
komplexer Werke.
Zum Typus s. Dorothy C. Shorr, The Christ Child in Devotional

Images in Italy during the XIVth Century, New York 1954,
besonders ihr Typ C S. 38ff; die herabgezogenen Mundwinkel
sind übrigens der plausibelste Grund, das böhmische Bildmotiv

nicht direkt von der byzantinischen Ikonenmalerei abzuleiten,

sondern von deren italienischen Varianten. Zu den
Passionsmotiven bei Marienbildern siehe meinen Versuch:
Robert Suckale, Die Sternberger Schöne Madonna, in: Die
Parier, Bd. 5, Köln 1980, S. 117-122; das Passionselement in
Madonnenbildern bedürfte jedoch dringend eingehenderer
Untersuchungen.
Zu den Gedanken der Pietà siehe vor allem Elisabeth Rei-
ners-Ernst, Das freudvolle Versperbild und die Anfänge der
Pietä-Vorstellung, in: Abhandlungen der Bayerischen
Benediktiner-Akademie, 2, München 1939.

Ein Grossteil der Reliquien und der Beschriftungszettelchen
sind verloren; auch sind alle mit Stiften auf dem Goldgrund an
Krone und Nimben angebrachten Edelsteine geraubt. Dass die
Muttergottes eine Metallkrone gehabt habe, wie M \rie Abt-
Frössl (vgl. Anm. 5), S. 10, behauptet, erscheint mir
unwahrscheinlich. Während die Einfärbung der Reliquienkästchen
abwechselnd in billigen und kräftigen Rot- und Blautönen
erfolgte, ist die Farbe der Figuren in mehreren Schichten in
Gummitempera aufgetragen und zum Teil recht dick.
Erkennbar sind Einritzungen in den Kalkgrund als Vorzeichnung;

am Kinderkörper hat der Maler im Werkprozess einige
Veränderungen vorgenommen. Technische Sorgfalt fällt bei
der Behandlung der goldenen Hintergründe auf: Die Ränder
des Grundes sind sorgfältig mit Kreisformen und Dreipunktmotiven

gepunzt und ausserdem graviert. Noch kunstvoller
sind die Nimben gestaltet: bei Maria als Kranz von
Sonnenstrahlen, bei Christus als Verbindung von kreuzförmig
angeordneten Blütenenden und ebenfalls kreuzförmigen Strahlenbündeln.

Diese aus der Goldschmiedekunst übernommenen
Techniken gaben der Malerei zusammen mit den Edelsteinen
und Reliquien eine höchst auratische und sakrale Rahmung.
Die linke Tafel ist einschliesslich des Rahmens 40,5X29,5 cm
gross, die rechte 41,0X 29,5.

Zur Madonna von Bfeznice s. Uméni ceské a slovenské gotiky,
Katalog der Ausstellung, Prag 1972, Nr. 29. - Über das Verhältnis

von Böhmen zur byzantinischen Kunst Josef Myslivec,
Ceskä Gotika a Byzanc. in: Uméni 18, 1970, 333-51. - Zu den
retrospektiven Tendenzen um 1400 allgemein zuletzt Jaroslav
Pesina, Retrospektive Strömungen in der Tafelmalerei des

Schönen Stils in Böhmen, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte

29, 1976, S. 29-52.

Suckale (vgl. Anm. 9); diese Differenzierung ist in Böhmen
erst denkbar seit dem Meister Theoderich, der als einer der
ersten Maler des 14. Jh. nördlich der Alpen seine künstlerischen

Mittel entsprechend den Themengattungen abzustufen
gewusst hat.

110



14 Über die Cirkvicer Tafel informiert am bequemsten: Kunst der
Gotik aus Böhmen (vgl. Anm. 3), S. 85f. Entgegen dem Katalogtext

von Ladislav Kesner möchte ich mich jedoch der
Meinung von Gerhard Schmidt (vgl. Anm. 1), S. 226, an-
schliessen und die Tafel für ein spätes Werk halten; der genaue
Vergleich der rechten Hand des Christophorus mit vergleichbaren

Motiven des Wittingauer Altars macht es mir im übrigen
unmöglich, die Hand des Hauptmeisters anzunehmen.

15 Die Tafel des Meisters Theoderich ist abgebildet als Titelblatt
des Ausstellungskataloges Kunst der Gotik aus Böhmen (vgl.
Anm. 3).

16 Die Tafeln sind 103,5 cm hoch, das Mittelteil 68 cm breit, die
Seitenteile 28,5 cm; zur Technik J.A. Messmer, in: Mitteilungen

der KK. Zentralkommission 7, 1862, 251ff. Am stärksten
sind die Abreibungen seitlich der Kreuzigung und unten.

17 Das Retabel wurde 1857 in Beuerburg am Inn erworben; es
hiess damals, es sei von einem Zimmermann 1803 beim Abriss
der Pähler Schlosskapelle mitgenommen worden. Im Schloss
konnte es jedoch vor 1803, etwa anhand von Visitationsberichten,

nicht nachgewiesen werden. Darauf lässt sich nun
allerdings keine Lokalisierung aufbauen. Doch wird man schon aus
Gründen der Klarheit den alten Namen beibehalten.

18 Zu erwähnen ist, dass die Nimben der Rückseiten als Strahlen¬
kranz gestaltet sind, womit uns angedeutet wird, dass es sich
hierbei um eine weniger feine Form handelt.

19 Die Punzen bestehen aus einem Sechspass und einem sechs¬
zackigen Stern. Zur pointillistischen Stichelung zuletzt
Johann Michael Fritz, Goldschmiedekunst der Gotik in
Mitteleuropa. München 1982, besonders Abb. 439 und die
böhmischen Goldschmiedewerke Abb. 538/9; er hält die
Technik eher für Kölner Herkunft. Auf diese Technik als
Merkmal böhmischer Tafelmalerei hat vor allem Charles
Sterling (vgl. Anm. 4) hingewiesen. Doch ist sie auch in
böhmisch geprägter Buchmalerei nachzuweisen, etwa in der
aus Kloster Metten stammenden Handschrift cim 8201 d aus
dem Jahre 1414 in der Bayerischen Staatsbibliothek in München,

dort als Tüpfelung in weisser Farbe vor blauem Grund.
Diese Technik findet sich oft in der frankoflämischen Buchmalerei,

für mich u.a. ein Argument, ihre Herkunft überhaupt in
der frankoflämischen Hofkunst zu suchen. Der Engel über
Barbara im Pähler Retabel geht auf den zu Füssen des Kreuzes
der Hohenfurther Tafel zurück (vgl. Anm. 3).

20 F. Bastian, Das Runtingerbuch 1383-1407 und verwandtes
Material zum Regensburger-Südostdeutschen Handel und
Münzwesen, 3 Bde., Regensburg 1944, hier Bd. 1, S. 516. Braun
als Modefarbe nachzuweisen ist möglich bei der zwischen 1403
und 1405 entstandenen Prachthandschrift von Conrad Kyesers
Bellifortis in der Göttinger Universitätsbibliothek; siehe das
Faksimile von Götz Quarg, Conrad Kyeser aus Eichstätt
Bellifortis. 2 Bde., Düsseldorf 1967.

21 Horst Bredekamp, Kunst als Medium sozialer Konflikte.
Bilderkämpfe von der Spätantike bis zur Hussitenrevolution.
Frankfurt/M. 1975, S. 312ff. Die böhmische Malerei des frühen
15. Jh. musste jedoch unter diesem Aspekt genauer untersucht
werden.

22 Dergleichen gebrochene Farbtöne bevorzugt der Maler des
Martyrologiums von Gerona; doch gibt es ähnliche Tendenzen
etwa auch in der Korczek-Bibel in Karlsruhe bzw. Wien.

23 Der Schleier wird in der Hohenfurther Kreuzigung von der
anderen Hand vorgezeigt; die auffällige Betonung des Schleiers

in der böhmischen Kunst geht u.a. auf die Verehrung der
Reliquie des Marienschleiers in der Prager Kathedrale zurück.

24 Als byzantinische Beispiele aus anderen Kunstgattungen seien
genannt die Mosaiken in Daphni und Hosios Lukas (Gertrud
Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 2. Die
Passion Jesu Christi, Gütersloh 1968, Abb. 341 und 342). Doch
ist der Ausgangspunkt die Ikonenmalerei; unser Beispiel ist
entnommen aus Kurt Weitzmann, Die Ikone, München 1978,
Nr. 26. Siehe ausserdem Kurt Weitzmann/Manolis Chatzi-
dakis/Svltozar Radojcic, Die Ikonen, Sinai Katharinenklostet;

Griechenland und Jugoslawien. Herrsching 1979, wo die Sinaiikone

als Nr. 43 behandelt wird; das Buch zeigt jedoch, dass der
Ikonentypus auch in anderen Ländern verbreitet ist, etwa die
Nr. 173 im Nationalmuseum von Ochrid/Jugoslawien. Rodolfo

Pallucchini, La pittura veneziana del Trecento,
Venedig/Rom 1964, bringt Beispiele der Kreuzigung, die ebenfalls
ähnlich sind, jedoch nicht so genau übereinstimmen wie die
eigentlichen byzantinischen Ikonen (Abb. 225/6 u.a.; im
übrigen zeigen die Abb. 202 und 231 Madonnenbilder, die
derjenigen des Basler Diptychons ähneln.) Ein frühes Aufgreifen

des Typus der Doppelgeste, wenn auch nicht in voller
Übereinstimmung mit der Ikonentradition bzw. der Pähler
Maria, findet sich in dem Missale aus Kotieschau, Prag ÜB Ms
XIV C 3 auf fol. 185 v (Emma Urbankova, Rukopisy a vzâcné

tlsky prazské universum' knihovny, Prag 1957, Nr. 15), aus der
Mitte des 14. Jh.

25 Ich habe in meiner Habilitationsschrift, Untersuchungen zu den
Mettener Handschriften (cim 8201 und cim 8201 d), München
1975, die der wissenschaftlichen Öffentlichkeit in Fotokopien
in der Bamberger Staatsbibliothek, der Handschriftensammlung

der Bayerischen Staatsbibliothek München sowie der
Bibliothek des Germanischen National-Museums zugänglich
ist, diesen selektiven Umgang mit den Formeln des Schönen
Stils in den Mettener Handschriften von 1414/5 nachgewiesen.
Ähnliches liesse sich an dem um 1410 zu datierenden Martyrologium

von Gerona zeigen.
26 Hanno-Walter Kruft, Zur Herkunftsbestimmung des Pähler

Altars, in: Pantheon 25, 1967, S. 185-90. So überzeugend sein
Vergleich der Frauenköpfe ist, so wenig ist es der des Johannes
mit dem des Bartholomäus des Wittingauer Altars. Wie
einander ähnlich Motive von durchaus unterschiedlichem
Sinngehalt in der damaligen böhmischen Kunst sein können,
zeigt die Gebärde der erhobenen linken Hand des Evangelisten

im Pähler Retabel: sie findet sich etwas abgewandelt als
Segensgestus in der Auferstehungstafel des Wittingauer
Meisters; im Basler Diptychon drückt sie ein nachdenkliches
Sinnen aus in Verbindung mit dem Vorweisen der Wunden;
bei dem Johannes des Pähler Altars bleibt sie zwischen
Klagegestus und rhetorischer Gebärde.

27 Die Geste des Kindes in der Altenmarkter Madonna ist anders,
ähnelt zum Beispiel der der Franziskanermadonna in Salzburg,
doch waren die Gebärden beliebig austauschbar; das zeigt
gerade der oben durchgeführte Vergleich der Tafelbilder. Man
vergleiche das Abbildungsmaterial in Karl Heinz Clasen, Der
Meister der Schönen Madonnen. Berlin/New York 1974, z.B.
Abb. 45, 305, 307; der Barbara in der Gewandkomposition
verwandt sind u.a. zwei Statuen in Pettau (Ptuy) Abb. 346/7.

28 Tadeusz Dobrzeniecki, Catalogue of the Medieval Painting,
Warschau 1977, S. 209ff, über das 1409 datierte Epitaph der
Barbara Polani aus Breslau; ebenso wäre an den Schmerzensmann

der Rückseite des Raudnitzer Altars in der Prager
Nationalgalerie zu denken.

29 Alfred Stange, Deutsche Malerei der Gotik, Bd. 10, S. 4. Es ist
nicht auszuschliessen, dass die Pähler Tafeln im bayerischen
Raum von einem wandernden böhmischen Maler geschaffen
wurden und dort zum Ausgangspunkt für das Innsbrucker Bild
wurden. Für die böhmische Herkunft spricht jedoch auch, dass
der Johannes des Deichsler Altares aus Nürnberg, jetzt in der
Stiftung preussischer Kulturbesitz in Berlin-West, das
Gewandmotiv der Barbara vom Pähler Altar mit den Motiven der
Täuferfigur verbindet (vgl. Stange, Bd. XI, Abb. 7). Überhaupt
fusst die Nürnberger Malerei der Zeit auf böhmischen Vorbildern

dieser Art.
30 In dem Katalog der nie durchgeführten Ausstellung Ceske

uméni gotické, Prag 1970, S. 231., wurde der Pähler Altar schon
in die böhmische Tafelmalerei einbezogen. Pesina (vgl.
Anm. 5) hat ihn jedoch bis heute nicht als böhmisch
anerkannt.

31 Zoroslava Drobna, Die gotische Zeichnung in Böhmen, Prag

111



32

33

1956, Tafel 77, Taf. 81f, die beiden Zeichnungen in Harvard, die
ebenfalls in diesen Umkreis hineingehören.
Kermer (vgl. Anm. 6).
Die erneute Rezeption italienischer Kunst wird u.a. deutlich an
den Fragmenten des Reisebuches des John of Mandeville in
der British Library in London; siehe dazu Otto Lohr, Studien
zum Londoner Mandeville. British Museum Ms. Add. 24189,

Magisterarbeit Bamberg 1980, und Josii Krasa, Die Reisen des

Ritters John Mandeville.... München 1983. Im Katalog der
Ausstellung Europäische Kunst um 1400. Wien 1962, wurden
S. 84 unter der Nummer 7 zwei Tafeln des Berliner Museums
mit Kreuzigung und Verspottung Christi als böhmisch publiziert,

die Pesina (vgl. Anm. 5) nicht anerkennt; meines Erachtens

handelt es sich in der Tat ebenfalls um böhmische Werke
des 1. Jahrzehnts des 15. Jh. Den genaueren Nachweis kann ich
aus Platzgründen hier leider nicht führen.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Öffentliche Kunstsammlung Basel
Abb. 2, 3a, 3b: Bayerisches Nationalmuseum München.
Abb. 4: Nationalgalerie Prag.
Abb. 5: Repro nach Kurt Weitzmann, Die Ikone, München 1978.

Abb. 6: Bildarchiv Foto Marburg/Lahn.

112


	Das Diptychon in Basel und das Pähler Altarretabel : ihre Stellung in der Kunstgeschichte Böhmens

