
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: "Gotes tabernackel" : zu Funktion und Interpretation von
Schreinmadonnen

Autor: Kroos, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gotes tabernackel»

Zu Funktion und Interpretation von Schreinmadonnen

von Renate Kroos

Die bestpublizierte jener merkwürdigen Vierges ouvrantes/
Schreinmadonnen ist mindestens seit langem in der
Schweiz beheimatet, auch wenn sie neuerdings als kölnische

Arbeit gilt: die Muttergottes von Cheyres, wohl das

ehemalige Gnadenbild von Yvonand.1 Weitere Exemplare
sind aus Luzern (im Schweizerischen Landesmuseum
Zürich) und in Marly erhalten.2 Nicht nur geographisch,
sondern auch als «Andachtsbilder» stehen sie der Empfängerin

dieses Beitrages nahe. Er soll dreierlei skizzieren, in
der von den Herausgebern gebotenen Kürze: liturgischen
Gebrauch, mögliche Interpretationen, weitere Materialien.

Seit Fries (1929)3 wurden auch die Schreinmadonnen
unter dem weder historisch fundierten noch inhaltlich klar
umrissenen Terminus des Andachtsbildes subsumiert, wie
Christus-Johannes-Gruppe, Vesperbild u.v.a. Worin die
«Andacht» bestand, hat er nicht erläutert. Hinweise auf den
Kultus (Durham, s.u.) oder auf eine Funktion als
Sakramentsbehältnis (von SarrEte)4 wurden entweder
teilnahmslos referiert oder ohne Begründung abgelehnt.6 Ich
möchte diese, bei den mir bekannten modernen Publikationen

über Schreinmadonnen vernachlässigten Aspekte
wieder betonen, denn sie führen konkret zur Frage nach
dem Sinn des Bildtypus.

Ausgangspunkt war die Lektüre eines Bandes der Surtees
Society, A description ...of all the ancient monuments
within the monastical Church of Durham (von 1593). Von
einem nochmals im Zusammenhang der Karliturgie (s.u.)
erwähnten Marienbild heisst es: Over the which Altar [d.h.
der Altar Unserer Lieben Frau von Bolton] was a merveylous
lyvelye and bewtifull Immage of the picture [wird im ganzen
Text für Bildwerke aller Arten und Techniken gebraucht] of
our Ladie, so called the Lady of Boltoune, which picture was
maide to open with gymmers [two leaves] from her breaste
downdward. And within the said immage was wrowghte and
pictured the immage of our Saviour, mervey louse fiynlie gilted,
houlding uppe his handes, and holding betwixt his handes a

fair large Crucifix of Christ, all ofgolde ...And every principali
daie the said immages was opened, that every man might se

pictured within her the Father, the Sone, and the Holy Ghost,
most curiouslye andfynely gilted. And both the sides within her
[? were] veriefynely vernyshed with grene vernishe and flowers
of goulde, which was a goodly sighte for all the behoulders
therof.6 Die Wortwahl vom Öffnen zu Festen ist dieselbe wie
bei einem wenige Seiten später erwähnten Flügelaltar.7
Auch wenn gleichartige Bräuche sicher bei allen
Schreinmadonnen vorauszusetzen sind (wozu sonst der Öffnungs¬

mechanismus?), scheinen weitere konkrete Vorschriften
dieser Art vorerst zu fehlen. Karfreitag: the which crucifix
was to be taiken fourthe every Good Fridaie and every man
[moncke] did crepe unto it that was in that church at that daye.
And ther afteryt was houng upe againe within the said immage}

Der Kruzifixus war also aus anderem Material (Gold)
und leicht abzunehmen, ein Hinweis, der für die
entsprechenden deutschen Stücke bedeutsam ist. Denn es fällt auf,
dass bei ihnen fast regelmässig das von Gottvater gehaltene
Kreuz (oder nur der Kruzifixus daran) fehlt, bzw. dass spät-
oder nachmittelalterliche Kreuze zugefügt worden sind, bei
sonst guter Erhaltung sowohl der äusseren wie der inneren
Skulptur.9 Es wäre also zu fragen, ob auch bei ihnen vorgesehen

war, das Kreuz zeitweilig zu entnehmen, so dass die
Monumente deswegen - und weil solche kleinen Kruzifixe
leicht zu Altar- oder Bahrkreuzen werden konnten - heute
unvollständig oder ergänzt sind. Man könnte dem Problem
einmal vom Restauratorischen her nachgehen, d.h. prüfen,
ob noch Spuren entsprechender Befestigungen zu erkennen
sind, zum anderen über die systematische Durchsicht von
Gottesdienstordnungen.

Wie erwähnt, wurde die Funktion von Schreinmadonnen
als Tabernakel für konsekrierte Hostien in der neueren
kunsthistorischen Literatur negiert.10 Sarrète sprach noch
geradezu von «Vierges-tabernacles»." Ein Passus aus den
Briefen des Ivo von Chartres erweist, dass Tendenzen zu
solchem Brauchtum anscheinend schon im frühen 12.

Jahrhundert zu belegen sind, mindestens in diesem Fall aber
energisch abgelehnt wurden: De presbytero qui in statua
feminea sacramenta ecclesiastica profanavit, breviter respondeo

[dem Bischof Johannes von Orléans], quia ut sacrilegus
et idololatra judicandus est; da es sich um ein inauditum
sacrilegium handle, solle er mindestens suspendiert
werden.12 Schon 1304 wurde der Kathedrale von Reims
geschenkt une ymage d'or de Nostre Dame, qui se euvre et clost,
assise ...et dedens ie ditymage, une coppe d'or, pesant tout xij
marchs vii onces d'oru, was ja am ehesten auf den eucharistischen

Bereich verweist. Ganz klar ist eine Lübecker Urkunde

von 1418. Das Dominikanerkloster bezeugt die geschehenen

und die geplanten Schenkungen des Peter Huek14 für
den neuerbauten Chor der Burgkirche: dat he wil maken
vnde bekosteghen taten achter vnseme hoghen altare ene nyge
taffeien, darynne stan moghe vnde wol bewaret dat werde hilghe
sacrament des hilghen lichames vnses Heren Jhesu Cristi in

euer monstrancien edder in enen marienbilde. Das Kloster
verpflichtet sich, wenn ein zum Tode Verurteilter das dem

58



¦f

'

7

*N *
V,

Y I

/mtwn
\¦¦

'YÏ§"
'

*
«X3f H

*.* *

£33
¦tt

—Cm

Abb. 1 Schreinmadonna/Vierge ouvrante, französisch um 1300. New York, The Metropolitan Museum of
Art (Gift of J. Pierpont Morgan, 1917).

Chor angebaute Beichthäuschen betritt, ihm zum Trost das
Sakrament sichtbar zu machen.15 Falls es zur Anfertigung
des Marienbildes als Tabernakel gekommen ist, sah der
Delinquent gleichzeitig die Mutter der Barmherzigkeit16
und in ihr den wahren Leib Christi, das lebenspendende
Sakrament. Es ist zu beachten, dass der Konvent ohne
weitere Worte Monstranz oder Marienbild zur Wahl stellt,
demnach offenbar in diesem Plan nichts Ungewöhnliches,
eigens zu Begründendes sah. Marienbilder, die Hostienbüchse

oder -ziborium in der Hand hielten, sind in Nord-

und Mitteldeutschland nachzuweisen. Die Kirche von
Mutzeltin besass 1540 ein hultzern Marien bilde, welchs heldet
ein silbern kloben in der handt, haben sie vor ein Monstrantz
gebraucht.11 Gleichfalls 1540 bei dem Silberwerk von
St. Nicolai bzw. 1539 beim Inventar von St. Marien in
Stendal sind aufgeführt: Ein Marienbild mit dem Kindeken

auf einer Hand und einem Zepter in der anderen Hand, 1 Elle
hoch mit dem Fuss und der Krone, zusammt einer Monstranz
wiegt 16 Mark. Vorgenannte Monstranz ist % Elle hoch, gehört
zu vorigem Bilde dem sie in die Hand geschoben wird, darin

59



das Sacrament getragen wird bzw. / Marienbild mit einer
Monstranz, da man das Sacrament pflegte einzusetzen wfitegt]
10 Mark?s Der Gedanke ist einfach genug: Maria, die
Mutter des Erlösers, hält den Sohn, wie einstmals in
menschlicher Gestalt als Kind (aber auch als Kruzifixus,
Schmerzensmann, s.u.) nun in Gestalt der in seinen Leib
verwandelten Hostie. Der 1287 in Basel verstorbene Konrad

von Würzburg rühmte sie in der «Goldenen Schmiede»:

gotes tabernackel bzw. sin gotelich almehtekeit, I diu,
frouwe, in dine brüst sich vielt, I und wol darinne sich enthielt, I
diu mac sich in ein brot alsam I besliezen?9 Salzer bringt
zahlreiche Nachweise zu Maria als der wahren Bundeslade,
die das himmlische Manna birgt.20 - Mit Kenntnis von
Brauchtum und Schriftquellen fällt nun auf, dass viele
Schreinmadonnen vorspringende Sockelplatten haben, auf
denen eine, im Regelfall ja kleine, Hostienbüchse genügend
Platz hatte.21

Einzelne Indizien für wechselnde Benutzung im Kirchenjahr:

Das Kind der Schreinmadonna von Cheyres ist
abnehmbar22, also wechselte das Aussehen, damit auch die
Aussage des Bildwerks. Und in Notre-Dame Paris wurde vor
1343 ein solches Marienbild - zeitweilig - auf den Hochaltar
gesetzt: quedam alia ymago eburnea [vorher ein anderes
elfenbeinernes Marienbild verzeichnet] valde antiqua scisa

per medium et cum ymaginibus sculptis in appertura, que
solebat poni super magnum altare.13 Noch im 18. Jahrhundert
hielt das 1732 angefertigte, 1802 eingeschmolzene silberne
Gnadenbild von Notre-Dame-de-la-Garde in Marseille «vor
sich eine Sonnenmonstranz, in die man bei Festen das

heiligste Sakrament stellte. An gewöhnlichen Tagen nahm
ein Jesuskind aus Silber die Stelle auf dem Schosse der
Mutter ein» (Beissel).24

Die skizzierten Riten und Gebräuche sind auch für die
Auswahl der inneren Bilder von Wichtigkeit; schliesslich
handelt es sich bei ihnen weder um Formtypen noch um
Merkmale bestimmter «Kunstlandschaften». Da, wo
vorzugsweise das Marienleben zu sehen ist, von der Verkündigung

bis zur Krönung im Himmel25, ist der Charakter eines
Marienaltares gewahrt, u.a. in den Exemplaren New York
(Abb. I)26 und Evora (Abb. 2). Das gilt vor allem für die
Menschwerdung in Maria, sei es durch eine gemalte
Verkündigung innen27, sei es, dass die Schreinfigur selbst zu
einer Verkündigungsgruppe gehörte, wie Un joyau, où est

i'annonciation, et est le ventre de Nostre Dame ouvrant où est
dedans la trinile (1380).28 Wo dagegen, wie am konsequentesten

in Cheyres29, die Passion dargestellt ist, steht das

Mitleiden Mariae im Vordergrund. Omnia, quae Christus in
passione sua tolerabat, I Haec Maria per maternam compas-
sionem secum portabat (Speculum humanae salvationis)30;
inhaltlich kommen also Bildtypen wie Maria mit dem
Kruzifixus oder dem Schmerzensmann am nächsten.31
Dasselbe verdeutlichte auch der Brauch in Durham: Am
Karfreitag wurde Maria ihr Sohn (durch den Tod) entrissen,
am Karfreitag war Christus dem Vater scheinbar am fernsten

(Deus meus, ut quid dereliquisti me? Matth. 27,46).
Gleichfalls nach dem zitierten Text aus Durham sollte

man beim festlichen Öffnen der Figur erkennen, dass in ihr

die ganze Trinität beschlossen war, auch dies ein lange
vorher gebräuchlicher Topos. Konrad von Würzburg: ein

trisekamere I siner heren trinität, oder 50 daz der vater sinen

sun I dar in din [= Mariae] herze braehte: / ich meine daz sich

flaehte I zuo den zwein der frone geist?1 Johannes Gerson
verwahrte sich gegen diese Interpretation, in einer wohl
1402 gehaltenen Weihnachtspredigt, mit Kritik an einer
Schreinmadonna des Karmeliterklosters in Paris: uneymaige
qui est aux Carmes et semblables qui ont dedans leur ventre

une Trinité comme se toute la Trinité eus prins cher humainne
en ia Vierge Marie. Et qui plus merveille est, il y a enfer dedans

paint. Et ne vois pas pour quelle chose on le mire ainsy, car a

mon petit jugement il n'y a beauté ne devocion en telle ouverture,

et puet estre cause d'erreur et d'indevocion?7. Dagegen
hätten Konrad von Würzburg und viele spätere einwenden

können, dass nach dem Dogma die drei göttlichen
Personen untrennbar seien (Ego et Pater unum sumus, Joh.
10,30), dass also - wenn man denn überhaupt das trinitari-
sche Glaubensgeheimnis ins Bild setzen wollte - die Form
des «Gnadenstuhls» im Leib Mariae gewiss sehr direkt und
sinnenhaft, aber doch nicht ketzerisch war; schon der
Pseudo Isidor von Sevilla rühmte Maria als Trinitatis
thalamus?'' - Zu beachten wären auch die jeweiligen
Kirchenpatrozinien. In Liebschau (mit einer Schreinmadonna
des frühen 15. Jahrhunderts35) beispielsweise war die Kirche
schon 1198 der Dreifaltigkeit geweiht, 1370 ging sie an den
Deutschorden über36: Im Leib der Ordenspatronin wurden
also beim Öffnen die Kirchenpatrone sichtbar.

Schon die Predigten des Cisterciensers GuERRicus von
Igny (f 1157) verbinden die Vorstellung vom Schutz in
Mariae Schoss/Leib mit biblischen Bildern vom Schutz
unter den Flügeln (vgl. Psalm 56,2 und Matthäus 23,37)37:

«Habitabunt in te filii tui» (Isaias 62,5) habitamus in
adjutorio matris altissimi, in protectione ipsius commoramur,
tanquam sub umbra alarum ejus; et postmodum in consortio

gloriae ipsius, tanquam in sinu ipsius confovebimur Nulla-
tenus autem credideris majoris felicitatis et gloriae, habitare in
sinu Abrahae, quam in sinu Mariae, cum thronum suum in ea

posuerit Rex gloriae?* Bei vielen Schreinmadonnen sind die
unter Marias Schutzmantel geborgenen Stände der
Christenheit der Trinität zugeordnet, sie wenden sich ihr zu,
schauen nicht etwa zu Maria auf. Nimmt man an, vor der
Mittelgruppe habe zeitweilig das Sakrament gestanden, so
bekommen Gebetsgestus und -richtung zusätzlichen Sinn:
Die Gläubigen verehren das Allerheiligste, wie sie das in der
Kirche vor dem ausgesetzten Sakrament zu tun pflegen,
gleichsam eine wechselnd verborgene oder sichtbare «ewige
Anbetung». Inzensierende Engel, wie z.B. in den Exemplaren

von Moselweiss und Kaysersberg (s.u.)39 oder Leuchterengel

(Egisheim)40 erklären sich gleichfalls als Adoranten
des panis angelorum, vgl. schon Hermann von Tournai
(erstes Drittel 12. Jahrhundert). Er vergleicht Maria mit dem
Paradies: Et quis magis locus deliciarum intelligi potest, quam
venter ille in quo panis angelorum novem mensibus recondi-

tus mansit?1 Auch Brokatmuster auf der Innenseite der
Flügel (Palau-del-Vidre; erwähnt in Durham) erinnern an
die kostbaren Stoffe, welche die Hostienpyxis umgaben

60



f .<&
Y

¦ i

*"~ä* 'va»
'M*'*k

"t

/,O •>

i S

vr? sss r;

Abb. 2 Schreinmadonna/Vierge ouvrante, £Vora/Portugal,
französisch oder französisch beeinflusst, um 1300. Nach einer Zeichnung

der Königin Amelia von Portugal, um 1907.

oder über ihr als Baldachin hingen.42 Es ist demnach wohl
zu einfach, mit Schmid43 in allen Schreinmadonnen nur
Reliquienbehälter zu sehen. Von Fall zu Fall musste
beobachtet werden, wo und in welcher Art ausgearbeitet die
angeblichen Höhlungen für Reliquien sind, wie sie zugänglich,

wie sie verschlossen waren, z.B. die sonderbaren
vorgewölbten Kugelabschnitte unter der Brust der
Schreinmadonnen ehem. Berlin Kaiser Friedrich-Museum, Egis-
heim und Palau-del-Vidre.44

Es wäre ahistorisch, in der Funktion einer Marienfigur als

Sakramentsschrank etwas Unangemessenes zu sehen.
Schliesslich gab es auch Bilder Christi, die als Repositorium
für das Sakrament oder Altargerät dienen konnten. Die 1944

verbrannte, weit überlebensgrosse Christus-Thomas-Gruppe
aus Kloster Frankenberg/Goslar, Ende des 13. Jahrhunderts

(ehem. Hannover, Landesmuseum)45 bestand aus zwei
figürlich ausgearbeiteten Schränken, mit grossen Türen an
den Vorderseiten. Bei Christus überschnitt sie genau die
Seitenwunde. Sie wurde also buchstäblich mit der Tür
eröffnet. Ob innen ursprünglich Reliquien, Hostien oder
etwa Kelche aufbewahrt wurden, ist m.W. nicht bekannt.
Der 1476 entstandene hölzerne Salvator (Düsseldorf,
Privatbesitz) wurde in der Stiftskirche Xanten zum Fest Christi

Himmelfahrt zum Gewölbe hinaufgezogen;46 er hat Türen
sowohl an der Rückseite wie an beiden Flanken und dürfte
demnach ausserhalb des Festes gleichfalls als Reliquienoder

Sakramentsschrank genutzt worden sein.47 Die Kathedrale

von Lincoln besass im 15. Jahrhundert j ymago xpi de

argento deaurato aperta seu vacua in pectore pro sacramento

imponendo tempore resurreccionis stans super vj leones et

habet unum birellum [Beryll] et unum diadema [hier wohl
Heiligenschein] in posteriore parte capitis et Crucem in manu
pondère xxxvij unc.m In dem Auferstandenen, der zu seinen

Jüngern zurückkehrte, war dann also sein Leib, den Gläubigen

stets lebenspendend, in Form der Hostie gegenwärtig.
Hält man sich die verschiedenen Funktionen und

Interpretationen der Schreinmadonnen (und der erwähnten
anderen Schreinfiguren) vor Augen, so waren sie doch mehr
als «un curieux accident dans l'histoire des ivoires, comme
elles le sont dans celle de la grande sculpture» (Koechlin,
1929).49

Zum Abschluss noch einige Denkmäler, die Fries50 bzw.
Schmid nicht bekannt oder die von ihnen als dubios/verschollen

nicht berücksichtigt wurden.51 Eine stehende
Schreinmadonna aus dem Hof der Koblenzer Kartause in
Moselweiss (um 1370/80) ergänzt das Material in Richtung
Mittelrhein. Die Bearbeiter des Inventarbandes lehnten die

Einordnung von Wilm als «ostdeutsch» (erklärlich durch
die - überholten - Thesen von Fries) wohl zu Recht ab.52

Ein ganz ähnliches Stück notierte ich vor Jahren in der
Friedhofkapelle St. Michael in Kaysersberg/Elsass: stehend,
mit Kruseler, innen nur noch der Kreuznimbus einer
ehemaligen Skulptur, seitlich gemalt zwei inzensierende
Engel.

Eine Art Ehrenrettung scheint für die Schreinmadonna in

Evora/Portugal vonnöten. Bei Koechlin fehlt sie. Fries:
«Über die Entstehungszeit, ja sogar über die Echtheit... hat
sich nichts Sicheres in Erfahrung bringen lassen».53

Schmid: «die verschollene Madonna von Evora (Portugal.
Elfenbein, Entstehungszeit ungewiss) ...».54 Was die Echtheit

anbetrifft, so wurden bereits 1728 von Francisco da
Fonseca Typ, Material und alle Szenen im Inneren
beschrieben.55 Sie befand sich damals im Dominikanerinnenkloster

de Paraizo, vorher in einer Kapelle der Isabel Affon-
so, heute im Schatz der Kathedrale, wie im Inventar von
1966 zu lesen und zu sehen.56 Im späten 19. oder frühen
20. Jahrhundert (1907?) wurde sie von der Königin Amelia
(Tochter des Philipp von Orléans und der Helene von
Mecklenburg, 1886 vermählt mit König Karl I. von Portugal^
ermordet mit Mann und Sohn 1908) gezeichnet und mit
deren anderen Studien nach Kunstwerken 1929 veröffentlicht

(Abb. 2).57 Der Kopf Mariae ist mit Sicherheit gotisch
(oder noch später?) überschnitzt, das Kind dagegen anscheinend

gut erhalten und ebenso die Szenen aus dem Marienleben

im Inneren.58 Falls ehemals auch hier, auf dem
verzierten Sockel, eine Herrenreliquie oder das Sakrament
Platz fanden, standen sie unmittelbar vor dem Bild der

Christgeburt. Diese Reliefs sind, wie die Figur, aus Elfenbein,

nicht nur fein und kostbar, sondern auch mariologisch
zu deuten. Denn nach mittelalterlicher Auffassung bezeich-

61



net das weisse und kühle Elfenbein die Keuschheit von Leib
und Seele Mariae, sie ist der elfenbeinerne Thron, auf dem
Christus, der wahre Salomo, ruht, vgl. schon Pseudo Hugo
von St. Victor: Ebur firigidum, forte et candidum est: quid
autem grandius ea quae magnitudinem divinitatis intra sui
ventris conclusit arcanum?59 Bernhard von Clairvaux:
Ebur est de elephante, quod est animal castissimum. Sicut ebur
frigidisstmum, congruit castitati Mariae Auro vestivit ebur,
sicut in Ecclesiaste dicitur in laudem eius: «0 quam pulchra est
casta generano cum caritate» (Sap. 4,1).60 Konrad von
Würzburg: uz dir so machter schone gnuoc I im selben ein
gestitele, I daz also rehte küele I und also wiz erluhte, I daz in
des wol beduhte.61 Auch die Schreinmadonna von Allariz ist

aus Elfenbein.62 Im Fall Evora sind die besser zu
interpretierenden kleinen Szenen französisch oder unter starkem
französischem Einfluss entstanden, um 1300.63

Wenn diese knappen Hinweise dazu führen, weitere
Quellen zur Nutzung und zum Bildsinn der Schreinmadonnen

beizubringen, wenn für Exemplare in mitteleuropäischen

Sammlungen technische Befunde ausgebreitet,
wenn schliesslich die spanisch/portugiesischen neu bearbeitet

und durch gute Abbildungen besser zugänglich werden,
würde sich nicht nur die Verfasserin dieser Zeilen, sondern

- wie ich meine - wohl auch die Empfängerin dankbar
freuen.

ANMERKUNGEN

1 A.A. Schmid, Die Schreinmadonna von Cheyres. in: Lebendiges
Mittelalter. Festgabe für Wolfgang Stammler,
Freiburg/Schweiz (1958), S. 130ff. - H. Wentzel, Glasmalereien am
Bodensee im 14. Jahrhundert, in: Beiträge zur Kunstgeschichte 16

des Bodenseeraumes und des Oberrheins Dr. h.c. Albert
Knoepfli zugeeignet Unsere Kunstdenkmäler 20,1969, Heft
3+4, S. 163-164), Bern 1969, S. 83-84, 86 Anm. 17. - A. Legner,
Polychrome und monochrome Skulptur in der Realität und im
Abbild, in: Vor Stefan Lochner. Die Kölner Maler von
1300-1430, Begleithefte zum Wallraf-Richartz-Jahrbuch 1977,
Bd. 1, Köln 1977, S. 145f, Abb. 3 und 4.

2 Schmid (zit. Anm. 1), S. 155,158. - W. Fries, Die Schreinmadon¬
na, in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums, Jg.
1928/1929, Nürnberg 1929, S. 35f. - I. Baier-Futterer, Die
Bildwerke der Romanik und Gotik Kataloge des Schweizerischen

Landesmuseums in Zürich), Zürich 1936 [Selbstverlag
des Schweizerischen Landesmuseums], S. 25f. 17

3 Fries (zit. Anm. 2), S. 5ff, u.ö.
4 J. Sarréte, Iconographie mariale. Lézignan 1913. 18

5 Fries (zit. Anm. 2), S. 32, 44 und Anm. 95.
6 J. Raine (Hg.), A description ofall the ancient monuments

within the monastical church ofDurham The Publications of
the Surtees Society Bd. 15), 1842, S. 26; zweite Ausgabe ebda.
Bd. 107, 1902.

7 Raine (zit. Anm. 6), S. 28.
8 Raine (zit. Anm. 6), S. 26.
9 Exemplare ohne Kreuz bzw. Kruzifixus: Fries (zit. Anm. 2)

Abb. 2 (Nürnberg), 8 (Klonowken), 14 (Ofver Tornea), 22
(Morlaix). Exemplare mit ergänzten Kruzifixen: Fries Abb. 4

(Elbing), 6 (Paris). 10 (Liebschau), 12 (Kalmar), 26 (Palau-del-
Vidre).

10 Schmid (zit. Anm. 1), S. 153 und Taf. 10 oben. I9
11 Vgl. die Rezension: Analecta Bollandiana 33, 1914, S. 236.
'2 J.-P. Migne, Patrologia Latina (PL) 162, Sp. 166.
13 E. Didron, Les Images ouvrantes, in: Annales archéologiques 20

26, 1869, S. 417. 21

14 Urkunden-Buch der Stadt Lübeck, Bd. 6, Lübeck 1878, Nr. 428 22

(1422): Peter Huek war offensichtlich ein vermögender und 23

weitläufiger Mann. Er verkaufte einem Kölner Bürger Goldringe

mit Diamanten.
15 Urkunden-Buch der Stadt Lübeck (zit. Anm. 14) Nr. 15. - Bei

dem 1530 abgelieferten Silberwerk aus Lübecker Kirchen sind
zahlreiche Marien- und Heiligenfiguren mit zugehörigen
Monstranzen verzeichnet, doch dürfte es sich dabei eher um
monstranzförmige Reliquienbehälter handeln, wie auch im
Halleschen Heiltum vertreten, vgl. Zeitschrift des Vereins für
Lübeckische Geschichte und Alterthumskunde 2, 1867,

S. 133ff, aus der Burgkirche u.a. eine grosse silbervergoldete
Sakramentsmonstranz, ein grosses silbernes Marienbild im
Rosenkranz (ebda. S. 133f).
A. Salzer, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen
Literatur und lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters,
Darmstadt 1967, S. 553ff. - Vgl. dazu ein Inventar des
Benediktinerklosters St. Emmeram in Regensburg (1560): imago beatae
Virginis argentea inaurata, habeas in ctboriis stve paraergls
misericordiam. Hanc abbas Ioannes Thegernpeck emit a quodam
canonico Beginner vocato anno MDXI; die zugehörige Abbildung

zeigt Maria stehend, die Hände vor der Brust, mit
offenem Haar, wie bei einer Verkündigungsszene, in einer
turmförmigen Architektur, vgl. B. Bischoff, Studien zur
Geschichte des Klosters St. Emmeram im Spätmittelalter, in: B.

Bischoff, Mittelalterliche Studien Bd. 2, Stuttgart 1967, S. 151,
149 und Taf. IV unten.
A.Fr. Riedel, Codex diplomaticus Brandenburgensts 1.7, Berlin
1847, Das Land Löwenberg Nr. XIII (S. 286).
J. Müllfr/A. Parisius, Die Abschiede der in den Jahren
1540-1542 in der Altmark gehaltenen ersten General-Kirchen-
Visitation. Bd. 1, Heft 2, Magdeburg 1891, S. 144 und 147. - Vgl.
ferner Fr. Laib/Fr. J. Schwarz, Studien über die Geschichte des
christlichen Altars. Stuttgart 1857, S. 30 (Gedicht über das
Sakrament in der Hand Mariae) und Y. Hirn, The Sacred
Shrine, London (1958), S. 115ff. - Johannes baptista, der Träger
des agnus Dei, als Träger des Sakraments, vgl. M. Andrieu,
Reliquaires et monstrances eucharistiques, in: Analecta Bollandiana

68, 1950, S. 408f: un ymaige de s. Jehan Baptiste un
vaissel a II cristaux à porter Corpus domini le jour du Saint-
Sacrement, lequel on puet mettre en la main de l'ymage (Paris,
Saint-Sépulcre, 1379).
E. Schröder (Hg.), Die Goldene Schmiede des Konrad von
Würzburg. Göttingen 1926, Zeile 1274,1522ff. - Weitere

Schriftquellen: Fries (zit. Anm. 2), S. 50ff.
Salzer (zit. Anm. 16), S. 11, 281 (Ildefons von Toledo).
Fries (zit. Anm. 2), Abb. 2, 4, 8, 10, 14, 16, 18, 22, 26.
Schmid (zit. Anm. 1), S. 132.

G. Fagniez, Inventaires du trésor de Notre-Dame de Paris, in:
Revue archéologique, Nouvelle Série 27,1874, S. 251. - Die in
demselben Inventar erwähnte Silbermadonna cum portis
claudentibus et aperientibus argenteis deauratis et nigellatis
(ebda. S. 250) dürfte nach dem abweichenden Wortlaut eher
ein Bild mit Gehäuse gewesen sein. Sie wurde im frühen
15. Jh. eingeschmolzen (ebda. S. 158 Anm. 2). Die Elfenbeinmadonna

fehlt im Inventar von 1416 (ebda. 389ff. und Bd. 28,
1874, S. 83ff). Ob sich die unten zitierte Predigt des Johannes
Gerson entsprechend ausgewirkt hatte?

62



24 St. Beissel, Wallfahrten zu Unserer Lieben Frau in Legende und
Geschichte, Freiburg i.Br. 1913, S. 433.

25 Das Exemplar im Erzbischöflichen Diözesanmuseum Wien,
aus Schwarzau am Steinfeld, um 1420/30, vgl. Schmid (zit. 41

Anm. 1), S. 152 und Taf. 9. Er meint, der Reichsapfel in der 42

Linken sei anstelle des Jesuskindes später aufgesetzt worden. 43

Diese Hand mit eingeschlagenen Fingern kann aber kaum je 44

ein Kind umfasst haben. Da zwei kleine Engel mit hocherhobenen

Armen das Thronkissen stützen, scheint es sich m.E.
um eine Figur der zum Himmel getragenen, im Himmel
gekrönten Jungfrau zu handeln. Vgl. dazu die Vision der Agnes
Blannbekin (Ende 13. Jh.) am Fest Assumptio Mariae: Pater
Deus Virginl beatae dedit chlamydem pulcherrimam, mira et
delectabili varietate distinctam. Eratque chlamys Uta amplissima, 45

et est pallium misericordiae, sub quo omnes ipsa Mater Domini
abscondit ab ira Dei, qui ad ipsam confugiunt (danach die
Krönung); B. Pez, Ven. Agnetis Blannbekin Vita et revelatto-
nes, Wien 1731, S. 222, eine gleichartige Vision zum gleichen
Fest, ebda. S. 280f.

26 Wentzel (zit. Anm. 1), S. 83f. - Schmid (zit. Anm. 1), S. 152,
157 Taf. 8. - Marienleben auch bei den Schreinmadonnen von
Allariz und Salamanca, vgl. Fries (zit. Anm. 2), S. 31.

27 Innen gemalt die Verkündigung bei dem Exemplar ehem.
Kaiser-Friedrich-Museum Berlin, vgl. Fries (zit. Anm. 2), S. 39
und Abb. 24, s. auch ebda. S. 4L Die Betonung liegt hier auf
der Inkarnation Gottes in Maria.

28 Didron (zit. Anm. 13), S. 416.
29 Schmid (zit. Anm. 1), S. 135IT. und Taf. 4ff. - Man muss wohl, 46

wie auch Schmid erwägt, oben in der Mitte eher eine Figur
Gottvaters als eine weitere Passionsszene ergänzen. Denn nur
dann sieht man in der Achse - hier szenisch, nicht als Gnaden- 47

stuhl - wieder die Trinität: Gottvater (aus dogmatischen
Gründen entfernt?), Gottsohn (Kreuzigung) Gott Heiliger
Geist (Pfingsten).

30 J. Lutz/P. Perdrizet, Speculum humanae salvationis, Bd. 1,

Mülhausen 1907, S. 62. Ausgedeutet als die Arma Christi, mit 48

ihnen Maria auch zu diesem Kapitel dargestellt (Bd. 2, Taf. 59).
- Passionsszenen auch in dem zweifelhaften Exemplar ehem.
Boubon (vgl. Anm. 49), Maubuisson (stark restauriert) und
Quelven, vgl. Fries (zit. Anm. 2), S. 31, 33ff.

31 E.M. Vetter, Mulier amìcta sole und Mater Salvatoris, in:
Münchner Jahrbuch der bildenden Kunst, 3. Folge, Bd. 9/10,
1958/59, S. 53f., 57ff., Abb. 26 (Fresko Maria-Pfarr im Lungau, 49

um 1370/80, Schutzmantelmadonna mit nackten Schutzsuchenden,

auf dem Arm Christus als Schmerzensmann),
Abb. 30, 33, 34, 35 (Madonnen mit Kruzifixen).

32 Schröder (zit. Anm. 19) Zeile 1134ff., ähnlich auch 336ff. 50

33 Glorieux (Hg.), Jean Gerson. Œuvres complètes, Bd. 7.2,
Paris/Tournai/Rom/New York (1968), S. 963, zum Datum
S. XIV. - enfer kann wohl kaum die Hölle meinen, sondern das
Fegefeuer, vielleicht ähnlich wie bei der in Anm. 31 erwähnten
Schutzmantelmadonna von Maria-Pfarr.

34 J.-P. Migne, Patrologia Latina (PL) 83, Sp. 1286. - Vgl. dazu
auch Didron (zit. Anm. 13), S. 416f: Une ymage de Nostre
Dame, qui clot et euvre, séant et tenant son enfant, à senestre de
laquelle est une trinke à plusieurs saints et saintes (1380). 5I

35 Fries (zit. Anm. 2), S. 17ff. und Abb. 9,10.
36 Die Bau- und Kunstdenkmäler der Provinz Westpreussen, Bd. 1,

Danzig 1881-1887, S. 184f. - Eine (verlorene) Schreinmadonna
befand sich in der Pfarrkirche Hl. Leichnam Sakrament) in 52

Elbing, vgl. G. Dehio, Handbuch der Deutschen Kunstdenkmäler,
neu bearb. von E. Gall, Bd. Deutschordensland Preussen,

München/Berlin 1952, S. 131.
37 in umbra alarum tuarum sperabo (Psalm 56,2). Christus spricht:

Jerusalem quoties volai congregare ftlios tuos, quemadmodum 53

gallina congregat pullos suos sub alas (Matthäus 23,37). 54

38 J.-P. Migne, Patrologia Latina (PL) 185, Sp. 189. 55

39 Fries (zit. Anm. 2), S. 36 (Zürich), Engel mit Arma Christi
ebda. S. 38 (Kreuzenstein).

40 Schmid (zit. Anm. 1) S. 153f. und Taf. 10 oben. Nach der

Abbildung scheint mir möglich, dass die gemalten Engel wie
die ovale Glorie in der Mitte auf mittelalterliche Motive
zurückgehen.
J.-P. Migne, Patrologia Latina (PL) 180, Sp. 28.
Fries (zit. Anm. 2) Abb. 26.
Schmid (zit. Anm. 1) S. 131 und 161.

Fries (zit. Anm. 2) Abb. 24 und 26; Schmid (zit. Anm. 1) Taf. 10

oben. Die Berliner zeigt in dieser Kugel rechts, d.h. beim
«Herzen», einen sorgfältig ausgearbeiteten (Einwurf?) Schlitz.
Es wurde ja auch in Bilder geopfert, vgl. dazu demnächst
R. Kroos, Opfer, Spende und Geld im mittelalterlichen
Gottesdienst, in: Frühmittelalterliche Studien 19, 1985, S.

502ff.
G. v.D. Osten, Katalog der Bildwerke in der niedersächsischen
Landesgalerie Hannover, München 1957, S. 50, Nr. 30 mit Abb.
- Wichtig dazu der Hinweis von H. Appuhn auf die Thomaslegende,

nach der Thomas auch nach seinem Tode jährlich zu
Ostern das Sakrament austeilt, vgl. H. Appuhn, Der Auferstandene

und das Heilige Blut zu Wienhausen, in: Niederdeutsche
Beiträge zur Kunstgeschichte 1, 1961, S. 91f. «Mag die Form
derartiger Schrankfiguren heutigem ästhetischen Empfinden
auch noch so sehr widersprechen, sie sind ein reales Bild des
Glaubens an den Auferstandenen und seinen Apostel als die
wahren Spender des Sakraments.» Appuhn erwägt auch für den
Auferstehungschristus in Wienhausen (E. 13. Jh.) und den
stehenden Salvator in Lüne (um 1300) gleiche Funktion, ebda.
103 und Abb. 82,106 und Abb. 83.

Fr. W. Oediger, Der älteste Ordinarius des Stiftes Xanten, Die
Stiftskirche des hl. Victor zu Xanten Bd. II, Teil 4, Kevelaer
1963, S.N 9.
Kat. Herbst des Mittelalters, Köln 1970, Nr. 159. - H. Meurer,
Das Klever Chorgestühl und Amt Beeldesnider, Die
Kunstdenkmäler des Rheinlandes, Beiheft 15, Düsseldorf 1970, S. 55

und Abb. 136. - Meurer schreibt nichts über die Inneneinteilung

der Figur und ihren Gebrauch als Schrank.
Chr. Wordsworth, Inventories ofPlate, Vestments, etc., belonging

to the Cathedral Church of the Blessed Mary ofLincoln, in:
Archaeologia 53.1, 1892, S. 4. 1536 war die Figur noch vorhanden

(ebda. S. 16). Auch in Durham legte man das Sakrament
Karfreitag in die Brust einer Christusfigur ein, die Ostersonntag

feierlich unter einem Baldachin durch die Kirche getragen
wurde, vgl. Raine (zit. Anm. 6) S. lOf.
R. Koechlin, Ivoires gothiquesfrançais, Bd. 1, Paris 1924, S. 53. -
Ebda, ausführlich über die dubiose Elfenbein-Schreinmadonna

von Boubon und ihre Kopien 52 und - noch entschiedener
- im Katalog, Bd. 2, Nr. 9; vgl. dort weiter Nr. 10 (Allariz).
Zur Nürnberger Schreinmadonna vgl. neuerdings: Dehio (zit.
Anm. 36), S. 111 (aus der Deutschordensburg Roggenhausen). -
H. Stafski, Die Bildwerke in Stein, Holz, Ton und Elfenbein bis
um 1450 Die mittelalterlichen Bildwerke Bd. 1), Nürnberg
1965, S. 224f., Nr. 199, Abb. 222, 223 (in der Figur gefunden ein
Brief des Adam Biatoblocki, Schlossherr von Roggenhausen). -
Stafski, in: Ausstellungskatalog Die Parier und der Schöne Stil
1350-1400, Köln 1978, Bd. 2, S. 519 («Die Herkunft aus Grau-
denz ist gesichert»).
Zu Quelven: G. Duhem, Les Eglises de France. Morbihan, Paris
1932, S. 55f. und Abb. S. 57 (mit Datierung ins 16. Jh.!); zu
Morlaix: Ch. Sterling, Les monuments historiques de la France
12, 1966, S. 139ff.
Die Kunstdenkmäler von Rheinland-Pfalz, 1: Die Kunstdenkmäler

der Stadt Koblenz (Die profanen Denkmäler und
die Vororte), o.O. 1954 S. 489, 492 Anm. 413. - H. Wilm/A.
Ehrhardt, Alte Kunst, lebendig, Frankfurt a.M. 1942, S. 22f.,
Abb. 61 und 62.
Fries (zit. Anm. 2), S. 62 Anm. 70.
Schmid (zit. Anm. 1), S. 156f.

Fr. Da Fonseca, Evora gloriosa, Rom 1728, S. 393: Imagem
milagrosa da Rainha dos Anjos Maria Santissima (ihre Schönheit

gerühmt) lodo o corpo da Senhora se abre em duas
portinhas, corno se fosse hum almario, e dentro se vem em nove

63



nichos abertos em miudo, e dilicado relevo, todos os mysteriös da
Fé, emque entreveto a Senhora. Quaes saö, o nacimento, Ahuncia-
çaô, Visitaçaô, Tranztto, Assumpçaô, e Coroaçaô da May de
Deos, e a Epifania, Ascençaô, e Vinda do Spirito Santo (hilfreich
bei der Pest von 1596), Jmagem de marfim.
T. Espanca, Inventàrio artistico de Portugal, VII: Evora, Lissabon

1966, S. 40f, Tafelband Taf. XXVIII und CXLVIII.
S.M. la reine Amélie de Portugal, Mes Dessins, II. Art et
archéologie, London 1928, Taf. 41 und Text zu Taf. 41 (unpaginiert,

am Schluss). - Ich benutzte (1967) den seltenen Druck in
der Handschriftenabteilung der Staatsbibliothek Stiftung
Preuss. Kulturbesitz in Berlin, der ich auch für Photo und
Auskünfte herzlich danke.
Nicht genau in der Zeitfolge. Unten von links nach rechts:
Verkündigung - Geburt mit Hirtenverkündigung (mit zweimaliger

Darstellung des Kindes: Ein Mädchen reicht es der
gelagerten Maria zu und es liegt über ihr eher auf als in einer
Krippe) - die ankommenden Könige. Mitte: Himmelfahrt
(über den sitzenden Aposteln mit Maria Christi Haupt in
Wolken) - Marientod - Pfingsten (formal genaues Pendant zur
Himmelfahrt, nur hier die Taube in Wolken). Oben: Die
Erhebung Mariae durch zwei Engel - Marienkrönung -
Heimsuchung. Im Mittelteil der Figur sieht man also die
beiden zentralen Ereignisse: Die Menschwerdung Christi; die
Aufnahme der Gottesmutter in den Himmel und ihre höchste
Ehrung durch den Sohn.
J.-P. Migne, Patrologia Latina (PL) 177, Sp. 770f.

60 J. Leclercq/H. Rochais (Hgg.), S. Bernardi opera, Bd. VI. 2,
Rom 1972, S. 127f. (Sententiae).

61 Schröder (zit. Anm. 19), Zeile 1760ff; vgl. auch Salzer (zit.
Anm. 16), S. 38f, 293ff.

62 Koechlin (zit. Anm. 49), Bd. 2 Nr. 10. - Schmid (zit. Anm. 1),
S. 156.

63 Über evtl. Veränderungen an den Reliefs lässt sich nur nach
Photos nicht urteilen.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: The Metropolitan Museum of Art, New York.
Abb. 2: Handschriftenabteilung der Staatsbibliothek Berlin,
Stiftung Preuss. Kulturbesitz Berlin.

59

64


	"Gotes tabernackel" : zu Funktion und Interpretation von Schreinmadonnen

