
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das mittlere und südliche Westportal der Kathedrale von Meaux :
Repräsentanten der Pariser Plastik aus dem zweiten Viertel des 14.
Jahrhunderts und ihr politischer Hintergrund

Autor: Kurmann, Peter / Kurmann-Schwarz, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das mittlere und südliche Westportal der Kathedrale von Meaux:
Repräsentanten der Pariser Plastik aus dem zweiten Viertel

des 14. Jahrhunderts und ihr politischer Hintergrund

von Peter Kurmann und Brigitte Kurmann-Schwarz

3-f
*!Mï»P ; v

rX

^¦H ruf ;*
Im

• i ¦ .' i I uà ii ;

Yiil "-•*

Abb. 1 Westportale, Meaux, Kathedrale.

Figuren- und szenenreiche Portalzyklen hat die französische

Kunst des 14. Jahrhunderts im Gegensatz zum Zeitalter

der grossen Kathedralen nur wenige zu verzeichnen.
Zwar schuf die «Gotik um 1300» mit den Querhausportalen
der Kathedrale von Rouen zwei Skulpturenensembles, die
zum Schönsten gehören, was die auf Eleganz erpichte, um
die Mitte des 13. Jahrhunderts ausgebildete «höfische»
Richtung der französischen Kunst zu leisten vermochte1,
und auch die folgenden Jahrzehnte brachten bis zur
Jahrhundertmitte ein paar beachtliche Schöpfungen dieser Art
hervor, beispielsweise die Südquerhausportale von Saint-
Ouen in Rouen2 und Saint-Étienne in Auxerre3 oder etwa
die beiden Portale am Querschiff von Saint-André in
Bordeaux.4 Aber in den allermeisten Fällen handelt es sich
dabei um Einzelportale. Dies gilt selbst dort, wo wie in
Rouen der Skulpturenzyklus über die Grenzen des Ein¬

gangs zur Kirche und seiner Rahmung ausufert. Mehrtorige
figürliche Portalanlagen vermögen wir auf Anhieb im
französischen 14. Jahrhundert nur zwei zu nennen: die

Westportale der Kathedrale von Lyon5 und diejenigen der
Kathedrale von Meaux (Abb. 1).

Die Gründe für diese gemessen am 12. und 13. Jahrhundert

geringe Schaffenskraft, die das 14. Jahrhundert im
Bereich der Portalplastik an den Tag legte, sind so bekannt,
dass wir sie lediglich summarisch aufzählen dürfen:
Wirtschaftskrisen, anhaltende Missernten wegen klimatischer
Veränderungen, drastischer Bevölkerungsrückgang,
Seuchen und Kriegswirren von bis dahin unbekannter Heftigkeit

und Dauer.6 Es waren dieselben Umstände, die in
Frankreich zu einer Verringerung und oft sogar zum völligen

Einstellen der Tätigkeit in den Bauhütten führten. Was
die Portalskulptur betrifft, so beweist die rapide abnehmen-

37



de Schaffenskraft in diesem architekturgebundenen
Aufgabenbereich deutlich die Abhängigkeit der Bildhauerateliers
von den Bauhütten, wie sie schon in den vorangegangenen
Jahrhunderten zu beobachten ist. Offensichtlich konnten
sich die Auftraggeber normalerweise den Luxus nicht
leisten, Werke der Bauskulptur gewissermassen auf Vorrat
herstellen zu lassen, bevor die entsprechenden Teile der
Architektur aufgemauert wurden. Die wenigen bekannten
Ausnahmen, unter denen sich vor allem die «antikischen»
und «amiensischen» Gewändestatuen der Westportale von
Notre-Dame in Reims befinden, bestätigen diese Regel.7

Nach ihr gehören die Portalzyklen an den Westfronten
von Lyon und Meaux der Zeit an, in der man daran ging,
diese beiden Kathedralen mit dem Bau der grossen Fassaden

zu vollenden. Erstaunlicherweise hat die bisherige
Forschung aber im Falle von Meaux diese Selbstverständlichkeit

nicht für alle Teile der betreffenden Skulptur gelten
lassen. Dass man an Saint-Jean in Lyon im ersten Viertel
des 14. Jahrhunderts das Erdgeschoss einer grossartigen
Westfassade samt der dazugehörigen aufwendigen Skulptur
herstellte, ist trotz der ungünstigen Zeitläufe zu erklären.
Offenbar liessen sich damals die erforderlichen Mittel für
den Sitz des Primas aller gallischen Kirchenprovinzen
aufbringen, und man geht wohl nicht fehl in der Annahme,
dass hier im frühen 14. Jahrhundert mit dem Bau einer in
mehrfacher Hinsicht an der Pariser Kunst inspirierten
Kathedralfassade die 1307-1312 vollzogene Eingliederung
der Stadt - sie gehörte bis zu diesem Zeitpunkt nominell
zum Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation - in den
Herrschaftsbereich des französischen Königs dokumentiert
werden sollte.8 Die Frage, warum man wenig später in
Meaux ebenfalls den Bau einer grossen Westfassade in die
Wege leitete und diese samt ihrer Skulptur teilweise
realisierte, ist weniger leicht zu beantworten. Bevor wir darauf
eingehen, sei kurz die Datierung der fraglichen Teile der
Meldenser Kathedrale in Erinnerung gerufen.

Zur Baugeschichte

Wenn man in Meaux mit dem Bau der Westfassade bis zum
zweiten Drittel des 14. Jahrhunderts zugewartet hat, so lag
dies an einer besonders verwickelten Baugeschichte dieser
gotischen Kathedrale. Mit ihrem Chor war sie bereits um
1175 angefangen worden. Dieser muss um 1220 vollendet
gewesen sein.9 Es folgten bis in die 1230er Jahre der Bau des
Querhauses und der beiden anschliessenden östlichen
Langhausjoche.10 Sowohl durch mangelhafte Fundamentie-
rung als wahrscheinlich auch durch Konstruktionsfehler
bedingte Bauschäden an den Ostteilen verhinderten den
Weiterbau nach Westen und führten schliesslich zu einer
fast vollständigen Erneuerung von Chor und Querhaus, die
man in mehreren Etappen während der Zeit von 1253 bis
kurz nach 1320 ausführte." Erst danach konnte an einen
Weiterbau nach Westen gedacht werden. Wie ernst es dem
Domkapitel damit war, zeigt die Expertise des Nicolas de
Chaumes vom 6.10.1320.12 Dieser Architekt, der für das

königliche Bauwesen verantwortlich war, beschreibt mit
exakten Massangaben das Projekt des Weiterbaus, das in
den Grundrissdispositionen genau den später ausgeführten
heutigen Westteilen entspricht: An die bereits bestehenden
zwei Ostjoche aus dem 13. Jahrhundert sollten 1326 nach
Westen lediglich ein weiteres Langhausjoch und davor das

Massiv einer Doppelturmfassade angeschlossen werden,
wobei letzteres zwei weitere Langhausjoche beinhaltet.
Damit erhielt die Kathedrale ein nur aus fünf Traveen
bestehendes, im Verhältnis zu den Ostteilen viel zu kurzes
Langhaus. Zumindest bezüglich der Längenausdehnung
handelte es sich bei diesem Projekt, wie der Experte sinngemäss

selber ausführt, um ein ausgesprochenes Sparprogramm.

Warum musste er als Chef der königlichen
Bauunternehmungen das Projekt überhaupt begutachten? Die
Antwort gibt die von König Charles IV le Bel im Januar 1327

ausgestellte Urkunde.13 Der Monarch erteilt mit ihr dem
Domkapitel die Erlaubnis zum Weiterbau nach Westen
unter der Bedingung, dass das von Nicolas de Chaumes
begutachtete Projekt ohne Beeinträchtigung öffentlicher
oder privater Rechte verwirklicht wird. Offensichtlich
befand sich der zum Weiterbau benötigte Grund und Boden
nicht im Bereich des Domkapitels, sondern im demjenigen
der Stadt. Im Meaux des frühen 14. Jahrhunderts, nachdem
die Brie an das Domaine royal angeschlossen war, bedeutete
dies, dass das Terrain nominell dem König gehörte.14
Wahrscheinlich erklärt sich das architektonische Sparprogramm -
das allzu kurze Langhaus - auch aus den damaligen
Besitzverhältnissen. Vielleicht schreckten die Kanoniker vor den
Kaufpreisen der sich in privater Hand befindenden
Liegenschaften zurück, die auf der Westseite des Parvis standen, so
dass sie sich vermutlich mit dem westlich des Vorgängerbaus

bis dahin wohl unbebauten Platz begnügten. Aber
selbst dieses reduzierte Projekt konnte nicht sofort verwirklicht

werden, weil offensichtlich auch dafür die Mittel
fehlten. Erst 1335 war es soweit: Am 10.11.1335 bestätigte
Philippe VI als Nachfolger des Königs Charles IV dessen
Urkunde. Merkwürdigerweise begnügte er sich nicht mit
einer blossen Vidimierung, sondern zitierte das Schreiben
seines «très chier seigneur et cousin Charles» im Wortlaut.15
Vielleicht ist es erlaubt, in dieser Umständlichkeit das

Zeichen eines Legitimationsbedürfnisses zu sehen.
Bekanntlich war mit Charles IV le Bel die Linie der Capetinger
ausgestorben, und Philippe VI, der den Nebenzweig der
Valois für mehr als zweieinhalb Jahrhunderte auf den
französischen Thron brachte, konnte nur mit dem
Einverständnis verschiedenster Machtfaktoren regieren.16

Wahrscheinlich leitete man den Weiterbau der Meldenser
Kathedrale 1335 konkret ein, weil 1334 Jean de Meulan zum
Bischof von Meaux gewählt wurde. Er trat sein Amt aber
erst ein Jahr später an, nämlich am 15.10.1335. Jean de
Meulan hatte seine Klerikerlaufbahn als Kanoniker der
Kathedrale von Cambrai begonnen. Er muss sich vor 1334 in
Meaux oder Paris installiert haben, denn er wird in der
Gallia Christiana als archidiaconus Briae in ecclesia Mel-
densis oder Parisiensis und als thesaurarius der Sainte-
Chapelle in Paris erwähnt. Das Amt des thesaurarius der

38



1A 7

•

,vy •

'rr

7

\ «

W
>

\ '
%

r-

fi-

V y< îH ¦ 7,'7fifiv yyjIC

U
'¦.;¦

^i**i

J
~^* ¦v

%i

-..¦

>*fi yvUliU-Jrl

iß .1'*¦»*:'

M

Abb. 2 Weltgericht. Meaux, Kathedrale, mittleres Westportal, Tympanon.

39



Pariser Palastkapelle fiel ihm offenbar fast gleichzeitig wie
die Bischofswürde von Meaux zu. Seine späte Investitur
hängt vielleicht mit dieser Doppelwahl zusammen. Ausserdem

gehörte er wie auch sein Bruder Amaury, Sieur de

Neubourg, zum Umkreis des Hofes, denn 1347 wurde er
Mitglied des Parlaments von Paris, und sein Bruder sass

gleichzeitig im königlichen Rat.17 Es dürfte wohl kein Zufall
sein, dass Philippe VI mit seiner Urkunde von 10.11.1335 das
Terrain für die Westjoche knapp einen Monat nach dem
feierlichen Einzug von Jean de Meulan als Bischof von
Meaux dem Domkapitel zur Verfügung stellte. Übrigens
war schon die Urkunde von 1327 kurz nach der Investitur
eines neuen Bischofs ausgestellt worden. Durandus de
Sancto Porciano (Saint-Pourçain), ein bedeutender
Dominikanertheologe, wurde am 13.3.1326 Bischof von Meaux.18

Die Bautätigkeit an den Westteilen von Meaux setzte
wohl kaum schon im Winter 1335 ein. Eher wartete man den
Frühling des nächsten Jahres ab. Die Arbeiten begannen
mit dem Bau der südlichen Langhauswand und der
Südhälfte der Fassade einschliesslich der drei dazugehörigen
Freipfeiler, welche die Obergeschosse des Turmes im
Innern abstützen sollten.19 Die Bauleitung beabsichtigte
offenbar, zuerst so bald als möglich den Südturm zu errichten,

um anschliessend den auf dem Gelände des geplanten
Langhauses noch vorhandenen Glockenturm des Vorgängerbaus

abreissen zu können.20 Zugleich mit dem Erdgeschoss

des Südturms zog man auch das Mittelportal hoch,
das diesen bis zur Vollendung der Fassade vorerst seitlich
abstützen sollte. Die Bautätigkeit dauerte bis spätestens
1358 an, kam jedoch gänzlich zum Erliegen, als die Truppen
des Dauphin die Stadt während der Wirren der Jacquerie
niederbrannten. Meaux, das sich mit den «Jacques» verbündet

hatte, wurde schrecklich bestraft: Nicht einmal die
Häuser der Kanoniker blieben verschont.21 Wahrscheinlich
wurde der Bau am Langhaus und an der Fassade schon 1348

unterbrochen. Im Sommer dieses Unglücksjahres suchte
der Schwarze Tod Paris und die weitere Umgebung der
Stadt heim.22 Der geringe Umfang des im 14. Jahrhundert
ausgeführten Bauabschnitts macht die Annahme sehr
wahrscheinlich, dass damals die Bautätigkeit entweder ganz
erlahmte oder sich ihr Tempo zumindest erheblich verlangsamte.

So blieben Langhaus und Fassade des 14. Jahrhunderts

für weitere hundert Jahre unvollendet. Zwar legte man
um 1400 den Fundamentsockel für die nördliche
Seitenschiffmauer der westlichen Langhaustraveen, aber erst kurz
nach 1456 wurde der endgültige Ausbau der Kathedrale in
Angriff genommen. Das nördliche Westportal stammt
zusammen mit allen oberen Fassadenteilen aus der Zeit des

späten Flamboyant, so dass bis in die 1460er Jahre die
beiden Portale des 14. Jahrhunderts wie Teile einer Ruine in
einem Mauerzug standen, der über dem mittleren Tor in
mehreren Stufen schräg von Süden nach Norden abgebrochen

schien. Um so merkwürdiger muss die noch unverwitterte

und wahrscheinlich farbig gefasste Skulptur in diesem
Ensemble gewirkt haben.23

Der Plan der im 14. Jahrhundert begonnenen Fassade
orientiert sich am Typus der Westfront von Notre-Dame in

Paris. Was jedoch Dekor und Einzelformen angeht, können
nur die Querhausenden der hauptstädtischen Kathedrale
wegweisend gewesen sein.24 Gerade dieser Vergleich jedoch
unterstreicht die Verschiedenheit der Baustrukturen aus
dem 13. im Vergleich zu denjenigen aus dem 14. Jahrhundert.

Während die Querhausportale von Notre-Dame aus
kulissenhaft dünnen Elementen bestehen, die in mehreren
Schichten hintereinander angeordnet sind, liegen in Meaux
die Giebel und deren Masswerk als Blendornamente auf der
Mauer auf. Diese Umwandlung ehemals autonomer
Architekturelemente zum reinen Dekor charakterisiert eine
Gruppe von Werken der französischen Baukunst im 14.

Jahrhundert. In diesem Zusammenhang sei auf die bereits
erwähnte Westfassade der Kathedrale von Lyon hingewiesen,

die in der Zeit errichtet wurde, als man den Plan für die
Hauptfront der Bischofskirche von Meaux entwarf25

Nach diesem kurzen Überblick über die kunstgeschichtlichen

und historischen Voraussetzungen des Baus von
Langhaus und Westfassade der Meldenser Kathedrale
wenden wir uns der Beschreibung der Skulptur an beiden
im 14. Jahrhundert ausgeführten Westportalen zu.

Mittleres Westportal: Weltgericht (Ikonographie; Abb. 2)

Vom plastischen Schmuck dieses Portals sind nach den
Zerstörungen durch die Hugenotten im Jahre 156226 und
dem durch Umwelteinflüsse bedingten Steinzerfall27 nur
noch die Reliefs des Tympanons und ein Teil der sehr stark
abgewitterten Archivoltenfiguren einigermassen erhalten.
In traditioneller Weise wählten die Auftraggeber das

Weltgericht als Thema der bildnerischen Darstellungen am
Haupteingang der Kathedrale.28

Das Tympanon gliedert sich in drei Streifen und ist von
ebenfalls drei figurengeschmückten Bogenläufen
eingerahmt. Zwei Reihen von Baldachinen trennen die einzelnen
Register. Dieses architektonische Motiv schafft zugleich
Raum für die Figuren und dient denjenigen im Mittelstreifen

und in der Spitze des Bogenfelds als Standfläche. In der
Mitte des untersten Registers erheben sich die Toten aus
ihren Sarkophagen, die in mehreren Zonen über- und
hintereinander angeordnet sind (Abb. 6). Die Bildhauer
zeigen die Auferstehenden in allen Phasen ihres
Erwachens, von halb liegender Stellung bis zum endgültigen
Verlassen des Grabs. Locker drapierte Bahrtücher, die
teilweise über den Kopf gezogen sind, umhüllen die nackten

Leiber und Glieder. Die Bewegungen der Figuren teilen
sich den Stoffen ihrer Gewandung mit, so dass die einzelnen

Gestalten sich in einem wogenden Aufundnieder
verweben. Dieser richtungslosen Bewegung der Auferstehenden

wird beidseits von stehenden Figuren Einhalt
geboten. Am linken Ende des Bildstreifens wenden sich die
Seligen dem Paradies zu. Diesen Ort stellte sich der
Bildhauer des 14. Jahrhunderts als ein dreigeschossiges Gebäude

vor, das sich auf jedem Stockwerk in einem Spitzbogenpaar

öffnet. Unter den Arkaden erscheinen einzelne Figuren,

die bereits Eingang in den Himmelspalast gefunden

40



*•.v< s
v

'*!
aJ* %

v

> *

•#' f#ai

CCMT&f 7,., 'n:%fi7

c

\/
Sr« X%

w.-y%
wm

^'fT^^Y
:

¦ # P. C .Ï » #:'¦: V'. ¦¦¦''.¦%.¦¦. :r:-

-.—;t_ - «r
Y.."-fc.. -*Ä

.:'* ..:-: 't,': a- ¦¦ ,7>

7%<V ¦
C: * C 11 <

'

AVI t - :?

«e?%*C*"'!r^ - - -.. à¦ I-, t ¦ -*

^

W ,r-
fs^

•Y-
,Jr ;' YY: ¦ : .;;: :

k ^lj-r.*

- ',L*r. rT
#ifc^

-

Abb. 3 Marienleben. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal. Tympanon.

41



haben. Vor dem Tor dieses Baus haben sich vier Figuren
versammelt, unter denen der Betrachter am teilweise
zerstörten Schlüssel in der Rechten den Apostelfürsten
Petrus erkennt, der die Seligen am Tor zum Paradies
empfängt. Er fasst die ihm nächststehende Figur bei der Hand.
Rechts davon umarmt ein Engel einen ihm zugewandten
König, die einzige vollständig erhaltene Figur der Gruppe.
Die Gesichter von Petrus, des ihm nächststehenden Seligen
und des Engels dagegen sind gänzlich abgewittert und
teilweise weggeschlagen. Den rechten Teil des Streifens
nimmt die Hölle ein (Abb. 7). Ein Teufel scheucht zwei
nackte Verdammte vor sich her, die ein grimassierender
Dämon unter der Höllenpforte empfängt. Auf dem Grunde
der Unterwelt reisst Leviathan den Rachen auf und
verschlingt eine Gruppe von Verdammten, deren Gesichtszüge
von Angst verzerrt sind. Eine weitere Gruppe von Sündern
blickt jammernd über den Rand eines bauchigen Kessels,
der oberhalb des Höllenschlunds auf einem lodernden
Feuer steht. Die Klagen der Gequälten drücken sich in
aufgerissenen Mündern und schmerzlich zusammengezogenen

Brauen aus.

-,.

,,„-

:fck»
1

7

J,

- '-""'nifl
Abb.4 Weltenrichter. Meaux, Kathedrale, mittleres Westportal,
Tympanon.

Das mittlere Register enthält eine Gruppe von zwei
knienden, einander zugewandten Figurenpaaren, die
beidseits von je zwei Posaunenengeln flankiert werden
(Abb. 5). Während die Posaunenbläser gut erhalten sind,
entstellen weitgehende Schäden das rechte Paar der
Mittelgruppe. Witterungseinflüsse zerstörten die Gesichtszüge
und Arme des bärtigen Mannes rechts aussen. Der Kopf der
inneren Figur rechts ist bis auf diejenigen Teile weggebrochen,

die auf dem Reliefgrund aufliegen. Durch das
Fellkleid gibt sich die Figur links aussen als Johannes Baptist zu
erkennen. Vor ihm kniet eine gekrönte Frau, deren Benennung

in der bisherigen Forschung schwankt. Einer alten
Tradition folgend identifizierte man die Gekrönte mit
Königin Jeanne de Bourgogne, der Gemahlin Philipps VI.
Dementsprechend wollte man in der beschädigten Figur
rechts diesen König selbst erkennen.29 Boinet hat dies
angezweifelt und die beiden Mittelfiguren als Maria und
Johannes Evangelist, die Fürbitter der Menschheit,
interpretiert. Schliesslich bemerkte er den Stab, der dem Knienden

rechts aussen an der Schulter lehnt und bezeichnete
diesen zu Recht als Jakobus den Älteren.

In der Spitze des Bogenfelds thront Christus als Richter
(Abb. 4), der die Wundmale der Kreuzigung vorweist. Die
Drapierung des Mantels lässt die rechte Hälfte der Brust mit
der Seitenwunde frei. Links und rechts des Richters knien
Engel, die wahrscheinlich einst die Marterwerkzeuge
trugen. Schwache Reliefspuren zwischen Christus und dem
rechten Engel erinnern an das hier früher vorhandene
Kreuz, zu dem möglicherweise auch der Metallhaken über
dem Kopf desselben Engels gehörte. Daran hing wohl eine
ebenfalls metallene Dornenkrone. Die Arme der Engel und
Teile des linken Armes sowie der Rechten Christi sind
heute abgebrochen. Die witterungsbedingte Zerstörung
zeichnet zunehmend die Gesichter und die Gewandoberflächen.

Die Ikonographie des Weltgerichts von Meaux geht aus
der Tradition des monumentalen gotischen Gerichtsbilds in
Frankreich hervor, die sich in dieser Form am mittleren
Südquerhausportal in Chartres ausgebildet hat. Dazu gehört
die Einteilung des Bogenfelds in Streifen, der wundweisende

Weltenrichter, die Engel mit Leidenswerkzeugen, das

Blasen der Posaunen, die Fürbitter, die Auferstehung der
Toten aus Sarkophagen, das Paradies und die Hölle.30 Wenn
wir jedoch das Tympanon von Meaux neben die wichtigsten
französischen Vertreter des Weltgerichts an Portalen des
13. Jahrhunderts stellen (Chartres, Reims, Paris, Amiens,
Bourges und Rouen)31, fallen uns sogleich einige signifikante

Abweichungen auf. Im Gegensatz zu allen übrigen uns
bekannten gotischen Gerichtstympana in Frankreich wird
die Auferstehung der Toten mit Hölle und Paradies in
einem Streifen zusammengefasst (Abb. 2). In diesem
Register fällt ausserdem die Darstellung des Paradieses in
der Form einer mehrstöckigen Loggia auf. Von allen oben
aufgezählten französischen Gerichtsportalen weicht
schliesslich die Wiedergabe der Fürbitter ab (Abb. 5). Ihnen
ist in Meaux mit den Posaunenengeln zusammen ein
eigener Bildstreifen vorbehalten, und zudem knien an der

42



5-'

- ^;

/ ' m :

H
I^HPyw#

s». <%

/
Abb. 5 Fürbitter (Johannes der Täufer, Maria, Johannes Evangelist und Jacobus maior); Meaux, Kathedrale, mittleres
Westportal, Tympanon.

Seite des im 13. Jahrhundert üblichen Intercessorenpaares,
Maria und Johannes Evangelist32, zwei weitere Heilige, die,
wie wir wissen, Amédée Boinet richtig Johannes Baptist
und Jacobus maior benannt hat.33 Die Trennung von Richter

und Fürbitter übt auf den Betrachter eine zweifache
Wirkung aus: Einerseits wird mehr Nachdruck auf die
Fürbitte gelegt (Herausheben der Gruppe, Darstellung
zweier zusätzlicher Fürbitter), andererseits entsteht eine
deutliche hieratische Rangordnung zwischen Richter und
Fürbitter.

Mit seiner völligen Ranggleichheit der Richter-Fürbitter-
Gruppe blieb das mittlere Südquerhausportal in Chartres
eine Ausnahme.34 Eher hat sich die hieratische Ordnung des

Gerichtstympanons am Nordquerhaus der Kathedrale von
Reims durchgesetzt, wo die Fürbitter demütig flehend zu
Füssen der übergrossen Richterfigur knien, deren Thron
ausserdem auf ein Podest gehoben ist.35 Auf andere Weise,
aber ebenso deutlich, wird der Rangunterschied von Richter
und Fürbitter im Tympanon des mittleren Westportals von
Notre-Dame in Paris ausgedrückt.36 Christus thront wie in
Reims leicht erhöht und wird von Engeln flankiert, welche
die Leidenswerkzeuge wie Insignien vorweisen. Die knienden

Fürbitter sind im Gegensatz zu Reims und Chartres an
den Rand des Bildfelds geschoben. Allerdings erscheint
jetzt Maria erstmals als gekrönte Himmelskönigin. Die
Trennung von Richter und Fürbitter fällt im Tympanon des

mittleren Westportals in Bourges am deutlichsten aus, wo
Maria und Johannes Evangelist durch je zwei Engel mit
Leidenswerkzeugen vom Richter getrennt sind. Diese
direkte Zuordnung der Engel zu Christus übernimmt man
in Meaux. Die Komposition mit den in unterschiedlicher
Höhe angebrachten Richter und Fürbittern bereitet das

Westportal von Saint-Urbain in Troyes vor (um 1290).

Dieses Tympanon hat jedoch die Gliederung in Streifen

zugunsten einer Masswerkunterteilung aufgegeben. Der
Weltenrichter nimmt, flankiert von Engeln, den grossen
mittleren Vierpass ein, während Maria und Johannes in die
beiden kleineren der unteren Zone verwiesen sind.37

Trotz seiner ungewöhnlichen Stellung gehört das

Fürbitterpaar in Meaux zum Figurenrepertoire des gotischen
Gerichtsbilds. Dagegen verlangen die beiden zusätzlichen
Intercessoren - anders sind sie wohl nicht zu benennen -
eine Erklärung. Wie wir oben schon angedeutet haben,
missverstand die ältere Forschung, die sich mit der Kathedrale

von Meaux beschäftigt hatte, Maria und Johannes

Evangelist als französisches Königspaar und sah demnach
die beiden zusätzlichen Heiligen als deren Schutzpatrone.38
Die ikonographische Tradition des Weltgerichtsbildes lässt

jedoch, wie Boinet sehr richtig bemerkte, eine derartige
Identifikation nicht zu. Häufig enthalten aber solche Legenden

einen Kern an Wahrheit, denn, wie oben dargelegt,
stand tatsächlich ein König Frankreichs mit dem Bau der

43



¦\fs

•\:*

y
>fc

i-«
"*%

*«,I * » '|V\.** "

J*T

1ÄT
Abb. 6 Paradies und Auferstehende. Meaux, Kathedrale, mittleres Westportal, Tympanon.

Fassade in Verbindung. Philippe VI, der erste König aus
dem Hause Valois, gab nicht nur mit seiner erwähnten
Urkunde von 1335 die Erlaubnis zum Bau der Fassade,
sondern knüpfte die Bedingung daran, dass die Kanoniker
jedes Jahr für ihn, seine Gemahlin Jeanne de Bourgogne
und seinen Sohn Jean, Herzog der Normandie (später
Jean II le Bon, König von Frankreich) eine Jahrzeit feierten.

Diese Messe wurde bis zum Ende des Ancien Régime
jedes Jahr gelesen.39 Die Fürbitte zugunsten der drei königlichen

Personen erschöpfte sich jedoch unseres Erachtens
nicht nur in der verlangten Messfeier, sondern sie wurde
ausserdem in immerwährender und für alle Gläubigen
anschaulicher Form von den Patronen des Königspaars zu
Füssen Christi im Weltgericht fortgeführt. Johannes der
Täufer bittet an der Seite Mariens für das Heil der Königin
Jeanne und zugleich für dasjenige ihres Sohnes Jean.
Jacobus, zu dessen Grab der Vater Philipps wallfahrtete40
und der bis ins 15. Jahrhundert einer der wichtigsten
Schutzheiligen der französischen Monarchen war41, tritt an
der Seite von Johannes Evangelist für die Seele des Königs
ein. Die Legende hat also recht, dass der König und die
Königin sowie der Dauphin tatsächlich in der Gerichtskomposition

anwesend sind, jedoch nicht in ihrer eigenen
Gestalt, sondern in derjenigen ihrer bevorzugten Heiligen,
deren Fürbitte sie gewiss mehr Wirkung als der eigenen
Anwesenheit im Bilde zuschrieben.42

Man könnte gegen unsere Interpretation einwenden, dass

die Heiligen, Johannes der Täufer und Jacobus maior, auch
für die Vorgänger von Philippe VI und Jeanne de Bourgogne,

nämlich auf Charles IV le Bei und Jeanne d'Evreux
zutreffen könnten.43 Hatte nicht schon Charles IV den
Kanonikern 1327 die Erlaubnis gegeben, ihre Kathedrale
nach Westen weiterzubauen? Indessen hat das Problem der
Fürbitte vor Gott durch die Heiligen keinen französischen
König der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts so sehr bewegt
wie den frommen Philippe VI.44 Die Frage, ob die Seligen
und damit auch die Heiligen sogleich nach ihrem Tode zur
Anschauung Gottes kamen, war in den frühen dreissiger
Jahren heftig umstritten. Die Auseinandersetzungen um
diese rein theologische Frage begannen, als Papst Johannes
XXII. in Avignon vier Predigten hielt, in denen er die
damals vorherrschende Ansicht, die Seelen könnten bereits
vor dem Endgericht der Anschauung Gottes teilhaftig
werden, als Irrlehre erklärte (1331/1332).45 Die sich daran
anschliessende Diskussion wurde stark aufgebauscht, weil
sie zu politischen Zielsetzungen missbraucht worden war.46

Besonders Philippe VI war jedes Mittel recht, den Papst
gefügig zu machen, um ungestört seine politischen
Ambitionen zu verfolgen. Er strebte Gebietsvergrösserungen im
Südosten Frankreichs an, denen sich jedoch die Kirche
widersetzte47, und verlangte ausserdem von der Kurie
finanzielle Unterstützung für den geplanten Kreuzzug.48

44



J^V^ri
i

d

¦y

rr
tCf f

r

"Sr '^^ ^

f
Abb. 7 Hölle. Meaux, Kathedrale, mittleres Westportal, Tympanon.

Auf Verlangen des Papstes verfasste der uns bereits als
Bischof von Meaux bekannte Durandus de Sancto Porciano
einen Traktat über die visio beatifica.49 Diese Schrift
widersprach deutlich der Ansicht von Johannes XXII. Nachdem
der Franziskanergeneral Geraldus Odonis 1333 das Problem
mit Studenten der Universität Paris öffentlich diskutiert
hatte, griff der König persönlich in den Streit ein. In der
Annahme, der Franziskanergeneral vertrete die Ansichten
des Papstes, zitierte er ihn vor eine Versammlung von
Theologen, die über seine Ausführungen urteilen sollten.
Ähnlich wie Durandus lehnte dieses Gremium den von
Geraldus vertretenen Standpunkt ab, obschon dieser
keineswegs völlig mit der Haltung des Papstes übereinstimmte.
Philippe VI liess die Theologen ein zweites Mal in Vincen-
nes zusammenrufen und verlangte von ihnen, die
Streitpunkte und ihre Meinung dazu schriftlich niederzulegen
und an den Papst zu schicken.50 Dieser beharrte jedoch auf
seiner Meinung und starb 1334, ohne sie widerrufen zu
haben.51 Erst Benedikt XII. stellte die vom König und
weiten Kreisen geforderte Rechtgläubigkeit wieder her,
indem er 1336 die Anschauung Gottes durch die Seligen
von einem Konsistorium bestätigen und zum Dogma
erheben liess.

Das ungewöhnliche Gewicht der Fürbitter im Weltgericht
von Meaux kann nur im Zusammenhang mit diesen historischen

Ereignissen gesehen werden: Die königlichen Schutz¬

patrone bitten im Angesicht Gottes für die Herrscherfamilie,

die sich für die Rechtgläubigkeit eingesetzt hat. Sicher
hat der König nicht selber das ikonographische Programm,
geschweige denn die formale Gestaltung des Weltgerichts
von Meaux entworfen. Aber es ist sehr wahrscheinlich, dass

Bischof Jean de Meulan die Ansichten Philipps VI. und die
Resultate der theologischen Diskussion um die visio beatifica

am Mittelportal seiner Kathedrale ins Bild umsetzen
liess. Man darf dabei nicht vergessen, dass dies in einem
Landstrich geschah, der erst seit kurzem der französischen
Krone gehörte. Seit karolingischer Zeit hatte sich Meaux in
der Grafschaft Champagne-Brie befunden; die Stadt war
sogar neben Troyes und Provins eine der drei Residenzen
der Grafen gewesen. Nachdem Henri Ie Gros, der letzte
Graf der Champagne, 1274 ohne männlichen Erben gestorben

war und seine Tochter Jeanne de Navarre 1285 den

König Philippe le Bel geheiratet hatte, war die Eingliederung

der Grafschaft Champagne-Brie in das Domaine royal
faktisch vollzogen. Nominell blieben Champagne und Brie
jedoch eine selbständige Einheit, was nach dem Tode von
Philippe le Bei (1314) zu ständigen Spannungen zwischen
den Erben von Jeanne de Navarre (gestorben 1304) und dem

jeweiligen König führte. Als besonderes Problem erwies
sich die Grafschaft nach dem Dynastiewechsel. Erst 1335

kam es zu einem Vertrag zwischen dem Hause Evreux-
Navarre (d.h. den Erben der Jeanne de Navarre) und Philip-

45



.- y
¦ ¦ : .7. .<

V
•fit

m î^m *S ¦x
s:

^
SP.^

Q

Abb. 8 Verkündigung und Geburt Christi. Meaux, Kathedrale südliches Westportal, Tympanon.

pe VI, in welchem dem König auf immer und ewig sämtliche

Rechte über Champagne und Brie abgetreten wurden.52
Vor diesem politischen Hintergrund ist es noch verständlicher,

dass der Bischof von Meaux als Parteigänger Philipps
VI. unmittelbar nach diesem Vertragsabschluss die heiligen
Fürbitter des Königshauses an die zentrale Stelle des Welt-
gerichtstympanons setzen liess.

Durch die Fürbitte zugunsten der drei hochstehenden
Personen wurde das Motiv der Intercessio der eigentliche
Mittel- und Schwerpunkt des Gerichtsbilds von Meaux.
Daher mussten die übrigen Bildteile des Weltgerichts,
Himmel, Auferstehung und Hölle, in einem einzigen
Tympanonstreifen zusammengefasst werden. Die einzelnen
Elemente dieses Bildregisters lassen sich mit Ausnahme der
Paradiesesvorstellung ohne weiteres in den vielteiligen
Gerichtstympana an den französischen Kathedralportalen
des 13. Jahrhunderts nachweisen. Am mittleren Westportal
von Notre-Dame in Paris wurden die Auferstehenden
erstmals als dicht ineinander verwobene Menge von Figuren

gebildet, die in ihre Bahrtücher gehüllt den Sarkophagen

entsteigen.53 Wie in den Reliefs von Amiens und Troyes
werden die Verdammten in Meaux nackt zur Hölle
geführt54, und wie in Paris und Amiens drücken die Meldenser
Bildhauer die Schrecken der Hölle durch den Rachen
Leviathans und einen brodelnden Kessel aus, in dem die

Verdammten ihre ewigen Sündenstrafen abbüssen. Auch
den Petrus und die Engel, welche die Seligen am Tor zur
Himmelsburg empfangen, finden wir in den meisten
gotischen Gerichtstympana Frankreichs (Amiens).55 Für das

dreigeschossige Gebäude hingegen, das in kleine Arkaden-
kompartimente unterteilt ist, gibt es in den Gerichtsbildern
des 13. Jahrhunderts keine Parallele. Mit ihm griffen die in
Meaux tätigen Künstler eine Vorstellung des Paradieses aus
dem 12. Jahrhundert auf. Einen ähnlichen Bau als Aufenthaltsort

der Seligen zeigt das Tympanon am Westportal der
Kathedrale von Autun56, ein Motiv, das auch ein spanisches
Emailkreuz des 14. Jahrhunderts auf seiner Rückseite
aufweist.57 Die dort dargestellte Himmelsburg ist die zeitlich

nächste Parallele zu Meaux.

Unsere Analyse ergibt eine enge Verbundenheit des

Weltgerichts von Meaux mit der Bildtradition des 13.

Jahrhunderts. Einzelne Elemente weisen indessen deutlich
retrospektive Tendenzen auf, die an vorgotische
Gerichtsdarstellungen anknüpfen. In die traditionellen Bildformen
flochten die Bildhauer aber auch Motive ein, welche nicht
nur auf die historischen Vorgänge anspielen, die zum
Weiterbau der Kathedrale von Meaux im 14. Jahrhundert
führten, sondern die auch die religiösen Vorstellungen des
herrschenden Monarchen reflektieren.

46



'
r

I

'•

ft
M®*»

^i
* *c " -

i

> f .r" •
V

*&*sJjtekÀ- ¦-... \ ¦^ «

al: 3fc&

...-"

Abb. 9 Anbetung der Könige. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal, Tympanon.

Rechtes Westportal: Marienleben (Ikonographie; Abb. 3)

Auch die Thematik dieses Portals steht in der Tradition der
hochgotischen Portalprogramme an französischen
Kathedralen.58 Die Gliederung des Tympanons entspricht genau
derjenigen am Gerichtsportal. Die obere Baldachinreihe
wiederholt ausserdem die Formen des entsprechenden
Architekturteils in dem zuerst beschriebenen Bogenfeld.

Die Szenenfolge des unteren Bildregisters setzt links mit
der Verkündigung an Maria ein (Abb. 8). Gabriel hat sich
der Jungfrau von links genähert und beugt seine Knie zum
Gruss (Abb. 10). Der rechte Arm des Erzengels und das

Schriftband mit den Grussworten sowie die Flügelspitzen
des Engels sind weggebrochen. Maria sitzt hinter einem
Bücherpult (Abb. 11), auf dem ein Codex aufgeschlagen
liegt. Sie erwidert den Gruss des Engels, indem sie mit ihrer
Rechten die Brust berührt und das Haupt dem himmlischen
Boten entgegenneigt. Über dem Engel blickt Gottvater aus
einer dichten Wolke. Eine unförmige Erhebung auf dem
Reliefgrund zwischen Gottvater und dem Haupt Mariens
dürfte das Überbleibsel der Geisttaube sein.

Die nachfolgende Geburtsszene ist durch eine niedrige
Mauer von der Verkündigung abgetrennt (Abb. 8). Maria
richtet sich auf ihrem Lager auf und greift nach dem Händ¬

chen des Jesuskindes, das über ihr in der Krippe liegt. Ochs

und Esel stecken die Köpfe durch eine rundbogige Öffnung
und beschnuppern das Neugeborene. Zu Füssen Mariens
sitzt Joseph auf seinen Stock gestützt und weist mit seiner

Rechten auf den Jesusknaben. Wiederum grenzt eine Art
Mauer das Weihnachtsbild von der Epiphanie ab (Abb. 9).

In diesem dritten Bild des Türsturzes sitzt Maria von Kissen

gestützt auf ihrem Lager und hält das Kind auf ihrem
Schoss. Die Köpfe von Mutter und Kind sowie die Ärmchen
des Kindes sind abgeschlagen. Rechts neben Maria steht

Joseph (Abb. 12), der, auf seinen Stock gestützt, den

Vorgang beobachtet. Zu Füssen Mariens und des Jesuskindes

kniet der älteste König. Mit der abgebrochenen Rechten
fasste er an die Krone, während er wohl in der ebenfalls
zerstörten Linken die Gabe für das Kind hielt. Der lange
Bart, der kahle Schädel und die runzlige Stirn charakterisieren

den König als Greis.59 Der zweite Magier, der das reife
Mannesalter repräsentiert, zeigt mit erhobenem Arm (die
Hand ist zerstört) auf den Stern (Abb. 12), der in einer
Wolke über dem Haupt der Gottesmutter und des Kindes
schwebt. Sein gekröntes Haupt wendet dieser mittlere
König seinem jüngsten Gefährten zu (Abb. 13). Die Gabe

trug er wohl in seiner Linken, mit der er gleichzeitig den

Mantel rafft. Hand und Geschenk fehlen heute. Der jüng-

47



/

V,
AN»¦ as»

;

%^Wn*

0
XL 3

^#P- &
Abb. 10 Verkündigungsengel.
Westportal, Tympanon.

Meaux, Kathedrale, südliches

ste, bartlose König schreitet auf Mutter und Kind zu. Auch
er hat seinen Mantel vor dem Leib gerafft und trug, nach
der Bruchstelle auf der Brust zu urteilen, einen hohen
Gegenstand zu seiner Linken, die jedoch genau wie die
rechte Hand zerstört ist. Hinter dem dritten Herrscher
überwacht ein Knappe die zur Hälfte sichtbaren Pferde, die
unruhig mit den Hufen scharren.

Der Mittelstreifen ist dem Marientod vorbehalten
(Abb. 15). Im Zentrum der Komposition liegt Maria auf
ihrem Lager ausgestreckt. Mit geschlossenen Augen und
überkreuzten Armen scheint sie zu schlafen. Zwei Engel
beugen sich aus einer Wolke über die Tote. Beide schwingen

ein Rauchfass, wobei dasjenige des linken Engels
zerstört ist. Eingerahmt durch diese Engel erscheint Christus

in Halbfigur auf einem Wolkensaum und hält die
kindähnliche Seele seiner Mutter in den Armen (Abb. 14).

Zu beiden Seiten des Totenlagers nähern sich die Apostel
und erweisen der Mutter Christi die letzte Ehre. Leider sind
diese Figurengruppen fast völlig verwittert.

In der Spitze des Bogenfeldes thront die gekrönte Maria
zur Rechten des Sohnes, der sie segnet (Abb. 16). Je ein
räuchernder Engel rahmt die Mittelgruppe kniend ein. Die
Ketten ihrer Rauchfässer, ihre Arme und Hände sind
abgebrochen. Es fehlen ferner der segnende rechte Arm
Christi sowie die Hände Mariens.

Zwar sind die Archivoltenfiguren dieses Portals etwas
besser erhalten als diejenigen des Jüngsten Gerichts, aber
auch hier hat die Zerstörung der Oberfläche schon einen
sehr fortgeschrittenen Grad erreicht (Abb. 17, 18 und 19).

Die innerste Archivolte wird beidseits von je vier Engeln
eingenommen, deren Köpfe meist zerstört sind. Den mittleren

Bogenlauf besetzen Heilige, während im äussersten
Propheten dargestellt sind. Unter den Heiligen erkennt man
Maria Magdalena am Haarkleid und Margarete, die dem
Drachen entsteigt.60

Nicht nur das Thema der Skulpturen am rechten Seitenportal

bedeutet einen Rückgriff auf die Tradition des
13. Jahrhunderts, sondern auch die Wahl der einzelnen
Szenen, die das Marienleben illustrieren. Die nähere
Betrachtung der jeweiligen Kompositionen zeigt jedoch, dass

man trotz der Verbundenheit mit der Skulptur der Hochgotik

höchst moderne ikonographische Formeln aufgriff.
Am auffälligsten wurde diese Wende zum Neuen in der
Szene der Verkündigung vollzogen (Abb. 8). Das 13.

Jahrhundert erzählt diese Episode in einer einfachen Komposition

von zwei Figuren, die sich grüssend einander
gegenüberstehen.61 In Meaux jedoch kniet Gabriel vor Maria
(Abb. 10), die lesend hinter einem Bücherpult sitzt. Diese
Fassung der Szene ist italienischen Ursprungs - sie war in
der sienesischen Malerei des frühen 14. Jahrhunderts
erstmals verbreitet - und wurde in Frankreich während der
zwanziger Jahre durch die Buchmaler der Werkstatt von
Jean Pucelle eingeführt.62 Dieses Atelier arbeitete
hauptsächlich für den Hof und dessen Umkreis, d.h. also für
dieselbe Auftraggebergruppe, die auch auf den Weiterbau
der Kathedrale von Meaux Einfluss nahm. Die Beziehungen

zur Pariser Kunst wird sehr wahrscheinlich wiederum
Bischof Jean de Meulan vermittelt haben, der vor seinem
Meldenser Episkopat in Paris tätig war.

Zwei von Pucelle-Nachfolgern geschaffene Miniaturen
stimmen mit Meaux am engsten überein. Die eine ziert das

Stundenbuch der Jeanne de Navarre (Paris, Bibliothèque
nationale, ms. n.a. lat. 3145, Fol. 39r), während die andere
zum Bilderschmuck des Stundenbuchs der Yolande de
Flandre gehört (London, British Library, Ms. Yates Thompson

27, Fol. 13v).63 Obwohl die Bildhauer eine genau mit
diesen Miniaturen übereinstimmende Gruppierung der
Figuren vornahmen und sie auch mit dem entsprechenden
Mobiliar umgaben, verzichteten sie auf eine Einordnung
der Szene in ein räumliches Ambiente oder deuteten dieses

lediglich an. Den Kastenraum als wohl fortschrittlichsten
formalen Aspekt der Miniaturen aus der Pucelle-Werkstatt
liessen die Bildhauer zugunsten der einheitlichen Raumbühne

des gesamten Bildstreifens weg, deren Tiefenerstrek-
kung die Baldachinreihe festlegt. Damit unterwarfen sich
die Steinbildner der Gestaltung hochgotischer Portaltympa-

48



na und garantierten im Anschluss an diese Tradition eine
fortlaufende Erzählung in drei Bildern.

Die Geburtsszene (Abb. 8) reproduziert eine seit
frühchristlicher und frühmittelalterlicher Zeit geläufige Formel,
an der man in Frankreich bis zum Ende des 14. Jahrhunderts

festhielt. Maria liegt auf dem Wochenbett, am Fussende

ihres Lagers sitzt Joseph, und über ihr befindet sich
die Krippe mit dem Kind in einer rundbogigen Nische, aus
deren Öffnung Ochs und Esel hervorschauen.64 Die erwähnten

traditionellen Bestandteile werden durch eine wichtige
Neuerung des 13. Jahrhunderts bereichert: Maria, statt sich
sinnend von ihm abzuwenden, berührt den Neugeborenen
mit zärtlichen Gesten.65 Die Werkstatt von Jean Pucelle
bediente sich ebenfalls dieser Formel des Weihnachtsbilds.
Das Brevier der Blanche de France, ein frühes Werk dieses
Ateliers (um 1320), enthält auf Fol. 127 eine Geburtsminiatur,

die bis in alle Einzelheiten die Szene im Tympanon von
Meaux vorbildet (Rom, Biblioteca Vaticana, Ms. Cod. Urb.
Lat. 603).66 Die eingetiefte Rundbogennische mit Ochs und
Esel wurde als einzige Ausnahme möglicherweise von der
nördlichen Chorschranke in Notre-Dame zu Paris
angeregt.67

'

#•

•«:

3Y

J

Abb. 12 Joseph und zwei Magier aus der Anbetung der Könige.
Meaux, Kathedrale, südliches Westportal, Tympanon.

Für die Anbetung der Könige (Abb. 9) war im wesentlichen

der während des 12. Jahrhunderts in Frankreich
entstandene Schauspieltypus massgebend: Ein König kniet

vor Maria und dem Kind, während der zweite auf den Stern

&».

-,,.

X-

NÎ i Ì
' c

•

i
*:

!»
'

W*S5CCSÈk, I—i
Abb. 11 Maria der Verkündigung. Meaux, Kathedrale, südliches
Westportal, Tympanon.

Abb. 13 Zwei Magier aus der Anbetung der Könige.
Kathedrale, südliches Westportal, Tympanon.

Meaux,

49



deutet und sich zugleich nach seinem dritten Gefährten
umwendet.68 In der Buchmalerei und in den Werken der
Elfenbeinschnitzerei des 14. Jahrhunderts erscheinen meist
nur die drei Könige vor Maria und dem Kind. Auch nähern
sich diese fast immer der Gottesmutter und dem Jesusknaben

von links her. Joseph wird meistens weggelassen, weil
er in den Königsspielen fehlte, die der Bildvorstellung
zugrunde liegen.69 Seine Anwesenheit ist jedoch durch
ältere Bildtypen festgelegt, die sich bis in die frühchristliche
Sarkophagplastik zurückverfolgen lassen.70

Nicht aus dem Königsspiel stammt die Vorstellung, dass
die Heiligen Drei Könige mit einem glänzenden Gefolge
nach Bethlehem gezogen sind. Davon berichtet vielmehr
die religiöse Erbauungsliteratur des 13. und frühen 14.

Jahrhunderts.71 Eine reduzierte Darstellung der Königskarawane

in der Form von zwei Pferden und einem Knappen
bilden um die Mitte des 13. Jahrhunderts fast gleichzeitig
die Bildhauer des Lettners von Chartres und Nicola Pisano
an der Kanzel des Baptisteriums von Pisa ab.72

Im Marientod von Meaux wird hingegen eine konservative
Bildformel aufgegriffen (Abb. 3). Im Gegensatz zu den

Kompositionen der hochgotischen Figurenportale und des

- C • '¦^•^<m*":*hé*jîy_

%

>

f '

¦:¦¦¦¦

,.-,'

Abb. 14 Christus aus dem Marientod. Meaux, Kathedrale, südliches

Westportal, Tympanon.

Reliefs auf der Nordseite des Chors von Notre-Dame
versammeln sich hier die Apostel nicht um das Sterbelager
Mariens, sondern zu ihren Füssen und zu ihrem Haupt.
Diese Anordnung der Figuren geht letztlich auf die byzantinische

Fassung der Szene zurück, der auch die Engel und
der halbfigurige Christus entnommen sind, obschon letzterer

nicht hinter dem Lager Mariens steht, sondern aus einer
Wolke auftaucht (Abb. 14).73 Die friesartige Anordnung der
Figuren finden wir auch in dem ausgezeichneten Relief des
Marientodes aus dem frühen 14. Jahrhundert, das in Saint-
Gervais zu Paris nachträglich als Altarantependium versetzt
wurde.74

Für die Darstellung der Marienkrönung greifen die
Bildhauer von Meaux den ältesten in Frankreich geläufigen
Typus auf, der zum ersten Mal am Marienportal von Senlis
(um 1170) erschien.75 Darin setzt Christus Maria nicht die
Krone auf, sondern er segnet die bereits gekrönte Gottesmutter.

Zusammenfassend halten wir fest, dass die Ikonographie
des Marienzyklus von Meaux Züge enthält, die mit solchen
des Weltgerichts übereinstimmen. Neben der Verwendung
von modernsten Bildformen fällt eine grosse Vorliebe für
Darstellungselemente auf, die der vor- und frühgotischen
Zeit angehören.

Zur stilgeschichtlichen Stellung

Abschliessend wenden wir uns der formalen Gestaltung der
Reliefs zu. Als Terminus post für die Entstehung des
Skulpturenschmucks der beiden Portale gilt das Jahr des Baubeginns,

1336. Die Anlehnung der fraglichen Baupartien an die
Pariser Architektur verweist auf eine entsprechende
Herkunft der Bildhauer oder zumindest ihrer Vorlagen.
Ikonographische Übereinstimmungen mit Miniaturen aus der
Pucelle-Werkstatt und deren Umkreis deuten ebenfalls auf
die Kunst der Hauptstadt als Quelle für die formale Beschaffenheit

unserer Portale hin. Die künstlerische Abhängigkeit
der Brie champenoise von Paris spiegelt die Verhältnisse in
allen anderen Bereichen wider. Infolge der allzu grossen
Nähe zur Hauptstadt des Königreichs konnte sich Meaux
auch wirtschaftlich nie entfalten, und so blieb es durch das

ganze Mittelalter hindurch eine wenig bedeutende
Kleinstadt76, eine Tatsache, die der erwähnte Verzicht des Hauses
Evreux-Navarre auf die Grafschaft Champagne nur noch
besiegelte.

Mit unserem Terminus post 1336 stehen wir im Gegensatz
zu allen Autoren, die bisher versuchten, die Skulpturen der
beiden Portale zeitlich einzuordnen. E. JOUY und AMÉDÉE

Boinet vertraten die Meinung, die Skulpturen seien gros-
senteils an der heutigen Stelle wiederverwendet worden.
Während Jouy sich nur vage über die Datierung dieses
Ensembles äusserte77, meinte Boinet, das Gerichtstympa-
non und Teile des Marienlebens (Krönung und Apostel des

Marientodes) seien im dritten Viertel des 13. Jahrhunderts
entstanden. Den Türsturz des Marienportals und die liegende

Jungfrau des Marientodes betrachtete er dagegen aus

50



"

\

77.

4fc"^

A
fcteX*

•

Abb. 15 Marientod. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal, Tympanon.

ikonographischen Gründen als Werke des dritten Viertels
des 14. Jahrhunderts.78 Ein angeblich schlechter Versatz der
Reliefs diente beiden Autoren als Argument für die These
der Wiederverwendung. Die Baugeschichte verbietet jedoch
die Annahme, man habe im dritten Viertel des 13. Jahrhunderts

für eine Westfassade Skulpturen gehauen, deren Bau
damals in entfernter Zukunft lag. Vielmehr stellte sich in
dieser Zeit die schwierige Aufgabe, den Chor und anschliessend

das Querhaus zu erneuern.79 François Deshoulières
übernahm die Wiederverwendungsthese für das Mittelportal,

hielt jedoch das Marientympanon für ein einheitliches
Werk der Zeit nach 1320.80 Dorothy Gillerman folgt der
Vorstellung von Deshoulières, die Skulptur des Marienportals

sei als Ganzes ein Werk des 14. Jahrhunderts. Sie datiert
das Ensemble jedoch in die Regierungszeit von Philippe Ie

Bei (also vor 1314).81

Die Verbindung, welche man bisher zwischen unseren
Portalen und dem 13. Jahrhundert herstellte, war insofern
berechtigt, als diese Werke im Bereich des architektonischen

Dekors bis auf kleine Abweichungen das dem heiligen

Stephanus gewidmete Südquerhausportal der 1280er
Jahre kopieren (dreiteiliges Gewände, das fast ohne
Unterbrechung in die Archivolten übergeht, zweiteiliger Eingang,
dreistreifiges Tympanon).82 Die Baldachinreihen vom
Tympanon des Südquerhausportals werden im Westen am
Bogenfeld des Marienlebens wiederholt. Die obere Reihe
der Baldachine am Stephanusportal diente auch den
entsprechenden Baldachinen am Gerichtsportal als Vorlage.
Für die Chronologie beweisen diese untergeordneten
Analogien gar nichts. Vielleicht hat man sich beim Bau der
Westportale einiger noch vorhandener Schablonen aus den
1280er Jahren bedient. Zwar steht eine genaue stilgeschicht¬

liche Analyse der Skulptur des Stephanusportals immer
noch aus - sie stellt im Tympanon bekanntlich eine genaue
Kopie des entsprechenden Teils am südlichen Eingang zum
Querhaus der Pariser Kathedrale dar -, aber schon eine
oberflächliche Betrachtung zeigt deutlich, dass zwischen
den Werkgruppen am Querhaus und an der Westfassade von
Meaux keine direkten stilistischen Verbindungen bestehen.
Zudem sprechen, wie wir gesehen haben, sowohl die
Baugeschichte als auch die Ikonographie samt ihrem historischen
Hintergrund deutlich gegen eine Datierung der Westportale
vor 1336. Versucht man jedoch, die Datierung «kurz nach
1336» mit formalen Vergleichen zu erhärten, so stösst man
auf grosse Schwierigkeiten. Wie Dorothy Gillerman zu
Recht feststellte, liegt die Entwicklung der Skulptur wäh-

»'.,
A*

WÊrt •H
fri%

AM mf *p *r f ^f W ^f if
Abb. 16 Marienkrönung. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal,

Tympanon.

51



ì

é.

>

%

i\
i

I ft

Abb. 17 Heilige Agathe. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal
Archivolte.

rend der Herrschaft von Philippe VI fast gänzlich im
dunkeln.83 Bevor wir uns nach vergleichbaren Werken umsehen,
soll die formale Gestaltung der Skulpturen von Meaux,
soweit es die sehr fortgeschrittene Zerstörung noch zulässt,
kurz umrissen werden. Die Proportionen der Figuren sind

ausgewogen und lassen auf einen festen Kern schliessen.
Die Auffassung des Körpers bleibt aber weitgehend ambivalent.

Während die Auferstehenden im Weltgericht (Abb. 6),
der Verkündigungsengel (Abb. 10), die liegenden Marienfiguren

(Abb. 15), oder auch die sitzende Gottesmutter in der
Anbetung der Könige (Abb. 9) eine erstaunliche Wiedergabe

von organischen Zusammenhängen des Körpers und
seines Volumens aufweisen, bildet dieser bei andern, vor
allem bei den stehenden Figuren, eine ungegliederte Masse,
die höchstens durch ein vorgeschobenes Bein artikuliert

wird: Posaunenengel (Abb. 2), Apostel im Marientod
(Abb. 3), mittlerer und jüngster König der Anbetung
(Abb. 13).

Die Figuren der ersten Gruppe sind in eng am Körper
liegende Gewänder gekleidet, deren Faltenwurf durch
Haltung und Form von Leib und Gliedern bestimmt wird.
Die Bildhauer verzichteten bei diesen Drapierungen fast

gänzlich auf ornamentales Beiwerk. Anders sehen die

Figuren der zweiten Gruppe aus. Hier gliedert sich der
Gewandstoff in ein strenges Grundgerüst von senkrechten
Stäben, das in den röhrenartigen Falten am deutlichsten
zum Ausdruck kommt. Das vertikale Gestänge teilt sich
selbst den Mänteln mit, deren Falten quer zu den Röhren
des Gewandes als seichte Schüsseln drapiert sind. Die
herabhängenden Enden der Überwürfe ordnen sich stets
der Hauptrichtung der Komposition unter. Die Strenge der
Gewandstruktur muss aber im unversehrten Zustand der
Figuren durch den dekorativen Lauf des Saumlineaments
weitgehend gemildert gewesen sein. An den beiden stehenden

Königen der Anbetung, den Betttüchern von Mariens
Lager, am Weltenrichter (Abb. 4) und selbst an den grossen-
teils zerstörten Aposteln des Marientodes können wir
Spuren dieses ehemals stark hervortretenden Ornamentreichtums

noch erahnen. Aber selbst wenn dieser in seiner
ursprünglichen Frische und Farbigkeit erhalten wäre,
könnte er trotzdem den Figuren einen gewissen Anflug von
Steifheit und Sprödigkeit nicht nehmen. Er wird nicht
zuletzt von den kantigen Graten der Gewandfalten verursacht.

Rundlich frische Formen charakterisieren hingegen die
Gesichter der Engel und Frauen. Die schmalen Augen,
deren Unterlider einen fast geraden Strich bilden, und die
zierlichen Frisuren zeigen indessen wieder eine deutliche
Tendenz zu preziöser Künstlichkeit. Die Männerköpfe
tragen besonders durch die Zierlichkeit der Locken von
Haupt- und Barthaar das ihrige zu diesem Eindruck bei:
Christus des Marientodes (Abb. 14), Köpfe der Auferstehenden

(Abb. 6) und der mittlere König der Anbetung
(Abb. 12).

Auf die Konstruktion des Raumes als einer schmalen
Bühne haben wir schon weiter oben hingewiesen. Trotz der
geringen Raumtiefe ordnen die Bildhauer ihre Figuren
immer in mehreren Schichten an. Wo die Ausdehnung
dieses Raumes wie in der Auferstehung der Toten nicht
genügte, schichteten sie die Figuren in traditioneller Weise
übereinander (Abb. 6). In den einzelnen Bildkompositionen
spielt der unbearbeitete Reliefgrund eine wichtige Rolle.
Nicht nur bildet er einen deutlichen Kontrast zu den fast

vollplastisch gearbeiteten Figuren, sondern er hebt auch die
innerhalb der Komposition wichtigsten Protagonisten aus
dem Bildgefüge heraus, indem er sie als glatte Fläche
einfasst: Maria und Christus im Marientod (Abb. 3), mittlerer

König der Anbetung (Abb. 13), Krippe im Weihnachtsbild

(Abb. 8), Fürbitter im Gericht (Abb. 5).
Soweit wir die Archivoltenfiguren noch zu beurteilen

vermögen, weisen sie dieselben Stilmerkmale wie die
Reliefs auf (Abb. 17, 18 und 19). Besonders einige der erhal-

52



tenen Köpfe mit elegant gelocktem Haupt- und Barthaar
ordnen sich gut in die Beobachtungen ein, die wir an den
Reliefs machten. Die Drapierung der Gewänder und Mäntel
wirkt oft freier und schwungvoller als an den Figuren der
Tympana.

Dorothy Gillerman hat ohne weitere Begründung eine
stilistische Beziehung zwischen den Skulpturen des Marienportals

in Meaux und den berühmten Aposteln aus der
Kirche des Hôpital Saint-Jacques-aux-Pèlerins in Paris
angenommen.84 Da sie jedoch, wie wir bereits erwähnten,
die Skulpturen des Marienportals von Meaux für Werke der
Zeit vor 1314 gehalten hat, erschienen ihr die Apostel als
verfeinerte und raffiniertere Werke in der Nachfolge der
Tympanonreliefs von Meaux. Nach unserer Auffassung
muss man sich jedoch die zeitliche Reihenfolge umgekehrt
denken: Die Reliefs und Archivoltenfiguren von Meaux
entstanden später als das Apostelkollegium aus dem Hôpital
Saint-Jacques-aux-Pèlerins. Wie Françoise Baron nachgewiesen

hat, sind die heute im Musée de Cluny aufbewahrten

Apostel von zwei Bildhauern, Guillaume de Nourriche
und Robert de Lannoy, zwischen 1319 und 1327 ausgeführt
worden. Beide stammen aus dem für Mahaut d'Artois
arbeitenden Künstlerkreis, deren Mäzenatentum damals führend

war.85 An den Aposteln aus der Kirche des Hôpital Saint-

Jacques-aux-Pèlerins fällt wie in Meaux eine strenge,
stabartige Gliederung der Gewänder auf, hinter deren
Tektonik der Körr?r fast ganz verschwindet. Gewisse

Stoffpartien scv .men am Körper der Apostel zu kleben und
sind von dünnen, scharfkantigen Falten durchzogen (Jacobus

von Robert de Lannoy, Abb. 20). Die Enden des
Manteltuches gliedern sich zu einzelnen Tüten, deren Saum sich

in spiraligem Lauf über die vertikalen Röhren hinwegzieht
(heiliger Johannes des Robert de Lannoy und der Apostel,
der weder dem einen noch dem anderen Bildhauer
zugeschrieben werden kann).86 Der Faltenwurf der fünf Figuren
erweckt beim Betrachter denselben trocken-spröden
Eindruck, der auch von den Relieffiguren in Meaux ausgeht.
Schliesslich erkennen wir im Christus des Marientodes von
Meaux den Kopftypus derjenigen Figuren wieder, die

Robert de Lannoy zugeschrieben werden. Eine hohe Stirn
kennzeichnet diese sich zum Kinn hin stark verjüngenden
Gesichter. Sie werden von kunstvoll gewelltem Haar und
symmetrisch gelockten, kurzen Barten gerahmt. Das zierlich

hergerichtete Haupt- und Barthaar sowie die schmalen
Augen geben den Zügen dieselbe preziös-künstliche
Prägung wie den Figuren von Meaux.87

¦K
f...-

fi *
/i

n i

¥ ï*
4

\ >-

K
j

/

r
% ir:.

¦s

"S, -*

—IiYYYr»

I
7Ì V: ,«*

Abb. 18 Prophet. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal, Abb. 19 König. Meaux, Kathedrale, südliches Westportal, Archi-
Archivolte. volte.

53



cc

¦' *

•

V

¦ V *

J

Abb. 20 Heiliger Jacobus, aus der Kirche des Hôpital Saint-
Jacques-aux-Pèlerins, Paris. Musée de Cluny, Paris.

Die stilistische Verwandtschaft unserer Portalskulpturen
mit den Aposteln des Pariser Jakobshospitals beweist, wie
bereits angedeutet, keineswegs, dass die Reliefs von Meaux
vor 1336 entstanden sind. Robert de Lannoy lebte bis 135688,

und sicher gab es - heute verlorene - Werke seiner Hand,
die nach den Aposteln entstanden sind und ohne weiteres
eine Verbindung zwischen diesen und der Portalskulptur
von Meaux herstellen konnten.

Einen Hinweis auf die späte Entstehung der Portalplastik
von Meaux gewinnen wir überdies durch das einzige erhaltene

Skulpturenfragment der Ostchorschranke von Notre-
Dame in Paris, das sich heute im Louvre befindet. Das
Relief bildet den Kanoniker Pierre de Fayel ab, der 1344

starb. Sicher entstand die betende Figur noch zu Lebzeiten
des Abgebildeten, vielleicht um oder kurz vor 1340.89 An
dem Relief fallen uns wiederum die trockenen und spröden
Formen auf. Seine scharfen Faltengrate an den Ärmeln, mit
denen tiefe Stoffmulden voneinander getrennt werden,
finden wir etwa an den Posaunenengeln und an den knienden

Fürbittern des Gerichtstympanons in Meaux wieder.
Aus unseren Überlegungen zum Stil und zur Ikonographie

der beiden Meldenser Portale geht hervor, dass die im
Zentrum der Brie champenoise tätigen Bildhauer aus
Pariser Werkstätten herangezogen wurden. Wie die
Verbindungen mit den Aposteln aus der Kirche des Hôpital Saint-
Jacques-aux-Pèlerins beweisen, müssen diese Künstler
während der zwanziger Jahre des 14. Jahrhunderts für
Hofkreise gearbeitet haben.90 Ob sie dabei einen eigentlichen

Hofstil vertraten, lässt sich beim Variantenreichtum
des künstlerischen Ausdrucks in der ersten Hälfte des
14. Jahrhunderts nur schwer sagen. Immerhin zeigt die
Portalskulptur von Meaux, dass der Stil der Apostel aus der
Kirche des Hôpital Saint-Jacques-aux-Pèlerins bis in die
vierziger Jahre des 14. Jahrhunderts weiterlebte und gleichzeitig

durch neue Elemente bereichert wurde (Relief von
Pierre de Fayel). Obwohl bereits in der zweiten Hälfte der
dreissiger Jahre, beispielsweise in der Grabmalplastik91,
partielle Realismen auftauchen, die übrigens auch in Meaux
nicht fehlen, setzt sich diese neue zukunftsträchtige
Sehweise generell erst nach der Mitte des Jahrhunderts durch.92

Die französische Plastik von 1300-1340/50 ist noch sehr
stark in der Formtradition verwurzelt, die sich an hauptstädtische

Werke des späten 13. Jahrhunderts anlehnt (u.a.
Meaux, Südquerhausportal, um 1280-90; Rouen
Querhausportale, um 1280-1300). Der Skulpturenschmuck des

mittleren und südlichen Westportals der Kathedrale von
Meaux steht am Ende dieser Pariser Strömung. Er wird aller
Wahrscheinlichkeit nach zwischen 1336 und 1345 (spätestens)

entstanden sein. Nach dieser Neueinordnung der
zwei älteren Meldenser Westportale in die Entwicklung der
französischen Plastik des 14. Jahrhunderts wirft die Skulptur
des Zentrums der Brie champenoise selbst nach der grossartigen

Ausstellung der «Fastes du Gothique» in Paris93 ein
neues Licht auf die Bildnerei der Regierungszeit von
Philippe VI, von der man sich bisher nur ungenaue Vorstellungen

machen konnte. Zwar bleibt das Bild der Skulptur
dieser Epoche notwendigerweise lückenhaft, aber wie das

Ensemble von Meaux zur Genüge beweist, ist nach dem
Erlöschen der Capetinger und mit dem Wechsel zur Dynastie

der Valois kein Einschnitt in der künstlerischen
Entwicklung zu verzeichnen. Dieser trat vielmehr erst nach der
Katastrophe von Crécy und den Verheerungen des Schwarzen

Todes ein. Es ist nicht erstaunlich, dass man sich nach
diesen Ereignissen von den idealisierenden Tendenzen des
13. Jahrhunderts vorerst abwandte.

54



ANMERKUNGEN

1 Hartmut Krohm, Die Skulpturen der Querhausfassaden an der 2I

Kathedrale von Rouen, in: Aachener Kunstblätter 40, 1971,
S. 40-153. 22

2 Andre Masson/Jean Lafond, L'église abbatiale Saint-Ouen de
Rouen, (Petites monographies des grands édifices de la France),

Paris 1927.
3 Charles Porée, La cathédrale d'Auxerre, (Petites monogra¬

phies des grands édifices de la France), Paris 1926, S. 74-76. -
Jean Vallery-Radot, La cathédrale Saint-Etienne. Les principaux

textes de l'histoire de la construction, in: Congrès archéologique

116, 1958, S. 46-48. »
4 Jacques Gardelles, La cathédrale Saint-André de Bordeaux. Sa

Place dans l'évolution de l'architecture et de la sculpture, Bor- 24

deaux 1963, S. 232-275.
5 Lucien Bégule, Monographie de la cathédrale de Lyon, précédée

d'une notice historique par M.C Guigue, Lyon 1880, S. 70-77 und 25

157-204. »
6 Henri Pirenne, Histoire économique et sociale du Moyen Age, 21

Paris 1963, S. 157-181. - Georges Duby, Die Zeit der Kathedralen,

Frankfurt 1980, S. 325-328, 399-345.
7 Peter Kurmann, Nachwirkungen der Amienser Skulptur in den

Bildhauerwerkstätten der Kathedrale zu Reims, in: Mittelalterliche
Skulptur, Funktion und Gestalt (Hrsg. Friedrich Möbius

und Enrst Schubert), Weimar 1986 (im Druck).
8 Die Erzbischöfe von Lyon bemühten sich auch im 14. Jahrhun¬

dert mit verschiedensten Mitteln um neue Geldquellen für
den Bau der Metropolitankirche. Vgl. Lucien Bëgule (vgl.
Anm. 5), S. 8-9 (der Ertrag vakanter Pfründen soll dem Bau der 28

Kathedrale, insbesondere dem Bau der Türme, zugute
kommen), S. 41-46 (Stiftungen und Ablässe zugunsten des Baus im 29

13.-15. Jahrhundert). Zur Annexion Lyons durch die französischen

Könige: Jean Favier, Philippe le Bel, Paris 1978,
S. 300-301. Eingehender in: Joseph R. Strayer, The Reign of
Philipp the Fair. Princeton 1980, S. 356-364.

9 Peter Kurmann, La cathédrale Saint-Etienne de Meaux, étude
architecturale (Bibliothèque de la Société française d'archéolo- i0

gie 1), Genève, Paris 1971, S. 40-41.
10 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 54-55.
11 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 59-98.
12 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 100-102, Wortlaut des Devis

S. 100, Anm. 438.
13 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 101-102, Wortlaut der Urkun¬

de S. 102, Anm. 450. 3'
14 D.-Fr. Secousse, Mémoire sur l'union de la Champagne et de la

Brie à la Couronne de la France, in: Mémoires de littérature,
tirés des registres de l'Académie royale des Inscriptions et
Belles-Lettres 17, 1751, S. 295-315.

15 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 102-103, Wortlaut der
Urkunde S.103, Anm. 456.

16 Raymond Cazelles, La société politique et la crise de la royauté 32

sous Philippe de Valois, Paris 1958, S. 48-73. - A. Coville, Les
premiers Valois et la guerre de Cent ans (1328-1422), in: Ernest
Lavisse, Histoire de France, Bd. 4,1, Paris 1902, S. 3-4.

17 Gallia Christiana, Bd. 7, Paris 1744, Spalte 135, und Bd. 8,
(Suffragane von Paris), Paris 1744, Spalte 1635. - Henri Stein,
Le palais de Justice et la Sainte-Chapelle de Paris, Notice historique

et archéologique, Paris 1902, S. 131 (Ein Verwandter des
Jean de Meulan, Grégoire de Meulan, war bereits 1286-1297
trésorier der Sainte-Chapelle gewesen). - Dom Toussaints
du Plessis, Histoire de l'église de Meaux, Bd. 1, Paris 1731,
S. 258. - Raymond Cazelles (vgl. Anm. 16), S. 190, Anm. 8

und S. 255 (zu Jean de Meulan), S. 216, 234 und 255 (Amaury
de Meulan).

18 Gallia Christiana, Bd. 8, Paris 1744, Sp. 1634-1635. - Dom
Toussaints du Plessis (vgl. Anm. 17), S. 258.

19 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 112-119.
20 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 100, 115. 33

Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 114. - Dom Toussaints du
Plessis (vgl. Anm. 17), S. 275.

Für die Stadt selber fanden wir keine Hinweise auf die Pest im
Jahr 1348. Hingegen ist ihr Auftreten in Paris und Saint-Denis
während des Monats August 1348 gesichert. Wahrscheinlich
war auch schon Reims davon berührt, dort wütete sie aber
nachweisbar erst 1349. Paris wurde 1349 und 1350 erneut
heimgesucht. Vgl. Jean-Noël Biraban, Les hommes et la peste
en France et dans les pays européens et méditerranéens, Bd. 1, La
peste dans l'histoire, Paris, La Haye 1975, S. 74-77 und 377.

Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 103-104,115-119,133-141 (zur
Vollendung der Kathedrale).
Dieter Kimpel, Die Querhausarme von Notre-Dame zu Paris und
ihre Skulpturen, Bonn 1971, S. 30-92. - Peter Kurmann (vgl.
Anm. 9), Abb. 68.

Lucien Begule (vgl. Anm. 5), T 1.

Dom Toussaints du Plessis (vgl. Anm. 17), S. 357-358.
Monumentale Skulpturenzyklen des französischen 14.

Jahrhunderts haben grossen Seltenheitswert. Allein schon deshalb
musste man sie im Zeichen wachsender Umweltschäden zu
erhalten suchen. Wie weit man davon entfernt ist, zeigen die
Portale von Meaux überdeutlich. Hier ist die Zerstörung der
Substanz heute derart fortgeschritten, dass wohl jede
konservatorische Massnahme - woran derzeit niemand denkt - keine
Rettung mehr brächte. Man wird sich in naher Zukunft diese

wichtigen Werke nur noch in unzureichenden Photographien
ansehen können.
Willibald Sauerländer/Renate Kroos, Gotische Skulptur in
Frankreich 1140-1270, München 1970, S. 27-29.
E. Jouy, L'allongement de la cathédrale de Meaux et la
reconstruction de sa façade aux XlVe et XVe siècles, in: Bulletin de la
conférence d'histoire et d'archéologie du diocèse de Meaux 2,

1899, S. 64, Anm. 1. - Amédée Boinet, Les sculptures des

portails de la cathédrale de Meaux, in: Revue de l'art chrétien
62, 1912, S. 186-187.
Mit Ausnahme des Fürbitterpaares gehören alle aufgezählten
Motive schon dem vorgotischen Gerichtsbild an: Vgl. Beat
Brenk, Tradition und Neuerung in der christlichen Kunst des

ersten Jahrtausends. Studien zur Geschichte des Weltgerichts
(Wiener byzantinische Studien 3), Wien 1966. - Beat Brenk,
Weltgericht, in: Engelberg Kirschbaum (Hrsg.), Lexikon der
christlichen Ikonographie 4, 1972, Sp. 514-524.

Willibald Sauerländer/Renate Kroos (vgl. Anm. 28), T 108

(Chartres), 236 (Reims), 147 (Paris). - Wolfgang Medding,
Die Westportale der Kathedrale von Amiens und ihre Meister,

Augsburg 1930, Abb. 8-10. - Fabienne Joubert, Le jubé de

Bourges, remarques sur le style, in: Bulletin monumental 137,

1979, S. 341-369, Abb. 34 und 35. - Hartmut Krohm (vgl.
Anm. 1), Abb. 13.

Die Fürbitter wurden im 13. Jahrhundert aus dem byzantinischen

Jüngsten Gericht übernommen: Beat Brenk, 1972 (vgl.
Anm. 30), Sp. 520. Allerdings umfasst die Gruppe in der
byzantinischen Kunst Maria und Johannes Baptist. Die Frage,
warum dieser im Westen durch den Evangelisten ersetzt
wurde, hat die Forschung bisher nicht befriedigend erklärt.
Maria Andaloro, Note sui temi iconografici della Deesis e

dell'Haghiosoritissa, in: Rivista dell'istituto nazionale
d'Archeologia e Storia dell'arte 17, 1970 (1972), S. 109, erklärt die
Übernahme des Evangelisten in die Deesis mit der Darstellung
der Kreuzigung. Aus dieser Arbeit geht im übrigen hervor,
dass Johannes nicht nur in Frankreich, sondern auch in Italien
mit Maria zusammen die Deesisgruppe bildet: Fig. 16, Viterbo,
Santa Maria Nuova, Triptychon, frühes 13. Jahrhundert;
Fig. 17, Trevignano, Santa Maria Assunta, Triptychon, um 1200.

Wir danken Prof. Valentino Pace, Rom, für den Hinweis auf
diese Arbeit.
Amédée Boinet (vgl. Anm. 29), S. 187.

55



34 Willibald Sauerländer/Renate Kroos (vgl. Anm. 28), 114,

T 108.
35 Willibald Sauerländer/Renate Kroos (vgl. Anm. 28),

T 236. Dass an der Krönungskathedrale Johannes der Täufer
als Fürbitter erscheint, hängt nicht nur mit dem byzantini- 45

sehen Vorbild zusammen, sondern hat vor allem liturgische 46

Gründe. In den ältesten Formeln der Laudes regiae wurde für
das Heil des Königs als erster Heiliger Johannes der Täufer
angerufen, später folgte er oft zusammen mit Stephanus auf
Christus, Maria und die Erzengel: Ernst Kantorowicz, Ivories
and Litanies, in: Journal of the Warburg and Courtauld Insti- 47

tutes 15, 1942, S. 60. Nicht zufällig erscheint der königliche
Heilige auch an der inneren Westwand der Krönungskathedrale,

dort übrigens zusammen mit Stephanus: Willibald 48

Sauerländer/Renate Kroos (vgl. Anm. 28), T. 129, S. 160-161.
3<' Willibald Sauerländer/Renate Kroos (vgl. Anm. 28),

T 147.
37 Zur Datierung siehe Francis Salet, Saint-Urbain de Troyes, in:

Congrès archéologique 113,1955, S. 96-122, bes. S. 98 und Abb.
S. 116. - Ein dreifiguriges Gerichtsbild mit abgestufter Anord- 49

nung von Richter und Fürbittern kommt sehr häufig in der
französischen Elfenbeinschnitzerei des 14. Jahrhunderts vor. 50

Vgl. Raymond Koechlin, Les ivoires gothiques français, Bd. 2, 51

Paris 1924, Nr. 43, T. 17; Nr. 172, T. 43; Nr. 284; Nr. 348bis, S2

T. 80; Nr. 524, T. 93. 53

38 Amédée Boinet (vgl. Anm. 29), S. 188-189.
39 Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S.103.
40 Joseph Petit, Charles de Valois (1270-1325), Paris 1900, S. 233. -

Chronique parisienne anonyme de 1316 à 1339, in: Mémoires de 54

la Société de l'histoire de Paris et de l'Ile-de-France 11, 1885,
S. 59. - Henri Bordier, La confrérie des pèlerins de Saint- 5S

Jacques et ses archives, in: Mémoires de la Société de l'histoire *
de Paris et de l'Ile-de-France 1, 1875, S. 189.

41 Rene de la Coste-Messeliére, Fleurs de lys et coquilles Saint- "
Jacques. Rois et princes de France et le pèlerinage de Composte/le,
in: Bulletin de la Société historique et scientifique des Deux-
Sèvres 8, 1975, S. 245-265, trägt Hinweise zusammen, die sich S8

auf die Verehrung des heiligen Jacobus durch die französischen

Könige beziehen. Nach seinen Ausführungen war dieser 59

Heilige vor dem heiligen Michael der Patron der französischen
Könige. Erst Louis XI zog ihm als erster den heiligen Michael
vor. Die Jacobusverehrung der französischen Könige hängt
auch mit ihrer Imitatio Caroli magni zusammen: Emile Male, w

Les saints compagnons du Christ, Paris 1958, S. 153. 6I

42 Vergleichbar in dieser Hinsicht auch die berühmten Glasmale¬
reien, die Jacques Coeur in seiner Kapelle der Kathedrale von
Bourges anbringen liess: Louis Grodecki, Le »Mahre des a
vitraux de Jacques Cœur», in: Études d'art français offertes à

Charles Sterling, Paris 1975, S. 105-125, Abb. 66.
43 René de la Coste-Messeliere (vgl. Anm. 41), S. 256, vermu- 63

tet, Charles IV le Bel habe 1307 eine Pilgerfahrt nach Compostela

gelobt. Ausserdem brachte Jeanne d'Évreux, seine junge M

Witwe, das Kind, das sie von ihrem verstorbenen Gemahl
erwartete, im Pariser Hôpital Saint-Jacques zur Welt. Man fragt
sich, warum die Königin zu diesem Zweck ausgerechnet in 6S

dieses Hospital ging. Henri Bordier (vgl. Anm. 40),
S. 395-396, vermutet, dass die Königin ins Hospital der den '*
Valois treu ergebenen Bruderschaft gebracht wurde, damit ihr 67

niemand ein männliches Kind für den Fall unterschieben
konnte, wenn sie ein Mädchen gebären würde. Tatsächlich
schenkte sie einem Mädchen das Leben, worauf für Philippe M

de Valois der Weg zum Thron frei war. Philippe VI hatte in 69

dieser Hinsicht also einen guten Grund, sich dem heiligen
Jacobus zu Dank verpflichtet zu fühlen. ™

44 Der Hinweis auf die Problematik bei Barbara W. Tuchmann,
A Distant Mirror. The Calamitous 14th Century, London 1980 7I

(Reprint), S. 44-46. - Auch Henry Charles Lea, Geschichte
der Inquisition im Mittelalter, Bd. 3, Bonn 1913, S. 660-666. Die 72

beiden Schilderungen der Vorgänge von 1331/32-36 sind 73

mangelhaft und ungenau. Eine sorgfältige Interpretation der

Quellen und eine genaue Darstellung hingegen bei Anneliese
Meyer, Die Pariser Disputation des Geraldus Odonis über die
Visio Beatifica Dei, in: Archivio italiano per la storia della pietà
4, 1965, S. 215-251.
Anneliese Meyer (vgl. Anm. 44), S. 216.

Friedrich Bock, Reichsidee und Nationalstaaten. München
1943, S. 342-343. - Herbert Grundmann, Wahlkönigtum,
Territorialpolitik und Ostbewegung im 13. und 14. Jahrhundert
(Gebhardt, Handbuch der deutschen Geschichte, Bd. 5,
9. Aufl., München 1973), S. 187-188.
Friedrich Bock (vgl. Anm. 46), S. 342 (Der Papst wandte sich
hauptsächlich gegen die Übergriffe von Philippe VI in der
Dauphine).
Anthony Luttrell, The Crusade in the Fourteenth Century, in:
Europe in the Late Middle Ages, edited by J.R. Hale u.a.,
London 1965, S. 133-134. - J. Delaville le Roulx, La France
en Orient au XlVe siècle, Paris 1886, S. 86-102. - Jules Viard,
Les projets de croisade de Philippe VI de Valois, in: Bibliothèque
de l'École des Chartes 97, 1936, S. 305-316.
Paul Fournier, Durand de Saint-Pourçain, in: Histoire littéraire

de la France 37, 1938, S. 1-8.
Anneliese Meyer (vgl. Anm. 44), S. 219-223 und 249-250.
Herbert Grundmann (vgl.Anm. 46), S.188.
D.-Fr. Secousse (vgl. Anm. 14), S. 295-315.
Obwohl der Streifen mit den Auferstehenden im Gerichtstym-
panon von Notre-Dame im 19. Jahrhundert erneuert wurde,
gibt er den originalen Zustand wieder: Willibald Sauerlän-
der/Rfnate Kroos (vgl. Anm. 28), S. 132.

Wolfgang Medding (vgl. Anm. 31), Abb. 9, und Francis
Salet (vgl. Anm. 37), Abb. S. 116.

Wolfgang Medding (vgl. Anm. 31), Abb. 8.

Bernhard Rupprecht, Romanische Skulptur in Frankreich,
München 1975, T 172.

Marie-Madeleine Gauthier, Emaux du Moyen Âge occidental,
Fribourg 1972, S. 415. Kenntnis der Rückseite durch den Index
of Christian Art, Rom, Biblioteca Vaticana.
Willibald Sauerländer/Renate Kroos (vgl. Anm. 28),
5. 29-33.
Hugo Kehrer, Die Heiligen drei Könige in Literatur und Kunst,
Bd. 2, Leipzig 1909, S. 50-51 (früheste Darstellung der
Altersdifferenzen auf Ampullen in Monza und in einem Mosaik in
Sant'Apollinare Nuovo).
Amédée Boinet (vgl. Anm. 29), S. 184-185.
Zum Beispiel am linken Portal des Nordquerhauses, linkes
Gewände, in Chartres: Willibald Sauerländer/Renate
Kroos (vgl. Anm. 28), T. 94.
David M. Robb, The Iconography of the Annunciation in the
Fourteenth and Fifteenth Centuries, in: The Art Bulletin 18,1936,
S. 493-494.
Kathleen Morand, Jean Pucelle, Oxford 1962, T 17c
(Stundenbuch von Jeanne II de Navarre).
Ellen Judith Beer, Die Buchkunst von Sankt Katharinenthal,
in: Das Graduale von Sankt Katharinenthal, Kommentar (hrsg.
von Lucas Wüthrich), Luzern 1983, S. 109.

Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 1,

Gütersloh 1966, S. 83-84.
Kathleen Morand (vgl. Anm. 63), T. 3b.
Dorothy Gillerman, The Cloture of Notre-Dame and Its Role
in the Fourteenth Century Choir Program, New York/London
1977, Abb. 12.

Hugo Kehrer (vgl. Anm. 59), S. 129-194.
Hugo Kehrfr, Die Heiligen Drei Könige in Literatur und Kunst,
Bd. 1, Leipzig 1908, S. 63-64.
André Grabar, Christian Iconography. A Study of Its Origins,
Princeton 1968, Abb. 268 (oben).
Isa Ragusa/Rosalie B. Green, Meditations in the Life of
Christ, Princeton 1961, S. 45-53, Abb. 38 und 39.
Hugo Kehrer (vgl. Anm. 59), Abb. 56.

Cesare Gnudi, / rilievi del coro di Notre-Dame e la Vergine
Annunciata del Metropolitan Museum, in: Études d'art français

56



74

75

offertes à Charles Sterling, Paris 1975, S. 41-46, Abb. 27. - Zum
byzantinischen Vorbild: Ellen Judith Beer (vgl. Anm. 64),
S. 156-157.
Hartmut Krohm (vgl. Anm. 1), Abb. 46.
Engelbert Kirschbaum (Hrsg.; vgl. Anm. 30), Bd. 2,1970, Sp.
671-672. - Emile Mâle, L'art religieux du Xllle siècle en France,
Paris 1898, S. 256-259. - Philippe Verdier, Le couronnement de
la vierge. Les origines et le développement d'un thème iconographique,

Montréal, Paris 1980, S. 116-119.

Michel Bur, Meaux dans l'histoire de la Champagne, in: Revue
de la Société d'histoire et d'art de la Brie et du Pays de Meaux
28, 1977, S. 103-113, besonders S. 113.

E. Jouy (vgl. Anm. 29), S. 64, Anm. 1.

Amédée Boinet (vgl. Anm. 29), S. 188-189.
Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 59-62.
François Deshoulières, La cathédrale de Meaux (Petites
monographies des grands édifices de la France), Paris 1925,
S. 54-56.
Dorothy Gillerman (vgl. Anm. 67), S. 114.

Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), S. 88-89, 92, Abb. 65.

83

84

85

Dorothy Gillerman (vgl. Anm. 67), S. 142-143.

Dorothy Gillerman (vgl. Anm. 67), S. 115.

Françoise Baron, Le décor sculpté et peint de l'hôptial Saint-
Jacques-aux-Pèlerins, in: Bulletin monumental 133, 1975,
S. 29-72 (zu Mahaut d'Artois: S. 41). - Françoise Baron,
Sculpture, in: Les Fastes du Gothique, Le siècle de Charles V
(Ausstellungskatalog), Paris 1981, S. 68-69.

Françoise Baron, 1975 (vgl. Anm. 85), Abb. 6 und 7.

Françoise Baron, 1975 (vgl. Anm. 85), Abb. 15.

Françoise Baron, 1975 (vgl. Anm. 85), S. 41.

Françoise Baron, 1981 (vgl. Anm. 85), S. 95-96 (Nr. 40).

Vgl. oben Anm. 85.

Gerhard Schmidt, Drei Pariser Marmorbildhauer des 14.

Jahrhunderts, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte 14,

1971, S. 161-172.

Peter Kurmann (vgl. Anm. 9), Abb. 65. - Hartmut Krohm
(vgl. Anm. 1), besonders Abb. 49.
Les Fastes du Gothique. Le siècle de Charles V (Ausstellungskatalog),

Paris 1981.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Editions de Massy, Seine-et-Oise.
Abb. 2, 3, 20: Archives photographiques, Caisse nationale des
Monuments historiques, Paris.
Abb. 4-19: Peter Kurmann (Autor).

57


	Das mittlere und südliche Westportal der Kathedrale von Meaux : Repräsentanten der Pariser Plastik aus dem zweiten Viertel des 14. Jahrhunderts und ihr politischer Hintergrund

