
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 43 (1986)

Heft: 1

Artikel: Das Augsburger Sakramentar in München (ehemals Donaueschingen
Ms. 193)

Autor: Klemm, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Augsburger Sakramentar in München
(ehemals Donaueschingen Ms. 193)

von Elisabeth Klemm

Aus der Fürstlich Fürstenbergischen Bibliothek zu
Donaueschingen kam 1982 das ottonische Sakramentar Ms. 193

zum Verkauf, das für die Bayerische Staatsbibliothek erworben

werden konnte, wo es nun die Signatur Cim 30040 trägt.
Der Band stammt aus der Bibliothek des Handschriftensammlers

und Herausgebers des Nibelungenliedes Joseph
Freiherrn von Lassberg (1770-1855), die durch Kauf an die
Hofbibliothek von Donaueschingen gekommen war.1 Nach
der sehr knappen Beschreibung im Handschriftenkatalog
von Donaueschingen von 18652 und den Erwähnungen bei
Schröder und Merton vom Anfang dieses Jahrhunderts3
wurde das Sakramentar bis zu der ausführlichen Beschreibung

im Auktionskatalog des Hauses Sotheby von 19824 in
der Literatur nicht mehr berücksichtigt. 1983 wurde es in der
Ausstellung «Thesaurus librorum» zum 425jährigen Bestehen

der Bayerischen Staatsbibliothek gezeigt.5 Bereits
Schröder und Merton hatten auf das nach Augsburg
weisende Kalendar aufmerksam gemacht. Merton zählte die
Handschrift zu einer kleinen Gruppe von Augsburger
Handschriften aus dem 11. Jahrhundert, zu der er die Ul-
richsvita in Wien (Cod. 573) und ein zweites Sakramentar in
London (Harley 2908) rechnete. Die von Merton für Augsburg

in Anspruch genommene Ulrichsvita ist als Reichenauer

Arbeit auszuschliessen6, so dass der ohnehin sehr
kleine mit Augsburg zu verbindende Denkmälerbestand
noch stärker reduziert ist.7 Bei der geringen handschriftlichen

Überlieferung lässt sich die Herkunft aus Augsburg
nicht beweisen. Sie kann höchstens durch Charakterisierung

der inhaltlichen und kunsthistorischen Merkmale
wahrscheinlich gemacht werden. Durch ihre Verbindung
mit anderen süddeutschen Buchmalereizentren, besonders
zur Reichenau und zu St. Gallen, besitzt die Handschrift
aber mehr als nur lokale Bedeutung. Sie rührt an Probleme,
für die die Forschung noch keine endgültige Antwort
gefunden hat und die mit dem Schlagwort der «Reichenauer
Filialschulen» umschrieben werden können. Es ist unmöglich,

im Rahmen dieses begrenzten Beitrags auf diese
Problematik vertieft einzugehen. Da aber das in diesem
Zusammenhang bisher kaum berücksichtigte Sakramentar
neue Aspekte beizusteuern vermag, erscheint es sinnvoll,
die Handschrift ausführlicher vorzustellen und ihre Stellung

in der süddeutschen Buchmalerei des mittleren
11. Jahrhunderts wenigstens durch einige Bemerkungen zu
umreissen. Durch ihren unvollendeten Zustand erlaubt sie
zudem wertvolle Einblicke in den Entstehungsprozess einer
ottonischen Handschrift.

Cim 30040 ist ein Quartcodex von 24x16,5 cm mit
245 Pergamentblättern, dessen moderne Paginierung auf
dem Recto des letzten Blattes mit p. 493 endet. Zwei heute
fehlende Blätter sind mitgezählt und scheinen daher erst
nach der vermutlich im 18. Jahrhundert durchgeführten
Paginierung abhanden gekommen zu sein. Das eine Blatt
befand sich vor p. 17 und enthielt die Praefation des Canon
missae, das zweite stand vor p. 145 und trug die Samstags-
orationen vor Palmsonntag. Weitere Verluste sind nicht
eingetreten. Lediglich ein Blatt wurde noch im 11. Jahrhundert

durch ein neues Blatt mit ergänzenden Texten, und
zwar Bittgebeten fur einen Kaiser, ersetzt (p. 175/176).8 Der
Codex fällt weniger durch Fehlstellen aufgrund von Verlusten

als vielmehr dadurch auf, dass er nie vollendet wurde.
Dies betrifft die künstlerische Ausstattung, die ursprünglich
in sehr reicher Form geplant war.

Der inhaltliche Aufbau des Sakramentars folgt einem zu
seiner Zeit bereits üblichen Typus, bei dem nach einem
einleitenden Kalendar (p. 3-14) die gleichbleibenden Teile
der Messe am Beginn der Handschrift stehen. Der
Messkanon nimmt p. 17-33 ein. Darauf folgen die Orationen zum
Proprium de tempore et de Sanctis in gemischter Form von
der Vigil zu Weihnachten bis zu Advent und den Sonntagen
nach Pfingsten (p. 34-358), die Wochentagsmessen
(p. 358-372), das Commune sanctorum (p. 372-388) und die
Votivmessen (p. 388-432). Von p. 433 bis 492 sind Erweiterungen

zum Proprium de Sanctis und Commune angefügt.
Sie sind von derselben Hand wie der Hauptteil des
Sakramentars bei nur leicht verändertem Duktus geschrieben
und ergänzen wie in vielen zeitgenössischen Sakramentaren
den Bestand des hadrianischen Sakramentars.9 Die zusätzlichen

Heiligenfeste beginnen mit Marcus evangelista am
25. April und bringen in der weiteren Folge des Kirchenjahres

Bonifatius, Barnabas apostolus, Basilides und Cyrinus,
Vitus, Modestus und Crescentia, Ulrich, Kilian, Jacobus
apostolus, Christophorus, die Makkabäer, Inventio Stepha-
ni, Afra, Donatus, Bartholomäus, Augustinus, Magnus,
Adrianus, Mauricius, Hieronymus, Dionysius, Gallus,
Lucas, Simon und Juda, Thomas. Dass mit den Ergänzungen

nicht erst nachträglich ein fremder Codex an lokale
liturgische Bräuche adaptiert wurde, geht schon aus der
über rein lokale Bedürfnisse hinausgehenden Sanctoraleer-
weiterung hervor. Die Einheitlichkeit beider Teile in Schrift
und Blatteinrichtung lässt schliesslich keinen Zweifel daran,
dass die Abschrift der gesamten Handschrift an einem Ort
und annähernd gleichzeitig erfolgt ist. Die Hinweise auf

17



Augsburg durch Ulrich und Afra, die beim Ulrichsfest auf
p. 440 zusätzlich mit einer Initiale unterstrichen werden,
finden im ursprünglich zugehörigen Kalendar die Bestätigung.

Dort ist nicht nur am 4. Juli Ulrich als Hauptfest in
Majuskelschrift eingetragen (mit Oktav am 11. Juli), am
28. September findet sich ausserdem die Kirchweihe des

Augsburger Doms als Dedicatio matricis ecclesie. Mit dem
Bestimmungsort ist aber zunächst noch nichts über den
Entstehungsort der Handschrift ausgesagt.

Die künstlerische Ausstattung lässt trotz ihres unvollendeten

Zustands ein festes System erkennen, das bis in die
Überschriften in roter Tinte hineinreicht. Bei hervorgehobenen

Festen sind sie in vergrösserter Capitalis,
vermischt mit Unzialis, geschrieben, bei allen übrigen Festen
und Wochentagen in Capitalis rustica, wobei der erste
Buchstabe oft etwas grösser ausgeführt ist. Minuskelüberschriften

finden sich nur bei den Gebeten zu den Lektionen
der Karwoche und bei Pfingsten. Die Kollekten der
Messgebete setzen mit grossen, meistens drei- und vierzeiligen
goldenen Anfangsbuchstaben ein. Sekret und Postkom-
munio besitzen kleinere, vor den Schriftrand gerückte
goldene Majuskeln. Jede Seite ist so mit kleinen und grösseren

Goldbuchstaben geschmückt. Im Canon missae sind
zusätzlich die Gebetsinitien nach den goldenen Anfangs¬

buchstaben in Gold geschrieben. Breite freie Ränder um
den mit Sorgfalt geschriebenen Text und die Qualität des

weissen Pergaments steigern den aufwendigen Charakter
der Handschrift. Von gleicher Anlage ist das Kalendar am
Beginn, das bei jedem Monatsanfang eine goldene KL-
Ligatur besitzt, im übrigen aber schmucklos ist. Diesem
einheitlichen Grundbestand der Handschrift, gekennzeichnet

durch die goldverzierte Schrift, sind zur Hervorhebung
der wichtigen Teile Miniaturen, Initialzierseiten und
zahlreiche Schmuckinitialen mit farbigen Gründen eingefügt.

Der Beginn der Praefation ging mit dem Anfangsblatt der
ersten Textlage verloren. Das Blatt enthielt wahrscheinlich
auf dem Recto eine Initiale bei der Einleitung der Praefation,

auf dem Verso eine Zierseite mit dem Vere dignum-
Zeichen. Auf p. 17 setzt der Text mit aequum et salutare ein
und reicht bis supplici confessione dicentes. Die Rückseite
(p. 18) enthält eine erst in Teilen kolorierte Miniatur des

thronenden Christus, die an dieser Stelle als Illustration
zum Sanctus steht.10 Gegenüber befindet sich als Beginn des

Canon missae eine ganzseitige Kreuzigungsminiatur
(Abb. 1). Die Anfangsworte des Te igitur clementissime pater
fehlen; auf der Rückseite des Blattes fährt der Text unmittelbar

mit supplices rogamus fort. Da kein Verlust vorliegt, ist
eine von der ursprünglichen Planung abweichende Ausfüh-

rr? --»-<*r-*C>/'"*¦»ekm$fWMnwfifC^ M - P^ " *
:

-

-

77

y

Vi

7" WS.

iff

\Il O l» I (;' l( |
rn.\ die ann^aimi-raïï

ijvmilni.* fhdÌA duce rcudxf
Tt eoneciic pprrm.v. irnnuhxm

it* c-efi def cxkçnommm- iillv

Abb. 1 München, Cim 30040, p. 19. Kreuzigung am Beginn des Abb. 2 München, Cim 30040, p. 55. Vorzeichnung Maria mit
Canon missae. Kind, zu einer Anbetung der Könige.

18



t C r >
' nofhnxfas dnc~ clancn

Tcr-çratiiir- uxTXjtutafìr*

fpr&pcrCrjjTifhoOttis Affligi

mur- proTUi nominiS «jrforu

mifcricordtrcr' libertéur^P
Abb. 3 München, Cim 30040, p. 87. Initiale P bei Septuagesima.

diurne' nobts qcncrxnonis cfl
o

Auawr TT3L- éttnmorr&lïTxns

ftr ipfrlar^TTtir.- QiirrcviT
0

Va- I" N à î: rei .n * e#ft

k i(r ro Mnirliillitjs Jnr imrr.xr! ijd'coh

r*mifirtdifc~xmui: cnntmicof
Abb. 4 München, Cim 30040, p. 46. Initiale D beim Stephanus-
fest.

rung anzunehmen. Wie der Stil der Kreuzigung eindeutig
zeigt, wurde die Miniatur erst nachträglich vollendet und
dabei als selbständige Kreuzigung ausgeführt. In der
Planung war die Kreuzigung wahrscheinlich so mit dem Te

Igitur verbunden, dass entweder das T selbst das Kreuz
bilden oder die Anfangsworte des Kanons um das Kreuz in
den Hintergrund der Miniatur hätten eingeschrieben
werden sollen. Das ottonische Sakramentar hätte nach der
Praefation auf zwei gegenüberstehenden Seiten das Sanc-
tusbild und das Te igitur mit der Kreuzigung enthalten, wie
es der Anlage nach in einem Sakramentar des späten
10. Jahrhunderts aus Fulda oder Corvey (Cim 10077)
anzutreffen ist.11

Auf p. 34 beginnen die Gebete zu den einzelnen Festen
des Kirchenjahres mit einer Initiale zur Weihnachtsvigil.
Weitere Initialen - insgesamt dreiunddreissig -, die als
Goldrankeninitialen mit kräftiger orangeroter Zeichnung
und blauem und grünem Hintergrund ausgeführt sind,
stehen bei weiteren hervorgehobenen Festen. Durch drei
ganzseitige, doch unvollendete Initialzierseiten werden die
drei Hauptfeste Weihnachten, Ostern und Pfingsten betont.
Sie stehen auf p. 43, 177 und 219. Hinzu kommen noch
einige Vorzeichnungen oder wenigstens Spuren von
solchen und wenige für Miniaturen freigebliebene Stellen. Auf
p. 42, der Initialzierseite zur dritten Weihnachtsmesse
gegenüber, sind Reste einer ausradierten Vorzeichnung mit
eingedrückten Rahmenlinien erhalten, die zweifellos zu
einer Geburt Christi gehörten. Die Zeichnung wurde
ausradiert, um einem später eingetragenen Gebet Platz zu
machen, das unten auf der Rectoseite des Blattes beginnt
und bis auf die Versoseite mit der ehemaligen Zeichnung
hinüberreicht.

Dieselbe Hand schrieb die Bittgebete für den Kaiser im
Anschluss an die Karsamstagsorationen, wofür das unmittelbar

vor der Initialzierseite zu Ostern stehende Blatt
ausgetauscht wurde.12 Es kann als sicher gelten, dass auf

dem Verso des ursprünglichen Blattes eine Osterminiatur -
wahrscheinlich die Darstellung der Frauen am Grab -
vorgesehen oder bereits in der Vorzeichnung wie bei
Weihnachten vorhanden war. Beim dritten durch eine
Initialzierseite ausgezeichneten Fest ist die Federzeichnung mit
der Pfingstdarstellung noch erhalten (p. 218). In der
ursprünglichen Planung waren somit fünf ganzseitige Miniaturen

vorgesehen: eine Doppelseite mit thronendem Christus

und Kreuzigung am Beginn des Canon missae und je
eine Miniatur bei Weihnachten, Ostern und Pfingsten, die
mit den gegenüberstehenden gerahmten Initialzierseiten
ebenfalls schmuckhafte Doppelseiten am Beginn der grossen

Feste gebildet hätten. Des weiteren findet sich eine
unvollendete Zeichnung in der oberen Hälfte von p. 55 über
der Initiale zu Epiphanie. Unter einem flachen Arkadenbo-
gen thront Maria mit Kind als Teil einer geplanten Anbetung

der Könige (Abb. 2). Über dem Text zur Himmelfahrt
Christi (p. 207) ist Platz für eine ebenfalls nur halbseitige
Miniatur ausgespart, ebenso geht dem Fest der Nativitas
Mariae aufp. 272 ein halbseitiger freier Platz voran.13 Es fällt
auf, dass nicht bei Assumptio, sondern bei Nativitas Mariae
Platz für eine Miniatur ausgespart ist.

Die verschiedenen Phasen des Entstehungsprozesses des

Buchschmucks und Einzelschritte der Ausführung können
am unvollendeten Zustand der Handschrift besonders klar
abgelesen werden. Bereits die einfachen Schmuckelemente,
die Goldmajuskeln der Gebetsanfänge, erlauben Einblicke
in die Arbeitsweise der Illuminatoren. In vielen Fällen ist
die Hilfszeichnung zur Konstruktion der Buchstaben
sichtbar, am deutlichsten dort, wo sie von der ausgeführten
Buchstabenform abweicht. Dies trifft besonders häufig
beim kapitalen D zu, bei dem links neben dem senkrechten
Schaft die Rundung eines vorgezeichneten Kreises in
blasser Stiftzeichnung sichtbar ist. Unziale D-Formen
decken die Vorzeichnung ganz. Der beim Kapitalis-D
sichtbare Kreis ist nicht etwa ein Hinweis darauf, dass

19



m

:ò^*r
m t

Abb.5
ten.

München, Cim 30040, p. 43. Initialzierseite zu Weihnach-

ursprünglich ein unziales D geplant war, denn nirgends ist
die Andeutung einer Vorzeichnung für den oberen Abstrich
vorhanden. Der Kreis diente als Konstruktionslinie für
beide D-Formen, so wie ähnliche Hilfskreise auch beim P,
seltener beim R und B verwendet wurden. Die Schmuckinitialen

sind auf die gleiche Weise wie die Goldmajuskeln
durch Zeichnung vorbereitet (Abb. 2), wobei zu den
Konstruktionslinien eine genaue Detailvorzeichnung tritt.

An einem unvollendeten P auf p. 87 wird der nächste
Schritt der Ausführung deutlich (Abb. 3). Initialkörper und
Ranken sind ohne deckende Grundierungsschicht direkt
über der Vorzeichnung in Gold angelegt.14 Das Buchstabengerüst

mit einem kleinen Tierkopf am oberen Ende und die
Ranke unterhalb der P-Rundung sind bereits ganz mit Gold
bemalt, doch brach die Arbeit vor der Ausführung des

grossen Blattmotivs im Inneren ab. Daher fehlt auch den
ausgeführten Goldteilen noch die abschliessende Kontur-
und Binnenzeichnung in leuchtendem Miniumrot, die den
Initialleisten und den Ranken erst ihre Präzision und

Formgenauigkeit gibt. Ein Blick auf die ausgeführten
Initialen des Sakramentars (Abb. 4) verdeutlicht den Unterschied

zu den weichen, etwas amorphen Goldranken des

unvollendeten P. Noch bei zwei anderen Initialen, darunter
der Ulrichsinitiale auf p. 440, ist erst das Gold ohne die

Detailzeichnung in roter Feder aufgetragen, so dass Ranken
und Blättchen den gleichen etwas ungeformten Zustand wie
die Ranke am Fuss des P aufweisen. Ein weiteres wird an
der Initiale auf p. 87 deutlich. Die Rundung des P-Bogens
lehnt sich in ihrem unteren Teil ganz dem führenden
Kreisring an, wechselt beim rechten Scheitelpunkt des

Bogens an die Innenseite des Kreises, um aus der Verkleinerung

des Kreises die Buchstabenspitze um so stärker nach
oben ausziehen zu können. Aus dieser Veränderung resultiert

die Asymmetrie des inneren Blattmotivs, das nun an
der oberen Seite etwas gedrückt ist. Offenbar wurde die
Vorzeichnung daraufhin an die neuen Gegebenheiten
adaptiert, denn es lässt sich deutlich ein hellerer von einem
dunkleren Strich unterscheiden. An dieser relativ bescheidenen

Initiale bestätigt sich, was beim Studium von
Handschriften immer wieder beobachtet oder wenigstens vermutet

werden kann, nämlich eine Freiheit der Gestaltung
während des ganzen Entstehungsprozesses. Trotz detaillierter

Vorbereitung in Anlage und Zeichnung können kleine,
vielfach vielleicht spontan vorgenommene Änderungen
eintreten. Die Bindung an die Vorzeichnung ist nicht
absolut. Die Feststellung einer Abweichung davon muss
keine Arbeitsunterbrechung oder von aussen bedingte
Planänderung betreffen. Es ist nicht einmal notwendig,
Entwurf und Ausführung deshalb getrennten Händen
zuzuschreiben, wenn dies auch aus arbeitsteiligen Gründen
oftmals der Fall gewesen sein wird.

Die gleichen Prinzipien gelten für die Ausführung der
Initialzierseiten (Abb. 5, 6). Die Ausmalung setzte mit den
Goldteilen ein. Jede Seite nimmt jeweils nur das erste Wort
der Gebete auf, die auf den Versoseiten unmittelbar fortfahren.

Das D auf p. 177 und das D mit eingestelltem S auf
p. 219 für Deus sind beide in sich vollständig. Es fehlt kein
fortlaufender Text, wie man vielleicht auf den ersten Blick
im Vergleich mit dem C-oncede von p. 43 vermuten könnte.
Die als erstes ausgeführten Initialen sind auf allen drei
Seiten fast ganz vollendet. Nur einzelne in Deckfarbe
geplante Blättchen sollten wegen der notwendigen
Feinmalerei erst nach der Ausmalung des purpurfarbenen
Grundfelds an die Reihe kommen. Auf der Pfingstseite ist
die Wirkung der eigenwillig kühnen Initiale, deren
geschwungener, in einem Tierkopf endender Initialausläufer
von unzialen D-Formen beeinflusst erscheint, durch den
offenbar erst mit einer untersten Grundierungsschicht
bedeckten, sehr fleckigen Hintergrund stark beeinträchtigt.
Die abrupt aussetzende äussere blaue Randleiste erweckt
den Eindruck eines völlig unvorhergesehenen Abbruchs der
Arbeit. Zur Ausführung der Miniaturen war es schliesslich
nicht mehr gekommen.

Die Frage nach der Herkunft des Sakramentars muss in
erster Linie von den Initialen als der Entstehungszeit des

Codex angehörig ihren Ausgang nehmen. Die einzige

20



¦*¦-

:^f'

Abb. 6 München, Cim 30040, p. 219. Initialzierseite zu Pfingsten.

vollendete Miniatur - die Kreuzigung - stammt aus dem
späten 11. Jahrhundert und ist daher für die Einordnung der
Handschrift nur bedingt tauglich; und für Vorzeichnungen
existieren relativ geringe Vergleichsmöglichkeiten.

Der Initialschmuck des Sakramentars ist von grosser
stilistischer Einheitlichkeit. Die Ornamentik ist fast rein
vegetabil und nur manchmal durch kleine Tierkopfausläufer
an den Schaftspitzen und Abstrichen der Initialen, selten
durch einen ganzen Vogel oder Drachen bereichert. Einmal
schmiegen sich Vierfüssler in die Rankenwindungen
(p. 181). Das kennzeichnende stilistische Merkmal der
Initialen sind die in harmonischen Spiral- und S-Windun-
gen verlaufenden Ranken. An ihre biegsamen Stengel legen
sich seitlich kleine Blättchen an, die aus einem inneren
keulenförmigen Köpfchen und einem zweiten Blättchen
mit auswärts gebogenem Fortsatz bestehen. Sie bilden die
Grundform der Blattornamentik. An den Rankenspitzen
fügen sie sich meistens zu gegenständigen Zwillingsblättern
und auch zu mehrteiligen Gruppen zusammen. Manchmal
bilden sich weiche tütenförmige Blätter mit kleinen Einrol¬

lungen an der Spitze. Dazu treten noch verschiedene
Blütenformen wie kelch- beziehungsweise lyraförmige
Blüten - mit und ohne Mittelblatt -, Herzblätter, Pantoffelblumen

und in die Fläche gelegte Dreiblätter.
Die gleichen Motivformen mit den doppelten, in einem

ausschwingenden Fortsatz endenden Blättchen finden sich

in dem Würzburger Lektionar Mp.theol.qu.5, das der
Reichenauer Schule zugeschrieben und in die Mitte des
11. Jahrhunderts oder kurz danach datiert wird (Abb. 7).15

Statt der weiten Spiralwindungen, die von den austreibenden,

sich gabelnden Blättern durchflochten werden,
herrschen Wellenranken mit relativ geringen
Rankenüberschneidungen vor, die häufig an den Enden eckig umbiegen
und dem Rankenfluss eine abrupte Wendung geben. Nur
die Detailformen sind verwandt, allerdings auf eine auffallend

enge Weise. Die Blattmotive gleichen sich bis in die
wie ziseliert wirkenden, feinen Strichelungen an den
Einkerbungen und Abzweigungen der Blättchen. Auch die
Technik der mit dem Zirkel gezeichneten Hilfskreise zur
Konstruktion der Buchstaben stimmt überein.16

Wie diese Beziehungen zu bewerten sind, ist bei der
geringen Kenntnis der süddeutschen Initialornamentik vom
mittleren Drittel des 11. Jahrhunderts an nicht einfach zu
beantworten. Die Initialen des Würzburger Lektionars
stellen für Bloch eine Verwilderung dar17, denn sie sind
weder sonst auf der Reichenau noch in der engeren Gruppe
um das Berliner Evangelistar, welcher der Würzburger
Codex angehört, anzutreffen. Das Berliner Evangelistar
greift die typischen Knollenblätterranken der älteren
Reichenauer Handschriften auf, die auch im dritten Codex der
Gruppe, im Evangeliar in Baltimore, grundlegend sind. Dort
sind sie, vor allem in der zweiten Hälfte des Codex, lediglich
in mageren Formen vorgetragen.18 Eine ähnliche Dürre
kennzeichnet die Initialen des Würzburger Codex, der aber
mit den fremden Blattformen aufwartet. Diese nun liegen
im Augsburger Sakramentar in volleren Formen vor, die in
der allgemeinen Entwicklung noch vor der Stufe des
Würzburger Lektionars stehen. Die Voraussetzungen liegen nicht

Wm
mü*»¦*»

9

H S F S-

R

iihs cumxpo'
yuçiiirfum fum

tfujrrcr- ubi xfc
mddâocmamxk

Abb. 7 Lektionar, Würzburg, Mp.theol.qu.5, fol. 20v. Initiale.

21



11

mm 7

i

y% ~>
Of\£7

pS

3

¦ «.¦

Abb. 8 Sakramentar, London, Harley 2908, fol. 130r. Initialziersei-
te zu Nativitas Mariae.

in der Knollenblätterranke, sondern gehen bis auf Motivformen

zurück, die letztlich vom Akanthusblatt abstammen.
Eine Initiale aus dem zweiten Augsburger Sakramentar
(London, Harley 2908) vermag die Grundlagen für die
Initialen des Münchner Codex zu veranschaulichen
(Abb. 8). Auch dort sind die Ranken in grossen Spiralen
geführt. Sie sind besetzt mit kleinen, nicht aus dem Rankenverlauf

ausbrechenden Seitentrieben und etwas grösseren,
sich davon lösenden Blättern, die sich mit den Ranken
verflechten. Trotz des wesentlich stärkeren vegetabilen
Charakters der Ranken ist die identische Struktur deutlich.
Die metallische Verhärtung und Stilisierung der Blätter im
jüngeren Münchner Codex entspricht den allgemeinen
Entwicklungstendenzen im mittleren Drittel des 11.

Jahrhunderts. Wieweit bei den Einzelformen von bestimmten
lokalen Stilausprägungen gesprochen werden kann, könnte
nur durch eine umfassende Untersuchung zur süddeutschen

Ornamententwicklung in diesem Zeitraum geklärt
werden, die nicht nur südwestdeutsches und schwäbisches
Material, sondern auch die bayerische Initialornamentik zu
berücksichtigen hätte. Dort finden sich Rankenformationen,

die mit jenen in den beiden Augsburger Sakramentaren

enger verwandt sind als die klassischen Reichenauer
Initialen.19 Für die in einem Fortsatz endenden Blättchen
bietet allerdings das Würzburger Lektionar die nächsten
Parallelen. Wie mir Hartmut Hoffmann in einem
Gespräch mitteilte, sind auch von paläographischer Seite

Beziehungen des Münchner Sakramentars zu Reichenauer
Handschriften festzustellen; von der Bildung her handle es

sich um einen St. Galler Schrifttypus.20 Zu St. Galler Initialen

existieren jedoch keine engeren Beziehungen.
Mit den Hinweisen auf das Reichenauer Lektionar in

Würzburg wird eine der kompliziertesten Fragen der
südwestdeutschen ottonischen Buchmalerei berührt, welche
die späte Produktion der Reichenau und die von der
Reichenauer Tradition beeinflusste Buchmalerei sogenannter
Filialschulen betrifft. Die Forschung konnte keine befriedigende

Antwort daraufgeben, was von den früher in benachbarte

Zentren gegebenen Werken als Spätproduktion der
Reichenau selbst zu lassen ist, wie die übrigen Handschriften

überzeugend zu gruppieren und wo sie eventuell zu
lokalisieren wären. Einen frühen Versuch machte Gerns-
heim mit seiner Einsiedler Gruppe, von der er eine zweite,
nicht näher lokalisierte absetzte.21 Dazu wurden in der
Folge eine Reihe von Berichtigungen und Differenzierungen

angebracht, worauf hier im Detail nicht eingegangen
werden kann.22 Was das Würzburger Lektionar anlangt, so
wurde es mit den eng verwandten Handschriften in Berlin
(Kupferstichkabinett 78 A 2) und Baltimore (Walters Art
Gallery W 7) von Gernsheim noch einem Nachbarkloster
der Reichenau zugeschrieben23, seit den Untersuchungen
von Bloch gilt es als Spätwerk der Reichenau aus den

fünfziger Jahren.24 An der Bestimmung des Lektionars für
Würzburg ist aus liturgischen Gründen nicht zu zweifeln.
Die beiden verwandten Handschriften in Berlin und Baltimore

geben keinerlei Hinweis auf ihre Herkunft. Nach
Bloch ist diese Gruppe trotz ikonographischer Eigenständigkeiten,

trotz stilistischer Besonderheiten im Miniaturen-
und Initialstil und trotz der abweichenden Kanontafelfolge
des Baltimore-Evangeliars nicht von der Tradition der
Reichenau zu lösen. Die von Bloch noch sehr vorsichtig
formulierte Lokalisierung auf die Reichenau wird von der

Forschung seither akzeptiert, obwohl von Euw ebenfalls
den Rest an Unsicherheit hervorhebt.25 Von Euw weist in
diesem Zusammenhang auch auf den Bernulphuscodex in
Utrecht hin, der ähnliche Probleme aufwirft. Gernsheim
hatte diesen noch nach Einsiedeln lokalisiert, was sich nach
der Kenntnis des Einsiedler Skriptoriums nicht halten
lässt.26 Inzwischen erhielt auch der Bernulphuscodex eine

monographische Untersuchung, deren Ergebnisse in eine
ähnliche Richtung führen wie die Studien von Bloch zur
Gruppe des Berliner Evangelistars.27 Korteweg kommt
nach einer gründlichen Analyse, in der zahlreiche
Abweichungen und Sonderformen aufgezeigt werden, wegen der

quasi Durchsättigung mit Reichenauer Traditionsgut zu
dem Schluss, dass eine solch breite Kenntnis die Entstehung

auf der Reichenau selbst verlangt. Auffallenderweise
gilt dieser Schluss aber nur für die beiden besten
Handschriften der von Korteweg sogenannten Bernulphus-
gruppe, die Codices in Utrecht und Brescia, während die

anderen, doch als «Gruppe» bezeichneten Handschriften
ins Umland verteilt werden.28 Aufhorchen lässt die Beteiligung

von bayerischen Kräften am Bernulphuscodex, in
Schrift und Initialstil. Nach den ausführlichen Untersu-

22



:
^

•T.-r

Ni y^A,f ;]y[diiy^ ir! -11 'fl S3
MM

/|lai Qéa
p

* «. — *— —

m^;syr,:
i n IP f.;¦ f ; y /^^a ft>'- v

**Af •

/Vf ^ re

fÖMl^^ ¦""*"'

VÎ
^VS"T^~

v.

tof

' iL fi.

Abb. 9 München, Cim 30040, p. 218. Pfingsten.

chungen von Korteweg scheint sich die Frage der
Herkunft vorerst nicht weiter klären zu lassen, doch sollte die
vorgeschlagene Lokalisierung auf die Reichenau mit einem
Fragezeichen versehen werden.

Diese nur grob skizzierte Forschungslage zur Buchmalerei

der Reichenau und ihres Einflussbereichs muss bei der
Betrachtung des Augsburger Sakramentars berücksichtigt
werden. Sie bezeichnet die Grenzen, die dem Versuch zu
dessen Bestimmung gesetzt sind. Da wegen des limitierten
Umfangs dieses Festschriftenbeitrags keine ausgreifende
Diskussion aller hier anhängenden Probleme möglich ist -
auf die Notwendigkeit einer Untersuchung der
Ornamententwicklung wurde bereits hingewiesen -, sollen lediglich
einige weitere Beziehungen des Sakramentars zur Reichenauer

Tradition, seine Übereinstimmungen wie seine
Unvereinbarkeit mit ihr angedeutet werden, wobei die Hoffnung
besteht, dass die in diesem Zusammenhang von der
Kunstgeschichte kaum beachtete Handschrift frische Argumente
in die Diskussion einbringt.

Von den geplanten Miniaturen bietet das Pfingstbild, das

in der Vorzeichnung ganz ausgeführt ist, die geschlossenste
Komposition (Abb. 9). Die zwölf Apostel sitzen in zwei
Reihen übereinander und sind in sich nochmal zu Dreier-

Abb. 10 Sakramentar, St. Gallen, Stiftsbibliothek Cod. 340, p. 385.

Pfingsten.

gruppen zusammengefasst. Die dicht gefüllte Komposition
ist nahezu raumlos, obwohl die Umschliessung mit Architektur

- also gebautem Raum - ein wesentliches Element
der Darstellung ist. Die seitlichen Pfeiler, die unter dem

Dach in Kopfkapitellen enden, der Zwischenboden
zwischen den Sitzenden und das von zwei Ecktürmen überragte

Dach drängen von allen Seiten eng an die Figuren heran.

Das Bild ist bis zum Rand gefüllt. Die zwischen die Türme

eingepasste Taube kann ihre Herkunft aus einer Kuppelarchitektur,

der sie in der Vorlage vielleicht vorgeblendet war,
nicht verleugnen. Aus der Kuppelwölbung wurden unnatürlich

nach unten gerichtete Flügel, an ihrem Ansatz sind
noch die gekreuzten Stirnbalken erhalten, die in vielen
ottonischen Miniaturen die Giebel der Gebäude zieren und

gelegentlich auch auf Kuppeln übertragen wurden.29 Schon

die gedrängte Komposition widerspricht dem Reichenauer

Stilempfinden. Die Ikonographie als solche erscheint
ebenfalls nicht typisch für die Reichenau, obwohl festzuhalten

ist, dass sich die Reichenauer Pfingstdarstellungen
durch sehr verschiedenartige Bildformulierungen auszeichnen.30

Die Mehrzahl der späteren Werke neigt zur bildparallelen
Reihung der Apostel, über denen am oberen Bildrand ein

Wolkensegment mit hervorbrechenden Strahlen steht.

Dieser Bildtypus tritt in dem bereits mehrfach erwähnten

Würzburger Lektionar ohne jede Architekturangabe auf.31

Andere Handschriften fügen über den Jüngern eine luftige

23



¦» a

.'.m*«f

I 4 V

IX
¦

'v

,/<Aij'

äNfc

e zaj **K:1*
Abb. 11 Evangelistar aus Poussay, Paris, lat. 10514, fol. 69v.
Pfingsten.

Säulenarchitektur ein, doch bleibt auch hier der Goldgrund,
der einen imaginären Raumgrund schafft, über den Köpfen
der Apostel erhalten.32 Dagegen sind die Pfingstdarstellun-
gen in St. Gallen durch massive Architekturprospekte
hinter den Jüngeren gekennzeichnet (Abb. IO)33, was ebenso
für die Darstellung im Sigebert-Sakramentar in Berlin, das
bekanntlich zur Reichenau wie zu St. Gallen Beziehungen
aufweist34, wie für das Londoner Sakramentar aus Augsburg
gilt35. Das Dedikationsbild dieser Handschrift zeigt
Beziehungen zur Reichenau, während die Festbilder den St. Galler

Sakramentaren näherstehen. Es erscheint fast
unverständlich, dass der wichtige Codex in der Kunstgeschichte
bisher so wenig Beachtung gefunden hat. Das Pfingstbild
des Münchner Sakramentars kommt diesen Darstellungen
näher als den direkt auf der Reichenau entstandenen Werken.

Was es jedoch von allen genannten Miniaturen
unterscheidet, ist seine Doppelzonigkeit.

Diese findet sich in einem Reichenauer Frühwerk, im
Evangelistar von Poussay (Paris, lat. 10514, Abb. II).36 Auch
Einzelheiten der Figurendarstellung wie die auf die Schulter

des Nebenmanns gelegte Hand und breit auf die Knie
gestützte Hände stimmen überein. Die ältere Miniatur ist
nur weniger gedrängt, die Apostel sitzen unüberschnitten
nebeneinander, Architekturangaben fehlen. Die gleiche

Ikonographie wurde im Prümer Evangeliar in Manchester
aufgegriffen, in dem die Szene allseitig von Architektur
eingefasst ist.37 Auch dort sitzt links unten ein Apostel, der
seinem Nebenmann die Hand auf die Schulter legt. Für das

breite Sitzen mit aufgestützter Hand im Augsburger
Sakramentar findet sich in seitenverkehrter Wiedergabe eine
auffallend enge Parallele im Uta-Codex aus Regensburg
(Abb. 12). Der Figurentypus mit den schweren, über die
Knie fallenden Faltenglocken des Mantels ist unmittelbar
verwandt.38

Das direkte Vorbild für die Augsburger Handschrift lässt
sich nicht mehr nachweisen. Die Entwicklung der Reichenauer

Bildtradition hatte sich von der im Poussay-Evangeli-
star vertretenen Ikonographie völlig entfernt, und es ist
wenig wahrscheinlich, dass der Rückgriff auf der Reichenau
selbst erfolgte. Ein ikonographisches Detail unterstützt
diese Annahme. Im Sakramentar besitzen die Apostel einen
Nimbus, in dessen Umriss die Flammen einbeschrieben
sind. Dieses Motiv ist besonders in karolingischen Miniaturen

verbreitet und findet sich auch im Prümer Evangeliar.
Im Poussay-Evangelistar sind die Jünger ebenfalls nimbiert,
doch ist keine Flamme auf den Köpfen zu erkennen. Die
Hauptwerke der Liuthargruppe und die sogenannten Schulwerke

setzen dagegen spitze Flammen auf die Köpfe der
Apostel, die ohne Nimben bleiben. Das Pfingstbild des

Augsburger Sakramentars lässt sich nicht als direkte
Fortsetzung der Reichenauer Tradition verstehen. Auch die
kompositioneilen Merkmale der Miniatur mit der fast
vollständigen Ausfüllung des Hintergrunds durch die
Darstellung sprechen dagegen. Im Initialstil des Sakramentars

und in der Ikonographie des Pfmgstbilds werden
bestimmte Beziehungen zur Reichenau sichtbar, die aber für
eine engere Verbindung mit der Reichenauer Tradition
nicht ausreichen. Ein ähnliches Verhältnis besteht zu
St. Gallen, dessen Schrifttradition von besonderem Einfluss
auf das Sakramentar gewesen zu sein scheint, während der
Buchschmuck nur zeit- und regionalbedingte Übereinstimmungen

aufweist. Die stilistischen Eigenständigkeiten der
Vorzeichnungen werden im Vergleich mit einer Vorzeichnung

im Berliner Evangelistar - der Geburt Johannes des
Täufers - ganz besonders deutlich.39 Von den körperhaften,
etwas gedrungenen Figuren des Augsburger Sakramentars
führt keine Verbindung zur scharfen Zeichnung der
übersteigerten, dünngliedrigen Gestalten im Berliner Codex.
Die Unterschiede lassen sich nicht allein aus einer Zeitdifferenz

und aus dem unterschiedlichen Temperament der
Maler erklären, so wesentlich letzteres auch die individuelle
Erscheinung der Berliner Miniaturen prägt. Die zugrundeliegende

Figurenauffassung ist verschieden. Unmittelbar
ablesbar wird der eigenständige Charakter der Augsburger
Zeichnungen in der Gegenüberstellung der Madonna aus
der geplanten Anbetungsszene (Abb. 2) mit der thronenden
Maria des gleichen ikonographischen Typus in dem gezeichneten

Dedikationsbild der Einsiedler Gregorhandschrift
Ms. 151.40 Während die Einsiedler Maria den Reichenauer
Stil bis in den Gesichtstypus und die Drapierung des
Kopfschleiers hinein spiegelt, fällt die Augsburger Figur durch

24



ihre breit gelagerte Körperlichkeit und eine grössere
Figurenschwere auf, die eher an Bayerisches erinnert.

Das Problem der Abgrenzung der süddeutschen Malzentren

voneinander stellt sich als Aufgabe zukünftiger
Forschung dar. Mit grosser Spannung wird das Erscheinen der
Arbeit von Euws über das Skriptorium von Einsiedeln
erwartet, die eine Differenzierung im alemannischen Raum
verspricht. Was fehlt, sind Kenntnisse im schwäbischen
Bereich, in dem sich südwestdeutsche und bayerische
Traditionen berühren. Das Sakramentar ist eindeutig für
Augsburg geschrieben. Dass es auch dort entstanden sei,
muss vorerst noch Vermutung bleiben. Wegen der geringen
handschriftlichen Überlieferung aus Augsburg lässt sich die
Existenz einer Schreib- und Malschule nur schwer nachweisen.

Dazu sind Untersuchungen in grösserem Rahmen
notwendig, wobei dem Sakramentar in London eine
Schlüsselstellung hinsichtlich der Beziehungen zu Bayern einerseits

und zur Reichenau und St. Gallen andererseits
zukommt. Dessen Kalendar ist mit dem des Münchner Codex
nahezu identisch.41 Beides sind rein augsburgische Kalen-
darien, die in ihrem Heiligenbestand nicht unerheblich von
St. Galler und Reichenauer, also Kaiendarien des Bistums
Konstanz, abweichen.42 Ein detaillierter Vergleich kann hier
aus Platzgründen nicht durchgeführt werden, doch muss
das Fehlen so wichtiger Reichenauer Heiliger wie Pimenius
(18.2.) und Fortunata (14.10.) hervorgehoben werden. Es
fehlen auch alle weiteren, von Turner als typische
Reichenauer Heilige genannten Namen. Umgekehrt ist das
Auftreten all jener in Augsburg verehrter Heiliger wichtig,
die in den Reichenauer und St. Galler Kaiendarien keinen
Platz haben.43 Ausserdem werden Georg und Adalbert wie
in allen Kaiendarien des Bistums Augsburg und der angrenzenden

bayerischen Bistümer am 24. April, nicht wie im
Westen und Norden am 23. April gefeiert. Die liturgischen
Merkmale des Münchner Sakramentars legen eine Entstehung

nicht nur für Augsburg, sondern im Bistum Augsburg
selbst nahe, wofür auch die stilistischen und ikonographischen

Züge sprechen. Trotz der Beziehungen zum Südwe-

^Ésai*
...t.: rwiw

bJd' tScii7--. ymss. :¦>77 »X
.•*<o ON'7.a er7 S rh

â y

¦K
Yc

U. *a

înp-fj

Abb. 12

Markus.
Uta-Codex, München, Cim 13601, fol. 41v. Der Evangelist

sten und zu Bayern stellt es sich als ein eigenständiges Werk
dar. Die Entstehungszeit dürfte gegen Ende des zweiten
Jahrhundertviertels oder kurz vor der Mitte des 11. Jahrhunderts

liegen.

ANMERKUNGEN

Lassbergs Wappen ist auf p. 1 eingemalt. Zu Lassberg: Neue
Deutsche Biographie 13, 1982, S. 670ff.
KA. Barack, Die Handschriften der Fürstllch-Fürstenbergisehen
Hofbibliothek zu Donaueschingen, Tübingen 1865, S. 180.

A. Schröder, Die ältesten Heiligenkalendarien des Bistums
Augsburg, in: Archiv für die Geschichte des Hochstifts Augsburg

1,1909-1911, S. 241ff., 362ff. - A. Merton, Die Buchmalerei
in St. Gallen vom 9. bis zum 11. Jahrhundert, 2. Aufl., Leipzig
1923, Anm. 65. - Das Sakramentar ist unter den erhaltenen
Augsburger Handschriften aufgezählt in: Mittelalterliche
Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz, Bd. 3, bearb.
von P. Ruf, München 1932, S. 13.

Sotheby, Catalogue of twenty Western illuminated manuscripts

from the library at Donaueschingen, London 21.6.1982,
Nr. 6.

Thesaurus librorum. 425 Jahre Bayerische Staatsbibliothek,
Wiesbaden 1983, Nr. 23.

H.J. Hermann, Beschreibendes Verzeichnis der illuminierten
Handschriften in Österreich 8/2, Leipzig 1926, S. 8ff. -
Ausstellungskatalog «Suevia Sacra», Augsburg 1973, Nr. 166. - N.
Hörberg, Libri Sanctae Afrae. St. Ulrich und Afra im 11. und 12. Jh.
nach Zeugnissen der Klosterbibliothek, Göttingen 1983, S. 78f.

Für erhaltene Augsburger Handschriften siehe: Ruf (vgl.
Anm. 3), S. 13f.

Der mit dem älteren Blatt entfernte Schluss des vorangehenden

Gebets wurde vom Schreiber der neuen Gebete unten auf
p. 174 übertragen. Die Seite enthält nun wie die neuen Texte
auf dem eingesetzten Blatt sechzehn statt der üblichen
vierzehn Zeilen. Schlüsse auf die Herkunft bzw. Verwendung des
Codex lassen sich aus diesen Gebeten nicht ziehen. Erst mit
dem Investiturstreit trat eine unterschiedliche Stellung der
Bischöfe und Klöster zum Kaiser ein. Augsburg beispielsweise
vertrat bis zum Schluss die Seite des Kaisers; der Bischof
unterstützte ihn auch bei den Sachsenaufständen von

25



1073-1075. Ob eine so späte Datierung der Nachträge möglich
ist, musste von der Schrift her geklärt werden.

9 Zu der von Papst Hadrian an Karl d. Gr. geschickten Version
des Sacramentarium Gregorianum siehe: H.A. Wilson, The
Gregorian Sacramentaiy, Henry Bradshaw Society 49, 1915. - 27

H. Lietzmann, Das Sacramentarium Gregorianum nach dem 28

Aachener Urexemplar, Münster 1921.
10 Abb.: Sotheby, Catalogue (vgl. Anm. 4).
11 Die Handschrift ist nicht eindeutig lokalisierbar; auch zu

Paderborn bestehen Beziehungen. E.H. Zimmermann, Die
Fuldaer Buchmalerei in karolingischer und ottonischer Zeit, in:
Kunstgeschichtliches Jahrbuch der K.K. Zentral-Kommission 29

für Kunst- und historische Denkmale 1910, S. 35ff. - G. Bauer,
Corvey oder Hildesheim Zur ottonischen Buchmalerei in
Norddeutschland, Diss. Hamburg 1977, Band 1, S. 82ff, lOOff., 186ff.
und passim; Band 2, S. 64ff.

12 Siehe oben und Anm. 8.
13 Auf der freien Stelle von p. 70 war keine Miniatur geplant. Das 30

Einzelblatt enthält vom Hauptschreiber eingefügte Gebete zur
Conversio Pauli. Es wurde auf seiner Rückseite nicht voll
beschrieben. 31

14 Als Bindemittel wurde wahrscheinlich Eiweiss verwendet. Zu 32

Metalltintenrezepten: V. Trost, Die Metalltintenrezepte aus der
Handschrift Aa 20 der Hessischen Landesbibliothek Fulda, in: 33

Festschrift Heinz Roosen-Runge, Wiesbaden 1982, S. 185-193.
15 P. Bloch, Reichenauer Evangelistar, Faksimile-Ausgabe des

Codex 78 A 2 aus dem Kupferstichkabinett der Staatl. Museen 34

Preussischer Kulturbesitz Berlin, Graz 1972, Kommentarband 35

S. 35ff, Abb. 1-20.
16 Deutlich sichtbare Kreise: Bloch (vgl. Anm. 15), Abb. 3, 19.
17 Bloch (vgl. Anm. 15), S. 86. 36

18 Bloch (vgl. Anm. 15), Abb. 43, 45. - F. Mütherich (in: Das
Evangeliar Ottos HL, Faksimile-Ausgabe, Cim 4453 der Bayer.
Staatsbibliothek, Frankfurt-München-Stuttgart 1978, Kom- 37

mentarband S. 77) spricht von einer zu Ende gegangenen
grossen Tradition.

19 Vergleiche etwa den bayerischen Psalter aus Passau, München
Cim 11020 (R. Kahsnitz, Der Werdener Psalter in Berlin
Ms.theol.lat.fol. 358, Düsseldorf 1979, Abb. 196, 197). 38

20 Die Handschrift wird in der demnächst erscheinenden Arbeit
von H. Hoffmann behandelt: H. Hoffmann, Buchkunst und 39

Königtum im ottonischen und frühsalischen Reich, im Druck. 40

21 W. Gernsheim, Die Buchmalerei der Reichenau, München 1934.

22 Aus der umfangreichen Literatur seien nur die wichtigsten,
sich mit diesem Komplex beschäftigenden Arbeiten erwähnt:
Bloch (vgl. Anm. 15). - Dazu Rezension von A. von Euw, in: 41

Zeitschrift für Kunstgeschichte 37, 1974, S. 63-67. - A.S. Kor- 42

TEWEG, De Bernulphuscodex in het Rijksmuseum het Catha-
rijneconvent te Utrecht en verwante handschriften, Amsterdam
1979. - Dieselbe, Der Bernulphuscodex in Utrecht und eine
Gruppe verwandter spätreichenauer Handschriften, in: Aachener
Kunstblätter 53, 1985, S. 35-76. 43

23 Gernsheim (vgl. Anm. 21), S. 104.
24 Bloch (vgl. Anm. 15), S. 92ff.
25 Von Euw (vgl. Anm. 22).
26 Zu Einsiedeln: E.T. de Wald, The art of the scriptorium of

Einsiedeln, in: The Art Bulletin 7, 1924-1925, S. 79ff. - Siehe
auch: Bloch (vgl. Anm. 15), S. 90 Anm. 105; Korteweg 1979

(vgl. Anm. 22), S. 16, 54f. - Die Publikation der Arbeit von
Euws über das Einsiedler Skriptorium steht bevor.
Korteweg 1979 (vgl. Anm. 22); zur Lokalisierung: S. 234ff.
Zu KortfweGs Bernulphusgruppe, die von der Gruppierung
Gernsheims abweicht, gehören ausser den Haupthandschriften

in Utrecht und Brescia: Einsiedeln Ms. 151, Paris Smith-
Lesouef 3, Schaffhausen Ms. 4 und Ms. 18, der jüngere Teil von
Karlsruhe Aug. XXXVII, St. Gallen Stiftsarchiv Ms. 2, Einsiedeln

Ms. 113 und Ms. 114.

Besonders gut zu vergleichen ist die Kuppel im Pfingstbild des

Sigebert-Sakramentars aus Minden (R. Meyer, Die Miniaturen
im Sakramentar des Bischofs Sigebert von Minden, in: Festschrift
K.H. Usener, Marburg 1967, S. 195 Abb. 20). - Als Bekrönung
von Dreiecksgiebeln ist diese Detailform besonders auf der
Reichenau beliebt.
Bloch (vgl. Anm. 15, S. 79f.) weist auf die vielschichtige
Bildtradition der Pfingstdarstellungen innerhalb der Reichenau

hin.
Bloch (vgl. Anm. 15), Kommentarband Abb. 14.

Zum Beispiel in den Evangeliaren in Augsburg und Wolfenbüttel

(Bloch [vgl. Anm. 15], Kommentarband Abb. 75, 76).
A. Boeckler, Das Züricher Notkerblld und die St. Galler
Buchmalerei im 11. Jahrhundert, in: Festschrift K.H. Usener,
Marburg 1967, S. 161IT., Abb. 7-9.
Meyer (vgl. Anm. 29), S. 181-200.

London, Harley 2908. Siehe auch Abb. 8. - Abbildung der
Pfingstdarstellung: E.F. Bange, Eine bayerische Malerschule des
11. und 12. Jahrhunderts, München 1923, Abb. 52.
H.V. Sauerland/A. Haseloff, Der Psalter Erzbischof Egberts
von Trier, Trier 1901, S. 81ff, Taf. 52-56. - Bloch (vgl. Anm. 15),
S. 48, mit weiterer Literatur.
R. Schilling, Das Ruotpertus-Evangeliar aus Prüm, Ms. 7 der
John Rylands Library in Manchester, in: Festschrift K.H. Usener,

Marburg 1967, S. 143ff, Abb. 16. - Das Evangeliar ist nach
Schilling ikonographisch stärker mit karolingischen als mit
gleichzeitigen ottonischen Werken verwandt.
G. Swarzenski, Die Regensburger Buchmalerei des 10. und
11. Jahrhunderts, Nachdruck Stuttgart 1969, S. 88ff.
Faksimile-Ausgabe (vgl. Bloch, Anm. 15), fol. 67v.
J. Prochno, Das Schreiber- und Dedikationsbild in der deutschen
Buchmalerei, Leipzig-Berlin 1929, S. 24. - A. Bruckner,
Scriptoria Medü Aevi Helvetica, 5: Schreibschulen der Diözese
Konstanz, Genf 1943, S. 176, Taf. 28. - Zur Handschrift auch:
Korteweg 1979 (vgl. Anm. 22), S. 107IT.

Zu den Kaiendarien siehe Schröder (vgl. Anm. 3).
Für St. Gallen siehe: Merton (vgl. Anm. 3), Anhang S. 98ff. -
E. Munding, Die Kaiendarien von St. Gallen aus 21 Handschriften,

9.-11. Jh., Beuron 1948-1951. - Für die Reichenau: Turner,
in: CR. Dodwell / D.H. Turner, Reichenau reconsidered,
Warburg Institute Surveys 2, 1965, S. 39ff.
Dazu gehören u.a.: 9.2. Alto, 10.2. Zoticus und Amantius, 25.2.
Waltpurga, 30.4. Quirinus, 4.5. Florian, 14.5. Bonifatius martir,
16.6. Fereolus, 17.6. Iustina, 7.7. Willibald, 5.8. Afer, 12.8.

Eupolus Euplius), 8.9. Corbinian, 28.9. Wenzel, 26.11.

Siricius.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6, 9, 12: München, Bayerische Staatsbibliothek
Abb. 7: Würzburg, Universitätsbibliothek
Abb. 8: London, British Library. Reproduced by permission of the
British Library Board
Abb. 10: St. Gallen, Stiftsbibliothek
Abb. 11: Paris, Bibliothèque Nationale

26


	Das Augsburger Sakramentar in München (ehemals Donaueschingen Ms. 193)

