Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 40 (1983)

Heft: 2: Die Buchmalerei des Mittelalters und ihre Beziehungen zu anderen
Gattungen = L'enluminure du moyen age et ses relations avec les autre
techniques

Artikel: Das illustrierte "Adamas colluctancium aquilarum” (1418-1419) von
Winand von Steeg als Zeitdokument

Autor: Obrist, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Winand von Steeg als Zeitdokument

von BARBARA OBRIST

Das illustrierte « Adamas colluctancium aquilarums» (1418-1419) von

Das Adamas colluctancium aquilarum, d.h. «Diamant der
kdampfenden Adler» des Kanonikers und Juristen WINAND VON
STEEG (1371 Steeg bei Bacharach — 1453 Koblenz) ist in zwei-
facher Hinsicht ein Dokument, das das Interesse des Kunst-
historikers verdient:

— als eindriickliches Zeugnis fiir das Bildschaffen von Seiten
eines nicht professionellen Malers, in diesem Falle von
jemandem, der geradezu davon besessen ist, Bilder anzu-
bringen. So versieht Winand nicht nur seine Schriften mit
Bildern, wie dies aus seinen Ausserungen hervorgeht!,
sondern scheint auch fiir Wandmalereien verantwortlich
gewesen zu sein?.

— Winands 54 kolorierte Zeichnungen in der vatikanischen
Handschrift palat. lat. 412 des Adamas colluctancium aqui-
larum sind beachtenswert als Zeugnis fiir spatmittelalterli-
che serienweise Bildpropaganda, entstanden in einer poli-
tisch und sozial besonders bewegten Zeit, namlich bei Been-
digung des Grossen Schismas im Jahre 1417.

Es soll im folgenden vor allem auf den zweiten Punkt einge-
gangen werden; zwei Fragenkomplexe sind dabei von Belang:
1. Welche Stelle nimmt Winands illustrierte Schrift im Kontext
des Konzils von Konstanz ein? 2. Inwiefern lassen Winands
Bilder, parallel etwa zu den hussitischen Christ-Antichrist-
Darstellungen, im deutschen Raum auf eine Tradition romkri-
tischer Bildpropaganda schon im frithen 15. Jahrhundert
schliessen, an die die Reformatoren nur anzukniipfen brau-
chen?

Im Rahmen dieses Artikels kann der Bildzyklus als Ganzes
nicht untersucht werden, und wir behandeln deshalb die beiden
Fragen in Verbindung mit zwei ausgewdhlten Bildgruppen: die
der Adlerdarstellungen und die der tierkdpfigen Bischofe.

Bevor wir zum ersten Fragenkomplex kommen, sei noch
kurz die Forschung iiber Winand und sein Bildschaffen er-
wihnt. Wihrend sich in jiingerer Zeit die Historiker HERMANN
HEIMPEL und AroOIs SCHMIDT ausfiihrlich mit der Person
Winands, mit seinen Schriften und auch mit Bildern seiner
Werke befasst haben, so dass man sich gut tiber den schon von
Trithemius gerithmten Hebraisten informieren kann3, wurde
sein Bildschaffen von Seiten der Kunsthistoriker kaum beach-
tet*. Konnte die Mittelméssigkeit und die Schablonenhaftig-
keit der Bilder die formalgeschichtlich orientierte Kunstge-
schichte nicht weiter interessieren, so widerfuhr ihnen hinge-
gen eine seltsame inhaltliche Einstufung: 1944 nahm sie C.G.
JUNG in seine Psychologie und Alchemie auf und so zieht noch

136

LAURINDA DIXON in ihrer Dissertation und in ihrem 1981 im
«Art Bulletin» erschienenen Artikel iiber Hieronymus Bosch
die Bilder Winands bei, um ihre alchimistische Auslegung des
Prado-Triptychons zu stiitzen.

Absurditdten solcher Art sind moglich, weil die Bilder des
Adamas colluctancium aquilarum noch in keiner Weise in
Verbindung zum Text, den sie begleiten, gebracht und nicht
einmal geldufige religiose Themen als solche erkannt worden
sinds.

ol o

‘L{Y‘th nm). Kumnﬁzﬂmtmm{mw
onp Joaore

e 1 NKT
tuﬁnno ahe u?mnmsmi\n m&m b
N

1Ry APl lL @nﬁmvn(n nomie Fodoeaoe
y

m(:tq atey mmnﬁ \ha;\ﬂta;)m nm
L xu)é\

b~ <t sl P 3"

L opery e Juey nwp;oeh P Y

Y }:uz!}? g!mnj i Z’z 4 emms s Fem
tl'gl & :Ci&‘?_\ :ca;f\hm«
¥ S & @< !vﬁ}xmnm‘«

i :!"‘:::xﬁ&wf?;{:v‘:u ‘.zms m@aﬂﬂ ‘mw-[‘[;qﬂ fem wvre ,,m?r
i :?:’mzo P TS cn‘;nmgzwgusmrm[‘f: 'tn-’uru: n)}.m Sy
( 1 *;)

\4 hd

Abb. 1 Fol. 1r; Widmungsbild.



1. Der Zeitkontext und die Adlerdarstellungen

Winand, der als juristischer Berater der Stadt Niirnberg am
Konzil von Konstanz teilgenommen hat, beginnt seine Schrift
unmittelbar nach dessen Beendigung im Jahre 1418 in Niirn-
berg. Da er gleich darauf als Sekretir Sigismunds den Konig
nach Ungarn begleitet, vollendet er sie jedoch erst im Jahre
14196, Gewidmet ist sie seinem Landesherren Ludwig III von
der Pfalz’.

Seine Schrift richtet Winand gegen die hussitischen Hareti-
ker. Er tritt energisch fiir die Vorherrschaft des Sacerdotium
ein und prangert, in der Linie pro-rémischer Reformschriften,
die kirchlichen Missstande an.

Obwohl der Autor mit Genugtuung feststellt, dass das Schis-
ma gliicklich beendet sei und die Haupter der hussitischen
Haresie, Johannes Hus und Hieronymus von Prag, nun ver-
brannt seien®, handelt es sich bei seinem Werk im {ibrigen um
eine Schrift, die Gottes- und Teufelsstaat durchaus noch in
vollem Kampfe zeigt. Das Hauptthema, das sie durchzieht und
das durchgehend Wahl und antithetische Anordnung der
Bildmotive bestimmt, sind die Usurpationsgeliiste des Alten
Feindes und der unerbittliche Abwehrkampf, den die Ecclesia
militans gegen ihn fiihrt. Zwei grossere Bildkreise zeigen den
Teufel in direkter Aktion. Im ersten besteigt er immer wieder
den Thron, um Gott die Herrschaft strittig zu machen; der
Erzengel Michael verweist ihn mehrmals — und in dem die
Bildserie abschliessenden Bild des jiingsten Gerichtes endgiil-
tig — in das ihm zustehende Reich®. Der zweite Bilderkreis
umfasst vor allem eine Serie antithetischer Schiffsbilder, in
denen jeweils Christus und die Ecclesia navigans'® sowie
Luzifer und die ihm verbundene Synagoge dargestellt sind**.
Die Synagoge umfasst allgemein die Unglaubigen. In einem
weiteren Bilderkreis kann man die Auswirkungen von Luzifers
Vordringen auf das zeitgenossische Geschehen verfolgen:
Mord, Krieg und Ausbreitung der Schismatiker und Haretiker.
So sucht zum Beispiel die von Kriegern bedriangte Ecclesia bei
Christus Schutz; zu ihren Fiissen liegen Tote!'2; in einem ande-
ren Bild hédufen sich die Toten und Verwundeten!2. Ein anti-
thetisch angeordnetes Bild zeigt links den héretischen Prediger,
um dessen Spitzhaube sich eine Schlange windet und dessen
Gefolgschaft mit Kroten und Schlangen iibersit ist. Er will die
Irrlehren Wycliffs verkiinden. Rechts befinden sich die Hiiter
der Rechtglaubigkeit, Sigismund und ein Bischof, der ihn
kront. Vor Sigismund kniet wahrscheinlich Winand, der ihm
sein Werk iiberreicht4,

Es ist bezeichnend fiir die politische Konstellation des Kon-
zils von Konstanz, dass das I/mperium im Gegensatz zu den
hussitischen Héretikern nicht Zielscheibe fiir Angriffe und
Verteufelungen ist (Sigismund selbst hatte als «Schirmherr der
Kirche» das Konzil eroffnet), sondern vielmehr ein Bereich,
dessen Assimilation und Unterordnung unter das Sacerdotium
in vielfaltigen allegorischen Kombinationen ausgedriickt wird.
So allegorisiert Winand neben der breit angelegten Ausdeu-
tung traditioneller biblischer Schliisselbilder in bezug auf die
Machtanspriiche des Sacerdotium (z.B. Sonne und Mond) den

erst seit kurzem von Sigismund allgemein eingefithrten doppel-
kopfigen Reichsadler auf die Einigkeit von Imperium und
Sacerdotium hin.

Winands Auslegung des Doppeladlers verdient es, niher
betrachtet zu werden, denn sie ist ein interessantes, bisher nicht
beachtetes Zeugnis fiir die Geschichte des doppelkopfigen
Reichsadlers.

Die Geschichte des Doppeladlers als heraldisches Zeichen
fiir das Imperium ist komplex. Unter Ludwig dem Bayern
offensichtlich weit verbreitet, ohne jedoch offiziellen Charak-
ter zu haben, legt Konrad von Megenberg um die Mitte des
14. Jahrhunderts seine beiden Kopfe dahingehend aus, dass
das weltliche Schwert Laien und Kleriker zu verteidigen ha-
bels. Sigismund fiihrt ihn 1401 offiziell als das Zeichen des
Imperiums ein und 1417 bestellt er ein Majestitssiegel, auf
dem «sit imperialis aquila habens duo capita»16.

Winand, der sich zu jener Zeit in der Ndhe von Sigismund
befindet und sicher gut iiber seine Absichten in bezug auf die
Reichssymbolik unterrichtet ist, sagt zwar einmal expressis
verbis, dass das Reichswappen den doppelkopfigen Adler
trage!’, biegt aber im iibrigen das Reichssymbol des Doppel-
adlers systematisch auf die pépstliche Vorherrschaft hin zu-
recht. Fiir Winand ist der Doppeladler das Symbol der Ecclesia
universalis, also der Christenheit iiberhaupt'®, und der Eccle-
sia militans insbesondere!®. Seine einzelnen Teile sind das
Imperium und das Sacerdotium?®°. Die Taube als Symbol der
Ecclesia spielt im Text nur eine untergeordnete Rolle; im Bild
schwebt sie manchmal iiber dem Doppeladler, um ihn als
Ecclesia universalis zu bezeichnen. Aus dem Text geht nicht
klar hervor, wie Ein- und Zweikopfigkeit genau verteilt sind.
Jedenfalls ist der Adler auch das Symbol des Widersachers und
des romischen Konigtums in seiner teuflischen Form, gesamt-
haft der Ecclesia repugnans®'. Um die Ubertragung des Adlers
als urspriinglich teuflisches und weltliches Herrschaftszeichen
auf die Ecclesia Christi zu rechtfertigen, geht Winand folgen-
dermassen vor: bis zu Konstantinus war der Adler diabolischer
Natur, und so sieht man ihn als das Zeichen des vierten Reiches
der Danielvision in seiner einkopfigen Form abgebildet*?. Von
Konstantin neben der Taube in sein Vexillum aufgenommen,
respektive von dieser unterworfen, erfihrt er nun eine Meta-
morphose: die Taube der Ecclesia Christi wird befruchtet und
der Doppeladler «steigt empor»23, Man sieht in der Tat, wie
dieser aus einem Ei hervorbricht, iiber dem die Taube schwebt.
Dem aquila maior ist die Sonne zugeordnet, das heisst das
Sacerdotium (Papsttiara), wahrend der von der Kaiserkrone
bekronte aquila minorvom Monde beleuchtet wird. Das Ganze
ist von den vier Kirchenvitern flankiert>*. Wurde so zuerst die
Taube der Urkirche als die Sponsa Christi besungen, so jetzt
der Adler, der ja in der Heraldik weiblichen Geschlechtes
ist25,

Laut Winand hat Gott den Doppeladler geschaffen, damit er
dem Adler des Feindes tiberlegen sei?®. In einem eindriick-
lichen Bild sind die Antagonisten einander gegeniibergestellt:
in der unteren Hilfte des Bildes, im Siiden, befindet sich der
einkopfige, mit der Biigelkrone bekronte Adler, der sein lippi-

137



«h; N@tm tﬁl}jnsb i«wm ;{2‘
Mtu-qv 1
,mw(\ r ) fyseed, _m.L m’}’m i‘
(3»& 7on8 g ?»
e mrvw’acﬂ G
}*z o tw <
1vo t‘:me
zmmn i mf cved K,}
gues Tine dgenia ue
ut e fpreiandil om &iwﬁmt ’-m,@ awea
‘ﬂ “‘*‘ i ’Q‘M r‘m S ey teef fort
m& q\ﬂ"«;wm “‘hn)m\ (momlicn o Py
;}. Soad? Wm muu’mpm 'brm}uk}slnms ﬁéh "
’vx‘( Whio meo quc Baptiasd Lapdem Be merite {Q”

Pi‘;‘:m 6 Tks 9e 9....{:‘,,,¢ \%

<&

3 :Acu b

mﬂ P‘rc‘q

mmv

Abb. 2 Fol. 85v; Doppeladler aus Ei entschliipfend.

ges Gefieder aus der Zeit des Schismas nun verliert. Uber ihm
fliegt der ungekronte Doppeladler, an dessen Hals die zwei
Schliissel hingen, von Westen gegen Osten. Dem in die escha-
tologischen Koordinaten eingefiigten Doppeladler ragen aus
den beiden Schnibeln das Kreuz und das Schwert, d.h. das
geistige und das weltliche Schwert?’”. Die Anspielung auf
Christus als Weltenrichter ist uniibersehbar, zumal im Text der
Adler auch Christus bezeichnet?® und vom sol iustitiae, der im
Westen aufgeht, die Rede ist??.

Im weiteren wird im Adler die zumindest seit Alexander von
Roes um 1281 ausgefiihrte Imperium-Sacerdotium-Studium-
«Trinitdts zur Darstellung gebracht3©. Auf einem mit Augen
tibersidten Adler sind die Namen der Studienorte angebracht,
und auf seinem Herzen befindet sich die Inschrift Concilium
Constanciense. Auf dem rechten Kopf, der Konstantinopel
entspricht, befindet sich die Papsttiara, auf dem linken, Rom
entsprechenden Kopf, die Kaiserkrone. Laut dem Text waren
zur Zeit des Kaisers Theodosius die zwei Studienorte wie die
Augen der zwei Adlerkopfe3!. Die Adlerhilfte mit der Kaiser-
krone packt den auf dem linken Fliigel stehenden Papst am
Kragen; er ist im Begriff, dem Kaiser das Schwert zu iiber-

138

geben. Dem blithenden studium generale, respektive der Ver-
breitung des Wortes durch Doktoren und Prilaten3?, ist der
todlich verwundete Doppeladler gegeniibergestellt. Er ist
blind, und seine beiden Fliigel, Prag und Paris, sind von den
Pfeilen der Haretiker durchbohrt33, Dadurch, dass die Hoch-
burgen der scientia «vergiftet» sind, wird die ganze Organisa-
tion der Christenheit in Mitleidschaft gezogen. Winand vertritt
sowohl die pro-romische deutsche Politik als auch den Kleri-
ker- und Doktorenstand, der eine Schliisselposition in diesem
Dreiersystem innehat. Die deutschen Studenten und Professo-
ren hatten zur Zeit des Schismas in Paris, einer Stadt, die
traditionellerweise das Studium symbolisiert, grosse Schwierig-
keiten; aus Prag wurden sie vertrieben. Fiir den deutschen
Kleriker Winand sind Anhidnger des Papsttums von Avignon
und Hussiten Haretiker34.

In der Darstellung des Studium-Adlers schimmert die im
15. Jahrhundert geldufige Auslegung des Reichsadlers als
Herrschaftszeichen tiber das westliche und das ostliche Reich
durch35, Bei Winandus ist die Zweikopfigkeit allerdings pro-
grammatisch auf eine Vereinigung der westlichen und der
ostlichen Kirche hin stilisiert.

Abb. 3 Fol. 92r; Doppeladler iiber einkopfigem Adler.



Abb. 4 Fol. 98r; Verwundeter Studium-Adler.

In einem einzigen heraldischen Zeichen werden also bei
Winand die Funktionen der civitas permixta genau differenziert
und gleichzeitig wird die unauflosliche Interessegemeinschaft
zwischen libergeordnetem Sacerdotium und untergeordnetem
Imperium ausgedriickt: «Aquila iuvat aquilam»3¢. Im {ibrigen
erkldart der Autor, dass die innerhalb eines einzigen Adlers
vereinten, aber doch geteilten Méchte den Bereich des anderen
nicht mehr an sich reissen konnen3’. Die Taube ist im Adler-
Symbolsystem Winands an den Rand verdrangt. Waren Taube
und Adler in der Publizistik zur Zeit Ludwigs des Bayern
Todfeinde, so sind sie jetzt zwar im Eltern-Kind-Verhiltnis
verbunden, aber das Adlersymbol nimmt die Zentralstelle ein.
Obwohl bei Winand der Papst also letztlich in gut bonifazischer
Tradition den Adler fiir sich beansprucht, kann er doch dem
moglichen Vorwurf einer Usurpation, wie sie etwa 1338 von
Konrad von Megenberg formuliert worden war38, dadurch
entgehen, dass nun der Adler nicht mehr nur Symbol der
weltlichen Macht ist, sondern, in seiner zweikopfigen Form,
auch des Wortes. Dem Reichsadler eine geistige, d.h. gottliche
Dimension zu verleihen, war aber auch Sigismunds Absicht.
Sigismund wie Winand verbinden daher den weltlichen Adler

mit dem Adler Ezechiels3®. Von 1433 an, nach der Kaiserkro-
nung, ist der doppelkopfige Reichsadler nimbiert*©.

Was die literarische Gattung von Winands Schrift anbelangt
(einer Gattung, in der biblische Stellen auf die Ubermachtstel-
lung der Kirche hin allegorisiert werden und die eine publizisti-
sche Funktion hat), so fiigt sie sich in eine Tradition, die iiber
die Zeit Ludwigs des Bayern hinaus in die Gregors VII. zuriick-
reicht. Erst im Rahmen des Konzils von Konstanz scheint nun
eine solche Schrift von einer ganzen Serie von Bildern beglei-
tet, die es erlauben, Analogiebeweise fiir die Sache der Kirche
effektvoll zu steigern und im Text nicht klar oder gar nicht
ausgedriickte Beziige zwischen den Motiven herzustellen.

Stellt man sich die Frage, wie sich die Schrift in die publizi-
stische Produktion des Konzils von Konstanz einfiigt, so er-
laubt es die gegenwirtige Forschungslage nur in bedingtem
Masse, sie zu beantworten. Betrachtet man jedoch nur schon
die Titel der bekannteren konziliaren Schriften, so kann man
durchaus annehmen, dass der Hauptteil kaum in der durchge-
hend bildhaften Sprache Winands, der sehr von der «mysti-
schen» Theologie beeinflusst ist, gehalten wurde*!.

Wie stand es nun mit der Bildproduktion auf dem Konzil von
Konstanz? Ausser dem Traktat von Winand ist vor allem eine
Schrift erwdahnenswert, in der Machtanspriiche in einer Serie
von Bildern ausgedriickt werden. Es handelt sich um die (u.a.)
imperiale Propagandaschrift des Buches der heiligen Dreifaltig-
keit. Auch hier spielt der doppelkopfige Adler in Text und Bild
eine wichtige Rolle, allerdings ausschliesslich als das heraldi-
sche Zeichen des Imperiums; er besitzt hier sogar drei Kopfe,
das Zeichen des mythischen Friedenskaisers Friedrich42.

Es ist durchaus moglich, dass sich im handschriftlichen
Material zum Konzil von Konstanz weitere illustrierte Propa-
gandaschriften finden; allerdings kann man doch wohl eine
breite propagandistische Bildproduktion auf dem Konzil von
Konstanz ausschliessen. In seiner soziologischen Untersuchung
iiber Die Konzile des 15. Jahrhunderts als Forum der offentli-
chen Meinung zeigt JURGEN MIETHKE liberzeugend, dass auf
dem Konzil von Konstanz von Intellektuellen fiir Intellektuelle
gelesen und geschrieben wurde#?. In einem vom gebildeten
Klerus bestimmten Rahmen scheint es wenig Raum und Funk-
tion fiir serienweise Bildpropaganda gegeben zu haben, und
ganz bestimmt kann von grossangelegter, fiir die Laien be-
stimmte Propaganda, in der zum Bild gegriffen wird, nicht die
Rede sein. Volkspropaganda, also eine Propaganda, die sich an
eine grosse Zahl von Laien richtet, wird um diese Zeit noch,
wie dies etwa von den Hussiten her bekannt ist, mit Hilfe von
Monumentalbildern gemacht, die entweder durch die Strassen
getragen oder an der Kirchwand angebracht werden*4.

Eine Teilerkldrung fiir die Bebilderung der zwei Schriften
aus der Zeit des Konzils von Konstanz sehe ich darin, dass sie
Fiirsten gehorten, die — wiewohl sehr gebildet — eben doch
Vertreter des Laienstandes waren. Wihrend Winand seine
Schrift dem Pfalzgrafen und Herzog von Bayern, Ludwig III.,
widmet, ist das Buch der heiligen Dreifaltigkeit dem Burggrafen
von Nirnberg und Markgrafen von Brandenburg, Friedrich
VI., gewidmet. Jedenfalls ist Winand in seinen Ausserungen

139



liber die Funktion des Bildes kategorisch: er stellt sich in die
Tradition des Bildes als der Bibel der idiotae*s. Dazu kommt,
dass bibliophile Fiirsten bebilderte Handschriften immer zu
schitzen wussten. Fiir Winand war es um so einfacher, seinem
Gonner eine Freude zu bereiten, indem er selbst zeichnete.
Einen Illuminator zu beauftragen, hitte wohl seine finanziellen
Mittel arg strapaziert. Ludwig II1., aus dessen Bibliothek die
Handschrift urspriinglich stammt, konnte hier kaum delikat
ausgefiihrte Arbeit geniessen. Indessen kann man doch sagen,
dass die Lebhaftigkeit in der Ausfithrung der Bildmotive den
Mangel an Qualitat wettmacht.

In der Tat hebt sich eine Reihe von Bildmotiven von dem
recht akademisch gehaltenen Text, mit dem sie oft nur in losem
Zusammenhang stehen, ab. Diese Motive sind nicht direkt von
biblischen und exegetischen Texten abgeleitet und gehoren
auch nicht zum festen Bestand kirchenpropagandistischer
Motive, sondern stammen letztlich aus dem profanen Kultur-
bereich. Dazu gehort das schon erwihnte heraldische Motiv
des Doppeladlers und dann Motive, die kirchliche Missstande
anprangern, namlich die Bilder eines affenkopfigen Bischofs
mit heraushidngender Zunge und insbesondere das Bild eines
Bischofsesels*e. Beim Anblick tierkopfiger kirchlicher Wiir-
dentrdager kann man nicht umhin, an den durch Luther und
Melanchthon berithmt gewordenen Papstesel zu denken.
Damit kommen wir zum Problem der Bildpropaganda vor der
Zeit der Reformation, die auf satirische Weise Missstande
anprangert oder eventuell die romische Kirche als Institution
tiberhaupt in Frage stellt.

2. Kirchenkritische Bildpropaganda vor der Reformationszeit

Bekanntlich wurde erst in der Reformationszeit die Druck-
graphik massiv in den Dienst der antiromischen Propaganda
gestellt, und erst aus dieser Zeit sind uns relativ viele Zeugnisse
bildlicher Propaganda erhalten, die nicht unmittelbar im Dien-
ste der kirchlichen Instanzen stehen. Demgegeniiber ist, wie
noch die kiirzlich erschienene grundlegende Arbeit des Histo-
rikers R.W. SCRIBNER (For the Sake of Simple Folk) zeigt,
unser Wissen iiber eine dltere oppositionelle Bildtradition
diirftig”. Wihrend die des Papstesels nicht tiber die Zeit
Alexanders VI. zuriickverfolgt werden kann*®, weiss man
zumindest im Falle der Christ-/Antichrist-Darstellungen, dass
sie bereits 1414 in Prag als offentliche Propagandabilder dien-
ten4?, Sie sind aber, wie vielleicht andere Bilder dhnlicher Art,
nicht erhalten geblieben.

Die illustrierte Schrift des Klerikers Winand scheint nun ein
Dokument zu sein, das davon zeugt, dass am Anfang des 15.
Jahrhunderts auch im deutschen Raume Motive im Umlauf
sind, die in der Reformationszeit aufgegriffen und weiterverar-
beitet werden, und dass auch die antithetische Organisation des
Propaganda-Bildmaterials verbreitet ist.

Fragt man sich, inwiefern ausgerechnet das Werk eines
Klerikers vom Bestehen kirchenkritischer und eventuell im
profanen Bereich zirkulierender Bildpropaganda zeugen soll,

140

N '
¢ {
ke - <l

: ~(¢ Lcr
d‘.a,mvw Salia dimame o mOnvan ¢isé a@nrﬁnﬁmvc e

far o % el Ramre <t glinfigaong AT 1T

‘al‘:.":"}lm &rv&W e pand wne

& !Lé for< fratus” Ladd cfasmd ¢ :
Sens Lg:‘:‘;”r (v'o(‘fw ol thn eannat

e o L e 1}()nn ‘( w .
Dt Pnque mnaslit (rdevi poteiad o ) :
3 :t‘ff}mnﬂ}me'a? % e UGy 4
Lleens'; Ao fpeerele Pelavd” f}wm&’mw
Germus v yisclpen cenlly an ) dead)
Mmtq ane auee ad by e
w r A “‘f‘f"”"“ onapmna W
SRR e oapec’ ’(‘P:ﬂm, q prma b fana
5 petiay w‘(\rmaxwama

] e ,,‘Qommx‘su’t Hefienta
m:‘] ‘&ynth ’.vuf’d“m"}nc a3 macdd e ozas6
esd u' 4672 e {‘“‘v»xmu"jr‘» rmvwﬁ mrce(w«c

Abb. 5 Fol. 43v; Bischof mit Eselkopf.

so ist zweierlei vorauszuschicken: 1. Schrift, Bildform und
Bildmotive werden im Mittelalter von der Kirche bestimmt,
und zwar in einem solchen Masse, dass auch in der Reforma-
tionspropaganda zu einem guten Teil mit dem kirchlichen
Motivrepertoire gearbeitet wird, dessen Aussagegehalt durch
Veranderung signifikanter Details verdndert wird (die bei
Winand im Schiff des Damonen sitzenden Haretiker konnen
z.B. durch die romische Kirche ersetzt werden)s. 2. Umge-
kehrt wirken auch die im profanen Bereich entwickelten Mo-
tivkombinationen auf das kirchliche Repertoire zuriick. Dazu
gehoren die Tiermasken fiir kirchliche Wiirdentrdager. Der
Bischofsesel ist eine Figur, die schon lange zum Motivrepertoi-
re der Kritik am Klerus gehorte und die in besonders gespann-
ten Lagen im Schandritual vorgetragen wurde. So weiss zum
Beispiel der Chronist Villani zu berichten, dass bei der Belage-
rung Arezzos 1288—1289 von den Florentinern ein Bischofs-
esel um die Stadt gefithrt worden war®!, Karnevalsprozessionen
stellen einen verwandten rituellen Bereich dar, aus dem Wi-
nand seine Tiermasken fiir kirchliche Wiirdentrager hitte
ibernehmen konnen. Fiir die Reformationszeit jedenfalls
konnte SCRIBNER zeigen, dass eine enge Verbindung zwischen
den karnevalesken Inversionsspielen und den Tier-Mensch-
Darstellungen auf den Flugblattern bestehts2.



Esel-, affen- und fuchsgestaltige kirchliche Wiirdentrager
hatten schon vor der Zeit Winands in Handschriften Eingang
gefunden, namlich in den von den seltsamsten Mischwesen
bevolkerten Marginalien und in den Fuchs- und Eselsromanen
des 13. und 14. Jahrunderts. Winands Bilder reihen sich offen-
sichtlich nicht in die Tradition der Marginalien%3, denn sie
finden in einem ganz anderen, unmittelbar polemischen Kon-
text Verwendung. Es handelt sich nicht um am Rande ange-
brachte Bilder eines beliebigen Textes, sondern um Bilder,
deren semantisches Bedeutungsfeld mit dem des Textes liber-
einstimmt oder komplementdr zu ihm ist: Affe und Esel kom-
men in Verbindung mit Kritiken an kirchlichen Missstinden
vor, beide sind antithetisch einem menschengesichtigen Glied
der Hierarchie gegeniibergestellt. Thre Darstellung sprengt
jedoch den Rahmen des im traditionellen theologischen Ton
gehaltenen Textes, in dem Winand auf allgemeine Art wissen-
de, der Weisheit zugetane, und unwissende Prilaten behandelt.
Es geht ihm vor allem darum, den Kleriker und Doktoren-
stand, die Trager des Studiums, zu valorisieren. In einer Zeit, in
der das Wort nicht mehr in den Herzen, sondern in Biichern
geschrieben steht, sind die Doktoren unentbehrlich’4. Wih-
rend Winand den Affen im Text nur fliichtig als Beispiel fiir das
Gebaren im Tierreich erwidhnt (und es somit moglich macht,
den Tierkopf des begleitenden Bildes als den eines Affen zu
identifizieren), kommt der Eselskopf, soweit wir sehen, nicht
zur Sprache. Offensichtlich waren in erster Linie visuelle Ein-
driicke bei der Darstellung der Antithese «guter-schlechter
Hirt» bestimmend, und so stellt Winand dem guten Pastor,
hinter dem sich die Biicher haufen, den eselskopfigen Bischof,
der das Gesetz nicht kennt, gegeniiber.

Die polemische Bedeutung des Bischofsesels geht wohl iiber
die eher gemassigte Kritik an den Unsitten des Klerus hinaus;
hinter ihm sind namlich Krieger aufgestellt, das heisst, dass er
nicht mit dem Wort, sondern mit den Waffen der Laien, der
asiane, kampft. Dass in dieser Darstellung sicher auch das zur
Zeit des Konzils von Konstanz aktuelle Problem des stiandig
zunehmenden Einflusses der Laien zur Darstellung kommt,
kann aus der Tradition der Eselsdarstellungen abgeleitet wer-
den. GERVAIS DU BUS erkldrt in seinem illustrierten Roman de
Fauvel (1310-1314) die ungeheure Beliebtheit des Esels
sowohl bei Monchen, Klerikern und Papst als auch bei den
Laien damit, dass die gottliche Ordnung der Dinge gestort
sei’s und der Mensch nun auf tierische Art lebe, das heisst,
dass der den Menschen auszeichnende Verstand entthront
ist56. Was mit der gestorten Ordnung der Dinge gemeint ist,
wird sogleich klar: die Macht des Esels bedeutet die Macht der
Laien, denn der Mond steht nach dem Roman nun iiber der
Sonne, also iiber der geistlichen Macht>?. Kann das antitheti-
sche Bild Winands als eine Gegeniiberstellung der rechtmaéssi-
gen Pastoren und der zu Unrecht sich in geistliche Gebiete
vordrangenden Laien interpretiert werden, so findet man das
Thema der zu Unrecht kriegfiihrenden Kirche sowohl in den
Ringen der Hierarchie als auch in der hussitischen und refor-
matorischen Bildpropaganda®8.

Insgesamt wire es verfehlt, Winands kritische Haltung

einigen kirchlichen Wiirdentragern gegeniiber als ein Unikum
zu betrachten. Der allgemeine sittliche Verfall der Geistlichen
stand am Konzil von Konstanz auf der Traktandenliste. Winand
kritisiert denn auch, entsprechend einer langen Tradition, den
jammerlichen Zustand der Glieder, jedoch nicht des Hauptes
und auch nicht der Institution an sich. Die symbolische Ent-
hauptung der kirchlichen Institution, durch einen tierkopfigen
Papst ausgedriickt, bleibt den radikalen Gegnern der bestehen-
den Kirche vorbehalten. Im Laufe des 15. Jahrhunderts wird
zum Beispiel der Papst als Reinhard Fuchs auf dem Rad der
Fortuna dargestellt>®. Anderseits kann doch die Tatsache, dass
Winand in der Eigenkritik so weit geht, Bischofe mit Affen-
und Eselskopf, also Figuren, die wie die hussitischen Christ-
Antichrist-Bilder im 6ffentlichen Schandritual dienen konnten,
aufzunehmen, als bezeichnend fiir die Krise der Kirche ange-
sehen werden. So finden wir auch in der Zeit des Exils von
Avignon, in der zum Teil geradezu vorreformatorische Zustidn-
de herrschten, und in der darauffolgenden Epoche des Schis-
mas von Seiten reformgesinnter Prediger beissendste Satiren
auf den Klerus. Der Dominikaner John Bromyard zum Bei-
spiel, ein erbitterter Gegner Wycliffs, geisselt die gesamte
Hierarchie und beschwort die bei Winand dargestellte Kirche
als Frau Welt mit ihrem verrotteten Riickenteil®®. Er betont,

-

mm foueu mtnm‘mhg SERLL 0N IRD IO exwgm’ it f""‘W

%\,fmq\: se e i ane erefe {u e
L3 -

‘ it qu 9‘ !"m*::& )cvp. "y

m:m

immz wra'j?“ L Ts
m\izmn:% deent

ez mm ‘ﬂ.. m r-m&
M i”‘( 6 m&&é
r l%mmu mx us mm&m

z&‘”m‘tn! m;ﬁ ‘.J
mrﬁm « *F‘
mmuh . .frm Mﬁﬁ m
ms,;g‘ e ,xm vnu g W}m’?’ < 1 1o

eerfls
m oy M‘»MMSMW M

Abb. 6 Fnl 172v: Ecclesia als Frau Welt.

141



dass der schlimme Zustand der Kirche nicht nur die Position
der Haretiker stdrke, sondern auch die Gefahr mit sich bringe,
dass sich Fromme von ihr abwenden®!,

So reiht sich der konservative Kleriker Winand zwar in eine
wohletablierte Tradition kirchlicher Eigenkritik, und die Bild-
motive der tierkopfigen Bischofe sind durchaus nicht seine
Erfindung, aber ihre antithetische Anordnung und ihre Ver-
wendung in einer Serie von Propagandabildern erlaubt es, sie
in eine Linie mit der reformatorischen Bildpropaganda zu
bringen. Die literarische Form der pointierten Antithesen war
im wycliffschen und hussitischen Lager, in England und in

Bohmen, verwendet und schliesslich in kondensierter bildlicher
Form einer breiten Offentlichkeit vorgefiihrt worden. Dank
handschriftlicher Wiedergaben konnten sie in der Reforma-
tionszeit aufgegriffen werden. Dass der institutionstreue
Winand 1418/1419 Motive wie die des Affen und des Esels als
Masken fiir kirchliche Wiirdentrager aufnimmt und sie anti-
thetisch anordnet, gestattet die Annahme, dass damals auch im
deutschen Raum zumindest kirchenkritische Bilder im Umlauf
waren. Fiir eine mehr oder weniger radikale Bedeutung der oft
wenig originellen Bildmotive ist dann das politische Krifte-
verhaltnis entscheidend.

ANMERKUNGEN

1 A. ScHMIDT, Winand von Steeg, ein unbekannter mittelrheinischer
Kiinstler, in: Festschrift fiir Alois Thomas, Trier 1967, S. 363—372;
vgl. S. 365ff.

2 A. SCHMIDT, Die Wandmalereien in den Kirchen zu Steeg und
Oberdiebach, in: Jahrbuch zur Geschichte von Stadt und Land-
kreis Kaiserslautern 12/13, 1974/1975, S. 305-327.

3 A. ScumipT, H. HEIMPEL, Winand von Steeg (1371-1453), ein
mittelrheinischer Gelehrter und Kiinstler und die Bilderhandschrift
itber Zollfreiheit des Bacharacher Pfarrweins auf dem Rhein aus
dem Jahr 1426 (Handschrift 12 des Bayerischen Geheimen Haus-
archivs zu Miinchen) (Bayerische Akademie der Wissenschaften,
phil. hist. Klasse, Abhandlungen, N.F. 81), Miinchen 1977.

4 St BEISSEL, Vaticanische Miniaturen, Freiburg i.Br. 1893, S. 50f;
E.W. BREDT, Der Handschriftenschmuck Augsburgs im 15. Jahr-
hundert (Studien zur deutschen Kunstgeschichte 25), Strassburg
1900, S. 19; H. LEHMANN-HAUPT, Schwibische Federzeichnungen.
Studien zur Buchillustration Augsburgs im 15. Jahrhundert, Ber-
lin-Leipzig 1929, S. 28, Anm. 1.

5 C.G. JUNG, Psychologie und Alchemie (Gesammelte Werke,
Bd. 12), Olten/Freiburg i.Br. 1972, S. 236. — L.S. DIXON, Bosch’s
Garden of Delights Triptych: Remnants of a «Fossil» Science, in:
Art Bulletin 63, No 1, 1981, S. 96-113. Vgl. Abb. 3: Die Schop-
fung Evas aus der Rippe Adams sei eine «alchimistische Konjunk-
tion».

¢ ScHMIDT, HEIMPEL, (vgl. Anm. 3), S. 15f, 19, 34.

7 Das Widmungsbild, in dem Winand das Buch iiberreicht in:
Vatikan, Hs. palat. lat. 412, fol. 1r. Im folgenden werden von
dieser Handschrift nur die Foliobezeichnungen angegeben.

8 Fol. 10r (Prohemium); Acta Concilii Constanciensis, hrsg.
H. FINKE, J. HOLLNSTEINER, H. HEIMPEL, Miinster i.W.
1896—-1928, 4 Bde; vgl. Bd. 4, S. 753.

9 Fol. 17v: Luzifer auf Thron, von Engeln und Teufeln umgeben;
Spruchband, das mehrmals angebracht ist: «<Ego sum Deus. Ego
feci me ipsum». Fol. 19r: Luzifer auf Thron, Michael stosst ihm
das Schwert in den Rachen. Fol. 21v: 2 Teufel auf Thron, 2 Engel
davor. Fol. 23r: Luzifer wird von Michael vom Thron gestossen; er
stiirzt in den Hollenrachen. Fol. 35v: Luzifer auf Thron, von
Geistlichen umgeben. Fol. 38r: Luzifer auf Thron; Kreuzigung.
Fol. 40r: Michael jagt Luzifer in den Hoéllenrachen. Fol. 103r:
Jiingstes Gericht.

10 Die Schrift Winands ist im Anschluss an das Hexaemeron von
Ambrosius in drei Symbolkreise aufgeteilt: die schreitende, die
segelnde und die fliegende Kirche.

11 Fol. 57r, 58v, 60r, 62r, 63v, 651, 67r.

142

12 Fol. 45v.

13 Fol. 81r.

14 Fol. 93r; zu vergleichen mit dem Widmungsbild Fol. 1r.

15 J.E. KORN, Adler und Doppeladler. Ein Zeichen im Wandel der
Geschichte, Diss. Gottingen 1969. Das Kapitel aus den Oecomeni-
caim Anhang, S. 96f.

i Id, §.68.
17 Fol. 73v: «...aquila hic in figura sicud in armis imperii duo habet
capita».

18 Fol. 12r, 90v (Pars I1I, cap. XV, «in quo natura aquile comparatur
universali ecclesie»).

19 Fol. 68r, 93r.

20 Fol. 85r.

21 Fol. 69v, 86r. Daher auch der Titel der Schrift, Diamant der
kampfenden Adler, der vom Autor erklart wird, fol. 9v: «In hoc
etiam adamate ut in speculo sub diversis et tandem aquilarum
figuris poterit varius colluctancium videri status ecclesiarumsy.

22 Fol. 49r.

23 Fol. 84v, 85r.

24 Fol. 85v.

25 Fol. 77v (Pars III, cap. VIII: «De volanti primitiva ecclesia Christi
et qualiter columbe conparetur»), fol. 90v.

26 Fol. 85r.
27 Fol. 92r.
28 Fol. 69v.

29 Fol. 87v, 88r.

30 Fol. 90r. H. GRUNDMANN, Sacerdotium-Regnum-Studium, in:
Archiv fiir Kulturgeschichte 34, 1952, S. 5-21.

31 Fol. 87v.

32 Fol. 88r.

33 IIL fol. 98r.; Text dazu: fol. 12r, 96v ff.

34 Zur Lage des Studiums: B. GEBHARDT, Handbuch der deutschen
Geschichte, hrsg. H. GRUNDMANN, Stuttgart 1970, Bd. 1, S. 623.

35 Korn (vgl. Anm, 15), S. 70.

36 Fol. 86r.

37 Fol. 85r.

38 KONRAD VON MEGENBERG, Planctus ecclesiae in Germaniam, hrsg.
H. KuscH (Leipziger Ubersetzungen und Abhandlungen zum
Mittelalter, Reihe A, 1), Berlin 1956, cap. 22. — R. ScHOLzZ,
Unbekannte kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs
des Bayern 1327-54 (Historisches Institut in Rom 9, 10), Rom
1911, 1914; Bd. 9, S. 86.

3% Fol. 67v; Korn (vgl. Anm. 15), S. 68.

40 B.-A. KERY, Kaiser Sigismund, Ikonographie, Wien 1972, ill. 98.



41

42

43

44

45
46
47

48
49

Er zitiert u.a. Hildegard von Bingen und nimmt auch ihre Eccle-
sia- und Synagoge-Visionen ins Bild auf (fol. 26v, 31v), Bernhard
von Clairvaux, Hugo und Richard von St. Victor, dann Rupert von
Deutz, Nikolaus von Lyra, usw.

B. OBRIST, Les deébuts de I'imagerie alchimique (14e-15e siécles),
Paris 1982, S. 117ff., 1711f. Die Schrift ist ebensowenig wie die
Winands ediert.

J. MIETHKE, Die Konzilien als Forum der offentlichen Meinung im
15. Jahrhundert, in: Deutsches Archiv fiir Erforschung des Mittel-
alters 37, H. 2, 1981, S. 736-773.

G. KAWERAU, Passional Christi und Antichristi 1521, in: D.
Martin Luthers Werke, Weimar 1893, Bd. 9, S. 678f.

ScaMmIDT (vgl. Anm. 2), S. 305.

Fol. 87r, 43v.

R.W. SCRIBNER, For the Sake of Simple Folk. Popular Propaganda
for the German Reformation (Cambridge Studies in Oral and
Literate Culture 2), Cambridge etc. 1981.

K. LANGE, Der Papstesel, Gottingen 1891, S. 30ff.

KAWERAU (vgl. Anm. 44), S. 678.

50
51

52
53

54
55

56
57
58
59

60

61

SCRIBNER (vgl. Anm. 47), Abb. 85, 86.

Zitiert in R.C. TREXLER, Public Life in Renaissance Florence, New
York etc. 1980, S. 4, Anm. 9.

SCRIBNER (vgl. Anm. 47), S. 74ff.

L.M. RANDALL, Images in the Margins of Gothic Manuscripts,
Berkeley—Los Angeles 1966; Abb. 29: Affe als Bischof.

Fol. 43r.

A. LANGFORS hrsg., GERVAIS DU Bus, Le Roman de Fauvel (So-
ciété des anciens textes francais), Paris 1914—-1919; vgl. Z. 3571.
Die Pariser Handschrift, Bibliothéque Nationale, ms. fr. 146, im
Faksimile: P. AUBRY hrsg., Le Roman de Fauvel, Paris 1907.

Le Roman de Fauvel, Z.. 3371f.

Id., Z. 414ff.

SCRIBNER (vgl. Anm. 47), S. 158ff.

W. HARMS, Reinhart Fuchs als Papst und Antichrist auf dem Rad
der Fortuna, in: Frithmittelalterliche Studien 6, 1972, S. 418—440.

G.R. OWST, Literature and Pulpit in Medieval England, Cambridge
1933, S. 248; Abb. fol. 12v.

OwsrT (vgl. Anm. 60), S. 251.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6: Autorin

143



	Das illustrierte "Adamas colluctancium aquilarum" (1418-1419) von Winand von Steeg als Zeitdokument

