
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 40 (1983)

Heft: 2: Die Buchmalerei des Mittelalters und ihre Beziehungen zu anderen
Gattungen = L'enluminure du moyen âge et ses relations avec les autre
techniques

Artikel: Das illustrierte "Adamas colluctancium aquilarum" (1418-1419) von
Winand von Steeg als Zeitdokument

Autor: Obrist, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das illustrierte «Adamas colluctancium aquilarum» (1418—1419) von
Winand von Steeg als Zeitdokument

von Barbara Obrist

Das Adamas colluctancium aquilarum, d.h. «Diamant der

kämpfenden Adler» des Kanonikers und Juristen Winand von
Steeg (1371 Steeg bei Bacharach - 1453 Koblenz) ist in
zweifacher Hinsicht ein Dokument, das das Interesse des

Kunsthistorikers verdient:

- als eindrückliches Zeugnis für das Bildschaffen von Seiten
eines nicht professionellen Malers, in diesem Falle von
jemandem, der geradezu davon besessen ist, Bilder
anzubringen. So versieht Winand nicht nur seine Schriften mit
Bildern, wie dies aus seinen Äusserungen hervorgeht1,
sondern scheint auch für Wandmalereien verantwortlich

gewesen zu sein2.

— Winands 54 kolorierte Zeichnungen in der vatikanischen
Handschrift palat. lat. 412 des Adamas colluctancium
aquilarum sind beachtenswert als Zeugnis für spätmittelalterliche

serienweise Bildpropaganda, entstanden in einer politisch

und sozial besonders bewegten Zeit, nämlich bei
Beendigung des Grossen Schismas im Jahre 1417.
Es soll im folgenden vor allem auf den zweiten Punkt

eingegangen werden; zwei Fragenkomplexe sind dabei von Belang:
1. Welche Stelle nimmt Winands illustrierte Schrift im Kontext
des Konzils von Konstanz ein? 2. Inwiefern lassen Winands
Bilder, parallel etwa zu den hussitischen Christ-Antichrist-
Darstellungen, im deutschen Raum auf eine Tradition romkritischer

Bildpropaganda schon im frühen 15. Jahrhundert
schliessen, an die die Reformatoren nur anzuknüpfen
brauchen?

Im Rahmen dieses Artikels kann der Bildzyklus als Ganzes

nicht untersucht werden, und wir behandeln deshalb die beiden

Fragen in Verbindung mit zwei ausgewählten Bildgruppen: die

der Adlerdarstellungen und die der tierköpfigen Bischöfe.
Bevor wir zum ersten Fragenkomplex kommen, sei noch

kurz die Forschung über Winand und sein Bildschaffen
erwähnt. Während sich in jüngerer Zeit die Historiker Hermann
Heimpel und Alois Schmidt ausführlich mit der Person

Winands, mit seinen Schriften und auch mit Bildern seiner
Werke befasst haben, so dass man sich gut über den schon von
Trithemius gerühmten Hebraisten informieren kann3, wurde
sein Bildschaffen von Seiten der Kunsthistoriker kaum beachtet4.

Konnte die Mittelmässigkeit und die Schablonenhaftig-
keit der Bilder die formalgeschichtlich orientierte Kunstgeschichte

nicht weiter interessieren, so widerfuhr ihnen hingegen

eine seltsame inhaltliche Einstufung: 1944 nahm sie CG.
Jung in seine Psychologie und Alchemie auf und so zieht noch

Laurind a Dixon in ihrer Dissertation und in ihrem 1981 im

«Art Bulletin» erschienenen Artikel über Hieronymus Bosch

die Bilder Winands bei, um ihre alchimistische Auslegung des

Prado-Triptychons zu stützen.
Absurditäten solcher Art sind möglich, weil die Bilder des

Adamas colluctancium aquilarum noch in keiner Weise in

Verbindung zum Text, den sie begleiten, gebracht und nicht
einmal geläufige religiöse Themen als solche erkannt worden
sind5.

H h

WWW

BJk
...Y

ri

Ì
,.,dV7,ff.>..<...

<i^mU,,>^<A^fM^^r^
patt* WA„ü.f-aamrSm> Wfcrj^J^«'""*'
ifcnil/m.o fr»x </tknntuip>ivt «»tei lo«»«1&

tÏK *
„'im

X&.6 9< ëwqa SmW^&W: -pur ...ÄlfmM^W
^fcftrrfl.™.* flauti niVnfÌB Irtrw/uKi/liiWKVtrJnWtuw»«

* "T* ** *"^*~*', ~T"^.. Jttt*%r*ri '

F

c-l

Abb. 1 Fol. Ir; Widmungsbild.

136



1. Der Zeitkontext und die Adlerdarstellungen

Winand, der als juristischer Berater der Stadt Nürnberg am
Konzil von Konstanz teilgenommen hat, beginnt seine Schrift
unmittelbar nach dessen Beendigung im Jahre 1418 in Nürnberg.

Da er gleich darauf als Sekretär Sigismunds den König
nach Ungarn begleitet, vollendet er sie jedoch erst im Jahre
14196. Gewidmet ist sie seinem Landesherren Ludwig III von
der Pfalz7.

Seine Schrift richtet Winand gegen die hussitischen Häretiker.

Er tritt energisch für die Vorherrschaft des Sacerdotium
ein und prangert, in der Linie pro-römischer Reformschriften,
die kirchlichen Missstände an.

Obwohl der Autor mit Genugtuung feststellt, dass das Schisma

glücklich beendet sei und die Häupter der hussitischen

Häresie, Johannes Hus und Hieronymus von Prag, nun
verbrannt seien8, handelt es sich bei seinem Werk im übrigen um
eine Schrift, die Gottes- und Teufelsstaat durchaus noch in
vollem Kampfe zeigt. Das Hauptthema, das sie durchzieht und
das durchgehend Wahl und antithetische Anordnung der
Bildmotive bestimmt, sind die Usurpationsgelüste des Alten
Feindes und der unerbittliche Abwehrkampf, den die Ecclesia

militans gegen ihn führt. Zwei grössere Bildkreise zeigen den
Teufel in direkter Aktion. Im ersten besteigt er immer wieder
den Thron, um Gott die Herrschaft strittig zu machen; der
Erzengel Michael verweist ihn mehrmals — und in dem die
Bildserie abschliessenden Bild des jüngsten Gerichtes endgültig

- in das ihm zustehende Reich9. Der zweite Bilderkreis
umfasst vor allem eine Serie antithetischer Schiffsbilder, in
denen jeweils Christus und die Ecclesia navigans10 sowie

Luzifer und die ihm verbundene Synagoge dargestellt sind11.

Die Synagoge umfasst allgemein die Ungläubigen. In einem
weiteren Bilderkreis kann man die Auswirkungen von Luzifers
Vordringen auf das zeitgenössische Geschehen verfolgen:
Mord, Krieg und Ausbreitung der Schismatiker und Häretiker.
So sucht zum Beispiel die von Kriegern bedrängte Ecclesia bei
Christus Schutz; zu ihren Füssen liegen Tote12; in einem anderen

Bild häufen sich die Toten und Verwundeten13. Ein
antithetisch angeordnetes Bild zeigt links den häretischen Prediger,
um dessen Spitzhaube sich eine Schlange windet und dessen

Gefolgschaft mit Kröten und Schlangen übersät ist. Er will die
Irrlehren Wycliffs verkünden. Rechts befinden sich die Hüter
der Rechtgläubigkeit, Sigismund und ein Bischof, der ihn
krönt. Vor Sigismund kniet wahrscheinlich Winand, der ihm
sein Werk überreicht14.

Es ist bezeichnend für die politische Konstellation des Konzils

von Konstanz, dass das Imperium im Gegensatz zu den
hussitischen Häretikern nicht Zielscheibe für Angriffe und

Verteufelungen ist (Sigismund selbst hatte als «Schirmherr der
Kirche» das Konzil eröffnet), sondern vielmehr ein Bereich,
dessen Assimilation und Unterordnung unter das Sacerdotium
in vielfältigen allegorischen Kombinationen ausgedrückt wird.
So allegorisiert Winand neben der breit angelegten Ausdeutung

traditioneller biblischer Schlüsselbilder in bezug auf die

Machtansprüche des Sacerdotium (z.B. Sonne und Mond) den

erst seit kurzem von Sigismund allgemein eingeführten
doppelköpfigen Reichsadler auf die Einigkeit von Imperium und

Sacerdotium hin.
Winands Auslegung des Doppeladlers verdient es, näher

betrachtet zu werden, denn sie ist ein interessantes, bisher nicht
beachtetes Zeugnis für die Geschichte des doppelköpfigen
Reichsadlers.

Die Geschichte des Doppeladlers als heraldisches Zeichen

für das Imperium ist komplex. Unter Ludwig dem Bayern
offensichtlich weit verbreitet, ohne jedoch offiziellen Charakter

zu haben, legt Konrad von Megenberg um die Mitte des

14. Jahrhunderts seine beiden Köpfe dahingehend aus, dass

das weltliche Schwert Laien und Kleriker zu verteidigen
habe15. Sigismund führt ihn 1401 offiziell als das Zeichen des

Imperiums ein und 1417 bestellt er ein Majestätssiegel, auf

dem «sit imperialis aquila habens duo capita»16.

Winand, der sich zu jener Zeit in der Nähe von Sigismund
befindet und sicher gut über seine Absichten in bezug auf die

Reichssymbolik unterrichtet ist, sagt zwar einmal expressis

verbis, dass das Reichswappen den doppelköpfigen Adler
trage17, biegt aber im übrigen das Reichssymbol des Doppeladlers

systematisch auf die päpstliche Vorherrschaft hin
zurecht. Für Winand ist der Doppeladler das Symbol der Ecclesia

universalis, also der Christenheit überhaupt18, und der Ecclesia

militans insbesondere19. Seine einzelnen Teile sind das

Imperium und das Sacerdotium20. Die Taube als Symbol der

Ecclesia spielt im Text nur eine untergeordnete Rolle; im Bild
schwebt sie manchmal über dem Doppeladler, um ihn als

Ecclesia universalis zu bezeichnen. Aus dem Text geht nicht

klar hervor, wie Ein- und Zweiköpfigkeit genau verteilt sind.

Jedenfalls ist der Adler auch das Symbol des Widersachers und

des römischen Königtums in seiner teuflischen Form, gesamthaft

der Ecclesia répugnons21. Um die Übertragung des Adlers
als ursprünglich teuflisches und weltliches Herrschaftszeichen

auf die Ecclesia Christi zu rechtfertigen, geht Winand
folgendermassen vor: bis zu Konstantinus war der Adler diabolischer

Natur, und so sieht man ihn als das Zeichen des vierten Reiches

der Danielvision in seiner einköpfigen Form abgebildet22. Von

Konstantin neben der Taube in sein Vexillum aufgenommen,

respektive von dieser unterworfen, erfährt er nun eine

Metamorphose: die Taube der Ecclesia Christi wird befruchtet und

der Doppeladler «steigt empor»23. Man sieht in der Tat, wie

dieser aus einem Ei hervorbricht, über dem die Taube schwebt.

Dem aquila maior ist die Sonne zugeordnet, das heisst das

Sacerdotium (Papsttiara), während der von der Kaiserkrone

bekrönte aquila minorvom Monde beleuchtet wird. Das Ganze

ist von den vier Kirchenvätern flankiert24. Wurde so zuerst die

Taube der Urkirche als die Sponsa Christi besungen, so jetzt
der Adler, der ja in der Heraldik weiblichen Geschlechtes

ist25.

Laut Winand hat Gott den Doppeladler geschaffen, damit er
dem Adler des Feindes überlegen sei26. In einem eindrücklichen

Bild sind die Antagonisten einander gegenübergestellt:
in der unteren Hälfte des Bildes, im Süden, befindet sich der

einköpfige, mit der Bügelkrone bekrönte Adler, der sein üppi-

137



M/pMMBrvft f«# «M\n$ uMMÌJp »«ii al ilti'fsnr-mmf Ä«

~,*ttl4l ftturf.'ßW.I. ,ï tt**éì.trì ' Hm*eJÌìJ-^,^I „ <^«WÏ_*^Î "ta £__.__
'. r |: ¦ ¦

1*£ *iMoe
:

iHértrm~f.->>t
um ¦ ¦. no ij

(Ü«3
imi«»

Au*
'

^^^.CU-^H.-) i* fTjn

#5T7y:* vs.

KP .hi

il

ß**~^y
ù _

/1

t '

^w\
j«

Abb. 2 Fol. 85v; Doppeladler aus Ei entschlüpfend.

ges Gefieder aus der Zeit des Schismas nun verliert. Über ihm
fliegt der ungekrönte Doppeladler, an dessen Hals die zwei
Schlüssel hängen, von Westen gegen Osten. Dem in die
eschatologischen Koordinaten eingefügten Doppeladler ragen aus
den beiden Schnäbeln das Kreuz und das Schwert, d.h. das

geistige und das weltliche Schwert27. Die Anspielung auf
Christus als Weltenrichter ist unübersehbar, zumal im Text der
Adler auch Christus bezeichnet28 und vom sol iustitiae, der im
Westen aufgeht, die Rede ist29.

Im weiteren wird im Adler die zumindest seit Alexander von
Roes um 1281 ausgeführte Imperium-Sacerdotium-Studium-
«Trinität» zur Darstellung gebracht30. Auf einem mit Augen
übersäten Adler sind die Namen der Studienorte angebracht,
und auf seinem Herzen befindet sich die Inschrift Concilium
Constanciense. Auf dem rechten Kopf, der Konstantinopel
entspricht, befindet sich die Papsttiara, auf dem linken, Rom
entsprechenden Kopf, die Kaiserkrone. Laut dem Text waren
zur Zeit des Kaisers Theodosius die zwei Studienorte wie die

Augen der zwei Adlerköpfe31. Die Adlerhälfte mit der Kaiserkrone

packt den auf dem linken Flügel stehenden Papst am

Kragen; er ist im Begriff, dem Kaiser das Schwert zu über¬

geben. Dem blühenden Studium generale, respektive der
Verbreitung des Wortes durch Doktoren und Prälaten32, ist der
tödlich verwundete Doppeladler gegenübergestellt. Er ist

blind, und seine beiden Flügel, Prag und Paris, sind von den

Pfeilen der Häretiker durchbohrt33. Dadurch, dass die

Hochburgen der scientia «vergiftet» sind, wird die ganze Organisation

der Christenheit in Mitleidschaft gezogen. Winand vertritt
sowohl die pro-römische deutsche Politik als auch den Kleriker-

und Doktorenstand, der eine Schlüsselposition in diesem

Dreiersystem innehat. Die deutschen Studenten und Professoren

hatten zur Zeit des Schismas in Paris, einer Stadt, die

traditionellerweise das Studium symbolisiert, grosse Schwierigkeiten;

aus Prag wurden sie vertrieben. Für den deutschen

Kleriker Winand sind Anhänger des Papsttums von Avignon
und Hussiten Häretiker34.

In der Darstellung des Studium-Adlers schimmert die im
15. Jahrhundert geläufige Auslegung des Reichsadlers als

Herrschaftszeichen über das westliche und das östliche Reich
durch35. Bei Winandus ist die Zweiköpfigkeit allerdings
programmatisch auf eine Vereinigung der westlichen und der
östlichen Kirche hin stilisiert.

¦. >

Hj»
¦

' CS

W^*
\ i

'

vJSj»rtm$ m

.-•

4

pi7

S, ¦¦

N.

¦

r*>«
->"»

%*h
/ 7

••¦tes.

einköpfigem AdleAbb. 3 Fol. 92r; Doppeladler über

138



r« 1

r:^
A.*> r y /p7:?< //y -» — .^ç—^-, -»-r-ry

L=1X»
^.%f<:

< ^v
™M»« r/^- 7r*

V >tfep*
Y &^_äl7 ?mm

J lv r I i

f XmC
LiJm 7

ï '

IIV \J<\ MM
I I

-tAïT
k&>

NXv.ì>

^>

if. y r-mfS>

Abb. 4 Fol. 98r; Verwundeter Studium-Adler.

In einem einzigen heraldischen Zeichen werden also bei
Winand die Funktionen der civitas permixta genau differenziert
und gleichzeitig wird die unauflösliche Interessegemeinschaft
zwischen übergeordnetem Sacerdotium und untergeordnetem
Imperium ausgedrückt: «Aquila iuvat aquilani»36. Im übrigen
erklärt der Autor, dass die innerhalb eines einzigen Adlers
vereinten, aber doch geteilten Mächte den Bereich des anderen
nicht mehr an sich reissen können37. Die Taube ist im Adler-
Symbolsystem Winands an den Rand verdrängt. Waren Taube
und Adler in der Publizistik zur Zeit Ludwigs des Bayern
Todfeinde, so sind sie jetzt zwar im Eltern-Kind-Verhältnis
verbunden, aber das Adlersymbol nimmt die Zentralstelle ein.
Obwohl bei Winand der Papst also letztlich in gut bonifazischer
Tradition den Adler für sich beansprucht, kann er doch dem
möglichen Vorwurf einer Usurpation, wie sie etwa 1338 von
Konrad von Megenberg formuliert worden war38, dadurch
entgehen, dass nun der Adler nicht mehr nur Symbol der
weltlichen Macht ist, sondern, in seiner zweiköpfigen Form,
auch des Wortes. Dem Reichsadler eine geistige, d.h. göttliche
Dimension zu verleihen, war aber auch Sigismunds Absicht.
Sigismund wie Winand verbinden daher den weltlichen Adler

mit dem Adler Ezechiels39. Von 1433 an, nach der Kaiserkrönung,

ist der doppelköpfige Reichsadler nimbiert40.
Was die literarische Gattung von Winands Schrift anbelangt

(einer Gattung, in der biblische Stellen auf die Übermachtstellung

der Kirche hin allegorisiert werden und die eine publizistische

Funktion hat), so fügt sie sich in eine Tradition, die über
die Zeit Ludwigs des Bayern hinaus in die Gregors VII. zurückreicht.

Erst im Rahmen des Konzils von Konstanz scheint nun
eine solche Schrift von einer ganzen Serie von Bildern begleitet,

die es erlauben, Analogiebeweise für die Sache der Kirche
effektvoll zu steigern und im Text nicht klar oder gar nicht

ausgedrückte Bezüge zwischen den Motiven herzustellen.
Stellt man sich die Frage, wie sich die Schrift in die publizistische

Produktion des Konzils von Konstanz einfügt, so
erlaubt es die gegenwärtige Forschungslage nur in bedingtem
Masse, sie zu beantworten. Betrachtet man jedoch nur schon

die Titel der bekannteren konziliaren Schriften, so kann man
durchaus annehmen, dass der Hauptteil kaum in der durchgehend

bildhaften Sprache Winands, der sehr von der «mystischen»

Theologie beeinflusst ist, gehalten wurde41.

Wie stand es nun mit der Bildproduktion auf dem Konzil von
Konstanz? Ausser dem Traktat von Winand ist vor allem eine

Schrift erwähnenswert, in der Machtansprüche in einer Serie

von Bildern ausgedrückt werden. Es handelt sich um die (u.a.)
imperiale Propagandaschrift des Buches der heiligen Dreifaltigkeit.

Auch hier spielt der doppelköpfige Adler in Text und Bild
eine wichtige Rolle, allerdings ausschliesslich als das heraldische

Zeichen des Imperiums; er besitzt hier sogar drei Köpfe,
das Zeichen des mythischen Friedenskaisers Friedrich42.

Es ist durchaus möglich, dass sich im handschriftlichen
Material zum Konzil von Konstanz weitere illustrierte
Propagandaschriften finden; allerdings kann man doch wohl eine
breite propagandistische Bildproduktion auf dem Konzil von
Konstanz ausschliessen. In seiner soziologischen Untersuchung
über Die Konzile des 15. Jahrhunderts als Forum der öffentlichen

Meinung zeigt Jürgen Miethke überzeugend, dass auf
dem Konzil von Konstanz von Intellektuellen für Intellektuelle
gelesen und geschrieben wurde43. In einem vom gebildeten
Klerus bestimmten Rahmen scheint es wenig Raum und Funktion

für serienweise Bildpropaganda gegeben zu haben, und

ganz bestimmt kann von grossangelegter, für die Laien
bestimmte Propaganda, in der zum Bild gegriffen wird, nicht die
Rede sein. Völkspropaganda, also eine Propaganda, die sich an
eine grosse Zahl von Laien richtet, wird um diese Zeit noch,
wie dies etwa von den Hussiten her bekannt ist, mit Hilfe von
Monumentalbildern gemacht, die entweder durch die Strassen

getragen oder an der Kirchwand angebracht werden44.

Eine Teilerklärung für die Bebilderung der zwei Schriften
aus der Zeit des Konzils von Konstanz sehe ich darin, dass sie

Fürsten gehörten, die — wiewohl sehr gebildet - eben doch
Vertreter des Laienstandes waren. Während Winand seine

Schrift dem Pfalzgrafen und Herzog von Bayern, Ludwig III.,
widmet, ist das Buch der heiligen Dreifaltigkeit dem Burggrafen
von Nürnberg und Markgrafen von Brandenburg, Friedrich
VI., gewidmet. Jedenfalls ist Winand in seinen Äusserungen

139



über die Funktion des Bildes kategorisch: er stellt sich in die
Tradition des Bildes als der Bibel der idiotae45. Dazu kommt,
dass bibliophile Fürsten bebilderte Handschriften immer zu
schätzen wussten. Für Winand war es um so einfacher, seinem
Gönner eine Freude zu bereiten, indem er selbst zeichnete.
Einen Illuminator zu beauftragen, hätte wohl seine finanziellen
Mittel arg strapaziert. Ludwig III., aus dessen Bibliothek die
Handschrift ursprünglich stammt, konnte hier kaum delikat
ausgeführte Arbeit geniessen. Indessen kann man doch sagen,
dass die Lebhaftigkeit in der Ausführung der Bildmotive den

Mangel an Qualität wettmacht.
In der Tat hebt sich eine Reihe von Bildmotiven von dem

recht akademisch gehaltenen Text, mit dem sie oft nur in losem

Zusammenhang stehen, ab. Diese Motive sind nicht direkt von
biblischen und exegetischen Texten abgeleitet und gehören
auch nicht zum festen Bestand kirchenpropagandistischer
Motive, sondern stammen letztlich aus dem profanen
Kulturbereich. Dazu gehört das schon erwähnte heraldische Motiv
des Doppeladlers und dann Motive, die kirchliche Missstände

anprangern, nämlich die Bilder eines affenköpfigen Bischofs
mit heraushängender Zunge und insbesondere das Bild eines
Bischofsesels46. Beim Anblick tierköpfiger kirchlicher
Würdenträger kann man nicht umhin, an den durch Luther und
Melanchthon berühmt gewordenen Papstesel zu denken.
Damit kommen wir zum Problem der Bildpropaganda vor der
Zeit der Reformation, die auf satirische Weise Missstände

anprangert oder eventuell die römische Kirche als Institution
überhaupt in Frage stellt.

2. Kirchenkritische Bildpropaganda vor der Reformationszeit

¦ja *7ClC$k¦• «-.«fi
r- .-,*.¦&A-- ri.Vih.ri zjriJ \

yy

c'-rr k&äM
Xy '' -4C< ~ 4«

m

«*

ir* —^fetr^vk- vt.-Cuv-jAXacnti <tj»C'ii(itiia*nfiTc- if- £~

M lY^fer foivp,tttri.fiAt.ät€&v>BA^'pCu^ftu>9<tvlh

^_X W »»-WTt (nö <*(»>« (pwp «m'pß "t*"^]
.-pm-i»! |,„|i.ii ...io.fi. (\n»"r* jsMthrlfiat^tf,
«}»«£<, LMUajf*r»»(««i> Uxaftt (Vrr*F> lf>x rvW^l^»,,,

rymÜtnnlultiu.* TM* nSftuwmj ,.t~fiil.M tnmtyäaitf

wti'$V««r «H^coitH.^^>«,c*pvi"( «J ynui vOt fan.

f««?|}w»«i p«H£m fir« (VtAAftx (i *n*tm&
aftj*iluutf(z tph.e h^n^"-'«n*

ttlttv

•im* ,-vth p»»->

fil nt^^ztug"

Abb. 5 Fol. 43v; Bischof mit Eselkopf.

Bekanntlich wurde erst in der Reformationszeit die
Druckgraphik massiv in den Dienst der antirömischen Propaganda
gestellt, und erst aus dieser Zeit sind uns relativ viele Zeugnisse
bildlicher Propaganda erhalten, die nicht unmittelbar im Dienste

der kirchlichen Instanzen stehen. Demgegenüber ist, wie
noch die kürzlich erschienene grundlegende Arbeit des Historikers

R.W. Scribner (For the Sake of Simple Folk) zeigt,
unser Wissen über eine ältere oppositionelle Bildtradition
dürftig47. Während die des Papstesels nicht über die Zeit
Alexanders VI. zurückverfolgt werden kann48, weiss man
zumindest im Falle der Christ-/Antichrist-Darstellungen, dass

sie bereits 1414 in Prag als öffentliche Propagandabilder
dienten49. Sie sind aber, wie vielleicht andere Bilder ähnlicher Art,
nicht erhalten geblieben.

Die illustrierte Schrift des Klerikers Winand scheint nun ein
Dokument zu sein, das davon zeugt, dass am Anfang des 15.

Jahrhunderts auch im deutschen Räume Motive im Umlauf
sind, die in der Reformationszeit aufgegriffen und weiterverarbeitet

werden, und dass auch die antithetische Organisation des

Propaganda-Bildmaterials verbreitet ist.

Fragt man sich, inwiefern ausgerechnet das Werk eines
Klerikers vom Bestehen kirchenkritischer und eventuell im

profanen Bereich zirkulierender Bildpropaganda zeugen soll,

so ist zweierlei vorauszuschicken: 1. Schrift, Bildform und
Bildmotive werden im Mittelalter von der Kirche bestimmt,
und zwar in einem solchen Masse, dass auch in der
Reformationspropaganda zu einem guten Teil mit dem kirchlichen

Motivrepertoire gearbeitet wird, dessen Aussagegehalt durch

Veränderung signifikanter Details verändert wird (die bei

Winand im Schiff des Dämonen sitzenden Häretiker können
z.B. durch die römische Kirche ersetzt werden)50. 2. Umgekehrt

wirken auch die im profanen Bereich entwickelten
Motivkombinationen auf das kirchliche Repertoire zurück. Dazu

gehören die Tiermasken für kirchliche Würdenträger. Der
Bischofsesel ist eine Figur, die schon lange zum Motivrepertoire

der Kritik am Klerus gehörte und die in besonders gespannten

Lagen im Schandritual vorgetragen wurde. So weiss zum
Beispiel der Chronist Villani zu berichten, dass bei der Belagerung

Arezzos 1288—1289 von den Florentinern ein Bischofsesel

um die Stadt geführt worden war51. Karnevalsprozessionen
stellen einen verwandten rituellen Bereich dar, aus dem
Winand seine Tiermasken für kirchliche Würdenträger hätte
übernehmen können. Für die Reformationszeit jedenfalls
konnte Scribner zeigen, dass eine enge Verbindung zwischen
den karnevalesken Inversionsspielen und den Tier-Mensch-
Darstellungen auf den Flugblättern besteht52.

140



Esel-, äffen- und fuchsgestaltige kirchliche Würdenträger
hatten schon vor der Zeit Winands in Handschriften Eingang
gefunden, nämlich in den von den seltsamsten Mischwesen
bevölkerten Marginalien und in den Fuchs- und Eselsromanen
des 13. und 14. Jahrunderts. Winands Bilder reihen sich
offensichtlich nicht in die Tradition der Marginalien53, denn sie

finden in einem ganz anderen, unmittelbar polemischen Kontext

Verwendung. Es handelt sich nicht um am Rande
angebrachte Bilder eines beliebigen Textes, sondern um Bilder,
deren semantisches Bedeutungsfeld mit dem des Textes
übereinstimmt oder komplementär zu ihm ist: Affe und Esel kommen

in Verbindung mit Kritiken an kirchlichen Missständen

vor, beide sind antithetisch einem menschengesichtigen Glied
der Hierarchie gegenübergestellt. Ihre Darstellung sprengt
jedoch den Rahmen des im traditionellen theologischen Ton

gehaltenen Textes, in dem Winand auf allgemeine Art wissende,

der Weisheit zugetane, und unwissende Prälaten behandelt.
Es geht ihm vor allem darum, den Kleriker und Doktorenstand,

die Träger des Studiums, zu valorisieren. In einer Zeit, in
der das Wort nicht mehr in den Herzen, sondern in Büchern
geschrieben steht, sind die Doktoren unentbehrlich54. Während

Winand den Affen im Text nur flüchtig als Beispiel für das

Gebaren im Tierreich erwähnt (und es somit möglich macht,
den Tierkopf des begleitenden Bildes als den eines Affen zu

identifizieren), kommt der Eselskopf, soweit wir sehen, nicht
zur Sprache. Offensichtlich waren in erster Linie visuelle
Eindrücke bei der Darstellung der Antithese «guter-schlechter
Hirt» bestimmend, und so stellt Winand dem guten Pastor,
hinter dem sich die Bücher häufen, den eselsköpfigen Bischof,
der das Gesetz nicht kennt, gegenüber.

Die polemische Bedeutung des Bischofsesels geht wohl über
die eher gemässigte Kritik an den Unsitten des Klerus hinaus;
hinter ihm sind nämlich Krieger aufgestellt, das heisst, dass er
nicht mit dem Wort, sondern mit den Waffen der Laien, der
asiane, kämpft. Dass in dieser Darstellung sicher auch das zur
Zeit des Konzils von Konstanz aktuelle Problem des ständig
zunehmenden Einflusses der Laien zur Darstellung kommt,
kann aus der Tradition der Eselsdarstellungen abgeleitet werden.

Gervais du Bus erklärt in seinem illustrierten Roman de

Fauvel (1310—1314) die ungeheure Beliebtheit des Esels
sowohl bei Mönchen, Klerikern und Papst als auch bei den
Laien damit, dass die göttliche Ordnung der Dinge gestört
sei55 und der Mensch nun auf tierische Art lebe, das heisst,
dass der den Menschen auszeichnende Verstand entthront
ist56. Was mit der gestörten Ordnung der Dinge gemeint ist,
wird sogleich klar: die Macht des Esels bedeutet die Macht der
Laien, denn der Mond steht nach dem Roman nun über der
Sonne, also über der geistlichen Macht57. Kann das antithetische

Bild Winands als eine Gegenüberstellung der rechtmässigen

Pastoren und der zu Unrecht sich in geistliche Gebiete
vordrängenden Laien interpretiert werden, so findet man das

Thema der zu Unrecht kriegführenden Kirche sowohl in den

Rängen der Hierarchie als auch in der hussitischen und
reformatorischen Bildpropaganda58.

Insgesamt wäre es verfehlt, Winands kritische Haltung

einigen kirchlichen Würdenträgern gegenüber als ein Unikum
zu betrachten. Der allgemeine sittliche Verfall der Geistlichen
stand am Konzil von Konstanz auf der Traktandenliste. Winand
kritisiert denn auch, entsprechend einer langen Tradition, den

jämmerlichen Zustand der Glieder, jedoch nicht des Hauptes
und auch nicht der Institution an sich. Die symbolische
Enthauptung der kirchlichen Institution, durch einen tierköpfigen
Papst ausgedrückt, bleibt den radikalen Gegnern der bestehenden

Kirche vorbehalten. Im Laufe des 15. Jahrhunderts wird
zum Beispiel der Papst als Reinhard Fuchs auf dem Rad der
Fortuna dargestellt59. Anderseits kann doch die Tatsache, dass

Winand in der Eigenkritik so weit geht, Bischöfe mit Affen-
und Eselskopf, also Figuren, die wie die hussitischen Christ-
Antichrist-Bilder im öffentlichen Schandritual dienen konnten,
aufzunehmen, als bezeichnend für die Krise der Kirche
angesehen werden. So finden wir auch in der Zeit des Exils von

Avignon, in der zum Teil geradezu vorreformatorische Zustände

herrschten, und in der darauffolgenden Epoche des Schismas

von Seiten reformgesinnter Prediger beissendste Satiren
auf den Klerus. Der Dominikaner John Bromyard zum
Beispiel, ein erbitterter Gegner Wycliffs, geisselt die gesamte
Hierarchie und beschwört die bei Winand dargestellte Kirche
als Frau Welt mit ihrem verrotteten Rückenteil60. Er betont,

vxWffv*.*» /rtuw^tfv

d!<

f»
»t»i ifytm %• &ti*df>m ftp? nnfimtin vHf&fU Otr*

l.tiiî/^iKviî^Mfîuav'f*««- 3\ VmtÙhit ***** WlMmniMAMfl
¦h iìtenmwTu**.. Aur'^mU/Siirc; l">-* Hft\ t»Oü pOitwulrt

hi- f«W~ &»Mt*fc.t *srou*J&iv/\: lyianj tHüntuSmt/'tr

/wW JU tì,t*«nuir.^iMft*tìn«* <*t7tt, i*»k»<w ft Ifll ¦¦ Il

,s^\~y »s

Abb. 6 rr-l 17v- Fcclesia als Frau Welt.

141



dass der schlimme Zustand der Kirche nicht nur die Position
der Häretiker stärke, sondern auch die Gefahr mit sich bringe,
dass sich Fromme von ihr abwenden61.

So reiht sich der konservative Kleriker Winand zwar in eine
wohletablierte Tradition kirchlicher Eigenkritik, und die
Bildmotive der tierköpfigen Bischöfe sind durchaus nicht seine

Erfindung, aber ihre antithetische Anordnung und ihre
Verwendung in einer Serie von Propagandabildern erlaubt es, sie
in eine Linie mit der reformatorischen Bildpropaganda zu
bringen. Die literarische Form der pointierten Antithesen war
im wycliffschen und hussitischen Lager, in England und in

Böhmen, verwendet und schliesslich in kondensierter bildlicher
Form einer breiten Öffentlichkeit vorgeführt worden. Dank
handschriftlicher Wiedergaben konnten sie in der Reformationszeit

aufgegriffen werden. Dass der institutionstreue
Winand 1418/1419 Motive wie die des Affen und des Esels als

Masken für kirchliche Würdenträger aufnimmt und sie

antithetisch anordnet, gestattet die Annahme, dass damals auch im
deutschen Raum zumindest kirchenkritische Bilder im Umlauf
waren. Für eine mehr oder weniger radikale Bedeutung der oft
wenig originellen Bildmotive ist dann das politische
Kräfteverhältnis entscheidend.

ANMERKUNGEN

1 A. Schmidt, Winand von Steeg, ein unbekannter mittelrheinischer 12

Künstler, in: Festschrift für Alois Thomas, Trier 1967, S. 363-372; 13

vgl. S. 365ff. «
2 A. Schmidt, Die Wandmalereien in den Kirchen zu Steeg und 15

Oberdiebach, in: Jahrbuch zur Geschichte von Stadt und Landkreis

Kaiserslautern 12/13, 1974/1975, S. 305-327.
3 A. Schmidt, H. Heimpel, Winand von Steeg (1371-1453), ein 16

mittelrheinischer Gelehrter und Künstler und die Bilderhandschrift 17

über Zollfreiheit des Bacharacher Pfarrweins auf dem Rhein aus
dem Jahr 1426 (Handschrift 12 des Bayerischen Geheimen Haus- 18

archivs zu München) (Bayerische Akademie der Wissenschaften,
phil. hist. Klasse, Abhandlungen, N.F. 81), München 1977. 19

4 St Beissel. Vaticanische Miniaturen, Freiburg i.Br. 1893, S. 50f; 20

E.W. Bredt. Der Handschriftenschmuck Augsburgs im 15. Jahr- 21

hundert (Studien zur deutschen Kunstgeschichte 25), Strassburg
1900, S. 19; H. Lehmann-Haupt, Schwäbische Federzeichnungen.
Studien zur Buchillustration Augsburgs im 15. Jahrhundert,
Berlin-Leipzig 1929, S. 28, Anm. 1. "

5 CG. Jung, Psychologie und Alchemie (Gesammelte Werke, 23

Bd. 12), Olten/Freiburg i.Br. 1972, S. 236. - L.S. Dixon, Bosch's 24

Garden of Delights Triptych: Remnants of a «Fossil» Science, in: 25

Art Bulletin 63, No 1, 1981, S. 96-113. Vgl. Abb. 3: Die Schöpfung

Evas aus der Rippe Adams sei eine «alchimistische Konjunk- 26

tion». «
6 Schmidt, Heimpel, (vgl. Anm. 3), S. 15f, 19, 34. 28

7 Das Widmungsbild, in dem Winand das Buch überreicht in: 29

Vatikan, Hs. palat. lat. 412, fol. Ir. Im folgenden werden von 30

dieser Handschrift nur die Foliobezeichnungen angegeben.
8 Fol. lOr (Prohemium); Acta Concila Constanciensis, hrsg. 31

H. Finke. J. Hollnsteiner, H. Heimpel, Münster i.W. 32

1896-1928, 4 Bde; vgl. Bd. 4, S. 753. 33

9 Fol. 17v: Luzifer auf Thron, von Engeln und Teufeln umgeben; 34

Spruchband, das mehrmals angebracht ist: «Ego sum Deus. Ego
feci me ipsum». Fol. 19r: Luzifer auf Thron, Michael stösst ihm 35

das Schwert in den Rachen. Fol. 21v: 2 Teufel auf Thron, 2 Engel 36

davor. Fol. 23r: Luzifer wird von Michael vom Thron gestossen; er 37

stürzt in den Höllenrachen. Fol. 35v: Luzifer auf Thron, von 38

Geistlichen umgeben. Fol. 38r: Luzifer auf Thron; Kreuzigung.
Fol. 40r: Michael jagt Luzifer in den Höllenrachen. Fol. 103r:
Jüngstes Gericht.

10 Die Schrift Winands ist im Anschluss an das Hexaemeron von
Ambrosius in drei Symbolkreise aufgeteilt: die schreitende, die
segelnde und die fliegende Kirche. 39

11 Fol. 57r, 58v, 60r, 62r, 63v, 65r, 67r. 40

Fol. 45v.
Fol. 81r.
Fol. 93r; zu vergleichen mit dem Widmungsbild Fol. Ir.
J.E. Korn. Adler und Doppeladler. Ein Zeichen im Wandel der
Geschichte, Diss. Göttingen 1969. Das Kapitel aus den Oecomeni-
ca im Anhang, S. 96f.
Id., S. 68.
Fol. 73v: «... aquila hic in figura sicud in armis imperii duo habet
capita».
Fol. 12r, 90v (Pars III, cap. XV, «in quo natura aquile comparatur
universali ecclesie»).
Fol. 68r, 93r.
Fol. 85r.
Fol. 69v, 86r. Daher auch der Titel der Schrift, Diamant der
kämpfenden Adler, der vom Autor erklärt wird, fol. 9v: «In hoc
etiam adamate ut in speculo sub diversis et tandem aquilarum
figuris poterit varius colluctancium videri status ecclesiarum».
Fol. 49r.
Fol. 84v, 85r.
Fol. 85v.
Fol. 77v (Pars III, cap. VIII: «De volanti primitiva ecclesia Christi
et qualiter columbe conparetur»), fol. 90v.
Fol. 85r.
Fol. 92r.
Fol. 69v.
Fol. 87v, 88r.
Fol. 90r. H. Grundmann, Sacerdotium-Regnum-Studium, in:
Archiv für Kulturgeschichte 34, 1952, S. 5-21.
Fol. 87v.
Fol. 88r.
III. fol. 98r.; Tfext dazu: fol. 12r, 96v ff.
Zur Lage des Studiums: B. Gebhardt, Handbuch der deutschen

Geschichte, hrsg. H. Grundmann, Stuttgart 1970, Bd. 1, S. 623.
Korn (vgl. Anm. 15), S. 70.
Fol. 86r.
Fol. 85r.
Konrad von Megenberg, Planctus ecclesiae in Germanium, hrsg.
H. Kusch (Leipziger Übersetzungen und Abhandlungen zum
Mittelalter, Reihe A, 1), Berlin 1956, cap. 22. - R. Scholz,
Unbekannte kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs
des Bayern 1327-54 (Historisches Institut in Rom 9, 10), Rom
1911, 1914; Bd. 9, S. 86.
Fol. 67v; Korn (vgl. Anm. 15), S. 68.
B.-A. Kéry, Kaiser Sigismund, Ikonographie, Wien 1972, ill. 98.

142



Er zitiert u.a. Hildegard von Bingen und nimmt auch ihre Ecclesia-

und Synagoge-Visionen ins Bild auf (fol. 26v, 31v), Bernhard
von Clairvaux, Hugo und Richard von St. Victor, dann Rupert von
Deutz, Nikolaus von Lyra, usw.
B. Obrist. Les débuts de l'imagerie alchimique (14e-15e siècles),
Paris 1982, S. 117ff., 171ff. Die Schrift ist ebensowenig wie die
Winands ediert.
J. Miethke, Die Konzilien als Forum der öffentlichen Meinung im
15. Jahrhundert, in: Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters

37, H. 2, 1981, S. 736-773.
G. Kawerau, Passional Christi und Antichristi 1521, in: D.
Martin Luthers Werke, Weimar 1893, Bd. 9, S. 678f.
Schmidt (vgl. Anm. 2), S. 305.
Fol. 87r, 43v.
R.W. Scribner. For the Sake of Simple Folk. Popular Propaganda
for the German Reformation (Cambridge Studies in Oral and
Literate Culture 2), Cambridge etc. 1981.
K. Lange, Der Papstesel, Göttingen 1891, S. 30ff.
Kawerau (vgl. Anm. 44), S. 678.

56

5 7

Scribner (vgl. Anm. 47), Abb. 85, 86.

Zitiert in R.C. Trexler. Public Life in Renaissance Florence, New
York etc. 1980, S. 4, Anm. 9.

Scribner (vgl. Anm. 47), S. 74ff.
L.M. Randall. Images in the Margins of Gothic Manuscripts,
Berkeley-Los Angeles 1966; Abb. 29: Affe als Bischof.
Fol. 43r.
A. Langfors hrsg., Gervais du Bus. Le Roman de Fauvel
(Société des anciens textes français), Paris 1914-1919; vgl. Z. 357f.
Die Pariser Handschrift, Bibliothèque Nationale, ms. fr. 146, im
Faksimile: P. Aubry hrsg., Le Roman de Fauvel, Paris 1907.

Le Roman de Fauvel, Z. 337ff.
Id., Z. 414ff.
Scribner (vgl. Anm. 47), S. 158ff.
W. Harms. Reinhart Fuchs als Papst und Antichrist auf dem Rad
der Fortuna, in: Frühmittelalterliche Studien 6, 1972, S. 418-440.
G.R. Owst. Literature and Pulpit in Medieval England, Cambridge
1933, S. 248; Abb. fol. 12v.

Owst (vgl. Anm. 60), S. 251.

AB BILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1—6: Autorin

143


	Das illustrierte "Adamas colluctancium aquilarum" (1418-1419) von Winand von Steeg als Zeitdokument

