Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 39 (1982)

Heft: 4

Artikel: Mola Mystica : Wandlungen eines Themas mittelalterlicher Kunst
Autor: Heimann, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mola Mystica

Wandlungen eines Themas mittelalterlicher Kunst

von PETER HEIMANN

L. EINLEITUNG. DIE ZWEI TYPEN (I und II)

Die «mystische Miihle» ist ein Zeichen, das die Kunst
brauchte, um die Bedeutung der Eucharistie darzustellen.
Weder deren Werden und Wandel, noch ihren Gehalt ver-
mochten die Meister je ganz auszudriicken. Sie bedienten sich
des Symbols, durch welches das Mysterium durchschimmerte,
wobei das mithsame Unterfangen oft genug noch unter Zu-
hilfenahme von erklirenden Spruchbiandern erfolgte. Die
«mystische Miihle» war geschaffen, um den gldaubigen Men-
schen ein Geheimnis zu entschleiern, und blieb doch im Grun-
de selber Geheimnis, dessen Exegese nie ganz eindeutig ge-
lang, auch dort nicht, wo die Kunstwerke seitens ihrer Urheber
ausserste Anstrengung um Klarheit verraten.

In seiner Besprechung des Hostienmiihlefensters im Berner
Miinster schreibt HANS BLOESCH!: «An architektonischem
Aufbau und harmonischer Farbenpracht, an genialer Durch-
filhrung einer grossziigigen Komposition und Geschlossenheit
der Wirkung wiirde das ... Hostienmiihlfenster wohl alle {iber-
treffen, wenn dem unbekannten Meister vom ebenfalls unbe-
kannten Stifter nicht ein so unmoglicher, abstrakter Vorwurf
vorgeschrieben worden wire. Der Maler hat sein Mogliches
versucht, die Idee der Transsubstantiation, die Entstehung der
Hostie zu erzahlen.»

Der heutige Betrachter, der voraussetzungslos vor Darstel-
lungen der «mystischen Miihle» hintritt, sei es in Bern oder
anderswo, wird Bloeschs Urteil vermutlich zustimmen. Das
Begreifen symbolischer, allegorischer, typologischer und an-
agogischer Zusammenhidnge ist nur noch auf den Kreis der
Fachleute beschrankt. Darin wird die Kluft erkennbar, die das
moderne vom mittelalterlichen Bildverstdndnis trennt. Verset-
zen wir uns jedoch in das 15. Jahrhundert, in welchem die
meisten der betreffenden Werke entstanden sind, so entbehrt
die Hostienmiihle durchaus nicht solcher Beziige, die damals
als aktuell empfunden wurden und die nicht nur den Theolo-
gen, sondern auch den Laien auf der Seele brannten, war doch
die Auffassung der Eucharistie nicht erst seit PASCHASIUS
RADBERTUS’ Schrift «De corpore et sanguine domini» im
9. Jahrhundert, sondern schon seit den frithen Kirchenvitern
wie Justin, Athanasius, Gregor von Nyssa, Johannes Chryso-
stomos in einer fortwdhrenden Entwicklung begriffen, die auf
die Lehre von der Transsubstantiation hinzielte, bis diese im
13. Jahrhundert schliesslich zum kirchlichen Dogma erhoben

wurde. Das Abendmahl, im Zentrum des spirituell-religiosen
Lebens stehend, suchte und fand damals auf komplizierten
Wegen, die wir noch ausleuchten werden, eine neue Gestalt der
Deutung, die nach kiinstlerischer Interpretation rief. Es barg
von Anfang an Keimkrifte in sich, die es zu Metamorphosen
und zur Ausreifung weiterer Inhalte befdhigten.

Wir diirfen jedoch nicht ausser acht lassen, dass dieser Typus
des Miihlenbildes nur zum Teil Abendmahlauslegung ist. Die
Miihle war in hohem Masse auch Symbol der Menschwerdung
und — damit naturgemiss verbunden — der irdischen Passion
Christi. Mariengeheimnis und Golgathaopfer finden im Miih-
lenwerk auf viel unmittelbarer einleuchtende Weise ihren
Ausdruck, als das fur das schwierigere Verstindnis des Abend-
mahlaspektes gilt.

Von dieser auf Eucharistie und Inkarnation bezogenen Form
des Miihlenbildes ist in der Ikonographie freilich ein zeitlich
vorherliegender Typus genau zu unterscheiden, der einer ganz
andern Wurzel entsprosste und der den beiden friihesten uns
bekannten Werken dieser Art, dem Farbenfenster in Saint-
Denis (Abb. 1) und dem Kapitell in Vézelay (Abb. 2), zugrun-
deliegt. Hier handelt es sich um die typologische Auffassung
des Alten Testamentes im Blick auf das Neue und damit auf die
Einheit der beiden Biicher. Der Weizen des Gesetzes wird zum
Mehl des Evangeliums gemahlen. Das christliche Abendmahl
liegt dabei nur insoweit im Horizont, als es von den Prafigura-
tionen des Alten Testamentes aus iiberhaupt anvisiert werden
konnte. Diese theologisch interessante Sonderform — wir
nennen sie Typus [ —blieb auf das 12. Jahrhundert beschrinkt.

Im 13. und 14. Jahrhundert entstanden in der bildenden
Kunst seltsamerweise keine Miihlendarstellungen; das Motiv
entschwand in die mystische Dichtung, bis es im frithen
15. Jahrhundert wieder in der Kunst auftauchte, aber nun eben
thematisch verwandelt, d.h. die Transsubstantiation der
Abendmahlselemente, vor allem des Brotes, illustrierend und
auf die Geburt Jesu durch die Jungfrau sowie auf seine Passion
hindeutend (Typus II). Nur im Heiligblutaltar zu Padua, im
Fresko zu Beinstein, im Hostienmiihlaltar von Tribsees sowie
besonders im Berner Miinsterfenster klingt der dltere Typus I
noch einmal stirker an, hier jedoch bloss als eine die oberen
Partien ausfiillende Rahmenhandlung von vorbereitendem
Charakter.

229



Aus chronologischen Griinden wenden wir uns zunichst
dem alteren Typus I und seinen theologischen Primissen zu,
ehe der spatere Typus II mit seinen verschiedenen Ausprigun-

gen zu untersuchen ist. Ein weiterer Miihlen- Typus 111 (Ge-
richtstypus) steht mit dieser Arbeit nur in losem, semantischem
Zusammenhang.

I1. DIE EINHEIT DER BEIDEN TESTAMENTE (TYPUS I)

1. Die theologische Konzeption

Die Uberzeugung, dass Altes und Neues Testament zusam-
mengehoren, ist urchristliches Erbe seit Petrus und Paulus. Die
Petrusrede (Apg. 22-36) wird von diesem Gedanken getragen,
und im 1. Petrusbrief (1,11) war es Christus selbst, der die
alttestamentlichen Propheten zum Zeugnis inspirierte. Paulus
fithrt das Thema vielfiltig aus (1. Korinther 10), unter anderem
identifiziert er den Felsen, aus dem die Israeliten getrunken
haben, mit dem préexistenten Christus. Im Hebrierbrief
schliesslich findet die typologische Exegese des Alten Testa-
mentes eine derart vielgestaltige Ausfacherung, dass stellver-
tretend fiir alle einschlagigen Beispiele lediglich Kapitel 10
erwihnt sei. Das ganze Matthdusevangelium ist ein Zeugnis
dafiir, dass sich das Alte Testament in Christus erfillt hat, und
Lukas (24,27) wiederholt diese Erkenntnis fiir seine griechi-
sche Gemeinde wie auch Johannes in seinen 6fteren Hinweisen
auf die «Erfiillung» des Alten Testamentes im Leben des
Herrmn.

Wihrend der ersten nachchristlichen Jahrhunderte wurde
die «concordia veteris et novi testamenti» zum beliebten exe-
getischen, homiletischen und didaktischen Thema der meisten
frithen Kirchenviter, angefangen bei den um 150 entstande-
nen, dem Clemens Romanus zugeschriebenen «Recognitio-
nen». In seiner «Mahnrede an die Heiden» bestdtigt CLEMENS
ALEXANDRINUS diesen Bezug, und ORIGENES? beherrschte die
typologische Deutung des Alten Testamentes in allen Spielar-
ten wie ein Virtuose seine Klaviatur. Aber auch fiir die Viter
des westlichen Abendlandes von AMBROSIUS® und AUGUSTI-
NUs* bis in das hohe Mittelalter, ja bis zu PASCALS, ist das
biblische Leseschema, das im Geheimnis des alttestamentlich
verhiillten und im neutestamentlich enthiillten Christus® sein
Fundament fand, eine Selbstverstiandlichkeit. Der Schopfergott
des ersten Buches der Bibel, der Genesis, ist auch der Erloser-
gott des letzten, der Apokalypse: Ich bin das A und das Q. So
wie die Kontinuitdt der beiden Testamente z.B. im «Arbor
Jesse» oder in typologischen Szenen der Abrahamsgeschichte
ihren Ausdruck findet, so auch im Miihlenbild vom Typus I,
wobei jedoch an die Abstraktionsfahigkeit des Betrachters in
diesem Fall grossere Anforderungen gestellt sind. Diese uralte
Synopsis von Altem und Neuem Bund hat die Kirche nie verlo-
ren, sondern bewusst in ihren Credo-Bestand aufgenommen.

230

2. Die kiinstlerische Gestaltung

Von den Miihlendarstellungen des Typus I sind uns, abgese-
hen von der erwdhnten Symbolik im Berner Hostienmiihlfen-
ster mit Manna und Quellwunder des Moses (die Beispiele von
Padua, Tribsees und Beinstein geben nur Teilaspekte wieder),
meines Wissens lediglich zwei Werke iiberliefert. Beide liegen
in der Mitte des 12. Jahrhunderts zeitlich sehr nahe beieinan-
der, und beide stiitzen sich, wenn auch nicht expressis verbis,
auf die Leviticus-Stelle 24,1.5: «Und der Herr redete mit
Moses und sprach: ... Dann sollst du Semmelmehl nehmen und
daraus zwolf Kuchen backen.» Die Ikonographie mit beein-
flussend war ebenfalls das Mannawunder in der Schilderung
nach Numeri 11,7-8: «Das Manna aber war wie Koriander-
samen und sah aus wie Bedellion. Die Leute gingen umher und
lasen es auf, dann mahlten sie es in der Miihle ... und machten
Fladen daraus.» Der Vergleich mit Bedellion” (Edelharz), das
gemidss Genesis 2,12 gottlich-paradiesischen Ursprungs ist,
verleiht den Manna-Fladen den Charakter des wahrhaftigen
Brotes, das iiber- oder vorirdische Substanz in sich trdgt und
unvergangliches Leben spendet. Der Hinweis auf Bedellion im
Alten Testament stellt demnach eine Analogie zu der neutesta-
mentlichen Auffassung von der sakramentalen Speise als
«Himmelsbrot» in Johannes 6,31-33; 49-51; 58 dar: «Wer
dies Brot isst, wird leben in Ewigkeit.» Origenes wiirde dazu
sagen: «Vides, quomodo, licet figurarum diversitas videatur ad
unum tamen sensum cuncta revocantur®,»

In der Erfassung solcher Zusammenhinge zwischen Altem
und Neuem Testament bestand ein wichtiges Ergebnis der
exegetischen Forschungen in den Klosterschulen®, das nun
dem pilgernden Volk der Gldaubigen auf seinem Wandel ent-
lang dem Chorumgang der Abteikirche von Saint- Denis mittels
des Lichtes der Farbenscheiben anschaubar gemacht werden
sollte. Die Fenster in der Kapelle des hl. Peregrinus, die dort
zwischen 1140 und 11441 wihrend der Wirkungszeit Abt
Sugers, entstanden sind (seit dem 19 Jh. teilweise durch Ko-
pien ersetzt), stellen Szenen aus Moses” Leben und Allegorien
der Kirche dar und weisen fiinf auf zentraler Achse iibereinan-
dergereihte Medaillons auf. Im mittleren Kreis des sogenann-
ten anagogischen Fensters oder — nach LoUIs GRODECKI — des
«Vitrail des-allégories de Saint-Paul» (auch diese Partie ist eine
Nachbildung) betitigt Paulus im griinen Gewand den Dreh-



¥ Yes N Lt

Abb. 1 Miihlenbild im sog. «Anagogischen Fenster» des Chorum-
gangs der Abteikirche von Saint- Denis. 1140/44. Kopie aus der Mitte
des 19.Jh. (Original 1799 zerstort).

baum der am Boden feststehenden Miihle, wiahrend ein rotbe-
kleideter Prophet den Weizen des Alten Testamentes in den
Trichter schiittet und ein zweiter Prophet auf seinen Schultern
einen weiteren Maltersack herbeischleppt (Abb. 1). Im Gegen-
satz zu den beiden eher statisch dargestellten Vertretern des
Alten Bundes befindet sich Paulus in voller Bewegung, ganz in
Anspruch genommen von seinem Auftrag als Erkldarer und
Ausdeuter des Alten Testamentes. Die Szene erscheint wie bei
den iibrigen Medaillons vor einem leuchtend blauen Grund
und ist umgeben von einer zirkuldren Umschrift, die den Hei-
denapostel als Lehrer kennzeichnet, der den Sinn des mosai-
schen Gesetzes liberhaupt erst erschliesst.

Im Glanz des Morgenlichtes sollte das Fenster die Predigt
vom ewigen Handeln Gottes, das seit den Tagen der Schopfung
nie aufhorte, wiederholen und dem Betrachter den Weg zum
Glauben o6ffnen. Dank seiner einfachen, leicht verstandlichen
Komposition vermochte es diesen Unterricht ohne weiteres zu
leisten und auch dem Laien neue Einsichten in den Sinn des
Heilsgeschehens zu schenken. Im «Liber de administratione»
gab SUGER selbst eine Erklirung zu seinem Miihlenfenster:
«Una quarum de materialibus ad immaterialia excitans, Pau-
lum apostolum molam vertere, prophetas saccos ad molam
apportare repraesentat. Sunt itaque eius materiae versus isti:

Tollis agendo molam/de furfure, Paule, farinam.
Mosaicae legis,/intima nota facis,

fit de tot granis/verus sine furfure panis,
perpetuusque cibus/panis et angelicus.» 1

Es stellt das zweite uns erhaltene Beispiel eines Miihlensinn-
bildes vom Typus I dar. Es wurde — ebenfalls um 1140 — fiir das
neue Langhaus der Benediktinerabtei Sainte-Madeleine (II)
geschaffen, falls es nicht sogar zu jenen Stlicken gehort, die aus
der 1120 abgebrannten Kirche (I) in den neuen Bau iibernom-

men worden sind. Ungeféhr 60 cm hoch, veranschaulicht es in
unvergleichlicher Eindringlichkeit den Gedanken, dass der
Weizen des Alten Testamentes, der am Berge Sinai als Lehre
geoffenbart ward, gemahlen und von Kleie gereinigt werden
muss, ehe er als Mehl fiir das Brot des christlichen Glaubens
dienen kann.

Die Deutungen der einen der beiden Gestalten, die sich an
der kleinen Handmiihle zu schaffen machen, geht bei den
einzelnen Autoren auseinander. Wihrend GERTRUD
SCHILLER!? den einfiillenden Mann als Moses bezeichnet, hegt
GOTTFRIED RICHTER!3 starke Zweifel an dieser Zuschreibung,
und VOLKER KATZMANN'* denkt an den Propheten Jesaja.
HANs R. HAHNLOSER ist unsicher; nachdem er 1950 noch auf
Moses getippt hatte, entschied er sich 1962 fiir einen Prophe-
ten!S, JEAN ADHEMAR lésst die Frage liberhaupt offen'é. Der
das Mehl empfangende Mann wird dagegen iibereinstimmend
als Paulus identifiziert.

Eine dritte Moglichkeit scheint mir als Hypothese wenig-
stens erwigenswert, obwohl ich meiner Interpretation heute
nicht mehr so sicher bin wie vor zehn Jahren!”: da nédmlich
weder der Einfiillende noch der Empfangende charakteristi-

Abb. 2 Mystische Miihle. Romanisches Kapitell in der Abteikirche
Sainte-Madeleine zu Vézelay. Um 1140.

231



sche Symbole von Paulus beziehungsweise Moses oder Jesaja
tragen, besonders aber weil das Miihlenrad prononciert in
Kreuzesform gestaltet ist, vermutete ich damals, darin eine
Allegorie auf den Passionsgedanken versinnbildlicht zu sehen,
wonach das Weizenkorn des Wortes durch das Sterben in der
Kreuzesmiihle hindurchgehen muss, bevor es zum speisenden
Brote wird. Eine dhnliche Ansicht vertritt auch GOTTFRIED
RICHTER8.

Die Entstehung fiel ja in jene Zeit, als BERNHARD VON
CLAIRVAUX seine Predigten iiber das Leiden und tber die
Liebe zum Kreuz hielt, die tief ins Volk wirkten: « Durch Lei-
den zum Leben!» verkiindet er. «Notwendig ist die Drangsal,
die sich in Herrlichkeit verwandelt ... die Not ist notwendig,
die uns die Krone erwirbt, ... klein ist das Samenkorn, doch
ewig grosse Frucht erwichst daraus'®.» Auch war Bernhard
mit Vézelay personlich verbunden. Hier sollte er 1146 zum
zweiten Kreuzzug aufrufen.

Jedenfalls kann es sich in Sainte-Madeleine hochstens in
einem sehr iibertragenen Sinn um eine Auslegung der von
HANs R. HAHNLOSER in seiner Calzetta-Studie?® in diesem
Zusammenhang zitierten Eucherius-Stelle («possunt et duo
testamenta lapides molae significare») handeln, da die Miihle
von Vézelay iiberhaupt keine Miihlsteine aufweist. Mehr Sinn
ergibt es, auf das Phylakterium des Paulus an der allerdings erst
im spéteren 12. Jahrhundert entstandenen Portalfassade von
Saint-Trophime in Arles zu verweisen (es handelt sich nicht um

ein Schriftband, wie Hans R. Hahnloser in seiner Calzetta-
Studie?! meint, sondern um das Thefillin, den Gebetsriemen
der Juden), auf dem steht: «Lex Moisi celat quod sermo Pauli
revelat, nam data grana Sinai per eum sunt facta farina?2.»

Das Kapitell aus Sainte-Madeleine ist von starkster Aus-
strahlungskraft. Die Sorgfalt, womit die alttestamentliche
Gestalt die Weizenkorner aus einem Sack durch den Miihlen-
rumpf ins Walzenwerk giesst, damit ja keines der kostbaren
Korner zu Boden falle, die Ehrfurcht gegeniiber ihrer Auf-
gabe, von der die hingebende Beugung des Riickens spricht,
und als Kontrapunkt dazu das weit geoffnete Auge des Emp-
fangenden, der kniend und vor Erwartung gespannt seinen
Beutel unter den Ausflusskanal hilt, wihrend das Wunder des
einsickernden Mehlstromes sich ereignet, — es sind dies Repra-
sentanten zweier Zeitalter, aber eingefiigt in das gleiche Heils-
geschehen, das sie ruft, und die das Antriebsrad in Kreuzes-
form zu einer vollkommenen Einheit des Dienens verbindet.
Diese Einheit, Einfalt mochte man sagen, verleiht dem Kapitell
auch in seiner dusseren Gestalt eine unglaubliche Geschlossen-
heit und ldsst den Drang des vielleicht in Cluny geschulten
Bildhauers zur kiindenden Aussage spiiren. Als gegeneinan-
dergestellte Trapeze entsprechen sich der Trichter fiir das
alttestamentliche Korn und der Beutel fiir das neutestamentli-
che Mehl. Unsagbares wird damit in Zeichen gefasst, wird
transparent, so dass der Stein von innen heraus zu leben und zu
sprechen scheint.

I11. DAS NEUE VERSTANDNIS DER EUCHARISTIE (Typus II)

1. Die dogmengeschichtliche Entwicklung

Eine erste Metamorphose erfihrt das Verstindnis vom
christlichen Abendmahl, als es von den synoptischen Periko-
pen (Markus 14, 22-25; Matthdus 26, 26-29; Lukas 22,
15-20) abgelost und dafiir mit dem vierten Evangelium ver-
bunden wird, das in den beiden Kapiteln Johannes 6, 30-58
und 13, 21-30 den Bezug zum Tode Jesu stark betont. Diese
Entwicklung vollzieht sich im beginnenden 2. Jahrhundert.
Sachlich wird damit eine entscheidende Weiche umgestellt.
Wihrend bei den Synoptikern noch der Blick auf die Parusie
Christi und speziell bei Lukas der Gedichtnischarakter
(avdanvnoic) des heiligen Mahles im Vordergrund stehen, so
wie es uns von den meisten Tischdarstellungen in der Kunst her
vertraut ist (das Abendmahl wird da als ein gemeinsames
Danksagungsmahl mit dem Passahlamm in Erwartung der
nahen Wiederkunft des Herrn gefeiert), ist sowohl in Johannes
6 («Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt ...») als auch in
Johannes 13 (Fusswaschung) die aktuell¢ Teilhabe an Christus
als Motiv aufgenommen. (Das «Typologische Fenster» im
Berner Miinster griindet auf Johannes 13). Die Gemeinde

232

bedurfte, je weiter die Jahre fortschritten, einer nicht-termi-
nierten, immer giiltigen und besonders in den Stiirmen der
Verfolgung validen Interpretation des Abendmahls, die von
der noch bei Lebzeiten der Gldubigen moglicherweise oder
moglicherweise auch nicht eintreffenden Christuswiederkunft
unabhéngig war. Die Eucharistie wird jetzt zum Instrument der
Vermittlung einer gegenwirtigen Erlosung, hic et nunc?3.

Fiir die entsprechende Hervorhebung dieses neuen Aspek-
tes des Abendmahls bot die Theologie des Johannesevange-
liums im 6. Kapitel mit seinem Kontext des Speisungswunders
in reichlichem Masse die notigen Elemente. Nachdem bereits
Paulus in 1. Korinther 11, 26 die Eucharistie mit dem Tode
Jesu in Beziehung gebracht und sie zugunsten eines zeitentho-
benen «Seins in Christus» wenigstens ansatzweise aus dem
eschatologischen Rahmen herausgelost hat, geht Johannes in
Kapitel 6, 32—-35; 48-51; 53-58 in dieser Richtung erheblich
weiter. Die Gemeinschaft mit dem Gottessohn und implizit das
Anteilhaben an seinem ewigen Leben setzt als condicio sine
qua non den leiblichen Empfang von Fleisch und Blut des
Menschensohnes voraus (6, 53). Und zwar wird dabei aus-
driicklich und sehr realistisch vom «Zerbeissen» des Fleisches



sowie vom «Trinken» des Blutes gesprochen und darauf so
grosses Gewicht gelegt, dass innerhalb von fiinf Versen (6,
54-58) der Ausdruck fiir den Essenden (0tpoywv) nicht
weniger als viermal und das Aquivalent fiir den Trinkenden
(6mivov) zweimal vorkommt. Die Vorstellung von Miihle und
Kelter ist in solchen Bezeichnungen schon keimhaft ent-
halten. So konnte denn Johannes Chrysostomos in seinen Pre-
digten iiber das Johannesevangelium sagen: «Um uns also
seine Liebe noch mehr an den Tag zu legen, liess sich Christus
nicht allein von uns sehen, sondern auch beriihren, liess sogar
sein Fleisch von uns essen, mit den Zihnen zermalmen und mit
dem unsrigen vereinen?#.» In der eucharistischen Speise setzt
sich die Inkarnation des Logos in Jesus Christus auch nach
dessen Tod und Auferstehung fort, jetzt sogar in einem Leib,
der ausgeteilt werden kann. Dieser ist, wie Ignatius formuliert,
zum @dppakov tng ddavaoioc, zum Heilmittel der Unsterblich-
keit geworden?.

Die Definition des Abendmabhls blieb jedoch auch nach der
Schrift des PASCHASIUS RADBERTUS «De corpore et sanguine
domini», die 831 entstand und 844 dem Konig und spiteren
Kaiser Karl dem Kahlen gewidmet wurde, noch lange im Fluss
und war von der Unterschiedlichkeit sich bekdmpfender Auf-
fassungen (Ratramnus im 9., Berengar von Tours im 11. Jahr-
hundert) iiberschattet, so dass fiir die kirchlichen Auftraggeber
bis zum Beginn des 13. Jahrhunderts kein Anlass bestand, das
Werden der Eucharistie und die Tragweite ihrer Metamorpho-
sen in der Kunst der Kathedralen thematisieren zu lassen.
Deshalb stellen die Miihlen von Saint-Denis und Vézelay keine
Hostienmiihlen dar. Ausserdem gab es ja die Hostie selbst
noch gar nicht, sondern man bediente sich nach wie vor der
Brotstiicke fiir das heilige Mahl.

Dies wurde freilich anders, nachdem Papst Innozenz II1. auf
der IV. Lateransynode 1215 die Lehre von der Transsubstan-
tiation als Dogma bestitigt hatte: der konsekrierende Priester
verwandelt Brot und Wein, unter Wahrung ihrer species acci-
dentalis, ihrer Substanz nach in die Substanz von Leib und Blut
Christi. Diese Definition iibernahm wenig spiter THOMAS VON
AQUINO?%, und er verhalf ihr im kirchlichen Denken zu einer
tragkréftigen Grundlage.

Auch die aus reinem Weizenmehl bestehende Hostie (hostia
= Opfertier, Sithneopfer, Lamm Gottes), die mit dem Uber-
gang zum ungesduerten Brot im 9. und 10. Jahrhundert ihre
Scheibenform und im 11./12. Jahrhundert ihre heutige Gestalt
erhalten hatte, fand nun im Gottesdienst allgemein Verwen-
dung??. Im weiteren drdngten sich noch Spekulationen iiber
die Seitenwunde Christi, aus der Blut und Wasser herausstro-
men (Johannes 19, 34), in den Vordergrund. Der Opfergedan-
ke der Messe hatte sich damit den urchristlichen Mahlgedan-
ken endgiiltig untergeordnet, womit die Assoziation zur Miih-
le, aber nun nicht mehr zu derjenigen vom Typus I, sondern zur
Miihle als Instrument der Hostienbereitung durch Inkarnation
und Tod des Christus (Typus II), fiir die kiinstlerische Darstel-
lung gegeben war. Das Miihlenmotiv mit seinem reichen Be-
deutunsspektrum wird fortan in bezug auf das Brot das logische
Aquivalent zum Symbol der Kelter in bezug auf den Wein, das

jedoch viel dlter ist und schon von Cyprian (210-258) erwéhnt
wird, der sagte: «Den Gldaubigen kann der eucharistische Kelch
nur gereicht werden, weil zuvor Christus als Weintraube im
Kreuzestod gekeltert worden ist?®.» Es sei in diesem Zusam-
menhang auf ein Gemilde aus der Ritterkapelle der Stifts-
kirche zu Ansbach (um 1470) hingewiesen, wo der blutiiber-
stromte Christus die Kelter tritt, aus der Hostien herausfal-
len30,

2. Die Hostienmiihle als Thema der Kunst (Typus II) und ihr
Zusammenhang mit den «Miihlenliedern»

Es scheint nun allerdings, dass die Kiinstler nicht unmittel-
bar durch die geschilderten theologischen Bemiihungen um
eine Kldrung des Eucharistiebegriffes und deren Abschluss im
zweiten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts zur Darstellung der
Hostienmiihle inspiriert worden sind, sondern vielmehr iiber
den Umweg der mystischen Dichtung, die sich dieses Themas
gegen 1400 ebenfalls beméchtigt hatte3!. Weder aus dem
13. noch aus dem 14. Jahrhundert sind uns in der bildenden
Kunst symbolische Miihlendarstellungen bekannt, auch nicht
in der «Bible moralisée»32, wohl aber in der Literatur. Dieser
Sonderfrage sind ALOIS THOMAS33 und HEINRICH SCHULZ3+
nachgegangen. Einige Gedichtstrophen seien hier zunéchst als
Beispiele wiedergegeben. Von BARTHEL REGENBOGEN, Mei-
stersinger zu Ende des 13. Jahrhunderts, urspriinglich ein
Schmied aus Mainz, dessen Schopfungen in der Kolmarer
Meistersingerhandschrift und in der Manessischen Sammlung
sich finden, lesen wir:

Zwelf reder an der miilen gant,

diu sint so lobelich.

diu miil diu is gebouwen schon,

ir pflegt ein wiser man.

Wer ist nu hie so kiinste rich

der mir diu miil mit sinnen raten kann?35

Von Meistersinger MUSKATBLUT aus Nordbayern, der im
frithen 15. Jahrhundert als einer der angesehensten Dichter
jener Zeit von Hof zu Hof zog und 1415 auch das Konstanzer
Konzil besuchte, stammt ein Miihlenlied in sieben Strophen,
deren erste lautet:

Sie hat ein wazer, daz ist breit,
daz tut daz rad umb treiben,
davon man singet und sait.

ich sprich daz ez die Scheiben
lauft also snel

daz sich daz mel

nu macht an alle cleien

unt wirt dar onz daz beste brot
daz fiir den tot

dan ist gesunt3®.

233



Dazu gehort auch eine Dichtung des Schweizers HEINRICH
VON LAUFENBERG, Priester im Johanniterorden zu Strassburg,
dessen geistliche Werke, vorwiegend Marienlieder, nach 1413
entstanden:

Das edel waisse (= Weizen) kornlein
hat sich gemalet wol.

Die maget hoch geboren

ist aller tugend vol.

Sie kann den stain wol billen

nach sinem liebsten willen

der uns behalten soll37.

Aus gleicher Zeit ist uns im weiteren der schone Reim eines
Unbekannten tiberliefert:

Dy miil dy melt daz mel so clar
ein reyne mait ein kind gepar,
Daz ward der schopffer himels und der Erden?s.

Marienmystik in solchen Zitaten ist unverkennbar. Die
Beziige zur Jungfrau und zur Menschwerdung des Gottes-
sohnes gehen zudem auch eine eigenartige Symbiose mit dem
Gedanken der Brotwandlung in der Messe ein, d.h. mit der
sakramentalen Geburt des Christusleibes in der Hostie. Dafiir
sind ebenfalls literarische Vorbilder vorhanden:

Ave, lebentiges oblat
wahrheit unde leben,

dichtete JOHANNES der Miinch von Salzburg im 14. Jahrhun-
dert3®. «Ave vivens hostia» ist ein Thema, das bis in das
15. und 16. Jahrhundert immer wieder dichterisch gestaltet
wird. Infolge der gedanklichen Verbindung von der libernatiir-
lichen Geburt des Herrn aus Maria und seiner sakramentalen
Realpriasenz auf dem Altar bekommt die Mutter Gottes ihren
Platz in den meisten der nun zu betrachtenden Miihlenbildern,
die als Typus II den Namen «Hostienmiihlen» tragen. Als
Ergebnis des Mahlprozesses erscheint auf ihnen oftmals nicht
nur das Brot, sondern auch der Erloser selber in Kindesgestalt.

Das Rad von Muskatbliits Miihle wird durch Wasser ange-
trieben, und das Brot, das aus ihrem Mehl entsteht, ist fiir den
Tod gesund. Die Anspielung auf Johannes 6,50 («Dies ist das
Brot, das vom Himmel kommt, auf dass wer davon isst nicht
sterbe») und auf das @dppakov tic &davaoiac des Ignatius liegt
deutlich auf der Hand. Die vier Sdulen seiner Miihle sind
die Evangelisten, der Miihlstein bedeutet «vier Doctor», also
die lateinischen Kirchenviter, das Rad die zwolf Apostel, das
Wasser den Heiligen Geist: damit sind bereits die Hauptele-
mente gegeben, auf denen sich die Hostienmiihlbilder auf-
bauen werden. In den Kasten schiittet Gott, entgegen unserer
Erwartung, nicht etwa das Korn des alttestamentlichen Wortes,
sondern die Leiden des Sohnes, womit schon hier eine Verbin-

234

dung zum Schmerzensmann-Thema hergestellt ist. Muskatbliits
Miihlenlied hat weiteste Verbreitung gefunden, es wurde
verschiedentlich umgeformt und in niederldandischer, nieder-
deutscher und hochdeutscher Sprache gedruckt.

3. Zur Geschichte des Miihlenliedes

Greifbar wird das Miihlenlied literarhistorisch erstmals im
13. Jahrhundert im Lied des «Konig Tyro von Schotten»40, wo
es in Gestalt eines Ritsels erscheint. Die beiden Miihlsteine
bedeuten Altes Testament und christliche Taufe. Ein &hnliches
Miihlenritsel kennen wir von Meister Barthel Regenbogen aus
dem friihen 14. Jahrhundert: «ein edel miihl von hoher Art»
mit zwolf Rddern steht auf einem Berge. Die Frage nach dem
Miiller muss mit Jesus Christus beantwortet werden. In der
Folge wurde das Rétsel zum Lied, so um 1420 im eigentlichen
Miihlenlied4!, das dann als «dat moelen leeth» ins Nieder-
deutsche iibersetzt wurde und die Tkonographie der im 15.
Jahrhundert entstehenden Miihlenbilder entscheidend bestim-
men sollte. Das 26strophige Lied wurde von Pfarrer WINNIG-
STEDE aus Hoxter an der Weser rund hundert Jahre spiter im
nahen Stift Corvey gefunden und 1552 in Quedlinburg ediert.
Es umfasst nicht nur die hauptsidchlichsten Bestandteile des
Miihlenbildes wie bei Muskatbliit, sondern auch die Details:
Moses; die vier Paradiesesfliisse; das Weizensidcklein der
Maria; die Propheten; die zwolf Apostel; die vier Evangelisten
am Einfiilltrichter; Paulus, der das Evangelium «verkldrt»;
Gregorius, Ambrosius, Hieronymus, Augustinus; Papst, Bi-
schof, Prediger als Mittler zwischen Miihle und glaubigem Volk
—der ganze Miihlenfundus ist darin vorhanden.

In der niederdeutschen Ubersetzung «dat moelen leeth»*2,
die um 1520 von Ludwig Dietz zu Rostock gedruckt und 1844
in Ludwig Uhlands Sammlung «Alte hoch- und niederdeutsche
Volkslieder» aufgenommen wurde, fehlen jene beiden Stro-
phen, die von Paulus und den vier Kirchenvdtern handeln,
ebenso in einem Niirnberger Druck von 1537 «Ein Bergkreye
von der miil»*3, Indessen ist HEINRICH SCHULZ der Uberzeu-
gung, die auch von GERTRUD SCHILLER geteilt wird, dass der
Ursprung des Miihlenliedes nicht im Norden, vielmehr im
Umkreis des Muskatbliit, d.h. im Siiden Deutschlands, zu
suchen sei, und dass es erst aufgrund einer hochdeutschen
Vorlage ins Niederdeutsche tibertragen wurde4.

4. Formen des Miihlenbildes vom Typus I1

HEINRICH SCHULZ unterscheidet beim Typus II des Miihlen-
bildes noch einmal zwei Ausprigungen*S: eine, bei der die
Miihle von Hand betrieben wird und die am oberen Bildrand
mit den einfiillenden Evangelisten beginnt und unten mit den
vier Kirchenlehrern aufhort (z.B. Rostock, Erfurt), und eine
zweite, wo die Wasserkraft das Werk treibt und die oben mit
Gottvater beginnt und unten mit der Kommunion der Glaubi-
gen endet (z.B. Bern). Diese Unterscheidung ist durchaus



richtig, aber sie sagt nichts Grundsitzliches aus. Das zweite
Schema stellt eine thematische Erweiterung des ersten dar,
ohne dass die Bedeutung der Miihlenallegorie dadurch verin-
dert wiirde, weshalb wir bei der Besprechung der einzelnen
Darstellungen nicht weiter darauf eingehen, um so weniger als
keiner der beiden Untertypen einer besonderen geographi-
schen Region zugeordnet werden kann und sich zudem noch
weitere Mischtypen vorfinden wie in Tribsees und Tamsweg.
Jedenfalls zeichnet sich in beiden Darstellungsarten von
Typus Il ein einheitliches Grundschema ab, das in seinem Kern
nur in einzelnen Ziigen variiert wird. Es lehnt sich deutlich an
die Miihlenlieder an und enthilt sowohl die Miihle selbst mit
ihren unverausserlichen mechanischen Bestandteilen als auch
die an der Mahlhandlung beteiligten Menschen. Diese schlies-
sen sich zu einem festbegrenzten Personenkreis mit ganz be-

Abb. 3  Hostienmiihle. Miniatur in einer Handschrift aus dem Kloster
Metten. Um 1414. (Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, cod.lat.
8201, fol. 372).

stimmten ihnen zugeteilten Funktionen rund um einen vorge-
zeichneten Arbeitsablauf zusammen, der sich sozusagen tiber-
all wiederholt: die vier Evangelisten hantieren oben am Ein-
fiilltrichter, die zwolf Apostel in der Mitte an der Walzenkurbel
bzw. an der Wasserschleuse, die vier grossen lateinischen
Kirchenviter unten am Ausflussrohr. Die vielschichtige, in der
Theologie und besonders in der mystischen Dichtung oft ver-
wirrende Inkarnations- und Eucharistiedeutung hat in der
kirchlichen Kunst des 15. Jahrhunderts endlich zu einer festen
Ordnung gefunden, von der bis zur Reformation nicht mehr
abgewichen wird.

Ein erstes Werk, worin die nachwirkende Ausstrahlung der
mystischen Dichtung zum Tragen kommt, ist die Mettener
Armenbibel (Abb. 3), die um 1414 im 801 gestifteten Benedik-
tinerkloster Metten an der Donau (Niederbayern) auf Veran-
lassung von Abt Peter entstanden ist (heute in Miinchen,
cod. lat. 8201, fol. 3724¢.) Das beschriebene Bildschema — die
vier Evangelisten

Lukas
Markus

Matthaus
Johannes

leeren ihre Kornsédcke in den Trichter, die zwolf Apostel dre-
hen die Walze, die vier Kirchenviter

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

empfangen die Hostie — steht hier bereits fest. Die Kirchen-
viter halten Spruchbénder, aber unbeschriftete, wie wir es
auch im ikonographisch verwandten Graduale von Gnadental
sehen werden. Ferner enthilt das Blatt in einer Federzeich-
nung die Darstellung der Verkiindigung des Erzengels Gabriel
an Maria nach Lukas 1, 26-38, die fast bei keinem Hostien-
miihlbild fehlt und die mystische Miihle in johanneischer
Auspragung als Miihle der Inkarnation Christi kennzeichnet.
HEINRICH SCHULZ4? vermutet, dass die Miihle in der Mettener
Biblia pauperum auf eine auch fiir das Graduale von Gnaden-
tal und den Altar von Doberan (siehe hernach) gemeinsame
Quelle zuriickgehen diirfte, eine Hypothese, die sich chronolo-
gisch besser fundieren ldsst als ikonographisch, da doch in
Doberan eine nicht unwesentliche Motivverdnderung vorliegt.

Ebenfalls aus dem ersten Viertel des 15. Jahrhunderts
stammt eine der feingliedrigsten Miihlendarstellungen, eine
wahre Zimelie, die jetzt unter der Bezeichnung PMsc. 19/fol.
der Luzerner Zentralbibliothek gehort. Es handelt sich um das
Graduale von Gnadental, dessen herrliches Blatt 1 zum ersten
Advent, dem Beginn der Geburtserwartung Christi, mit der
figurierten Initialletter A («Ad te levavi animam meam, deus
meus») das «molendarium hostiae» zum Inhalt hat (Abb. 4).
JOSEPH SCHMID, der die schonsten Seiten des sonst stark be-
schiadigten Choralmessbuches edierte*s, sieht die Herkunft
dieses Miihlenpergamentes in der franzdsisch-elsdssischen
Landschaft, stellt jedoch den Einfluss bohmischer Buchmalerei
fest. Nach GERHARD SCHMIDTs*® Meinung ist nicht nur der

235



Abb. 4 Hostienmiihle. Initiale im Graduale von Gnadental. 1. Viertel des 15.Jh. (Zentralbibliothek Luzern, PMsc. 19/fol., fol. 1 r).

236



Einfluss bohmisch, sondern auch die Herkunft des Werkes. Mit
J. KRASA (in Umeni, 1966, S. 394) und JAROSLAV PESINA (in
Umeni, 1960, S. 119) schreibt er es dem sog. Antwerpener
Josua-Meister zu, und zwar als dessen Spatwerk um 1410,
wobei die Prophetengruppe eher der qualitativ hochstehenden
Auferstehungsinitiale im Prager Dominikanergraduale und die
Gestalten um die Hostienmiihle dem an kiinstlerischer Sub-
stanz drmeren Marientod-Graduale dieses Prager Meisters
zuzuordnen wiren. Freilich hat nun gerade JAROSLAV PESINA
seither an anderer Stelle®?, wo er vom Einfluss u.a. des Mei-
sters der Antwerpener Bibel auf die damalige Tafelmalerei
spricht, dessen Verbindung mit der franzosisch-flamischen
Buchmalerei betont, was der Einschdtzung JOSEPH SCHMIDs
hinsichtlich dem Ursprung des Gnadentaler Graduales ziem-
lich nahekommt.

Einst im Besitz der Zisterzienserinnen von Gnadental, kam
das Gradual-Blatt 1832 fiir kurze Zeit in den Bibliotheks-
bestand der 1848 aufgehobenen Zisterzienserabtei St. Urban.
Die Miniatur mit der Mola mystica schmiegt sich ganz in den
Innenraum der A-Initiale, wobei der Querstrich des A durch
die Miihlenkurbel markiert wird. Griin, zartes Rot und Blau
mit verhaltenen Grautdnen herrschen vor. Uber dem A thront
in einem runden Medaillon Gottvater, unter ihm erscheinen
Erzengel Gabriel mit Spruchband und Jungfrau Maria vor
einem Lesepult mit aufgeschlagenem Buch; zwischen beiden
schwebt die Taube des Heiligen Geistes. Innerhalb des
A-Rahmens giessen die vier Evangelisten, in Menschengestalt,
aber mit Symbolkopfen, in der Reihenfolge

Matthéus
Johannes

Lukas
Markus

aus griinen Beuteln Korn in den Trichter. Die Kurbelwelle
drehen zu beiden Seiten je sechs Apostel, unter denen man
vorne rechts Petrus identifiziert, wiahrend durch die gotischen
Offnungen des eleganten, steinernen Miihlengehiuses die
goldene Radspindel sichtbar wird. Unten heben die vier Kir-
chenviter in folgender Aufstellung

Ambrosius
Augustinus

Hieronymus
Gregor d. Gr.

den Goldkelch dem Miihlenrohr entgegen; als Hostie erscheint
das Christuskind, und ganz unten betrachtet eine Gruppe von
Monchen mit einer flrstlichen Familie — geistlicher und weltli-
cher Stand — betend den Mahlvorgang.

Wie erwihnt haben wir es hier mit einem luxurios ausgestat-
teten Gradual-Blatt zu tun, mit einer Choralvorlage, deren
Musiknoten auf roter Linierung stehen. Als Rahmen des Gan-
zen dienen reiches Rankenwerk sowie kunstvoll gestaltetes
Feuillage und Rundstibe mit Drachen und Vogeln, in die
mehrere Medaillons eingefiigt sind. In diesen werden, abgese-
hen von Gottvater, die heiligen Frauen Dorothea und Kathari-
na Aegyptiaca sowie Elisabeth von Thiiringen dargestellt,
ebenfalls nochmals Gregor d. Gr. und Hieronymus. Die Ecken

des Initialfeldes bilden die Medaillons mit Jesaja, Ezechiel,
Jeremia und Jona. Der Letzte wurde als populdr-drastischer
Vorherverkiinder-der Auferstehung Christi — wie hernach auch
durch Michelangelo in der Sixtina — vom Illustrator offenbar
bevorzugt und ersetzt nun den vierten «grossen» Propheten
Daniel.

Obwohl alle Spruchbander leer geblieben sind, ist die Minia-
tur (immerhin in der Grésse von 61Xx39,5 c¢m) fiir uns gut
verstandlich. Ich frage mich aber, ob man das gleiche hinsicht-
lich Gesamtinhalt und Einzelfiguren auch fiir jenen bohmi-
schen Meister behaupten darf, der das Werk geschaffen hat. Es
ist durchaus denkbar, dass er, vermutlich ein Werkstatt-Serien-
maler, wenn auch ein hochstehender, aufgrund einer schema-
tisch bereits feststehenden Vorlage malte, die ihm vielleicht
schon zu kompliziert erschien, um in allen Details denkend
verarbeitet zu werden, und dass er aus diesem Grund die Bian-
der leer liess. Vielleicht auch gehorte er zu jenen Malern, die
ihre Miniaturen gar nicht selber beschrifteten. (Wir werden auf
die Frage der Spruchbiander am Ende der Arbeit noch einge-
hen.) Auf alle Fille ist der Schopfer dieses Graduale in erster
Linie Kiinstler, der den Betrachter durch die Eleganz der
Zeichnung, die Innigkeit im seelischen Ausdruck (Maria und
die Monche!) und durch das zauberhafte Capriccio seiner
Farbensinfonie gefangennimmt. Er schwelgt geradezu in den
dispositiven und ornamentalen Moglichkeiten, die ihm das
vielseitig verzweigte Miihlensujet darbietet.

Ganz dem Inkarnationswunder verpflichtet erscheint dage-
gen das Miihlenbild aus dem frithen 15. Jahrhundert im Chor
der Marien-Wallfahrtskirche Unserer Lieben Frau zu Eriskirch
bei Langenargen am Bodensee. Maria, der das Kirchenpatrozi-
nium eigen ist, legt selber das Kind in das Mahlwerk. Die
Beziehung dieses Wandbildes zum Altarsakrament wird damit
zwar in Erinnerung gerufen, aber im Vordergrund steht doch
die Menschwerdung des Gottessohnes durch die Jungfrau,
deren Gnadenbild in der Nihe sich befindet.

Beeindruckend aber ist die Tatsache, dass die zarte Pflanze
der urspriinglich siiddeutschen mystischen Miihlendichtung
kraftig genug war, um ihren Weg durch den gesamten deut-
schen Sprachraum zu finden und in dessen nordlichsten Gebie-
ten noch Wurzeln zu schlagen. Eines der frithen von ihr beein-
flussten Miihlenbilder vom Typus II ist der Miihlenaltar von
Doberan (Abb. 5).

Die Kleinstadt Doberan an der Mecklenburger Bucht der
Ostsee geht auf die 1192 erfolgte Griindung eines Zisterzien-
serklosters zuriick, das 1552 sdkularisiert wurde. Der fiir das
Kloster geschaffene und heute das nordliche Schiff des Miin-
sters zierende Flugelaltar, der «Die Miihle des lebendigen
Brotes» zum Thema hat, entstand bald nach der Wende zum
15. Jahrhundert vermutlich in Liibeck, da es in Mecklenburg
damals keine selbstindige Malerschule gab. Der Kiinstler
suchte seine Vorbilder, so glaubt ALFRED STANGES!, in der
westfilischen Malerei des 14. Jahrhunderts. Leider befindet
sich das Werk in einem beklagenswerten Zustand, dennoch
aber lisst es das auf den vorhergehenden Seiten geschilderte
Schema deutlich erkennen: am Einfiilltrichter, der in die iber-

237



Abb. 5 Hostienmiihle des Miihlenaltars im Miinster zu Doberan
(Mecklenburg). Anfang 15.Jh.

irdische Region aufragt, abgetrennt von der raumzeitlichen
Welt durch einen Spektralbogen, walten die vier Evangelisten
in einem Himmelssegment ihres Amtes. Was sie einfiillen, sind
lediglich Schriftbander, also den reinen Logos in seiner Wort-
gestalt. Das Mahlwerk im Mittelgrund des Bildes wird von den
zwolf Aposteln in Bewegung gesetzt, wiahrend am Ausfluss —in
zahlenmissiger Entsprechung zu den Evangelisten — die vier
lateinischen Kirchenviter in der folgenden, am meisten ge-
brauchlichen Anordnung das Mahlergebnis erwarten:

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

Schriftbdander sind es auch, die den Sinn des Ganzen ver-
deutlichen. Zusitzlich zu diesem Repertoire an Bildrequisiten
erscheint rechts oben die Jungfrau Maria, aber nun als apoka-
lyptische Frau, mit der Sonne bekleidet, den Halbmond zu
Fissen und das Kind auf dem Arm bergend (nach Apokalypse
12), wihrend ihr gegeniiber, auf der linken Bildhilfte, eine
Sibylle den Kaiser Augustus auf das sich ereignende Wunder
der gottlichen Inkarnation hinweist.

Es handelt sich dabei um das Ara-coeli-Motiv, eine Legende,
die seit dem 6. Jahrhundert in byzantinischen Chroniken nach-
weisbar ist. Danach weilte die Sibylle am Tag der Christgeburt
im Gemach des romischen Kaisers und machte ihn auf eine
Himmelserscheinung aufmerksam: iiber einem Altar thronte
die Jungfrau mit dem Kind auf ihrem Schoss inmitten des
Sonnenkreises. Die Sibylle verkiindete: « Vom Himmel hernie-

238

der erscheint der Jahrhunderte Konig.» Nachdem Augustus
erfahren hatte, dass dieses Kind grosser sei als er, bekannte er:
«Dies ist der Altar des Himmels.» Nachdem man friiher an die
Pythia gedacht hatte, schrieb man die Weissagung seit dem
13. Jahrhundert der tiburtinischen Sibylle zu. Die Erzdhlung,
die mit der vierten Ekloge des Vergil zusammenhingt («Ein
neuer Spross entsteht den Hohen des Himmels» ), wurde auch
in die in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts von JACOBUS
DE VORAGINE veranstaltete Sammlung «Legenda aureax»>?
aufgenommen. Die ilteste Darstellung der Augustusvision
stammt freilich schon aus dem spiten 12. Jahrhundert (Mar-
moraltar in Santa Maria in Araceli in Rom). Vor 1300 hat sie
ebenfalls Pietro Cavallini in Assisi gemalt.

Die Erzahlung verbreitete sich in der Folge auch nordlich
der Alpen, und zwar durch die Vermittlung des «Speculum
humanae salvationis», einer typologischen Bilderhandschrift
westdeutschen, dominikanischen Ursprungs aus dem Jahre
1324, deren Autor wahrscheinlich LUDOLF VON SACHSEN war
und die in Symbolreimen dem Anteil Marias am Erlosungs-
werk einen grossen Platz einrdaumt®3. Das Thema wurde in
Mitteleuropa rasch bekannt und stellt im Gesamtzusammen-
hang des Doberaner Miihlenaltars keineswegs einen iiberra-
schenden Fremdkorper dar, obwohl es sich in keinem andern
Miihlenbild wiederholt. Anderswo aber treffen wir das Motiv
ofters an: um 1365 erscheint die Legende als Fresko in der
Kirche des Emmausklosters in Prag, ferner in der einstigen
Kirche des Deutschen Ordens in Siersdorf (Rheinland), in der
Nikolaikirche in Kalkar (erste Halfte des 15. Jahrhunderts), im
Basler Heilsspiegelaltar des Konrad Witz (1435), in der Ma-
rienkirche zu Liibeck, bei Jan van Eyck, Rogier van der Wey-
den, Dirk Bouts und andern.

Wenn wir der Frage nachgehen, weshalb das Ara-coeli-
Motiv in Doberan erscheinen konnte, so gibt es dafiir Griinde:
einmal handelte es sich dort um eine Kirche der Zisterzienser,
bei denen Maria eine besondere Verehrung genoss. Sodann fiel
die Entstehung des Fliigelaltars in jene Zeit, als der Marienkult
in Richtung auf die Himmelskonigin eine ausgesprochene
Steigerung erfuhr, dies eine Konsequenz der Lehre von der
unbefleckten Empféngnis und des seit dem 13. Jahrhundert
aufkommenden Ave-Maria-Gebetes. Auch ist als Inspirations-
quelle, wie erwihnt, das «Speculum humanae salvationis» zu
nennen. Ferner hat vermutlich ebenfalls die mystische Dich-
tung den Maler zur Darstellung der apokalyptischen Sonnen-
frau iiber der Mondsichel veranlasst. Die Marien-Preislieder
entstanden seit dem 12. Jahrhundert zu Dutzenden.

Wenige Jahre nach der Entstehung des Miihlenbildes von
Doberan schrieb HEINRICH VON LAUFENBERG:

«Maria, mit der sunn becleit,
Maria, die der mone treit,
Maria, mit sternen umbleit,
Maria, lob si dir geseit.»

Alle diese Inbezugsetzungen von Maria zur Sonne entspra-
chen den religiosen Stromungen jener Zeit und haben ihre



biblische Wurzel in der Johannesoffenbarung (12,1): «Und es
erschien ein grosses Zeichen am Himmel: eine Frau, umkleidet
mit der Sonne, der Mond unter ihren Fiissen und auf ihrem
Haupt ein Kranz von zwolf Sternen.» Im Miihlenlied selbst
kommt jedoch das Ara-coeli-Motiv nicht vor.

Im Mecklenburgischen gibt es dariiber hinaus noch drei
weitere «Sakramentsmiihlen», die eine aus dem letzten Drittel
des 15. Jahrhunderts als Pentaptychon in der Dorfkirche von
Retschow™4, die einstmals dem Kloster Doberan gehort hatte
und eine enge ikonographische Verwandtschaft mit derjenigen
von Doberan zeigt, nur dass die Evangelisten tliber einer para-
diesisch anmutenden, baumbepflanzten Landschaft schweben,
die andere in Rostock4, um 1450 fiir den Hochaltar des Zi-
sterzienserinnenklosters zum Heiligen Kreuz geschaffen. Die
Kirchenviter, von ornamentalen Spruchbindern umrahmt,
sind hier nebeneinander iiber die ganze untere Bildbreite
verteilt, wihrend die Apostel im Mittelgrund keine Schriftbin-
der tragen; die Evangelisten jedoch leeren Spruchbinder aus
urnenartigen Geféssen in den Miihlentrichter. Bedeutungsvoll
ist dabei der Umstand, dass das «Moelenleeth» in Rostock
damals schon bekannt gewesen war (das Kartduserkloster
Marienehe in Rostock war sein Fundort) und somit direkt auf
die Entstehung des Rostocker Miihlenbildes einwirken konn-
teS5. Auf die dritte Mihlendarstellung in Tribsees, knapp
jenseits der pommerschen Grenze gelegen, kommen wir noch
zurtick.

Etwas weiter stidlich entstand sodann eine «Hostienmiihle»,
welche die Allegorie auf die Menschwerdung Christi besonders
betont. Sie bildete urspriinglich den Hochaltar der einstigen
Bartfiisserkirche zu Gottingen, gehort aber heute zum Bestand
des Landesmuseums Hannover56. Der Altar trigt das Datum
1424. Erist die Arbeit einer niedersiachsischen Werkstatt oder,
wie ALFRED STANGE als Alternative vermutet, die eines Wan-
dermeisters, der in provinzieller Derbheit malte. Der Altar

Abb. 6 Hostienmiihlentafel vom Altar aus der Barfiisserkirche zu
Gottingen, 1424. Niedersdchsisches Landesmuseum Hannover.

weist gewaltige Dimensionen auf; ge6ffnet misst er fast 8 Me-
ter in der Breite, geschlossen zeigt er die Hostienmiihle im
schon geschilderten Schema (Abb. 6):

Lukas
Markus

Matthius
Johannes

die vier in Symbolgestalt auftretenden Evangelisten fiillen den
Trichter ein, aber die Spruchbinder des Matthidus und Lukas
sind untereinander vertauscht. Wir werden dadurch an die
zwischen Markus und Lukas verwechselten Biander im Berner
Hostienmiihlfenster erinnert, wobei es sich jedoch an den
beiden Orten um vollig andere Evangelienworte handelt. Im
Mittelgrund drehen zu beiden Seiten je sechs Apostel die
Kurbelwelle. Unten warten

Augustinus
Gregor d. Gr.

Hieronymus
Ambrosius

auf das Erscheinen der Hostie, die sie als Christuskind im
geweihten Kelch auffangen. Die gefliigelten Sinnbilder der
Evangelisten umschweben im sterneniibersiten Firmament
eines iiberirdischen Bereiches den Trichter der Miihle — was
eingefiillt wird, ist demnach von transzendenter Substanz, ist
Logos —, und iiber ihnen thront der kosmische Christus, um-
hiillt und zugleich abgegrenzt von einem maanderartigen
Wolkensaum. Dem Maler lag also vor allem an der Darstellung
der Inkarnation als dem Ursprung des Heilsgeschehens. Mit
rithrender Naivitat wird das Einfillgetriebe bis zu seinen
mechanischen Einzelheiten gezeichnet.

Dieser Gehalt ordnet sich organisch in das Gesamtpro-
gramm der je zwei Bilder ein, die der Altar bei geschlossenen
Fligeln aufweist. Unten links: Hostienmiihle — Inkarnation
Christi; oben links: der zwdlfjahrige Jesus mit den Schrift-
gelehrten im Tempel — Lehramt; unten rechts: Pieta — Erlo-
sungswerk Christi; oben rechts: der erhohte Herr sendet Pest-
pfeile aus — Richteramt. In allen vier Darstellungen ist Maria
priasent als Mutter, Augenzeugin, Mittlerin und Fiirbitterin.
Diese ihre vier Wirksamkeiten stellen gewissermassen die
Friichte der ganzen Vita Mariae dar, welche die Innenseiten
der Altarfliigel in zwolf Stationen von der Verkiindigung an
Joachim bis zur Kronung wiedergeben. Geoffnet umrahmt das
Marienleben auf den beiden Fliigeln die Passion ihres Sohnes,
die auf der Mitteltafel der Festtagsseite gross dargestellt ist.
Wir ersehen daraus deutlich, dass das Miihlenbild hier in erster
Linie eine Inkarnationsmiihle ist, die als Allegorie der Geburt
anstelle eines Krippenbildes dasteht.

Anders verhilt es sich mit dem nichsten Werk, das sich ganz
in den Dienst der Eucharistie stellt und dessen Miihle nun
ausgesprochen eine Hostienmiihle ist, eingebettet in ein
Abendmahlsprogramm mit Passahmahl und Fusswaschungs-
szene. In klarem, iibersichtlichem Aufbau, ruhig in der Ge-
samthaltung und unbelastet von der sonst wuchernden Fiille
des Allegorienspiels, prasentiert sich das Tafelbild im Museum
von Ulm, das erstim letzten Drittel des 15. Jahrhunderts, 1470

239



oder etwas spiter, entstand und von schwibischer Herkunft ist
(Abb. 7)57. Im Zentrum des Retabels schiittet Maria selbst,
umgeben und assistiert von den vier Evangelisten, einen Sack
Korn in die Miihle. HELLA KRAUSE®® deutet die Handlung so,
dass «vier verschiedene Weltenkrifte Nahrung spenden, die zu
Christi Leib und Blut wird.» Jedoch fehlt ausnahmsweise die
Verkiindigungsszene. Sichtbar sind nur zehn zum Teil hinter-
einandergestaffelte Apostel, die an der Kurbel drehen, da diese
Mitteltafel eines Triptychons einmal beschnitten worden ist.
Mit Sicherheit erkennbar sind Petrus und Johannes. Es handelt
sich dabei um eines jener seltenen Miihlenbilder, die ganz ohne
irgendwelche Schriftbédnder auskommen und trotzdem auf den
ersten Blick verstdndlich sind. Nur auf den Seitenfliigeln, dort
allerdings im Zusammenhang mit dem Jesusleben, sind zwei
Spruchbinder angebracht. Reizvoll wirkt das Detail, das uns

im Berner Hostienmiihlfenster wieder begegnen wird, dass die
um den Ausguss versammelten vier Kirchenviter in der be-
kannten Anordnung

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

das Gotteskind sowohl in menschlicher Gestalt als auch in
Hostienform in ihren bereitgestellten Kelch empfangen. Was
jedoch unsere besondere Aufmerksamkeit erregt, ist der Be-
fund, dass hier das Thema der Hostienmiihle genau den auf den
Seiten 232-233 skizzierten dogmengeschichtlichen Verlauf
widerspiegelt. Uber die beiden Aussenfliigel erstreckt sich
namlich eine Abendmahlsdarstellung am eucharistischen Tisch,
aber nun eben gekennzeichnet durch die Szene der Fuss-

Abb. 7 Hostienmiihlentafel im Ulmer Museum, Ulm. Letztes Drittel des 15.Jh.

240



waschung. Mit andern Worten: fiir den Kiinstler oder fiir den
Auftraggeber war nicht mehr der Abendmahlsbericht der
Synoptiker massgebend, sondern derjenige des Johannes in
dessen Kapitel 13, der durch den gleichen Verfasser mit der
Himmelsbrot-Perikope und dem uneschatologischen, realisti-
schen Essen des Christusleibes verklammert ist. Deshalb reicht
Jesus dem Verriter iiber den Tisch hinweg das Abendmahl —
ganz unhistorisch, aber folgerichtig die eucharistische Entwick-
lung markierend — in Gestalt einer Oblate! Aussenseite und
Mitteltafel stimmen mithin in der religiosen Konzeption vollig
iiberein, was von INGEBORG KRUEGER?>® klar erkannt wurde.
Ganz im Gegensatz zu dem schwibisch-ruhevollen, auf das
Wesentliche komprimierten Ulmer Tafelbild steht das erregte,
von drei Dutzend erkldrenden Schriftbindern durchflammte
Erfurter Pergament (Abb. 8) in der Badischen Landesbiblio-

Abb. 8 Hostienmiihle.

Miniatur auf Pergament, aus Erfurt.

1534. (Badische Landesbibliothek
Karlsruhe, Hs. St. Peter perg. 44, fol. 9 r).

thek Karlsruhe (Cod. St. Peter, perg. 44. fol. 9 R). Rein farb-
lich wird man an das Kolorit des Chorfensters von Saint-Denis
gemahnt: Blau, Rot, Griin dominieren, aufgelichtet durch
reichlich Gold, das bezeichnenderweise nicht allein fiir die
Nimben und die Monstranz, sondern auch fiir die Miihlenein-
richtung selber Verwendung findet, ist sie doch das Instrument
der gottlichen Inkarnation. Der Buchillustrator oder die Hlu-
stratorin — ELLEN JUDITH BEER vermerkt in einer Mitteilung an
den Verfasser, dass das Blatt, aus einem Frauenkloster stam-
mend, wohl von einer Nonne gemalt wurde — legte, wenn auch
im vorgegebenen Rahmen, der Phantasie keine Ziigel an: die
Evangelisten, die ihre Sdcke (oder bauchige Kriige?) auslee-
ren, sind menschliche Gestalten mit recht derb gezeichneten
symbolischen Tierkopfen. Uber ihnen blickt Gott mit Kreuzes-
nimbus aus einer Wolke heraus und sendet der ihm demiitig

241



zugeneigten Jungfrau Maria die befruchtende Taube des Heili-
gen Geistes zu (Lukas 1,35). Links oben greift Gabriel unter
der Kollektion der ihn umflatternden Spruchbinder nach
jenem mit der Inschrift «ave, gratia plena, dominus tecum»
(Lukas 1,28). An der Miihlenwelle drehen an beiden Seiten, zu
je dreien, sechs Apostel, in der Erwartung, von den hinter
ihnen stehenden sechs Kollegen abgelost zu werden. Alle sind
mit Namen in Rotschrift bezeichnet. Anstelle von Jacobus
minor hat der Kiinstler oder die Kiinstlerin Paulus zum Kur-
beln aufgeboten. «Et verbum caro factum est» (Johannes
1,14), verkiindet ein vom holzernen Zahnrad des Drehwerkes
herabwehendes Etikett — es ist die gleiche Inkarnations-Kern-
stelle wie in Doberan, Retschow und Rostock. Beziiglich der
Kirchenviter wihlt der Maler das tiberlieferte Schema, jedoch
in verdnderter Position:

Hiernonymus Ambrosius

Gregor d. Gr. Augustinus

Gemeinsam fassen sie den Fuss, aber nicht denjenigen eines
Kelches, sondern, wie erwihnt, erstmals einer Goldmonstranz,
in deren grossbemessenem Halbmond die Hostie in Christus-
gestalt, mit gekreuzten Hdnden vor der Brust, eingesteckt ist.
Papst Gregors Tiara grenzt in ihren tibersteigerten Formen fast
ans Groteske, wie iiberhaupt das schwer tiberschaubare Laby-
rinth des Blattes manche theatralischen Ziige aufweist, die eine
lebhafte Freude am aufwendigen Zusammenspiel von Statiste-
rie und Funktionsmechanik verraten und den Tiefsinn des
Ganzen eher im Vordergriindigen belassen.

Im Chor der St.-Kilians-Kapelle zu Mundelsheim am Neckar
(Wiirttemberg) erscheint sogar Gottvater mit seinem Sohn
selber liber dem Miihlentrog®. Das Fresko aus der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts (um 1480) ist eines der spitesten
seiner Art und weist dadurch ein Sondermotiv auf, dass es
zeigt, wie in jener Epoche der leidende Christus der Passion
immer mehr ins Bewusstsein der Menschen tritt, wiahrend der
leidensunfihige, kosmische Kyrios schon fern geriickt ist. In
Mundelsheim ist es ndmlich Gott, der Jesus als Schmerzens-
mann in die Miihle senkt. Bemerkenswert ist zudem der Um-
stand, dass das Bildprogramm dieser Hostienmiihle iiber die
Friedhofkapelle St. Kilian hinauisgreift, indem es in der Pfarr-
kirche des Ortes seinen Anfang nimmt, wo Mannalese, Passah-
fest, Melchisedek mit Brot und Wein sowie der von Raben
gespeiste Elias als Prifigurationen des Abendmahls dargestellt
sind. Dieselbe Vorstellung finden wir schon im ehemaligen
Turmchor der Pfarrkirche zu Loffenau bei Calw wieder, wo
Christus als Schmerzensmann von seinem Vater in das Mahl-
werk der Passion hineingeopfert wird (um 1450), was das
Heilig-Kreuz-Patrozinium des Gotteshauses geradezu er-
forderte, wihrend die Apostel auf Schriftbandern das Credo
sprechen, &hnlich in dem kunstgeschichtlich von Loffenau
beeinflussten Turmchor der Pfarrkirche zu Malmsheim im
Kreis Leonberg (ebenfalls um 1450). Die drei Beispiele liegen
geographisch nahe beieinander und bilden insofern eine in sich
verwandte Gruppe, als das Schmerzensmann-Thema bei allen
dreien zur Ausgestaltung gelangt.

242

Diese interessante Anndaherung des Eucharistiebildes an das
Schmerzensmann-Motiv kommt seinerseits der Anndherung
der Schmerzensmann-Bilder an das Eucharistiemotiv auf
halbem Weg entgegen. Der Opfergedanke, der den Gemein-
schaftsmahl-Gedanken in den Hintergrund gedrdngt hat,
stimmt mit der Gestalt des Schmerzensmannes iiberein, der
eine «bildhafte Verdichtung des geopferten Christus» ist®l.
WILTRUD MERSMANN verweist in ihrer schonen Monographie
auf Darstellungen des Lorenzo Monaco und auf eine Zeichnung

‘des toten Christus in der Apsis von Samari aus dem 12. Jahr-

hundert mit der Inschrift « Wer mein Fleisch isst und mein Blut
trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm» (Johannes 6,5). Eben-
falls Tilman Riemenschneiders Predella des Heiligblutaltars
aus der St.-Jakobs-Kirche in Rothenburg ob der Tauber
(1504), wo die Engel mit den Leidenswerkzeugen das Altar-
sakrament verehren, gehort zu diesem Themenkreis. Im Hin-
tergrund sind auch hier literarische Vorbilder zu suchen wie die
zahlreichen «Ave vivens hostia»-Dichtungen, die wir bereits
erwidhnten, sowie die Konturen des Schmerzensmannes bei
Muskatbliit.

Von da aus fiithrt der Weg jedoch in die unabgesteckte Wild-
nis des Allegorischen hinein, wie etwa im Holzschnitt aus der
«Geistlichen Auslegung des Lebens Christi», einer Ulmer
Inkunabel aus dem letzten Viertel des 15. Jahrhunderts, wo der
Schmerzensmann den Baum der Passion erstiegen hat und dort
trauernd im Gedst wie in einem Miihlenwerk sitzt, in dessen
Zweigen die Leidenswerkzeuge hangen. Zu seinen Fiissen aber
breitet sich ein reifes Ahrenfeld aus, dessen Bedeutung aus
folgenden Sitzen deutlich wird: «Nimm hin, du mein Taub, das
weisse Kornlein, gesit in der Menschwerdung in den Acker der
Jungfraue...das soll werden dein Speis, dein wegfertig Brot
und Zehrung...bis zu dem Gestad der ewigen Seligkeit62.»

5. Das Hostienmiihlfenster im Berner Miinster

Gewissermassen als Zusammenfassung alles Vorhergehen-
den, ja sogar als Kombination von Typus II mit Typus I, stellt
sich uns das Chorfenster der Hostienmiihle im Miinster zu
Bern aus der Mitte des 15. Jh. dar. Hans R. Hahnloser hat es
eingehend analysiert und nennt es — anders als Hans Bloesch —
«das volkstiimlichste aller Berner Fenster®». Obwohl es von
der Fiille an Darstellungsgehalt, an symbolischer Aussage und
an Einzelszenen in den unteren Partien fast iiberquillt, bleibt es
in seiner grosstlachig angelegten, streng durchgefiihrten und
durch das steinerne Gestinge noch hervorgehobenen Gliede-
rung iliberschaubar, so dass es mit verhéltnisméssig beschriank-
ter Beschriftung auskommt; die Zusammenhinge sind an sich
klar.

HANS R. HAHNLOSER wie vor ihm schon RAOUL NICOLAS®4
unterscheidet darin vier behandelte Sachgruppen: zwei altte-
stamentliche (Mannaregen und Quellwunder des Moses) sowie
zwel neutestamentliche (Leib Christi in der Verkiindigung der
Inkarnation und im Brot des Abendmabhls). Die alttestamentli-
chen Motive sind, wie schon an anderer Stelle festgestellt



Abb. 9 Hostienmiihlenfenster im Miinster zu Bern, untere Hilfte. Kurz nach 1450.

243



wurde, auf die Felder der oberen Fensterhalfte beschrankt und
vom Hauptthema, der Hostienmiihle und dessen, was diese an
Gnade spendet, deutlich abgehoben durch einen maichtigen
lilafarbenen Kielbogen (Abb. 9). Man spiirt, was unten im
Nahbereich des Betrachters geschildert wird, ist die Erldute-
rung dessen, was tiglich auf dem benachbarten Altar vor sich
geht: die Leibwerdung des Christus in der Hostie bildet die
Hauptsache des Ganzen und ist real aufzufassen. Alles, was das
Bild weiter oben beschreibt, bleibt «vor-laufigs im wortlichen
Sinn, ist figurativ zu verstehen, ist bloss Hinweis und Vorhersa-
ge. Die alttestamentlichen Szenen sind fiir den Kiinstler nicht
mehr gleichrangig mit dem, was aus dem Neuen Testament
ableitbar ist. Was in Vézelay noch im Gleichgewicht war, hat
sich hier zugunsten der Christgeburt und ihrer kostbarsten
Frucht, dem Abendmahl, verschoben. Das Steingesims zieht
einen breiten Trennungsstrich zwischen den Zeiten vor und
nach Christus. Der Strom aus dem Felsen und die Geschichte
fliessen zwar weiter, aber jetzt sind sie etwas anderes gewor-
den: Heilsstrom und Heilsgeschichte. Die gottlichen Gaben des
Alten Testamentes — Mannaregen und Quellwunder — waren
nur Wegweiser zu dem, was nun im kirchlichen Raum jeden
Tag neue Wirklichkeit wird: die substantielle Vereinigung der
Gldaubigen mit dem menschgewordenen Gottessohn im Sakra-
ment.

Datfiir ist schon im hochstgelegenen Masswerkfeld der Fen-
sterspitze ein unmissverstindliches Zeichen gesetzt: iiber der
Mondsichel thront die bekronte Muttergottes mit dem Chri-
stuskind — mea portarunt viscera, scheint sie zu sagen —, in ihrer
Nihe Magdalena sowie die Martyrerinnen Barbara und Katha-
rina Aegyptiaca, wie getragen von der Spharenmusik musizie-
render Engel. Alle drei Frauen wurden im 15. und 16. Jahr-
hundert in volkstiimlichen geistlichen Liedern besungen®s und
zdhlten zu den populdrsten Heiligengestalten.

Die oberste Zeile des alttestamentlichen Fensterteils enthélt
die wichtigsten typologischen Motive, welche die christliche
Speisung durch Brot und Wein weissagen. Gott mit Kreuzes-
nimbus, durch die Weltkugel in seiner Hand als Pantokrator
gekennzeichnet, segnet die Stunde des Mannawunders. Engel
zu beiden Seiten offnen den Mantel des Herrn vor der Wolke,
aus der die Himmelslabung zur Erde féllt, Zweite Zeile: Wih-
rend links der Fels unter dem Stockschlag des Moses das er-
sehnte Wasser freigibt (Exodus 17,6) — ein urchristliches Bild-
thema, das schon in der Mitte des 4. Jahrhunderts in der Calix-
tus-Katakombe am Bogen einer Sarkophagnische auftauchte —,
sammelt rechts hungerndes Volk die Mannanahrung, fiir die
christlichen Betrachter der Schattenwurf der Hostie, in Korb,
Schiissel und Schiirze (Exodus 16, 4-5. 14-36). Dritte Zeile:
Die diirstenden Israeliten biicken sich zu dem wunderbar
entstandenen Quell nieder, zur Prifiguration des geweihten
Weins, schopfen und trinken. Als letzte alttestamentliche
Stufe, bevor der Wasserlauf im neutestamentlichen Bereich
wieder auftaucht, erscheint links ein Prophet, der, wie Luc
MOJON®® es in seiner exakten, ebenso umfassenden wie subti-
len Gesamtbeschreibung deutet, das Bachbett sdubert, und
rechts trigt ein anderer das Spruchband: «petrus ad aquam,

244

paulus ad molam», Hinweis auf die beiden grossen Apostel, die
in einigen der bisher betrachteten Mithlendarstellungen jeweils
zuvorderst an der Kurbelwelle standen.

Im neutestamentlichen Teil des Berner Miinsterfensters fehlt
aber die Szene mit den in Reih und Glied mahlenden Aposteln.
Dafiir stiirzt die Wasserkraft des Alten Testamentes iiber ein
oberschlachtiges, holzernes Schaufelrad und setzt den Mecha-
nismus der Miihle in Gang. Petrus in pépstlichem Ornat (nach
Raoul Nicolas ist es Gottvater®?) beaufsichtigt lediglich die
Wassermenge, bereit, sie mittels eines an einer Kette befestig-
ten Schiitzen zu regulieren.

In die grosse, quadratische Trichteroffnung sind nicht Ge-
treidesicke, sondern die vier Evangelisten in ihrer Symbolge-
stalt selber eingefiillt. Die Reihenfolge in der bisher untersuch-
ten Ikonographie ist abgedndert in die Folge:

Lukas
Johannes

Markus
Matthaus

«Hoc est corpus meum», sagt Matthédus auf seinem Schrift-
band (Matthdus 26,26). Die beiden Bander von Markus (Lu-
kas 1,35) und Lukas (Markus 8,29) sind aus unerklérlichen
Griinden vertauscht, und der vierte Evangelist spricht die
Tatsache der Inkarnation mit dem gleichen Worte aus, das auf
so mancher anderen Hostienmiihle erscheint: «Et verbum caro
factum est» (Johannes 1,14).

Im zentralen Abschnitt der eigentlichen Hostienmiihl-Partie
(Abb. 10) ist der Miihlenmechanismus dargestellt mit seinem
Bezug zur Menschwerdung des Gottessohnes; denn links ver-
neigt sich der Engel der Verkiindigung, von dem ein Band mit
dem Gruss «ave gracia plena, dominus tecum» (Lukas 1,28)
sich quer tiber den Mehlbehilter schwingt, vor Maria. Rechts
liest die vom Heiligen Geist gesegnete, unbefleckte Jungfrau
kniend in einem kostbar verzierten Buch. Die vier grossen
lateinischen Kirchenviter in der verdnderten Aufstellung

Ambrosius
Gregor d. Gr.

Hieronymus
Augustinus

halten gemeinsam mit der einen Hand den Kelch, in dem
inmitten der Hostien auch das Christuskind aus der Abflussrin-
ne herausgleitet, versehen mit einem nicht ganz wortgetreu
wiedergegebenen, lateinischen Text aus Johannes 6,51-52.
Hieronymus wird auch hier, wie so oft, als Kardinal dargestellt.

Ebenso anschaulich wie ausladend findet in den untersten,
abschliessenden Fensterreihen die Weitergabe des Sakramen-
tes durch den Klerus an das gedrangt wartende Volk in reizvol-
len und psychologisch oft ausdrucksstarken Einzelszenen seine
Schilderung.

Betreffend die Entstehungsgeschichte des grossdimensio-
nierten, 15 Meter hohen Berner Hostienmiihlfensters glaubt
HAaNs R. HAHNLOSER®?, dass der Plan schon 1450 festgestan-
den sei. Gut begriindet vermutet er, Leutpriester Johann Stang
habe die Vorlage einer Armenbibel beniitzt, um zuerst die
Bilderreihen des Bibelfensters und anschliessend den Inhalt



des im gleichen Jahr vom Berner Rat gestifteten Hostienmiihl-
fensters zu entwerfen. In der Biblia pauperum fand der Geistli-
che die Mannalese als hindeutendes Zeichen auf das Abend-
mahl dargelegt, weshalb Typus I mit Typus II in diesem spdten
Miihlenfenster kombiniert werden konnte beziehungsweise
musste.

HaNns R. HAHNLOSER gibt zwei Begriindungen fiir die
Schenkung des Hostienmiihlfensters durch den Rat der Stadt:
1) Da wichtige Gesetze im Miinster vorgelesen und beim
Sakrament beschworen wurden, lag an dieser Stitte eine erldu-
ternde Bilddarstellung der Eucharistie auf der Hand. 2) Trotz
aller dogmatischen Festlegungen war die Auffassung des
Abendmahls in der lateinischen Gesamtkirche noch immer
nicht einheitlich. So verdammte das Konstanzer Konzil 1415

—

Abb. 10 Detail des Hostienmiih-
lenfensters im Miinster zu Bern:
Der Miihltrichter. (Vgl. Abb. 9).

die Forderungen der bohmischen Utraquisten, die das Abend-
mahl in beiderlei Gestalt, also auch fiir die Laien den Kelch,
verlangten”. Rom musste den Utraquisten unter ihrem Fiih-
rer Erzbischof Johannes Rokyczana in den Jahren 1433-62
tatsachlich den Laienkelch zugestehen. In diese Zeit der um-
strittenen Duldung fiel der Entwurf des Berner Hostienmiihl-
fensters, das noch einmal das wahre Werden der Hostie schil-
dert und im zweituntersten Felde links lehrt, dass sich der Laie
mit dem Pokal der Ablution (unkonsekrierter Wein zur Aus-
schwenkung der Kultkelche) zufriedengeben soll.

Das Werk als Ganzes wiirdigt HANS R. HAHNLOSER"! mit
folgenden Worten: «Kiinstlerisch gesprochen hat die Berner
Hostienmiihle ein junges Sinnbild der Fleischwerdung Christi
im Geist der Armenbibel mit dem Alten Testament zu einer

AN

s
Wiy

245



ganz einzigartigen, gewaltigen Vision gesteigert.» Seine Vollen-
dung datiert Luc MOJON? entweder auf die Jahre 1450/51
oder 1452/53, FLORENS DEUCHLER”? auf 1452 und RaouL
NICOLAS74 ebenso wie HANS BLOESCH?S auf 1460. Werkstatt
und Meister dagegen bleiben uns unbekannt. Eine tiefe Wir-
kung auf den modernen Betrachter, mag dieser dem dargestell-
ten Inhalt auch ferner stehen, {ibt es aber nach wie vor aus
dank der faszinierenden, kiihnen Sinfonie seiner Grundfarben
Hell- und Dunkelblau, Violett, Altrosa und Weiss mit ein paar
hingetupften Akzenten in leuchtend rotem Purpur.

6. Mit Bern verwandte Miihlenbilder

Bern ist librigens nicht der einzige Ort, der das Miihlenthe-
ma vom Typus II in einem Kirchenfenster prasentiert. Zu
nennen ist ebenfalls die Ende des 15. Jahrhunderts entstande-
ne «Mystische Miihle» im sogenannten Schliisselfelderschen
Chorfenster der St.-Lorenz-Kirche zu Niirnberg, das leider arg
beschnitten und durch andersartige Sujets ergidnzt worden ist,
und diejenige in der mittleren Kapelle an der Siidseite der
gotischen Wallfahrtskirche St. Leonhard in Tamsweg (Steier-
mark), datiert von 1434, die in neun quadratische Felder
eingeteilt (eines davon ein Wappenfeld) sehr iibersichtlich
gegliedert ist und auf Spruchbédnder fast ganz verzichtet’®.
Freilich wird hier — anders als in Bern — das Mahlwerk durch
die Apostel mittels einer Kurbelwelle angetrieben, nicht durch
Wasserkraft.

Mit dem Berner Hostienmiihlfenster als verwandt und
zugleich dessen Gedanken weiterfiihrend erweist sich der
Heiligblutaltar im Santo von Padua, der von Pietro Calzetta
(um 1420-1486) im Auftrag der vornehmen Familie de Lazara
fiir eine Kapelle in der Basilica di Sant’Antonio zu Padua
angefertigt wurde (Abb. 11). Handwerker zerstorten zwar das
1474 vollendete Werk im Jahre 1532, aber eine Kopie des
Entwurfes befindet sich heute noch im Besitz der Biblioteca
Pubblica di Padova als MS 71. Das Motiv der Hostienmiihle
kam, wie HANS R. HAHNLOSER vermutet’”?, durch die damals
in Venetien titigen deutschen Maler auf Niccolo Pizzolo,
dessen Concetto von der Familie Bernardos de Lazara, die im
Dom die Heiligblutkapelle unterhielt, dem sonst biographisch
ungreifbaren Maler Pietro Calzetta zur Vorlage gegeben wor-
den ist. Dieser Altarentwurf entspricht iiberraschenderweise
nicht dem uns unter Typus 11 bekanntgewordenen ikonographi-
schen Hostienmiihlschema, sondern der seltenen Kombination
von Typus II mit Typus I, wie sie uns im Berner Miinsterfenster
entgegentritt.

Oben erscheint Gottvater inmitten der hochsten Engelshier-
archie, der Seraphim. Von dieser Gruppe schwebt der Christus
mit der Siegesfahne des Auferstandenen auf der Taube des
Heiligen Geistes zu Maria herab, die eben Gabriels Verkiindi-
gungsgruss empfiangt. Jungfrau und Erzengel befinden sich auf
der Kante des quadratischen Trichters, den auf allen Seiten die
vier Evangelistensymbole schmiicken. In Abweichung von
andern Miihlenbildern fiillen also die Evangelisten nicht das

246

Korn ein, vielmehr ist es der praexistente Christus selber, der
im Inkarnationsprozess in die Miihle hinuntersteigt. Die beiden
Miihlsteine (schon das Formelbuch des 453 verstorbenen
Eucherius sprach von ihnen: «Possunt et duo testamenta lapi-
des molae significare») lassen alsdann die Hostien aus sich
hervorgehen, die Elemente des leiblich gegenwirtigen Herrn.
Wo das Mahlwerk sich sonst zum Ausfluss offnet, ist es in
Padua geschlossen. Dafiir aber hat Calzetta dort das Bildnis
des gestorbenen Schmerzensmannes angebracht, der von
Engeln aus einem Sarkophag herausgehoben wird. Dieser
fehlende Ausfluss (eine Liicke, die HAHNLOSER «geradezu
sinnlos» nennt) und sein Ersatz durch den «Christo Passo»
(von HAHNLOSER als «Fremdkorper» eingestuft) entspricht
aber gerade meiner im Zusammenhang mit dem Fresko in
Mundelsheim vorgebrachten These, dass das Eucharistiebild in
Verbindung mit der Miihle aus seinem Wesen heraus die Ten-
denz oder wenigstens die Anlage zum Schmerzensmann-Bild in

Abb. 11 Entwurfskizze zum ehem. Hostienmiihlenbild des Pietro
Calzetta fiir den Heiligblutaltar in der Kapelle Corpo di Christo im
Santo zu Padua, ausgefiihrt nach einer Vorlage des Niccolo Pizzolo.
Kopie des 18.Jh. nach der verlorenen Originalzeichnung von 1466.
Biblioteca Pubblica di Padova, Ms. 71.



sich tragt. Beide Motive beruhen ja auf dem gleichen Nenner:
dem leidenden Christus. Wire der Erloser nicht durch das
Miihlenwerk von Inkarnation und Kreuzestod hindurch-
geschritten, so hitte es nie ein Eucharistiesakrament gegeben.
Auch darf man nicht ausser acht lassen, dass dieser Gedanke
sich schon im mittelalterlichen Pangue-lingua-Gesang und in
Sakramentsliedern findet. Das wird bei Calzetta anschaulich.
Zudem war die De-Lazara-Kapelle dem Corpus Christi ge-
weiht.

Infolge des verdnderten Skopus der Darstellung erhielten
die vier unentbehrlichen lateinischen Kirchenlehrer hier eine
neue Funktion zugewiesen: sie haben den Mahltrog zu tragen,
wiahrend Engel mit den Leidenswerkzeugen diesen umstehen.

An Calzettas Entwurf von besonderer Bedeutung ist die mit
dem Berner Miinsterfenster verwandte Kombination des
Hostienmiihlmotivs mit demjenigen des mosaischen Quell-
wunders, d.h. der alttestamentlichen Préfiguration des Abend-
mahls (hier indessen ohne Mannaspende). Moses selbst tritt
jedoch bei Calzetta nicht in Erscheinung, wohl aber der Felsen,
dem das Wasser entquillt, und Petrus, der die Schleuse regu-
liert, ehe der Strom auf das Miihlenrad niederstiirzt.

Dass, wo Wasser die Miihle antreibt, die Kurbel sich ertib-
rigt, zeigt auch der Hostienmiihlaltar in Tribsees’, einer Klein-
stadt siidwestlich von Stralsund mit einer im 15. Jahrhundert
erbauten gotischen Thomas-Kirche (Abb, 12). Der fiir diese
um 1450 geschaffene, kostbare und reich gegliederte Altar, der
einzige bestehende Schnitzaltar mit unserem Thema, weist auf
seinem unteren Teil in fiinf Segmenten ebenfalls ein von
Wasser in Bewegung gehaltenes Mahlwerk auf, wobei es, wie
im Miihlenlied, die vier Paradiesesfliisse aus Genesis 2, 10—14
sind, die es treiben. Wie im nahen Doberan schiitten die sym-
bolisierten Evangelisten Spruchbinder aus Sidcken in den
Trichter, und Adam mit Eva im Héllenrachen verkorpern die
auf Erlosung wartende Menschheit. Uberhaupt steht das
Thema der Erlosung durch den menschgewordenen und leiden-
den Gottessohn im Vordergrund dieses spitgotischen Werkes.
Die Apostel treten, da sie keine Kurbel zu betitigen haben, in
der Funktion von Schleusenwirtern auf, dhnlich Calzettas
Petrus. Wie in Bern und Padua so ersetzt die Wasserkraft auch
in Tribsees die Muskelkraft der Apostel, eine Variante, die
sonst nur noch einmal vorkommt, namlich im Fresko von
Beinstein.

Diese 1459 an der ostlichen Schildbogenwand der Chor-
Nordseite geschaffene, 1921 freigelegte und 1954 restaurierte,
leider bloss massig konservierte Wandmalerei in der evangeli-
schen St.-Stephans-Kirche?® in Waiblingen bei Stuttgart
(Stadtteil Beinstein) zeigt den -Wasserlauf des Alten Testamen-
tes, der sich an einer Stadt und an einem Zeltdorf vorbeiwin-
det, bis er schliesslich den am Miihlenrad sitzenden Schmer-
zensmann erreicht. Dieser steht auch hier im engsten Zusam-
menhang mit der Hostienwerdung. Zum Vergleich wire etwa
die in der Marienkirche zu Liibeck 1942 von der Brandfackel
des Krieges zerstorte «Gregorsmesse» des Bernt Notke (um
1504) heranzuziehen, wo der Schmerzensmann leibhaftig
neben dem Kelch auf den Altar tritt. Die Miihle ist dort zwar

R, T T e o
4 . %

Abb. 12 Hostienmiihle. Mittelfeld des Altars in der Thomas-Kirche
zu Tribsees in Pommemn. Um 1450.

verschwunden, aber ihr Produkt, der gemarterte Passions-
christus, taucht als Lebensbrot auf. Es ist das Verdienst von
HUBERT SCHRADE®® und ROMUALD BAUERREIS®!, den
eucharistischen Bezug der Schmerzensmann-Bilder betont zu
haben.

Auf weitere isolierte Darstellungen mit dem Miihlenthema
vom Typus II weist INGEBORG KRUEGER®? in ihrer umfassen-
den Arbeit hin, so auf ein nach 1450 entstandenes Wandfresko
in der evangelischen Pfarrkirche Steeg (Rhein-Hunsriick),
ferner auf die spite Holztafel an einem Pfeiler im Dom zu
Erfurt, das Stifterbild eines Domherrn, datiert 1534, dessen
Bewegtheit und Uberschneidung der kirchenviterlichen
Krummstibe schon «das Stilgefiihl einer spédteren Zeit» ver-
rit83, im weiteren auf ein sogar noch aus der zweiten Hilfte
des 16. Jahrhunderts stammendes Tafelbild in Gleinig (Nieder-
schlesien), das jedoch 1899 verbrannt ist, endlich auf eine nicht
mehr erhaltene, nur literarisch tiberlieferte Tafel in der Mar-
tinskirche zu Worms mit unbekannter Entstehungszeit.

247



Die eucharistische Bedeutung vieler Hostienmihldarstel-
lungen wird unterstrichen durch den Platz an der Nordwand
des Chors, nahe der Sakramentsnische und dem Altar, wih-
rend sich mit der marianischen Komponente des Miihlenbildes
die Tatsache deckt, dass die Darstellungen oft an Stitten der
Marienverehrung erscheinen, wie in Gnadental (Zisterziense-
rinnen), Eriskirch (Marienwallfahrt), Tamsweg (Wallfahrt),
Rostock (Zisterzienserinnen), Doberan (Zisterzienser), Ret-
schow (den Zisterziensern zugehorig). Indessen war das Miih-
lenbild nie geistiges Eigentum eines einzelnen Ordens. Dass
die Zisterzienser mit ihrer Pflege der Marienverehrung zum
marianischen Element der Hostienmiihle eine besondere
Beziehung fanden, iiberrascht nicht. Dagegen gibt es z.B. an

den Statten des ebenfalls streng marianisch gerichteten Brigit-
ten-Ordens kein einziges Miihlenbild. Hinwiederum findet es
sich bei den Benediktinern (Metten, Abb. 3), den Franziska-
nern (Gottingen, Abb. 6), den Chorherren (Bern, Abb. 9 und
10) und in Kirchen, die nie ordenszugehdrig waren.

Zum Schluss sei der Vollstindigkeit halber noch der 1521
bei Froschauer in Ziirich erschienene Titelholzschnitt eines
fliegenden Blattes registriert, der Martin Luthers Bibeliiberset-
zung gegen die romisch-katholische Messe und gegen den
Klerus ausspielt, ohne dass wir indessen auf diese Umdeutung
und polemische Verwendung des Hostienmiihlmotivs in den
geistigen Kampfen der Reformation ndher eingehen moch-
ten84,

IV. DIE MUHLE DES GERICHTES (TYPUS III)

Am Rande meiner Untersuchung muss ich noch auf einen
dritten Typus des Miihlenbildes hinweisen, der jedoch ganz
dem kurzen Gerichtswort Jesu in Lukas 17,35 zugeordnet
bleibt: «Zwei (Frauen) werden miteinander mahlen; die eine
wird aufgenommen, die andere aber verlassen werden.» Schon
Ambrosius bezog die beiden Mahlenden auf Ekklesia und
Synagoge®s. Diese Auslegung hat mit Typologie nichts mehr
zu tun, sondern fasst lediglich den Gedanken an das Gericht
liber Glauben und Unglauben ins Visier.

Ein Homiliar aus Verdun, aus dem letzten Viertel des
12. Jahrhunderts®®, zeigt in einer I-Initiale Ekklesia und
Synagoge an dem gemeinsamen, morserartigen Miihlengefiss,
wie es heute noch in Afrika in Gebrauch steht, die erste den
mit einem Kreuz versehenen Stossel betitigend und zu Chri-

stus hinblickend, die andere, wenig dezent gekleidet und mit
verbundenen Augen, ein Bocklein schlachtend. Uber ihnen
ruhen (gemiss Lukas 17, 34) im gleichen Raum zwei weitere,
ebenfalls kontrdar zu interpretierende Gestalten: Petrus und
Nero, wobei sich der wache Apostel mit betender Hand dem
thronenden Salvator mundi und den von ihm Erlosten zuwen-
det, wiahrend der romische Kaiser in Schlaf versinkt. Christen-
tum und Judentum bei den Frauen an der Miihle, Christentum
und Heidentum bei den nichtigenden Minnern sollen als
Gegensatzpaare hinzeigen auf den rechten Glauben an Gottes
Sohn, der am Gerichtstage tiber das Schicksal der Seele ent-
scheidet. Bei dieser Buchmalerei aus Verdun handelt es sich
um eine seltene, vermutlich sogar singuldre Form der Gerichts-
miihle, die aber zeigt, wie wandlungsfahig die Intention der
Miihlenallegorie an sich sein konnte.

V. RUCKBLICK

Der Weg der Miihlendarstellung vom einfachen Glasmedail-
lon im Chorumgang von Saint-Denis bis zu dem fast tiberlade-
nen, spitgotischen Figurengeflecht im Fenster des Berner
Miinsterchors ist weit. Was in der Abteikirche Sugers und am
Kapitell von Vézelay eingestaltiger, klar umrissener Medita-
tionsvorwurf gewesen ist — die Vorbildung des Neuen im Alten
Testament —, weitet sich im Verlauf der Jahrhunderte, angeregt
durch die vielfdltige Symbolik in der mystischen Dichtung
jener Zeit, schliesslich zu einem beziehungsreichen, kompli-
zierten Bedeutungsgewebe aus, das von den verschiedensten
Gesichtspunkten her interpretierbar wird und deshalb der
theologischen Erkldarung bedarf. Die typologische, die euchari-
stische, die marianische und die der Logosinkarnation zuge-

248

wandte Komponente bilden, jede fiir sich ggnommen, jeweils
nur eine partielle Ablichtung dessen, was der Begriff der «Mo-
la mystica» umschreibt, und es ist oft schwierig zu entscheiden,
worauf eine Miihlendarstellung das Hauptgewicht legt, worin
sie ihre besondere Verankerung findet. Unter der Last der
wuchernden Gedankenassoziationen wird die Riickverwand-
lung des Sinnbildes in das Urbild zum Problem.

Waren die Darstellungen vom Typus I nicht nur ausgefiihrte
Auftrdage, sondern zugleich auch Zeugnisse inspirativen Erle-
bens, so wird der Kiinstler vom Typus Il immer mehr zum bloss
handwerklichen Ausgestalter im Dienst der Theologen, der
selber den Uberblick iiber das von ihm geschilderte Gehalts-
spektrum verliert, was die irrtiimliche Vertauschung der beiden



Evangelisten Markus und Lukas im Berner Hostienmiihlfen-
ster und der Evangelisten Matthdus und Lukas in Gottingen
sowie die unbeschriftet gebliebenen Spruchbinder im Gradua-
le von Gnadental und in der Mettener Armenbibel zu belegen
vermogen.

Was die Frage der Spruchbdnder und ihrer Inschriften anbe-
trifft, so hat HEINRICH SCHULZ8” dariiber eine Untersuchung
vorgelegt, in der er iibereinstimmende Gemeinsamkeiten fiir
einzelne Werke nachweist, so zwischen Retschow, Tribsees und
Gottingen, wo die lateinischen Texte der Evangelisten-Bénder
und das aus der Miihle herausfliessende Band (Johannes 1, 14)
dieselben sind. Mit den Texten der Evangelisten decken sich
auch diejenigen des Erfurter Bildes. Im weiteren sind die sich
auf die Kirchenviter beziehenden Inschriften in Erfurt und
Tribsees beinahe identisch. Mit HEINRICH SCHULZ8® konnen
wir bestitigen, dass es fiir die Spruchbénderbeschriftung keine
Vorlagen im «Miihlenlied» gibt.

Wenn ScHULZ deshalb nach dem Grund der von ihm ent-
deckten Ubereinstimmungen fragt, so mochte ich meiner
Vermutung Ausdruck geben, dass man zur Beschriftung iiberall
auf die gleichen biblischen Texte und Paralleltexte beziehungs-
weise auf die gleichen patristischen Texte angewiesen war und
dass, sobald sich einmal eine sinntreffende Stelle gefunden
hatte, diese sich von Kiinstler zu Kiinstler tradierte, wobei die
Anzahl solcher Dicta, die mit dem Bildgehalt vollig kongruent
sind, gar nicht so gross war. Eine gewisse Variationenbreite und
damit eine Wahlfreiheit ergab sich hichstens bei den Evangeli-
sten, da deren Bénder ja nicht eine prizise Sache, sondern eine
personliche Aussage zur Sache wiedergeben mussten, so dass
es nicht erstaunt, wenn zum Beispiel in Bern andere Evangeli-
stenworte bevorzugt wurden als etwa in Retschow oder anders-
wo. Bei den Kirchenvitern hingegen, sofern sie auf den Bén-
dern nicht bloss ihre Namen tragen, hat der Textgehalt dem
Sinn des Mahlvorganges zu entsprechen. Dies alles prasent zu
haben, bildete sicher fiir den Kiinstler und Schriftenmaler eine
erhebliche Anforderung, und wir begreifen, dass es Miihlenbil-
der gibt, die entweder iliberhaupt keine Schriftbdnder aufwei-
sen (Tafelbild im Ulmer Museum) oder leere Schriftbander
(Graduale von Gnadental) oder aber vertauschte Texte (Ber-
ner Miinsterfenster).

Das Miihlensymbol entwickelt sich im Verlaufe seines Ge-
brauchs durch die Kunst immer mehr zur Miihlenallegorie. Als
Symbol vermochte es noch Sinnliches und Ubersinnliches in
eins zu fassen und das Ganze unmittelbar zum Ausdruck zu
bringen. Als Allegorie (@AAnyopéw = ein Ding durch ein
anderes aussagen) dagegen wird es zur verabredeten Bildspra-
che fiir eine metaphysische Sachhaltigkeit, wozu es einen
Verstandnisschliissel braucht.

Je mehrschichtiger die Werke werden, desto schwieriger ist
es, ihren Sinn aus dem Gesamtzusammenhang herauszumer-
ken. Ohne diesen aber bleiben auch die sich zum Ganzen
addierenden Einzelheiten dunkel. Das Kunstwerk beginnt sich
in seine Glieder aufzulgsen, und diese entsiegeln sich oft nicht
mehr von selber, sondern wie in den wenig spiter entstehen-
den, verschliisselten Emblembiichern des Barocks®® fordert

die «Imago» jetzt zusdtzlich eine «Inscriptio», ein Schriftband,
um lesbar zu sein.

Unverkennbar weiss die Theologie des 15. Jahrhunderts
mehr von der Bedeutung des Abendmabhls als das friihe Chri-
stentum, Es ist ein Wissen, das aus der Entdeckung der Le-
bensbrot-Worte in Johannes 6 fiir das Eucharistieverstandnis
herauswuchs und sich aus diesem unerschopflichen Quellbe-
reich immer neue Aspekte, neue Ausblicke, neue Dimensionen
schenken liess®. Maria tritt hervor, die sich als schmerzens-
reiche Mutter ihres sterbenden Sohnes als Instrument des Heils
begriff in der Hand Gottes, mit ihr heilige Frauen, die in ihrem
Leben selber durch die Miihle des Martyriums gegangen wa-
ren, ebenso wie Petrus und Paulus. Es waren dies Vorbilder,
die den Betrachter hinfiihrten zu der Ahnung, wieviel an Opfer
notig war, damit das Volk am unteren, diesseitig-irdischen
Rand des Bildes in der Kommunion die lebenspendende Gabe
empfangen durfte, die es dem Tod entreisst.

Solcher Entwicklung miihte sich die Kunst zu folgen, auf sie
einzugehen und ihrem Geheimnischarakter gerecht zu werden.
Dabei gelangte sie bis zur Grenze dessen, was unserem verar-
beitenden Denken noch erreichbar und iiberhaupt mitteilbar
ist. Was sie im Hostienmiihlbild, in der «Mola mystica», darzu-
stellen hatte, war jedoch die Offenbarung eines Unbegreifli-
chen, das dem diskursiven Verstand entzogen bleibt und schon
im Widerschein des Mysteriums steht: die neue leibliche
Gegenwart des Herm, die der Mensch ausserhalb der Kirche
langst verloren glaubte.

Dank

Herzlich danken mochte ich Frau Prof. Dr. E.J. BEER
(Bern) fiir die hilfreiche Beratung und die Hinweise auf ein-
schliagige Literatur, Herrn Dr. STROBEL (Stuttgart) vom Lan-
desdenkmalamt Baden-Wiirttemberg fiir die Ubermittlung
wertvoller Daten und Herrn Dr. L. WUTHRICH (Ziirich) fiir die
Beschaffung der Illustrationen sowie fiir seine Vorschlage zur
redaktionellen Gestaltung meiner Studie.

Anmerkung des Autors: Erst nach Abschluss meines vorliegenden Beitrages ist
die Arbeit von H. RYE-CLAUSEN, Die Hostienmiihlbilder im Lichte mittelalterli-
cher Frommigkeit, Stein am Rhein 1981, in Buchform erschienen, so dass ich sie
leider nicht mehr beriicksichtigen konnte. Trotz der Uberschneidungen, die zwei
verschiedene Studien iiber ein so eng gefasstes Thema notwendigerweise zur
Folge haben, grenzt sich mein Aufsatz doch grundsitzlich vom genannten Werk
ab. Bei Rye-Clausen werden die verschiedenen Miihlenbilder vor einem ausser-
gewohnlich reichhaltigen Hintergrund an Quellenforschung und sorgfiltig zusam-
mengetragenen Hinweisen zur Liturgie additiv nacheinander betrachtet, um im
Zusammenhang mit der Hostienmiihle die Dimensionen katholischer Frommig-
keit in Erscheinung treten zu lassen, wihrend es mein Anliegen war, die einzelnen
Darstellungen in erster Linie als Werdestufen des Eucharistieverstdandnisses zu
begreifen und sie in dessen dogmengeschichtliche Genese einzubeziehen.

Annotation de 'auteur: Le travail de H. RYE-CLAUSEN, «Die Hostienmiihlbilder
im Lichte mittelalterlicher Frommigkeit» (Stein am Rhein, 1981) n’a paru sous
forme de livre quapres que jaie terminé le présent article; je n’ai donc malheu-
reusement pas été en mesure de le prendre en considération. Malgré les recoupe-
ments que deux études sur un theme aussi restreint ne peuvent manquer de
présenter, ma contribution se distingue fondamentalement de I'ceuvre mention-
née. Rye-Clausen cohére les différentes représentations en corrélation avec un
arriere-plan extraordinairement riche en réflexions sur les sources et en remar-
ques soigneusement rapportées sur la liturgie, pour faire ressortir les dimensions
de la piété catholique en rapport avec le «xmoulin mystique»; mon souci par contre
était de comprendre les représentations isolées d’abord comme progres vers la
compréhension de I'Eucharistie, et de les intégrer dans la genése historique et
dogmatique de celle-ci.

249



10

11

13
14

15

16
17
18
19

20
21
22
23

24

25
26

27
28

29

250

ANMERKUNGEN

HANS BLOESCH/MARGA STEINMANN, Das Berner Miinster, Bern
1928, S. 51-52.

JEAN DANIELOU, Origene, Paris 1948, S. 153—-160; ROLF GOGLER,
Zur Theologie des biblischen Wortes bei Origenes, Diisseldorf
1963, S. 98 ff.; siche besonders  mepi dpxav 1V, 2, 6.
AMBROSIUS, De fide resurrectionis, c. 109: «..umbram in lege,
imago in evangelio, veritatem in iudicio. Sed Christi omnis, in
Christo omnia...» (PL 16, 1347 C)..

AUGUSTINUS, Sermo 130 n, 1 PI 38, 725: «Sed quomodo medulla
sub palea latet, sic in velamento mysteriorum legis latet Christus.»
B. PAscAL, Pensées (Brunschwicg Nr. 675): «Gott hat also durch
den Auszug aus Agypten, durch das Meer, die Niederlage der
Konige, das Manna, die ganze Geschlechterfolge seit Abraham
bewiesen, dass er fihig ist, zu retten. Brot vom Himmel herabzu-
senden usf., so dass das feindliche Volk das Bild und die Darstel-
lung des gleichen Messias ist, den sie nicht kennen...»

HENRI DE LUBAC, Geist aus der Geschichte, Einsiedeln 1968,
S. 204.

HERMANN BECKH, Vom Geheimnis der Stoffeswelt, Basel 1931, S.
55,

ORIGENES, Kommentar zum Romerbrief, 6,7 (1073 C).

GEORGES DuBY, Das Europa der Kathedralen, Genf 1966,
S.26-27.

Louis GRODECKI, Les Vitraux de Saint-Denis, (Corpus Vitrearum
Medii Aevi, France «Etudes» Vol. I), Paris 1976, S. 27, 29.

Aus dem «Liber de administratione», Kapitel XXXIV, bei ERWIN
PANOESKY, Abbot Suger, Princeton NY, 1946, S. 74, Zeilen 1-8.
GERTRUD SCHILLER, Tkonographie der kirchlichen Kunst, Giiters-
loh 1976, Bd. 41, S. 61 ff.

GOTTFRIED RICHTER, Romanisches Burgund, Stuttgart 1962, S. 67.

VOLKER KATZMANN, Katzmann-Bildkalender auf das Jahr 1976,
Tiibingen, Oktoberblatt.

HANs R. HAHNLOSER, Chorfenster und Altare des Berner Miin-
sters, Bern 1950, S. 30; derselbe, Pietro Calzettas Heiligblutaltar
im Santo zu Padua, in: Scritti di Storia dell’arte in onore di Mario
Salmi, vol. 2, Rom 1962, S. 389.

JEAN ADHEMAR, Vézelay, Mulhouse 1952, S. 40.

PETER HEIMANN, Mut zu Gout, Tiibingen 1972, S. 102.
GOTTFRIED RICHTER, (vgl. Anm. 13), S. 67.

BERNHARD VON CLAIRVAUX, Ansprachen auf die kirchlichen
Zeiten, Bd. 1, Wittlich 1934, S. 184, und Bd. 2, Wittlich 1935,
S. 147 ff.

HaNs R. HAHNLOSER (vgl. Anm. 15), S. 388-389.

HANS R. HAHNLOSER (vgl. Anm. 15), S. 389.

A. FLAMME, Arles et ses monuments, Heft 5, Saint-Trophime,
Arles 1906, S. 22-23; L. H. LABANDE, I'Eglise Saint-Trophime
d’Arles, Paris 1930, S. 44—45.

MARTIN WERNER, Die Entstehung des christlichen Dogmas, Bern-
Leipzig 1941, S. 447 ff.

JOHANNES CHRYSOSTOMOS, Reden iiber das Evangelium Johannes,
aus dem Griechischen iibersetzt, Augsburg 1788, Bd. II. S. 217.
IGNATIUS VON ANTIOCHIA, Brief an die Epheser, Kap. 20.

«Es bleibt mithin iibrig zu sagen, dass der wahre Leib Christi in
diesem Sakrament dadurch zu sein anfingt dass die Substanz des
Brotes in die Substanz des Leibes Christi umgewandelt wird
(convertitur) und die Substanz des Weines in die Substanz seines
Blutes.» THOMAS VON AQUINO, Summa contra gentiles 1V, cap.
LXIII, 4001.

Lexikon fiir Theologie und Kirche, Herder-Verlag Freiburg i.Br.
1960, Stichwort «Hostie», Spalten 495—496.

ROMANO GUARDINI, Versuche iiber die Gestaltung der Heiligen
Messe, Basel 1946, S. 18—19.

CypRIAN, Epistola 63, 7. — Besonders schon ausgefiihrt hat diesen

30

31

32

33

34
35

36

37
38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52
53

54

55

56

57

58

59
60

61

Gedanken PETRUS DAMIANI (11072) in Sermo 46 (PL 144, 756
B).

HEINRICH SCHULZ, Die mittelalterliche Sakramentsmiihle, Zeit-
schrift fiir bildende Kunst, Bd. 63, 1929, S. 213.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 12), S. 61.

Bible moralisée, ediert Graz—Paris 1973.

ALOIS THOMAS, Die mystische Miihle, in: Die christliche Kunst 31,
1934/35, S. 129-139.

HEINRICH ScHULZ (vgl. Anm. 30), S. 207-208.

PHILIPP WACKERNAGEL, Das deutsche Kirchenlied, Bd. 11, Leipzig
1867, S. 255.

PHILIPP WACKERNAGEL (vgl. Anm. 35), S. 491 ff.; E. VON GROOTE
hat 1852 in Koln eine vollstandige Ausgabe von Muskatbliits
Liedern ediert.

PHILIPP WACKERNAGEL (vgl. Anm. 35), S. 531.

PHILIPP WACKERNAGEL (vgl. Anm. 35), S. 699 (Nr. 901, nicht 651
wie HaNs R. HAHNLOSER in seiner Calzetta-Studie [vgl.
Anm. 15], S. 390, irrtiimlich angibt).

PHILIPP WACKERNAGEL, S. 427.

PHILIPP WACKERNAGEL, S. 73.

PHILIPP WACKERNAGEL, S. 865.

PHILIPP WACKERNAGEL, S. 867.

PHILIPP WACKERNAGEL, S. 868.

HEINRICH ScHULZ (vgl. Anm. 30), S. 208; GERTRUD SCHILLER
(vgl. Anm. 12), S. 62.

HEINRICH ScHULZ (vgl. Anm. 30), S. 208 ff.

Beschrieben bei INGEBORG KRUEGER, Das Ulmer Hostienmiihlre-
tabel im Zusammenhang der erhaltenen Hostienmiihldarstellungen,
Ulm 1978, S. 72.

HEINRICH SCHULZ (vgl. Anm. 30), S. 210-211.

JOSEPH SCHMID, Schone Miniaturen aus Handschriften der Kan-
tonsbibliothek Luzern, Luzern 1941, Tafel 35.

GERHARD SCHMIDT, Fragmente eines bohmischen Antiphonariums
und eine Marientod- Initiale, Wiener Jahrbuch fiir Kunstgeschichte
XXII, Wien—-Koln—Graz 1969, S. 153—-154.

JAROSLAV PESINA, Gotische Tafelmalerei in Bohmen, Prag 1976, S.
58.

Abgebildet und beschrieben bei ALFRED STANGE, Deutsche
Malerei der Gotik, 2. Band, Berlin 1936, S. 151 f., Abb. 191.
JACOBUS DE VORAGINE, Legenda aurea, deutsch, Jena 1917, S.67.
Speculum humanae salvationis, V111, 85.; vgl. PAUL PERDRIZET,
Etude sur le «Speculum humanae salvationis», Paris 1908, S. 59 ff.
und GERHARD SCHMIDT, Die Armenbibeln des 14. Jahrhunderts,
Graz—Koln 1959, S. 96-97, 101.

Abgebildet und beschrieben bei HEINRICH SCHULZ (vgl. Anm.
30), S. 209-210 und bei INGEBORG KRUEGER (vgl. Anm. 46), S.
72.

HEINRICH ScHULZ (vgl. Anm. 30), S. 215.

Abgebildet und beschrieben bei ALFRED STANGE (vgl. Anm. 51),
3. Band, Berlin 1938, S. 186, Abb. 230.

MAX SCHEFOLD, Die Hostienmiihle im Museum der Stadt Ulm,
Wien 1925, und JuLius BAuM (als Herausgeber des Fithrers durch
das Museum der Stadt Ulm, Ulm 1930) datieren das Werk sehr
spit ins Jahr 1490, dagegen INGEBORG KRUEGER (vgl. Anm. 46),
S. 65, mit iberzeugenden Argumenten auf 1470 oder wenig
danach.

HELLA KRAUSE-ZIMMER, Kreuz und Auferstehung, Stuttgart 1981,
S. 120.

INGEBORG KRUEGER (vgl. Anm. 46), S. 62—63.

Erwihnt bei HANS R. HAHNLOSER, Chorfenster und Altire des
Berner Miinsters, Bern 1950, S. 30.

WILTRUD MERSMANN, Der Schmerzensmann, Diisseldorf 1952, S.
VI/IX.



62 Beschrieben bei WILTRUD MERSMANN (vgl. Anm. 61), S. XXX.

63 HaNs R. HAHNLOSER (vgl. Anm. 60), S. 30.

64 RaAouL NicoLas, Das Berner Miinster, Frauenfeld und Leipzig
1923, S. 47.

65 PHILIPP WACKERNAGEL (vgl. Anm. 35), S. 993-998.

66 Luc MOoION, Die Kunstdenkmaler des Kantons Bern, Bd. IV, Das
Bemer Miinster, Basel 1960, S. 305.

67 RAOUL NicoLAs (vgl. Anm. 64), S. 49, glaubt, die Gestalt sei
Gottvater selbst, von einer Tiara bekront. Die Deutung von Luc
MojonN und seine Begriindung (Bezugnahme auf den Hinweis
«petrus ad aquamy) scheint mir einleuchtender, obwohl die ganz
«unpetrinische» Physiognomie des Petrus ungewohnt anmutet. Da
anderseits Paulus im Bild tiberhaupt fehlt und mithin auch das
Erscheinen des Petrus nicht unbedingt gefordert ist, darf die
Forschung RaouL NicoLAas' Deutungsvariante immerhin nicht
vollig preisgeben.

68 KARL KUNSTLE, [konographie der christlichen Kunst, Freiburg
i.Br. 1926, Bd. II, S. 299.

69 HaNs R. HAHNLOSER (vgl. Anm. 60), S. 32.

70 Der Verzicht auf den Laienkelch war erst im 12. Jahrhundert
durch die Lehre des ALEXANDER HALEsIUs (11245) von der
«concomitantiax (in jeder Species, im Brot wie im Wein, ist der
ganze Christus) erfolgt.

7t HANs R. HAHNLOSER (vgl. Anm. 60), S. 30-34.

72 Luc MOION (vgl. Anm. 66), S. 304.

73 FLORENS DEUCHLER, Kunstfiihrer der Schweiz, Stuttgart 1966, S.
140.

74 RAOUL NICOLAS (vgl. Anm. 64), S. 47.

75 HANS BLOESCH/MARGA STEINMANN (vgl. Anm. 1), S. 51.

77 HANs R. HAHNLOSER, Pietro Calzettas Heiligblutaltar (vgl. Anm.
15), S. 382.

78 Abgebildet bei HANs R. HAHNLOSER, Pietro Calzettas Heiligblut-
altar (vgl. Anm. 15), S. 387, und bei HEINRICH ScHULZ (vgl.
Anm. 30), S. 211.

79 Erstmals abgebildet bei HANS R. HAHNLOSER, Pietro Calzettas
Heiligblutaltar (vgl. Anm. 15), S. 385. HAHNLOSER datiert dieses
Fresko auf 1454. Bei der Aufdeckung der Wandmalereien 1921
war jedoch die Jahreszahl 1459 zu lesen, was auch der demnéchst
im Jahr 1982 erscheinende Kunstdenkmilerband Baden-Wiirt-
temberg von Dr. ADOLF SCHAHL bestitigen wird.

80 HUBERT SCHRADE, Beitrige zur Erkldrung des Schmerzensmann-
Bildes, Heidelberg 1930.

81 ROMUALD BAUERREIS, Pie Jesu, Miinchen 1931.

82 INGEBORG KRUEGER (vgl. Anm. 46), S. 66 ff.

83 HEINRICH SCHULZ (vgl. Anm. 30), S. 211.

8¢ PETER HEGG, Die Drucke der «Géttlichen Miihle» von 1521, in:
Schweizerisches Gutenbergmuseum 40, Bern 1954.

85 AMBROSIUS, Expositio in Lucam VIII, 48 (Migne PL 15, Sp 1179).

86 Abgebildet bei GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 12), S. 254.

87 HEINRICH SCHULZ (vgl. Anm. 30).

88 HEINRICH ScHULZ (vgl. Anm. 30), S. 214.

89 ALBRECHT SCHONE, Emblematik und Drama, Miinchen 1964; vgl.
auch LUDWIG VOLKMANN, Bilderschriften der Renaissance, Hiero-
glyphik und Emblematik in ihren Beziehungen und Fortwirkungen,
Leipzig 1923.

9%  Den Zusammenhang zwischen Hostienmiihlen-Bild und Volks-
glaubén hat H. RYE-CLAUSEN, Die Hostienmiihlenbilder im Lichte
spatmittelalterlicher Frommigkeit, Stein am Rhein 1981, herausge-

76 Erwihnt bei INGEBORG KRUEGER (vgl. Anm. 46), S. 66, und arbeitet.
abgebildet bei HEINRICH ScHULZ (vgl. Anm. 30), S. 214.
ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Corpus Vitrearum Medii Aevi, France Etudes I, Paris 1976,
p. 197

Abb. 2: P. Heimann, Mut zu Gott, Tiibingen 1972

Abb. 3: Bayerische Staatsbibliothek Miinchen

Abb. 4: Zentralbibliothek Luzern

Abb. 5, 6: A. Stange, Deutsche Malerei der Gotik II und III, Berlin
1936 und 1938, Abb. 191, resp. 230

Abb. 7: Ulmer Museum, Ulm

Abb. 8: Badische Landesbibliothek Karlsruhe

Abb. 9, 10: Inventarisation der bernischen Kunstdenkmailer, Miinster-
gasse 32, Bern

Abb. 11: Biblioteca Pubblica Padova

Abb. 12: Zeitschrift fiir bildende Kunst (Leipzig) 63, 1929/30, S. 208f.

ZUSAMMENFASSUNG

Der ikonographische Gehalt der Hostienmiihl-Darstellungen in der
mittelalterlichen Kunst ist derart vielschichtig, dass zu einem kldrenden
Begreifen die Wurzeln freigelegt werden miissen, aus denen das Thema
sich entfaltet hat. Sie finden sich nicht nur in biblischen Texten und in
den typologischen Zusammenhdngen zwischen Altem und Neuem
Testament, sondern besonders auch in der komplizierten dogmen-
geschichtlichen Entwicklung des Eucharistie-Verstindnisses, in der
Theologie der Christuspassion sowie der Marienlehre, vor allem aber in

den literarischen Quellen, wie sie die mystischen Dichtungen der
Meistersinger im 14. und 15. Jahrhundert darstellen, ja sogar in der
Mythologie. Diese so unterschiedlichen Faden verweben sich im Bild
der ’Mola mystica’ zu einem beziehungsreichen Bedeutungsgeflecht,
das von mehreren Seiten her interpretierbar wird und jeweils neue
Einblicke in die vielgestaltige religiose Heilserwartung der mittelalter-
lichen Menschen erméglicht.

251



RESUME

Le contenu iconographique des représentations du «moulin mysti-
que» dans I'art médiéval est si varié que, pour en éclairer la signifi-
cation, il faut dégager les racines dont le theme est issu. Elles se trou-
vent non seulement dans les textes bibliques et dans les connexions
typologiques entre I’Ancien et le Nouveau Testament, mais aussi dans
le développement historique complexe du dogme de I’Eucharistie, dans
la théologie de la Passion du Christ ainsi que dans la mariologie; enfin

et surtout, il faut les chercher dans les sources littéraires que représen-
tent les poémes mystiques des «Meistersinger« au XIVeme et au
XVeme siecles, et méme dans la mythologie. Ces fils d’'une extréme
variété tissent, sur le theme du «Moulin mystique», une image riche en
significations; celle-ci peut étre interprétée de plusieurs manieres, et
offre chaque fois de nouveaux apercus sur les formes variées que prend
chez ’lhomme du Moyen Age la recherche du salut de I'ame.

RIASSUNTO

La tematica iconografica delle rappresentazioni del «molino mistico»
nell’arte medievale ¢ cosi ricca di motivi da richiedere uno studio
approfondito dei diversi filoni che alimentarono queste interpretazioni.
Li ritroviamo non solo nei testi biblici e nella corrispondenza tipologica
fra il Vecchio ed il Nuovo Testamento, ma anche nella complessa evolu-
zione della storia del dogma riguardante la dottrina dell’eucaristia,
nella teologia della passione di Cristo e nella mariologia. Inoltre li

scopriamo in modo particolare nelle fonti letterarie della tradizione
mistica dei «Meistersinger» del Trecento e del Quattrocento e persino
nella mitologia. Tutti questi molteplici elementi, che presi singolar-
mente esigono un’interpretazione appropriata, si fondono nell'immagi-
ne della «mola mystica»: proprio questo tema iconografico manifesta il
desiderio e il bisogno di salvezza dell’'uomo medievale, nelle sue piu
svariate forme.

SUMMARY

The representations of the “Mola Mystica™ in medieval art convey a
variety of iconographic meanings. To get a clear understanding one
should go back to the sources from which this theme arose. These occur
not only in biblical texts and in the typological relationship between the
Old and New Testaments, but also in the complicated development of
the history of the dogma of the Eucharist. They can also be found in the

252

theology of the Passion and Maryology, in the mystic poetry of the
troubadours of the 14th and 15th centuries, and in mythology. These
several strands interweave in the image of the ““Mola Mystica” to form
a manifold pattern of the expectation of salvation of man in medieval
times.



	Mola Mystica : Wandlungen eines Themas mittelalterlicher Kunst

