
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 39 (1982)

Heft: 4

Artikel: Mola Mystica : Wandlungen eines Themas mittelalterlicher Kunst

Autor: Heimann, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mola Mystica

Wandlungen eines Themas mittelalterlicher Kunst

von Peter Heimann

I. Einleitung. Die zwei Typen (I und II)

Die «mystische Mühle» ist ein Zeichen, das die Kunst
brauchte, um die Bedeutung der Eucharistie darzustellen.
Weder deren Werden und Wandel, noch ihren Gehalt
vermochten die Meister je ganz auszudrücken. Sie bedienten sich
des Symbols, durch welches das Mysterium durchschimmerte,
wobei das mühsame Unterfangen oft genug noch unter
Zuhilfenahme von erklärenden Spruchbändern erfolgte. Die
«mystische Mühle» war geschaffen, um den gläubigen
Menschen ein Geheimnis zu entschleiern, und blieb doch im Grunde

selber Geheimnis, dessen Exegese nie ganz eindeutig
gelang, auch dort nicht, wo die Kunstwerke seitens ihrer Urheber
äusserste Anstrengung um Klarheit verraten.

In seiner Besprechung des Hostienmühlefensters im Berner
Münster schreibt Hans Bloesch1: «An architektonischem
Aufbau und harmonischer Farbenpracht, an genialer
Durchführung einer grosszügigen Komposition und Geschlossenheit
der Wirkung würde das Hostienmühlfenster wohl alle
übertreffen, wenn dem unbekannten Meister vom ebenfalls
unbekannten Stifter nicht ein so unmöglicher, abstrakter Vorwurf
vorgeschrieben worden wäre. Der Maler hat sein Mögliches
versucht, die Idee der Transsubstantiation, die Entstehung der
Hostie zu erzählen.»

Der heutige Betrachter, der voraussetzungslos vor Darstellungen

der «mystischen Mühle» hintritt, sei es in Bern oder
anderswo, wird Bloeschs Urteil vermutlich zustimmen. Das

Begreifen symbolischer, allegorischer, typologischer und an-
agogischer Zusammenhänge ist nur noch auf den Kreis der
Fachleute beschränkt. Darin wird die Kluft erkennbar, die das

moderne vom mittelalterlichen Bildverständnis trennt. Versetzen

wir uns jedoch in das 15. Jahrhundert, in welchem die
meisten der betreffenden Werke entstanden sind, so entbehrt
die Hostienmühle durchaus nicht solcher Bezüge, die damals
als aktuell empfunden wurden und die nicht nur den Theologen,

sondern auch den Laien auf der Seele brannten, war doch
die Auffassung der Eucharistie nicht erst seit Paschasius
Radbertus' Schrift «De corpore et sanguine domini» im
9. Jahrhundert, sondern schon seit den frühen Kirchenvätern
wie Justin, Athanasius, Gregor von Nyssa, Johannes Chryso-
stomos in einer fortwährenden Entwicklung begriffen, die auf
die Lehre von der Transsubstantiation hinzielte, bis diese im
13. Jahrhundert schliesslich zum kirchlichen Dogma erhoben

wurde. Das Abendmahl, im Zentrum des spirituell-religiösen
Lebens stehend, suchte und fand damals auf komplizierten
Wegen, die wir noch ausleuchten werden, eine neue Gestalt der

Deutung, die nach künstlerischer Interpretation rief. Es barg

von Anfang an Keimkräfte in sich, die es zu Metamorphosen
und zur Ausreifung weiterer Inhalte befähigten.

Wir dürfen jedoch nicht ausser acht lassen, dass dieser Typus
des Mühlenbildes nur zum Teil Abendmahlauslegung ist. Die
Mühle war in hohem Masse auch Symbol der Menschwerdung
und - damit naturgemäss verbunden - der irdischen Passion

Christi. Mariengeheimnis und Golgathaopfer finden im
Mühlenwerk auf viel unmittelbarer einleuchtende Weise ihren

Ausdruck, als das für das schwierigere Verständnis des

Abendmahlaspektes gilt.
Von dieser auf Eucharistie und Inkarnation bezogenen Form

des Mühlenbildes ist in der Ikonographie freilich ein zeitlich

vorherliegender Typus genau zu unterscheiden, der einer ganz
andern Wurzel entsprosste und der den beiden frühesten uns

bekannten Werken dieser Art, dem Farbenfenster in Saint-

Denis (Abb. 1) und dem Kapitell in Vézelay (Abb. 2), zugrundeliegt.

Hier handelt es sich um die typologische Auffassung
des Alten Testamentes im Blick auf das Neue und damit auf die

Einheit der beiden Bücher. Der Weizen des Gesetzes wird zum
Mehl des Evangeliums gemahlen. Das christliche Abendmahl

liegt dabei nur insoweit im Horizont, als es von den Präfigura-
tionen des Alten Testamentes aus überhaupt anvisiert werden

konnte. Diese theologisch interessante Sonderform - wir
nennen sie Typus /-blieb auf das 12. Jahrhundert beschränkt.

Im 13. und 14. Jahrhundert entstanden in der bildenden

Kunst seltsamerweise keine Mühlendarstellungen; das Motiv
entschwand in die mystische Dichtung, bis es im frühen
15. Jahrhundert wieder in der Kunst auftauchte, aber nun eben

thematisch verwandelt, d.h. die Transsubstantiation der

Abendmahlselemente, vor allem des Brotes, illustrierend und
auf die Geburt Jesu durch die Jungfrau sowie auf seine Passion

hindeutend (Typus II). Nur im Heiligblutaltar zu Padua, im
Fresko zu Beinstein, im Hostienmühlaltar von Tribsees sowie

besonders im Berner Münsterfenster klingt der ältere Typus I
noch einmal stärker an, hier jedoch bloss als eine die oberen

Partien ausfüllende Rahmenhandlung von vorbereitendem
Charakter.

229



Aus chronologischen Gründen wenden wir uns zunächst
dem älteren Typus I und seinen theologischen Prämissen zu,
ehe der spätere Typus II mit seinen verschiedenen Ausprägun¬

gen zu untersuchen ist. Ein weiterer Mühlen- Typus III
(Gerichtstypus) steht mit dieser Arbeit nur in losem, semantischem

Zusammenhang.

II. Die Einheit der beiden Testamente (Typus I)

/. Die theologische Konzeption

Die Überzeugung, dass Altes und Neues Testament
zusammengehören, ist urchristliches Erbe seit Petrus und Paulus. Die
Petrusrede (Apg. 22-36) wird von diesem Gedanken getragen,
und im 1. Petrusbrief (1,11) war es Christus selbst, der die
alttestamentlichen Propheten zum Zeugnis inspirierte. Paulus
führt das Thema vielfältig aus (1. Korinther 10), unter anderem
identifiziert er den Felsen, aus dem die Israeliten getrunken
haben, mit dem präexistenten Christus. Im Hebräerbrief
schliesslich findet die typologische Exegese des Alten
Testamentes eine derart vielgestaltige Ausfächerung, dass stellvertretend

für alle einschlägigen Beispiele lediglich Kapitel 10

erwähnt sei. Das ganze Matthäusevangelium ist ein Zeugnis
dafür, dass sich das Alte Testament in Christus erfüllt hat, und
Lukas (24,27) wiederholt diese Erkenntnis für seine griechische

Gemeinde wie auch Johannes in seinen öfteren Hinweisen
auf die «Erfüllung» des Alten Testamentes im Leben des

Herrn.
Während der ersten nachchristlichen Jahrhunderte wurde

die «concordia veteris et novi testamenti» zum beliebten
exegetischen, homiletischen und didaktischen Thema der meisten
frühen Kirchenväter, angefangen bei den um 150 entstandenen,

dem Clemens Romanus zugeschriebenen «Recognitio-
nen». In seiner «Mahnrede an die Heiden» bestätigt Clemens
älexandrinus diesen Bezug, und Origenes2 beherrschte die
typologische Deutung des Alten Testamentes in allen Spielarten

wie ein Virtuose seine Klaviatur. Aber auch für die Väter
des westlichen Abendlandes von Ambrosius3 und Augustinus4

bis in das hohe Mittelalter, ja bis zu Pascal5, ist das

biblische Leseschema, das im Geheimnis des alttestamentlich
verhüllten und im neutestamentlich enthüllten Christus6 sein
Fundament fand, eine Selbstverständlichkeit. Der Schöpfergott
des ersten Buches der Bibel, der Genesis, ist auch der Erlösergott

des letzten, der Apokalypse: Ich bin das A und das Q. So

wie die Kontinuität der beiden Testamente z.B. im «Arbor
Jesse» oder in typologischen Szenen der Abrahamsgeschichte
ihren Ausdruck findet, so auch im Mühlenbild vom Typus I,
wobei jedoch an die Abstraktionsfähigkeit des Betrachters in
diesem Fall grössere Anforderungen gestellt sind. Diese uralte
Synopsis von Altem und Neuem Bund hat die Kirche nie verloren,

sondern bewusst in ihren Credo-Bestand aufgenommen.

2. Die künstlerische Gestaltung

Von den Mühlendarstellungen des Typus I sind uns, abgesehen

von der erwähnten Symbolik im Berner Hostienmühlfen-
ster mit Manna und Quellwunder des Moses (die Beispiele von
Padua, Tribsees und Beinstein geben nur Teilaspekte wieder),
meines Wissens lediglich zwei Werke überliefert. Beide liegen
in der Mitte des 12. Jahrhunderts zeitlich sehr nahe beieinander,

und beide stützen sich, wenn auch nicht expressis verbis,
auf die Leviticus-Stelle 24,1.5: «Und der Herr redete mit
Moses und sprach: Dann sollst du Semmelmehl nehmen und
daraus zwölf Kuchen backen.» Die Ikonographie mit
beeinflussend war ebenfalls das Mannawunder in der Schilderung
nach Numeri 11,7-8: «Das Manna aber war wie Koriandersamen

und sah aus wie Bedellion. Die Leute gingen umher und
lasen es auf, dann mahlten sie es in der Mühle und machten
Fladen daraus.» Der Vergleich mit Bedellion7 (Edelharz), das

gemäss Genesis 2,12 göttlich-paradiesischen Ursprungs ist,

verleiht den Manna-Fladen den Charakter des wahrhaftigen
Brotes, das über- oder vorirdische Substanz in sich trägt und

unvergängliches Leben spendet. Der Hinweis auf Bedellion im

Alten Testament stellt demnach eine Analogie zu der neutesta-
mentlichen Auffassung von der sakramentalen Speise als

«Himmelsbrot» in Johannes 6,31-33; 49-51; 58 dar: «Wer
dies Brot isst, wird leben in Ewigkeit.» Origenes würde dazu

sagen: «Vides, quomodo, licet figurarum diversitas videatur ad

unum tamen sensum cuncta revocantur8.»
In der Erfassung solcher Zusammenhänge zwischen Altem

und Neuem Testament bestand ein wichtiges Ergebnis der

exegetischen Forschungen in den Klosterschulen9, das nun
dem pilgernden Volk der Gläubigen auf seinem Wandel
entlang dem Chorumgang der Abteikirche von Saint-Denis mittels
des Lichtes der Farbenscheiben anschaubar gemacht werden
sollte. Die Fenster in der Kapelle des hl. Peregrinus, die dort
zwischen 1140 und 114410, während der Wirkungszeit Abt
Sugers, entstanden sind (seit dem 19 Jh. teilweise durch
Kopien ersetzt), stellen Szenen aus Moses' Leben und Allegorien
der Kirche dar und weisen fünf auf zentraler Achse übereinan-

dergereihte Medaillons auf. Im mittleren Kreis des sogenannten

anagogischen Fensters oder - nach Louis Grodecki - des

«Vitrail de^allégories de Saint-Paul» (auch diese Partie ist eine

Nachbildung) betätigt Paulus im grünen Gewand den Dreh-

230



****?

\W ]

v /•

Abb. 1 Mühlenbild im sog. «Anagogischen Fenster» des Chorumgangs

der Abteikirche von Saint-Denis. 1140/44. Kopie aus der Mitte
des 19Jh. (Original 1799 zerstört).

bäum der am Boden feststehenden Mühle, während ein
rotbekleideter Prophet den Weizen des Alten Testamentes in den
Trichter schüttet und ein zweiter Prophet auf seinen Schultern
einen weiteren Maltersack herbeischleppt (Abb. 1). Im Gegensatz

zu den beiden eher statisch dargestellten Vertretern des

Alten Bundes befindet sich Paulus in voller Bewegung, ganz in

Anspruch genommen von seinem Auftrag als Erklärer und
Ausdeuter des Alten Testamentes. Die Szene erscheint wie bei
den übrigen Medaillons vor einem leuchtend blauen Grund
und ist umgeben von einer zirkulären Umschrift, die den

Heidenapostel als Lehrer kennzeichnet, der den Sinn des mosaischen

Gesetzes überhaupt erst erschliesst.
Im Glanz des Morgenlichtes sollte das Fenster die Predigt

vom ewigen Handeln Gottes, das seit den Tagen der Schöpfung
nie aufhörte, wiederholen und dem Betrachter den Weg zum
Glauben öffnen. Dank seiner einfachen, leicht verständlichen

Komposition vermochte es diesen Unterricht ohne weiteres zu
leisten und auch dem Laien neue Einsichten in den Sinn des

Heilsgeschehens zu schenken. Im «Liber de administratione»
gab Suger selbst eine Erklärung zu seinem Mühlenfenster:
«Una quarum de materialibus ad immaterialia excitans, Pau-
lum apostolum molam vertere, prophetas saccos ad molam

apportare repraesentat. Sunt itaque eius materiae versus isti:

Tollis agendo molam/de furfure, Paule, farinam.
Mosaicae legis,/intima nota facis,
fit de tot granis/verus sine furfure panis,

perpetuusque cibus/panis et angelicus.»11

Es stellt das zweite uns erhaltene Beispiel eines Mühlensinnbildes

vom Typus I dar. Es wurde - ebenfalls um 1140 - für das

neue Langhaus der Benediktinerabtei Sainte-Madeleine (II)
geschaffen, falls es nicht sogar zu jenen Stücken gehört, die aus
der 1120 abgebrannten Kirche (I) in den neuen Bau übernom¬

men worden sind. Ungefähr 60 cm hoch, veranschaulicht es in

unvergleichlicher Eindringlichkeit den Gedanken, dass der

Weizen des Alten Testamentes, der am Berge Sinai als Lehre

geoffenbart ward, gemahlen und von Kleie gereinigt werden

muss, ehe er als Mehl für das Brot des christlichen Glaubens

dienen kann.
Die Deutungen der einen der beiden Gestalten, die sich an

der kleinen Handmühle zu schaffen machen, geht bei den

einzelnen Autoren auseinander. Während Gertrud
Schiller12 den einfüllenden Mann als Moses bezeichnet, hegt

Gottfried Richter13 starke Zweifel an dieser Zuschreibung,
und Volker Katzmann14 denkt an den Propheten Jesaja.

Hans R. Hahnloser ist unsicher; nachdem er 1950 noch auf

Moses getippt hatte, entschied er sich 1962 für einen Propheten15.

Jean Adhémar lässt die Frage überhaupt offen16. Der
das Mehl empfangende Mann wird dagegen übereinstimmend
als Paulus identifiziert.

Eine dritte Möglichkeit scheint mir als Hypothese wenigstens

erwägenswert, obwohl ich meiner Interpretation heute

nicht mehr so sicher bin wie vor zehn Jahren17: da nämlich

weder der Einfüllende noch der Empfangende charakteristi-

t:

f ¦>??

i

Abb. 2 Mystische Mühle. Romanisches Kapitell in der Abteikirche
Sainte-Madeleine zu Vézelay. Um 1140.

231



sehe Symbole von Paulus beziehungsweise Moses oder Jesaja

tragen, besonders aber weil das Mühlenrad prononciert in
Kreuzesform gestaltet ist, vermutete ich damals, darin eine

Allegorie auf den Passionsgedanken versinnbildlicht zu sehen,
wonach das Weizenkorn des Wortes durch das Sterben in der
Kreuzesmühle hindurchgehen muss, bevor es zum speisenden
Brote wird. Eine ähnliche Ansicht vertritt auch Gottfried
Richter18.

Die Entstehung fiel ja in jene Zeit, als Bernhard von
Clairvaux seine Predigten über das Leiden und über die
Liebe zum Kreuz hielt, die tief ins Volk wirkten: «Durch Leiden

zum Leben!» verkündet er. «Notwendig ist die Drangsal,
die sich in Herrlichkeit verwandelt die Not ist notwendig,
die uns die Krone erwirbt, klein ist das Samenkorn, doch

ewig grosse Frucht erwächst daraus19.» Auch war Bernhard
mit Vézelay persönlich verbunden. Hier sollte er 1146 zum
zweiten Kreuzzug aufrufen.

Jedenfalls kann es sich in Sainte-Madeleine höchstens in
einem sehr übertragenen Sinn um eine Auslegung der von
Hans R. Hahnloser in seiner Calzetta-Studie20 in diesem

Zusammenhang zitierten Eucherius-Stelle («possunt et duo
testamenta lapides molae significare») handeln, da die Mühle
von Vézelay überhaupt keine Mühlsteine aufweist. Mehr Sinn

ergibt es, auf das Phylakterium des Paulus an der allerdings erst
im späteren 12. Jahrhundert entstandenen Portalfassade von
Saint-Trophime in Aries zu verweisen (es handelt sich nicht um

ein Schriftband, wie Hans R. Hahnloser in seiner Calzetta-
Studie21 meint, sondern um das Thefillin, den Gebetsriemen
der Juden), auf dem steht: «Lex Moisi celat quod sermo Pauli

revelat, nam data grana Sinai per eum sunt facta farina22.»

Das Kapitell aus Sainte-Madeleine ist von stärkster

Ausstrahlungskraft. Die Sorgfalt, womit die alttestamentliche
Gestalt die Weizenkörner aus einem Sack durch den Mühlenrumpf

ins Walzenwerk giesst, damit ja keines der kostbaren
Körner zu Boden falle, die Ehrfurcht gegenüber ihrer
Aufgabe, von der die hingebende Beugung des Rückens spricht,
und als Kontrapunkt dazu das weit geöffnete Auge des

Empfangenden, der kniend und vor Erwartung gespannt seinen

Beutel unter den Ausflusskanal hält, während das Wunder des

einsickernden Mehlstromes sich ereignet, - es sind dies

Repräsentanten zweier Zeitalter, aber eingefügt in das gleiche
Heilsgeschehen, das sie ruft, und die das Antriebsrad in Kreuzesform

zu einer vollkommenen Einheit des Dienens verbindet.
Diese Einheit, Einfalt möchte man sagen, verleiht dem Kapitell
auch in seiner äusseren Gestalt eine unglaubliche Geschlossenheit

und lässt den Drang des vielleicht in Cluny geschulten
Bildhauers zur kündenden Aussage spüren. Als gegeneinan-
dergestellte Trapeze entsprechen sich der Trichter für das

alttestamentliche Korn und der Beutel für das neutestamentli-
che Mehl. Unsagbares wird damit in Zeichen gefasst, wird

transparent, so dass der Stein von innen heraus zu leben und zu

sprechen scheint.

III. Das neue Verständnis der EUCHARISTIE (Typus II)

1. Die dogmengeschichtliche Entwicklung

Eine erste Metamorphose erfährt das Verständnis vom
christlichen Abendmahl, als es von den synoptischen Perikopen

(Markus 14, 22-25; Matthäus 26, 26-29; Lukas 22,

15-20) abgelöst und dafür mit dem vierten Evangelium
verbunden wird, das in den beiden Kapiteln Johannes 6, 30—58

und 13, 21-30 den Bezug zum Tode Jesu stark betont. Diese

Entwicklung vollzieht sich im beginnenden 2. Jahrhundert.
Sachlich wird damit eine entscheidende Weiche umgestellt.
Während bei den Synoptikern noch der Blick auf die Parusie
Christi und speziell bei Lukas der Gedächtnischarakter
(àvóuvnoiq) des heiligen Mahles im Vordergrund stehen, so

wie es uns von den meisten Tischdarstellungen in der Kunst her
vertraut ist (das Abendmahl wird da als ein gemeinsames
Danksagungsmahl mit dem Passahlamm in Erwartung der
nahen Wiederkunft des Herrn gefeiert), ist sowohl in Johannes
6 («Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt...») als auch in
Johannes 13 (Fusswaschung) die aktuelle Teilhabe an Christus
als Motiv aufgenommen. (Das «Typologische Fenster» im
Berner Münster gründet auf Johannes 13). Die Gemeinde

bedurfte, je weiter die Jahre fortschritten, einer nicht-termi-
nierten, immer gültigen und besonders in den Stürmen der
Verfolgung validen Interpretation des Abendmahls, die von
der noch bei Lebzeiten der Gläubigen möglicherweise oder
möglicherweise auch nicht eintreffenden Christuswiederkunft
unabhängig war. Die Eucharistie wird jetzt zum Instrument der

Vermittlung einer gegenwärtigen Erlösung, hic et nunc23.

Für die entsprechende Hervorhebung dieses neuen Aspektes

des Abendmahls bot die Theologie des Johannesevangeliums

im 6. Kapitel mit seinem Kontext des Speisungswunders
in reichlichem Masse die nötigen Elemente. Nachdem bereits
Paulus in 1. Korinther 11, 26 die Eucharistie mit dem Tode
Jesu in Beziehung gebracht und sie zugunsten eines zeitenthobenen

«Seins in Christus» wenigstens ansatzweise aus dem

eschatologischen Rahmen herausgelöst hat, geht Johannes in

Kapitel 6, 32-35; 48-51; 53-58 in dieser Richtung erheblich
weiter. Die Gemeinschaft mit dem Gottessohn und implizit das

Anteilhaben an seinem ewigen Leben setzt als condicio sine

qua non den leiblichen Empfang von Fleisch und Blut des

Menschensohnes voraus (6, 53). Und zwar wird dabei
ausdrücklich und sehr realistisch vom «Zerbeissen» des Fleisches

232



sowie vom «Trinken» des Blutes gesprochen und darauf so

grosses Gewicht gelegt, dass innerhalb von fünf Versen (6,
54-58) der Ausdruck für den Essenden (óiptóvcov) nicht
weniger als viermal und das Äquivalent für den Trinkenden
(ónivcov) zweimal vorkommt. Die Vorstellung von Mühle und
Kelter ist in solchen Bezeichnungen schon keimhaft
enthalten. So konnte denn Johannes Chrysostomos in seinen
Predigten über das Johannesevangelium sagen: «Um uns also
seine Liebe noch mehr an den Tag zu legen, liess sich Christus
nicht allein von uns sehen, sondern auch berühren, liess sogar
sein Fleisch von uns essen, mit den Zähnen zermalmen und mit
dem unsrigen vereinen24.» In der eucharistischen Speise setzt
sich die Inkarnation des Logos in Jesus Christus auch nach
dessen Tod und Auferstehung fort, jetzt sogar in einem Leib,
der ausgeteilt werden kann. Dieser ist, wie Ignatius formuliert,
zum cpàpuciKov rnç aöavaoiac, zum Heilmittel der Unsterblichkeit

geworden25.
Die Definition des Abendmahls blieb jedoch auch nach der

Schrift des Paschasius Radbertus «De corpore et sanguine
domini», die 831 entstand und 844 dem König und späteren
Kaiser Karl dem Kahlen gewidmet wurde, noch lange im Fluss
und war von der Unterschiedlichkeit sich bekämpfender
Auffassungen (Ratramnus im 9., Berengar von Tours im 11.
Jahrhundert) überschattet, so dass für die kirchlichen Auftraggeber
bis zum Beginn des 13. Jahrhunderts kein Anlass bestand, das
Werden der Eucharistie und die Tragweite ihrer Metamorphosen

in der Kunst der Kathedralen thematisieren zu lassen.
Deshalb stellen die Mühlen von Saint-Denis und Vézelay keine
Hostienmühlen dar. Ausserdem gab es ja die Hostie selbst
noch gar nicht, sondern man bediente sich nach wie vor der
Brotstücke für das heilige Mahl.

Dies wurde freilich anders, nachdem Papst Innozenz III. auf
der IV. Lateransynode 1215 die Lehre von der Transsubstantiation

als Dogma bestätigt hatte: der konsekrierende Priester
verwandelt Brot und Wein, unter Wahrung ihrer species acci-
dentalis, ihrer Substanz nach in die Substanz von Leib und Blut
Christi. Diese Definition übernahm wenig später THOMAS VON

Aquino26, und er verhalf ihr im kirchlichen Denken zu einer
tragkräftigen Grundlage.

Auch die aus reinem Weizenmehl bestehende Hostie (hostia
Opfertier, Sühneopfer, Lamm Gottes), die mit dem Übergang

zum ungesäuerten Brot im 9. und 10. Jahrhundert ihre
Scheibenform und im 11./12. Jahrhundert ihre heutige Gestalt
erhalten hatte, fand nun im Gottesdienst allgemein Verwendung27.

Im weiteren drängten sich noch Spekulationen über
die Seitenwunde Christi, aus der Blut und Wasser herausströmen

(Johannes 19, 34), in den Vordergrund. Der Opfergedanke
der Messe hatte sich damit den urchristlichen Mahlgedanken

endgültig untergeordnet, womit die Assoziation zur Mühle,

aber nun nicht mehr zu derjenigen vom Typus I, sondern zur
Mühle als Instrument der Hostienbereitung durch Inkarnation
und Tod des Christus (Typus II), für die künstlerische Darstellung

gegeben war. Das Mühlenmotiv mit seinem reichen
Bedeutunsspektrum wird fortan in bezug auf das Brot das logische
Äquivalent zum Symbol der Kelter in bezug auf den Wein, das

jedoch viel älter ist und schon von Cyprian (210-258) erwähnt

wird, der sagte: «Den Gläubigen kann der eucharistische Kelch

nur gereicht werden, weil zuvor Christus als Weintraube im
Kreuzestod gekeltert worden ist29.» Es sei in diesem

Zusammenhang auf ein Gemälde aus der Ritterkapelle der
Stiftskirche zu Ansbach (um 1470) hingewiesen, wo der blutüberströmte

Christus die Kelter tritt, aus der Hostien herausfallen30.

2. Die Hostienmühle als Thema der Kunst (Typus II) und ihr
Zusammenhang mit den «Mühlenliedern»

Es scheint nun allerdings, dass die Künstler nicht unmittelbar

durch die geschilderten theologischen Bemühungen um
eine Klärung des Eucharistiebegriffes und deren Abschluss im
zweiten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts zur Darstellung der
Hostienmühle inspiriert worden sind, sondern vielmehr über
den Umweg der mystischen Dichtung, die sich dieses Themas

gegen 1400 ebenfalls bemächtigt hatte31. Weder aus dem

13. noch aus dem 14. Jahrhundert sind uns in der bildenden
Kunst symbolische Mühlendarstellungen bekannt, auch nicht
in der «Bible moralisée»32, wohl aber in der Literatur. Dieser

Sonderfrage sind Alois Thomas33 und Heinrich Schulz34
nachgegangen. Einige Gedichtstrophen seien hier zunächst als

Beispiele wiedergegeben. Von Barthel Regenbogen,
Meistersinger zu Ende des 13. Jahrhunderts, ursprünglich ein
Schmied aus Mainz, dessen Schöpfungen in der Kolmarer
Meistersingerhandschrift und in der Manessischen Sammlung
sich finden, lesen wir:

Zwelf reder an der mülen gant,
diu sint so lobelich.
diu mül diu is gebouwen schon,
ir pflegt ein wiser man.
Wer ist nu hie so künste rieh
der mir diu mül mit sinnen raten kann?35

Von Meistersinger Muskatblüt aus Nordbayern, der im
frühen 15. Jahrhundert als einer der angesehensten Dichter
jener Zeit von Hof zu Hof zog und 1415 auch das Konstanzer
Konzil besuchte, stammt ein Mühlenlied in sieben Strophen,
deren erste lautet:

Sie hat ein wazer, daz ist breit,
daz tut daz rad umb treiben,
davon man singet und sait.

ich sprich daz ez die Scheiben
lauft also snel

daz sich daz mei
nu macht an alle cleien

unt wirt dar onz daz beste brot
daz für den tot
dan ist gesunt36.

233



Dazu gehört auch eine Dichtung des Schweizers Heinrich
von Laufenberg, Priester im Johanniterorden zu Strassburg,
dessen geistliche Werke, vorwiegend Marienlieder, nach 1413
entstanden:

Das edel waisse Weizen) körnlein
hat sich gemalet wol.
Die maget hoch geboren
ist aller tugend vol.
Sie kann den stain wol billen
nach sinem liebsten willen
der uns behalten soll37.

Aus gleicher Zeit ist uns im weiteren der schöne Reim eines
Unbekannten überliefert:

Dy mül dy melt daz mei so clar
ein reyne mait ein kind gepar,
Daz ward der schopffer himels und der Erden38.

Marienmystik in solchen Zitaten ist unverkennbar. Die
Bezüge zur Jungfrau und zur Menschwerdung des Gottessohnes

gehen zudem auch eine eigenartige Symbiose mit dem
Gedanken der Brotwandlung in der Messe ein, d.h. mit der
sakramentalen Geburt des Christusleibes in der Hostie. Dafür
sind ebenfalls literarische Vorbilder vorhanden:

Ave, lebentiges oblat
Wahrheit unde leben,

dichtete Johannes der Münch von Salzburg im 14. Jahrhundert39.

«Ave vivens hostia» ist ein Thema, das bis in das

15. und 16. Jahrhundert immer wieder dichterisch gestaltet
wird. Infolge der gedanklichen Verbindung von der übernatürlichen

Geburt des Herrn aus Maria und seiner sakramentalen
Realpräsenz auf dem Altar bekommt die Mutter Gottes ihren
Platz in den meisten der nun zu betrachtenden Mühlenbildern,
die als Typus II den Namen «Hostienmühlen» tragen. Als
Ergebnis des Mahlprozesses erscheint auf ihnen oftmals nicht
nur das Brot, sondern auch der Erlöser selber in Kindesgestalt.

Das Rad von Muskatblüts Mühle wird durch Wasser
angetrieben, und das Brot, das aus ihrem Mehl entsteht, ist für den
Tod gesund. Die Anspielung auf Johannes 6,50 («Dies ist das

Brot, das vom Himmel kommt, auf dass wer davon isst nicht
sterbe») und auf das ipàpuaKOv rhc àôavaaiac des Ignatius liegt
deutlich auf der Hand. Die vier Säulen seiner Mühle sind
die Evangelisten, der Mühlstein bedeutet «vier Doctor», also
die lateinischen Kirchenväter, das Rad die zwölf Apostel, das

Wasser den Heiligen Geist: damit sind bereits die Hauptelemente

gegeben, auf denen sich die Hostienmühlbilder
aufbauen werden. In den Kasten schüttet Gott, entgegen unserer
Erwartung, nicht etwa das Korn des alttestamentlichen Wortes,
sondern die Leiden des Sohnes, womit schon hier eine Verbin¬

dung zum Schmerzensmann-Thema hergestellt ist. Muskatblüts
Mühlenlied hat weiteste Verbreitung gefunden, es wurde
verschiedentlich umgeformt und in niederländischer,
niederdeutscher und hochdeutscher Sprache gedruckt.

3. Zur Geschichte des Mühlenliedes

Greifbar wird das Mühlenlied literarhistorisch erstmals im
13. Jahrhundert im Lied des «König Tyro von Schotten»40, wo
es in Gestalt eines Rätsels erscheint. Die beiden Mühlsteine
bedeuten Altes Testament und christliche Taufe. Ein ähnliches

Mühlenrätsel kennen wir von Meister Barthel Regenbogen aus

dem frühen 14. Jahrhundert: «ein edel mühl von hoher Art»
mit zwölf Rädern steht auf einem Berge. Die Frage nach dem

Müller muss mit Jesus Christus beantwortet werden. In der

Folge wurde das Rätsel zum Lied, so um 1420 im eigentlichen
Mühlenlied41, das dann als «dat moelen leeth» ins
Niederdeutsche übersetzt wurde und die Ikonographie der im 15.

Jahrhundert entstehenden Mühlenbilder entscheidend bestimmen

sollte. Das 26strophige Lied wurde von Pfarrer Winnig-
STEDE aus Höxter an der Weser rund hundert Jahre später im
nahen Stift Corvey gefunden und 1552 in Quedlinburg ediert.
Es umfasst nicht nur die hauptsächlichsten Bestandteile des

Mühlenbildes wie bei Muskatblüt, sondern auch die Details:
Moses; die vier Paradiesesflüsse; das Weizensäcklein der

Maria; die Propheten; die zwölf Apostel; die vier Evangelisten
am Einfülltrichter; Paulus, der das Evangelium «verklärt»;
Gregorius, Ambrosius, Hieronymus, Augustinus; Papst,
Bischof, Prediger als Mittler zwischen Mühle und gläubigem Volk

- der ganze Mühlenfundus ist darin vorhanden.
In der niederdeutschen Übersetzung «dat moelen leeth»42,

die um 1520 von Ludwig Dietz zu Rostock gedruckt und 1844
in Ludwig Uhlands Sammlung «Alte hoch- und niederdeutsche
Volkslieder» aufgenommen wurde, fehlen jene beiden
Strophen, die von Paulus und den vier Kirchenvätern handeln,
ebenso in einem Nürnberger Druck von 1537 «Ein Bergkreye
von der mül»43. Indessen ist Heinrich Schulz der Überzeugung,

die auch von Gertrud Schiller geteilt wird, dass der

Ursprung des Mühlenliedes nicht im Norden, vielmehr im
Umkreis des Muskatblüt, d.h. im Süden Deutschlands, zu
suchen sei. und dass es erst aufgrund einer hochdeutschen

Vorlage ins Niederdeutsche übertragen wurde44.

4. Formen des Mühlenbildes vom Typus II

Heinrich Schulz unterscheidet beim Typus II des Mühlenbildes

noch einmal zwei Ausprägungen45: eine, bei der die
Mühle von Hand betrieben wird und die am oberen Bildrand
mit den einfüllenden Evangelisten beginnt und unten mit den

vier Kirchenlehrern aufhört (z.B. Rostock, Erfurt), und eine

zweite, wo die Wasserkraft das Werk treibt und die oben mit
Gottvater beginnt und unten mit der Kommunion der Gläubigen

endet (z.B. Bern). Diese Unterscheidung ist durchaus

234



richtig, aber sie sagt nichts Grundsätzliches aus. Das zweite
Schema stellt eine thematische Erweiterung des ersten dar,
ohne dass die Bedeutung der Mühlenallegorie dadurch verändert

würde, weshalb wir bei der Besprechung der einzelnen
Darstellungen nicht weiter darauf eingehen, um so weniger als
keiner der beiden Untertypen einer besonderen geographischen

Region zugeordnet werden kann und sich zudem noch
weitere Mischtypen vorfinden wie in Tribsees und Tamsweg.

Jedenfalls zeichnet sich in beiden Darstellungsarten von
Typus II ein einheitliches Grundschema ab, das in seinem Kern
nur in einzelnen Zügen variiert wird. Es lehnt sich deutlich an
die Mühlenlieder an und enthält sowohl die Mühle selbst mit
ihren unveräusserlichen mechanischen Bestandteilen als auch
die an der Mahlhandlung beteiligten Menschen. Diese schliessen

sich zu einem festbegrenzten Personenkreis mit ganz be-

CS \C 41frir ir, 7i.,*r«

i 7 \
r?

*

5 "*' \*77^r t"% \
wìèat'* :7

îs -•-..

h ' <'l
».-»

» » *"''y*

1 IWr <
- •J« %s"

fi -.

^^%ri7*
Viri.

7
i!>

h. M

\ /

~Bta*-**,\ \. ~ri.k SS jy WHâ hit. •^fj TM

'• V",
'. m

kSéNPmt ill¦S g* lïîK n i/•v

tC^C/^çk^

V'W

m U

"AN.

Abb. 3 Hostienmühle. Miniatur in einer Handschrift aus dem Kloster
Metten. Um 1414. (Bayerische Staatsbibliothek München, cod.lat.
8201, fol. 372).

stimmten ihnen zugeteilten Funktionen rund um einen
vorgezeichneten Arbeitsablauf zusammen, der sich sozusagen überall

wiederholt: die vier Evangelisten hantieren oben am Ein-
fülltrichter, die zwölf Apostel in der Mitte an der Walzenkurbel
bzw. an der Wasserschleuse, die vier grossen lateinischen
Kirchenväter unten am Ausflussrohr. Die vielschichtige, in der
Theologie und besonders in der mystischen Dichtung oft
verwirrende Inkarnations- und Eucharistiedeutung hat in der
kirchlichen Kunst des 15. Jahrhunderts endlich zu einer festen

Ordnung gefunden, von der bis zur Reformation nicht mehr
abgewichen wird.

Ein erstes Werk, worin die nachwirkende Ausstrahlung der
mystischen Dichtung zum Tragen kommt, ist die Mettener
Armenbibel (Abb. 3), die um 1414 im 801 gestifteten
Benediktinerkloster Metten an der Donau (Niederbayern) auf
Veranlassung von Abt Peter entstanden ist (heute in München,
cod. lat. 8201, fol. 37246.) Das beschriebene Bildschema - die
vier Evangelisten

Matthäus
Johannes

Lukas
Markus

leeren ihre Kornsäcke in den Trichter, die zwölf Apostel drehen

die Walze, die vier Kirchenväter

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

empfangen die Hostie — steht hier bereits fest. Die Kirchenväter

halten Spruchbänder, aber unbeschriftete, wie wir es

auch im ikonographisch verwandten Graduale von Gnadental
sehen werden. Ferner enthält das Blatt in einer Federzeichnung

die Darstellung der Verkündigung des Erzengels Gabriel
an Maria nach Lukas 1, 26-38, die fast bei keinem Hostien-
mühlbild fehlt und die mystische Mühle in johanneischer
Ausprägung als Mühle der Inkarnation Christi kennzeichnet.

Heinrich Schulz47 vermutet, dass die Mühle in der Mettener
Biblia pauperum auf eine auch für das Graduale von Gnadental

und den Altar von Doberan (siehe hernach) gemeinsame
Quelle zurückgehen dürfte, eine Hypothese, die sich chronologisch

besser fundieren lässt als ikonographisch, da doch in
Doberan eine nicht unwesentliche Motivveränderung vorliegt.

Ebenfalls aus dem ersten Viertel des 15. Jahrhunderts
stammt eine der feingliedrigsten Mühlendarstellungen, eine

wahre Zimelie, die jetzt unter der Bezeichnung PMsc. 19/fol.
der Luzerner Zentralbibliothek gehört. Es handelt sich um das

Graduale von Gnadental, dessen herrliches Blatt 1 zum ersten
Advent, dem Beginn der Geburtserwartung Christi, mit der

figurierten Initialletter A («Ad te levavi animam meam, deus

meus») das «molendarium hostiae» zum Inhalt hat (Abb. 4).
Joseph Schmid, der die schönsten Seiten des sonst stark
beschädigten Choralmessbuches edierte48, sieht die Herkunft
dieses Mühlenpergamentes in der französisch-elsässischen

Landschaft, stellt jedoch den Einfluss böhmischer Buchmalerei
fest. Nach Gerhard Schmidts49 Meinung ist nicht nur der

235



/~».il^j'

¦ • ' **mO0K¦j* i77*&
Ir*P ^^ |p^#W-" ~3» v^ $Ç*;fef, t ¦<-?' *Jf' * If>» ri«*€T '¦*•,.'* » g m

¦

nV

** ¦«/-3

/
dYY

N

1<
<K

*m ^Y

§k ^ta •"

ci» »

-- Y

(Si.t#
•»-

•j i8
%

>,..,

V

i¦
„ *-:¦¦

Y

r

t V
t_ i'riri

Hfe&^§fc* «(Ti f
•T

'7;
\1 ttt

">3 O -î H.t.. ' rjri—rr—:LAi ^i teJ
Abb. 4 Hostienmühle. Initiale im Graduale von Gnadental. 1. Viertel des 15.Jh. (Zentralbibliothek Luzern, PMsc. 19/fol., fol. 1 r).

236



Einfluss böhmisch, sondern auch die Herkunft des Werkes. Mit
J. Krasa (in Umeni, 1966, S. 394) und Jaroslav Pesina (in
Umeni, 1960, S. 119) schreibt er es dem sog. Antwerpener
Josua-Meister zu, und zwar als dessen Spätwerk um 1410,
wobei die Prophetengruppe eher der qualitativ hochstehenden
Auferstehungsinitiale im Prager Dominikanergraduale und die
Gestalten um die Hostienmühle dem an künstlerischer
Substanz ärmeren Marientod-Graduale dieses Prager Meisters
zuzuordnen wären. Freilich hat nun gerade Jaroslav Pesina
seither an anderer Stelle50, wo er vom Einfluss u.a. des Meisters

der Antwerpener Bibel auf die damalige Tafelmalerei
spricht, dessen Verbindung mit der französisch-flämischen
Buchmalerei betont, was der Einschätzung Joseph Schmids
hinsichtlich dem Ursprung des Gnadentaler Graduales ziemlich

nahekommt.
Einst im Besitz der Zisterzienserinnen von Gnadental, kam

das Gradual-Blatt 1832 für kurze Zeit in den Bibliotheksbestand

der 1848 aufgehobenen Zisterzienserabtei St. Urban.
Die Miniatur mit der Mola mystica schmiegt sich ganz in den
Innenraum der A-Initiale, wobei der Querstrich des A durch
die Mühlenkurbel markiert wird. Grün, zartes Rot und Blau
mit verhaltenen Grautönen herrschen vor. Über dem A thront
in einem runden Medaillon Gottvater, unter ihm erscheinen

Erzengel Gabriel mit Spruchband und Jungfrau Maria vor
einem Lesepult mit aufgeschlagenem Buch; zwischen beiden
schwebt die Taube des Heiligen Geistes. Innerhalb des

A-Rahmens giessen die vier Evangelisten, in Menschengestalt,
aber mit Symbolköpfen, in der Reihenfolge

Matthäus
Johannes

Lukas
Markus

aus grünen Beuteln Korn in den Trichter. Die Kurbelwelle
drehen zu beiden Seiten je sechs Apostel, unter denen man
vorne rechts Petrus identifiziert, während durch die gotischen
Öffnungen des eleganten, steinernen Mühlengehäuses die
goldene Radspindel sichtbar wird. Unten heben die vier
Kirchenväter in folgender Aufstellung

Hieronymus
Gregor d. Gr.

Ambrosius
Augustinus

den Goldkelch dem Mühlenrohr entgegen; als Hostie erscheint
das Christuskind, und ganz unten betrachtet eine Gruppe von
Mönchen mit einer fürstlichen Familie — geistlicher und weltlicher

Stand — betend den Mahlvorgang.
Wie erwähnt haben wir es hier mit einem luxuriös ausgestatteten

Gradual-Blatt zu tun, mit einer Choralvorlage, deren
Musiknoten auf roter Linierung stehen. Als Rahmen des Ganzen

dienen reiches Rankenwerk sowie kunstvoll gestaltetes
Feuillage und Rundstäbe mit Drachen und Vögeln, in die
mehrere Medaillons eingefügt sind. In diesen werden, abgesehen

von Gottvater, die heiligen Frauen Dorothea und Katharina

Aegyptiaca sowie Elisabeth von Thüringen dargestellt,
ebenfalls nochmals Gregor d. Gr. und Hieronymus. Die Ecken

des Initialfeldes bilden die Medaillons mit Jesaja, Ezechiel,
Jeremia und Jona. Der Letzte wurde als populär-drastischer
Vorherverkünder der Auferstehung Christi - wie hernach auch

durch Michelangelo in der Sixtina - vom Illustrator offenbar

bevorzugt und ersetzt nun den vierten «grossen» Propheten
Daniel..

Obwohl alle Spruchbänder leer geblieben sind, ist die Miniatur

(immerhin in der Grösse von 61x39,5 cm) für uns gut
verständlich. Ich frage mich aber, ob man das gleiche hinsichtlich

Gesamtinhalt und Einzelfiguren auch für jenen böhmischen

Meister behaupten darf, der das Werk geschaffen hat. Es

ist durchaus denkbar, dass er, vermutlich ein Werkstatt-Serienmaler,

wenn auch ein hochstehender, aufgrund einer schematisch

bereits feststehenden Vorlage malte, die ihm vielleicht
schon zu kompliziert erschien, um in allen Details denkend

verarbeitet zu werden, und dass er aus diesem Grund die Bänder

leer liess. Vielleicht auch gehörte er zu jenen Malern, die
ihre Miniaturen gar nicht selber beschrifteten. (Wir werden auf
die Frage der Spruchbänder am Ende der Arbeit noch eingehen.)

Auf alle Fälle ist der Schöpfer dieses Graduale in erster
Linie Künstler, der den Betrachter durch die Eleganz der

Zeichnung, die Innigkeit im seelischen Ausdruck (Maria und
die Mönche!) und durch das zauberhafte Capriccio seiner

Farbensinfonie gefangennimmt. Er schwelgt geradezu in den

dispositiven und ornamentalen Möglichkeiten, die ihm das

vielseitig verzweigte Mühlensujet darbietet.
Ganz dem Inkarnationswunder verpflichtet erscheint dagegen

das Mühlenbild aus dem frühen 15. Jahrhundert im Chor
der Marien-Wallfahrtskirche Unserer Lieben Frau zu Eriskirch
bei Langenargen am Bodensee. Maria, der das Kirchenpatrozi-
nium eigen ist, legt selber das Kind in das Mahlwerk. Die

Beziehung dieses Wandbildes zum Altarsakrament wird damit

zwar in Erinnerung gerufen, aber im Vordergrund steht doch

die Menschwerdung des Gottessohnes durch die Jungfrau,
deren Gnadenbild in der Nähe sich befindet.

Beeindruckend aber ist die Tatsache, dass die zarte Pflanze

der ursprünglich süddeutschen mystischen Mühlendichtung
kräftig genug war, um ihren Weg durch den gesamten
deutschen Sprachraum zu finden und in dessen nördlichsten Gebieten

noch Wurzeln zu schlagen. Eines der frühen von ihr beein-
flussten Mühlenbilder vom Typus II ist der Mühlenaltar von
Doberan (Abb. 5).

Die Kleinstadt Doberan an der Mecklenburger Bucht der
Ostsee geht auf die 1192 erfolgte Gründung eines Zisterzienserklosters

zurück, das 1552 säkularisiert wurde. Der für das

Kloster geschaffene und heute das nördliche Schiff des Münsters

zierende Flügelaltar, der «Die Mühle des lebendigen
Brotes» zum Thema hat, entstand bald nach der Wende zum
15. Jahrhundert vermutlich in Lübeck, da es in Mecklenburg
damals keine selbständige Malerschule gab. Der Künstler
suchte seine Vorbilder, so glaubt Alfred Stange51, in der
westfälischen Malerei des 14. Jahrhunderts. Leider befindet
sich das Werk in einem beklagenswerten Zustand, dennoch

aber lässt es das auf den vorhergehenden Seiten geschilderte
Schema deutlich erkennen: am Einfülltrichter, der in die über-

237



A*J^"^7r^ 1
-y -

ïïï:-.

"iMÉBICtAtf w i V

¦%'r'Ä ,.V\ -
" À? / i 1

v \ ' -,- f ¦ fr\
-#§1 tót-4»«Ì» #7-SMfcie 3**

¦ ¦ y m f

"riS-'y.'' ^m • if»

'i *f*-

Abb. 5 Hostienmühle des Mühlenaltars im Münster zu Doberan
(Mecklenburg). Anfang 15Jh.

irdische Region aufragt, abgetrennt von der raumzeitlichen
Welt durch einen Spektralbogen, walten die vier Evangelisten
in einem Himmelssegment ihres Amtes. Was sie einfüllen, sind

lediglich Schriftbänder, also den reinen Logos in seiner
Wortgestalt. Das Mahlwerk im Mittelgrund des Bildes wird von den

zwölf Aposteln in Bewegung gesetzt, während am Ausfluss — in

zahlenmässiger Entsprechung zu den Evangelisten — die vier
lateinischen Kirchenväter in der folgenden, am meisten
gebräuchlichen Anordnung das Mahlergebnis erwarten:

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

Schriftbänder sind es auch, die den Sinn des Ganzen
verdeutlichen. Zusätzlich zu diesem Repertoire an Bildrequisiten
erscheint rechts oben die Jungfrau Maria, aber nun als

apokalyptische Frau, mit der Sonne bekleidet, den Halbmond zu
Füssen und das Kind auf dem Arm bergend (nach Apokalypse
12), während ihr gegenüber, auf der linken Bildhälfte, eine

Sibylle den Kaiser Augustus auf das sich ereignende Wunder
der göttlichen Inkarnation hinweist.

Es handelt sich dabei um das Ara-coeli-Motiv, eine Legende,
die seit dem 6. Jahrhundert in byzantinischen Chroniken
nachweisbar ist. Danach weilte die Sibylle am Tag der Christgeburt
im Gemach des römischen Kaisers und machte ihn auf eine

Himmelserscheinung aufmerksam: über einem Altar thronte
die Jungfrau mit dem Kind auf ihrem Schoss inmitten des

Sonnenkreises. Die Sibylle verkündete: «Vom Himmel hernie¬

der erscheint der Jahrhunderte König.» Nachdem Augustus
erfahren hatte, dass dieses Kind grösser sei als er, bekannte er:
«Dies ist der Altar des Himmels.» Nachdem man früher an die

Pythia gedacht hatte, schrieb man die Weissagung seit dem
13. Jahrhundert der tiburtinischen Sibylle zu. Die Erzählung,
die mit der vierten Ekloge des Vergil zusammenhängt («Ein
neuer Spross entsteht den Höhen des Himmels»), wurde auch

in die in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts von Jacobus
de Voragine veranstaltete Sammlung «Legenda aurea»52

aufgenommen. Die älteste Darstellung der Augustusvision
stammt freilich schon aus dem späten 12. Jahrhundert
(Marmoraltar in Santa Maria in Araceli in Rom). Vor 1300 hat sie

ebenfalls Pietro Cavallini in Assisi gemalt.
Die Erzählung verbreitete sich in der Folge auch nördlich

der Alpen, und zwar durch die Vermittlung des «Speculum
humanae salvationis», einer typologischen Bilderhandschrift
westdeutschen, dominikanischen Ursprungs aus dem Jahre

1324, deren Autor wahrscheinlich Ludolf von Sachsen war
und die in Symbolreimen dem Anteil Marias am Erlösungswerk

einen grossen Platz einräumt53. Das Thema wurde in
Mitteleuropa rasch bekannt und stellt im Gesamtzusammenhang

des Doberaner Mühlenaltars keineswegs einen
überraschenden Fremdkörper dar, obwohl es sich in keinem andern
Mühlenbild wiederholt. Anderswo aber treffen wir das Motiv
öfters an: um 1365 erscheint die Legende als Fresko in der
Kirche des Emmausklosters in Prag, ferner in der einstigen
Kirche des Deutschen Ordens in Siersdorf (Rheinland), in der
Nikolaikirche in Kaikar (erste Hälfte des 15. Jahrhunderts), im
Basler Heilsspiegelaltar des Konrad Witz (1435), in der
Marienkirche zu Lübeck, bei Jan van Eyck, Rogier van der Weyden,

Dirk Bouts und andern.
Wenn wir der Frage nachgehen, weshalb das Ara-coeli-

Motiv in Doberan erscheinen konnte, so gibt es dafür Gründe:
einmal handelte es sich dort um eine Kirche der Zisterzienser,
bei denen Maria eine besondere Verehrung genoss. Sodann fiel
die Entstehung des Flügelaltars in jene Zeit, als der Marienkult
in Richtung auf die Himmelskönigin eine ausgesprochene

Steigerung erfuhr, dies eine Konsequenz der Lehre von der
unbefleckten Empfängnis und des seit dem 13. Jahrhundert
aufkommenden Ave-Maria-Gebetes. Auch ist als Inspirationsquelle,

wie erwähnt, das «Speculum humanae salvationis» zu

nennen. Ferner hat vermutlich ebenfalls die mystische Dichtung

den Maler zur Darstellung der apokalyptischen Sonnenfrau

über der Mondsichel veranlasst. Die Marien-Preislieder
entstanden seit dem 12. Jahrhundert zu Dutzenden.

Wenige Jahre nach der Entstehung des Mühlenbildes von
Doberan schrieb Heinrich von Laufenberg:

«Maria, mit der sunn becleit,
Maria, die der mone treit,
Maria, mit Sternen umbleit,
Maria, lob si dir geseit.»

Alle diese Inbezugsetzungen von Maria zur Sonne entsprachen

den religiösen Strömungen jener Zeit und haben ihre

238



biblische Wurzel in der Johannesoffenbarung (12,1): «Und es

erschien ein grosses Zeichen am Himmel: eine Frau, umkleidet
mit der Sonne, der Mond unter ihren Füssen und auf ihrem
Haupt ein Kranz von zwölf Sternen.» Im Mühlenlied selbst
kommt jedoch das Ara-coeli-Motiv nicht vor.

Im Mecklenburgischen gibt es darüber hinaus noch drei
weitere «Sakramentsmühlen», die eine aus dem letzten Drittel
des 15. Jahrhunderts als Pentaptychon in der Dorfkirche von
Retschow54, die einstmals dem Kloster Doberan gehört hatte
und eine enge ikonographische Verwandtschaft mit derjenigen
von Doberan zeigt, nur dass die Evangelisten über einer
paradiesisch anmutenden, baumbepflanzten Landschaft schweben,
die andere in Rostock54, um 1450 für den Hochaltar des

Zisterzienserinnenklosters zum Heiligen Kreuz geschaffen. Die
Kirchenväter, von ornamentalen Spruchbändern umrahmt,
sind hier nebeneinander über die ganze untere Bildbreite
verteilt, während die Apostel im Mittelgrund keine Schriftbänder

tragen; die Evangelisten jedoch leeren Spruchbänder aus

urnenartigen Gefässen in den Mühlentrichter. Bedeutungsvoll
ist dabei der Umstand, dass das «Moelenleeth» in Rostock
damals schon bekannt gewesen war (das Kartäuserkloster
Marienehe in Rostock war sein Fundort) und somit direkt auf
die Entstehung des Rostocker Mühlenbildes einwirken konnte55.

Auf die dritte Mühlendarstellung in Tribsees, knapp
jenseits der pommerschen Grenze gelegen, kommen wir noch
zurück.

Etwas weiter südlich entstand sodann eine «Hostienmühle»,
welche die Allegorie auf die Menschwerdung Christi besonders
betont. Sie bildete ursprünglich den Hochaltar der einstigen
Barfüsserkirche zu Göttingen, gehört aber heute zum Bestand
des Landesmuseums Hannover56. Der Altar trägt das Datum
1424. Er ist die Arbeit einer niedersächsischen Werkstatt oder,
wie Alfred Stange als Alternative vermutet, die eines
Wandermeisters, der in provinzieller Derbheit malte. Der Altar

weist gewaltige Dimensionen auf; geöffnet misst er fast 8 Meter

in der Breite, geschlossen zeigt er die Hostienmühle im
schon geschilderten Schema (Abb. 6):

me

t* * *,* *¦ ü

P

7
TS ¦"GE

Matthäus
Johannes

Lukas
Markus

die vier in Symbolgestalt auftretenden Evangelisten füllen den

Trichter ein, aber die Spruchbänder des Matthäus und Lukas

sind untereinander vertauscht. Wir werden dadurch an die

zwischen Markus und Lukas verwechselten Bänder im Berner
Hostienmühlfenster erinnert, wobei es sich jedoch an den

beiden Orten um völlig andere Evangelienworte handelt. Im

Mittelgrund drehen zu beiden Seiten je sechs Apostel die

Kurbelwelle. Unten warten

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

Abb. 6 Hostienmühlentafel vom Altar aus der Barfüsserkirche zu
Göttingen, 1424. Niedersächsisches Landesmuseum Hannover.

auf das Erscheinen der Hostie, die sie als Christuskind im

geweihten Kelch auffangen. Die geflügelten Sinnbilder der

Evangelisten umschweben im sternenübersäten Firmament
eines überirdischen Bereiches den Trichter der Mühle - was

eingefüllt wird, ist demnach von transzendenter Substanz, ist

Logos —, und über ihnen thront der kosmische Christus,
umhüllt und zugleich abgegrenzt von einem mäanderartigen
Wolkensaum. Dem Maler lag also vor allem an der Darstellung
der Inkarnation als dem Ursprung des Heilsgeschehens. Mit
rührender Naivität wird das Einfüllgetriebe bis zu seinen

mechanischen Einzelheiten gezeichnet.
Dieser Gehalt ordnet sich organisch in das Gesamtprogramm

der je zwei Bilder ein, die der Altar bei geschlossenen

Flügeln aufweist. Unten links: Hostienmühle - Inkarnation
Christi; oben links: der zwölfjährige Jesus mit den

Schriftgelehrten im Tempel - Lehramt; unten rechts: Pietà —

Erlösungswerk Christi; oben rechts: der erhöhte Herr sendet
Pestpfeile aus - Richteramt. In allen vier Darstellungen ist Maria
präsent als Mutter, Augenzeugin, Mittlerin und Fürbitterin.
Diese ihre vier Wirksamkeiten stellen gewissermassen die
Früchte der ganzen Vita Mariae dar, welche die Innenseiten
der Altarflügel in zwölf Stationen von der Verkündigung an
Joachim bis zur Krönung wiedergeben. Geöffnet umrahmt das

Marienleben auf den beiden Flügeln die Passion ihres Sohnes,
die auf der Mitteltafel der Festtagsseite gross dargestellt ist.

Wir ersehen daraus deutlich, dass das Mühlenbild hier in erster
Linie eine Inkarnationsmühle ist, die als Allegorie der Geburt
anstelle eines Krippenbildes dasteht.

Anders verhält es sich mit dem nächsten Werk, das sich ganz
in den Dienst der Eucharistie stellt und dessen Mühle nun
ausgesprochen eine Hostienmühle ist, eingebettet in ein

Abendmahlsprogramm mit Passahmahl und Fusswaschungs-

szene. In klarem, übersichtlichem Aufbau, ruhig in der

Gesamthaltung und unbelastet von der sonst wuchernden Fülle
des Allegorienspiels, präsentiert sich das Tafelbild im Museum

von Ulm, das erst im letzten Drittel des 15. Jahrhunderts, 1470

239



oder etwas später, entstand und von schwäbischer Herkunft ist
(Abb. 7)57. Im Zentrum des Retabels schüttet Maria selbst,
umgeben und assistiert von den vier Evangelisten, einen Sack

Korn in die Mühle. Hella Krause58 deutet die Handlung so,
dass «vier verschiedene Weltenkräfte Nahrung spenden, die zu
Christi Leib und Blut wird.» Jedoch fehlt ausnahmsweise die

Verkündigungsszene. Sichtbar sind nur zehn zum Teil hinter-
einandergestaffelte Apostel, die an der Kurbel drehen, da diese

Mitteltafel eines Triptychons einmal beschnitten worden ist.

Mit Sicherheit erkennbar sind Petrus und Johannes. Es handelt
sich dabei um eines jener seltenen Mühlenbilder, die ganz ohne

irgendwelche Schriftbänder auskommen und trotzdem auf den
ersten Blick verständlich sind. Nur auf den Seitenflügeln, dort
allerdings im Zusammenhang mit dem Jesusleben, sind zwei

Spruchbänder angebracht. Reizvoll wirkt das Detail, das uns

im Berner Hostienmühlfenster wieder begegnen wird, dass die

um den Ausguss versammelten vier Kirchenväter in der
bekannten Anordnung

Hieronymus
Ambrosius

Augustinus
Gregor d. Gr.

das Gotteskind sowohl in menschlicher Gestalt als auch in
Hostienform in ihren bereitgestellten Kelch empfangen. Was

jedoch unsere besondere Aufmerksamkeit erregt, ist der
Befund, dass hier das Thema der Hostienmühle genau den auf den

Seiten 232—233 skizzierten dogmengeschichtlichen Verlauf
widerspiegelt. Über die beiden Aussenflügel erstreckt sich

nämlich eine Abendmahlsdarstellung am eucharistischen Tisch,
aber nun eben gekennzeichnet durch die Szene der Fuss-

7

jÊËÊmmmmi

s x
Y ¦C

Ì
¦

Abb. 7 Hostienmühlentafel im Ulmer Museum, Ulm. Letztes Drittel des 15Jh.

240



waschung. Mit andern Worten: für den Künstler oder für den

Auftraggeber war nicht mehr der Abendmahlsbericht der
Synoptiker massgebend, sondern derjenige des Johannes in
dessen Kapitel 13, der durch den gleichen Verfasser mit der

Himmelsbrot-Perikope und dem uneschatologischen, realistischen

Essen des Christusleibes verklammert ist. Deshalb reicht
Jesus dem Verräter über den Tisch hinweg das Abendmahl —

ganz unhistorisch, aber folgerichtig die eucharistische Entwicklung

markierend - in Gestalt einer Oblate! Aussenseite und
Mitteltafel stimmen mithin in der religiösen Konzeption völlig
überein, was von Ingeborg Krueger59 klar erkannt wurde.

Ganz im Gegensatz zu dem schwäbisch-ruhevollen, auf das

Wesentliche komprimierten Ulmer Tafelbild steht das erregte,
von drei Dutzend erklärenden Schriftbändern durchflammte
Erfurter Pergament (Abb. 8 in der Badischen Landesbiblio¬

thek Karlsruhe (Cod. St. Peter, perg. 44. fol. 9 R). Rein farblich

wird man an das Kolorit des Chorfensters von Saint-Denis

gemahnt: Blau, Rot, Grün dominieren, aufgelichtet durch

reichlich Gold, das bezeichnenderweise nicht allein für die

Nimben und die Monstranz, sondern auch für die Mühleneinrichtung

selber Verwendung findet, ist sie doch das Instrument
der göttlichen Inkarnation. Der Buchillustrator oder die

Illustratorin - Ellen Judith Beer vermerkt in einer Mitteilung an

den Verfasser, dass das Blatt, aus einem Frauenkloster
stammend, wohl von einer Nonne gemalt wurde — legte, wenn auch

im vorgegebenen Rahmen, der Phantasie keine Zügel an: die

Evangelisten, die ihre Säcke (oder bauchige Krüge?) ausleeren,

sind menschliche Gestalten mit recht derb gezeichneten

symbolischen Tierköpfen. Über ihnen blickt Gott mit Kreuzesnimbus

aus einer Wolke heraus und sendet der ihm demütig

Abb. 8 Hostienmühle.
Miniatur auf Pergament, aus Erfurt.
1534. (Badische Landesbibliothek
Karlsruhe, Hs. St. Peter perg. 44, fol. 9 r).

:¦*ÉSM7ri,:00 **i &7
:---,-

""'• %rir&7<"h!n
%m ,-, ¦£

#CLJ y
'X

l\ä—: Ä " ¦ Y'vJt 7
Biff '? ¦<

^m /3 *£&

mn
¦ i :

%p
IhrMfiytm

Ä dtóHNs

fi& 70

öS» SjS:é> V«5

riiWi ßrtgo«u,

[|#3'-| | r

Hk''4 w 8 ä 8 ~"

^H I ff-M :• -

fJK.
yy

l-i'li'l'sal
S P'.~:. & -e JBru.F,

I»

'7>7^ri >'

i'

241



zugeneigten Jungfrau Maria die befruchtende Taube des Heiligen

Geistes zu (Lukas 1,35). Links oben greift Gabriel unter
der Kollektion der ihn umflatternden Spruchbänder nach

jenem mit der Inschrift «ave, gratia plena, dominus tecum»
(Lukas 1,28). An der Mühlenwelle drehen an beiden Seiten, zu

je dreien, sechs Apostel, in der Erwartung, von den hinter
ihnen stehenden sechs Kollegen abgelöst zu werden. Alle sind

mit Namen in Rotschrift bezeichnet. Anstelle von Jacobus
minor hat der Künstler oder die Künstlerin Paulus zum Kurbeln

aufgeboten. «Et verbum caro factum est» (Johannes
1,14), verkündet ein vom hölzernen Zahnrad des Drehwerkes
herabwehendes Etikett - es ist die gleiche Inkarnations-Kern-
stelle wie in Doberan, Retschow und Rostock. Bezüglich der
Kirchenväter wählt der Maler das überlieferte Schema, jedoch
in veränderter Position:

Hiernonymus
Gregor d. Gr.

Ambrosius

Augustinus

Gemeinsam fassen sie den Fuss, aber nicht denjenigen eines

Kelches, sondern, wie erwähnt, erstmals einer Goldmonstranz,
in deren grossbemessenem Halbmond die Hostie in Christusgestalt,

mit gekreuzten Händen vor der Brust, eingesteckt ist.
Papst Gregors Tiara grenzt in ihren übersteigerten Formen fast
ans Groteske, wie überhaupt das schwer überschaubare Labyrinth

des Blattes manche theatralischen Züge aufweist, die eine
lebhafte Freude am aufwendigen Zusammenspiel von Statisterie

und Funktionsmechanik verraten und den Tiefsinn des

Ganzen eher im Vordergründigen belassen.

Im Chor der St.-Kilians-Kapelle zu Mundeisheim am Neckar
(Württemberg) erscheint sogar Gottvater mit seinem Sohn
selber über dem Mühlentrog60. Das Fresko aus der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts (um 1480) ist eines der spätesten
seiner Art und weist dadurch ein Sondermotiv auf, dass es

zeigt, wie in jener Epoche der leidende Christus der Passion
immer mehr ins Bewusstsein der Menschen tritt, während der
leidensunfähige, kosmische Kyrios schon fern gerückt ist. In
Mundeisheim ist es nämlich Gott, der Jesus als Schmerzensmann

in die Mühle senkt. Bemerkenswert ist zudem der
Umstand, dass das Bildprogramm dieser Hostienmühle über die

Friedhofkapelle St. Kilian hinausgreift, indem es in der
Pfarrkirche des Ortes seinen Anfang nimmt, wo Mannalese, Passahfest,

Melchisedek mit Brot und Wein sowie der von Raben
gespeiste Elias als Präfigurationen des Abendmahls dargestellt
sind. Dieselbe Vorstellung finden wir schon im ehemaligen
Turmchor der Pfarrkirche zu Loffenau bei Calw wieder, wo
Christus als Schmerzensmann von seinem Vater in das Mahlwerk

der Passion hineingeopfert wird (um 1450), was das

Heilig-Kreuz-Patrozinium des Gotteshauses geradezu
erforderte, während die Apostel auf Schriftbändern das Credo
sprechen, ähnlich in dem kunstgeschichtlich von Loffenau
beeinflussten Turmchor der Pfarrkirche zu Malmsheim im
Kreis Leonberg (ebenfalls um 1450). Die drei Beispiele liegen
geographisch nahe beieinander und bilden insofern eine in sich

verwandte Gruppe, als das Schmerzensmann-Thema bei allen
dreien zur Ausgestaltung gelangt.

Diese interessante Annäherung des Eucharistiebildes an das

Schmerzensmann-Motiv kommt seinerseits der Annäherung
der Schmerzensmann-Bilder an das Eucharistiemotiv auf
halbem Weg entgegen. Der Opfergedanke, der den
Gemeinschaftsmahl-Gedanken in den Hintergrund gedrängt hat,
stimmt mit der Gestalt des Schmerzensmannes überein, der
eine «bildhafte Verdichtung des geopferten Christus» ist61.

Wiltrud Mersmann verweist in ihrer schönen Monographie
auf Darstellungen des Lorenzo Monaco und auf eine Zeichnung

¦des toten Christus in der Apsis von Samari aus dem 12.

Jahrhundert mit der Inschrift «Wer mein Fleisch isst und mein Blut
trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm» (Johannes 6,5). Ebenfalls

Tilman Riemenschneiders Predella des Heiligblutaltars
aus der St.-Jakobs-Kirche in Rothenburg ob der Tauber

(1504), wo die Engel mit den Leidenswerkzeugen das

Altarsakrament verehren, gehört zu diesem Themenkreis. Im
Hintergrund sind auch hier literarische Vorbilder zu suchen wie die
zahlreichen «Ave vivens hostia»-Dichtungen, die wir bereits

erwähnten, sowie die Konturen des Schmerzensmannes bei
Muskatblüt.

Von da aus führt der Weg jedoch in die unabgesteckte Wildnis

des Allegorischen hinein, wie etwa im Holzschnitt aus der
«Geistlichen Auslegung des Lebens Christi», einer Ulmer
Inkunabel aus dem letzten Viertel des 15. Jahrhunderts, wo der
Schmerzensmann den Baum der Passion erstiegen hat und dort
trauernd im Geäst wie in einem Mühlenwerk sitzt, in dessen

Zweigen die Leidenswerkzeuge hangen. Zu seinen Füssen aber

breitet sich ein reifes Ährenfeld aus, dessen Bedeutung aus

folgenden Sätzen deutlich wird: «Nimm hin, du mein Taub, das

weisse Körnlein, gesät in der Menschwerdung in den Acker der
Jungfraue... das soll werden dein Speis, dein wegfertig Brot
und Zehrung.. .bis zu dem Gestad der ewigen Seligkeit62.»

5. Das Hostienmühlfenster im Berner Münster

Gewissermassen als Zusammenfassung alles Vorhergehenden,

ja sogar als Kombination von Typus II mit Typus I, stellt
sich uns das Chorfenster der Hostienmühle im Münster zu
Bern aus der Mitte des 15. Jh. dar. Hans R. Hahnloser hat es

eingehend analysiert und nennt es — anders als Hans Bloesch -
«das volkstümlichste aller Berner Fenster63». Obwohl es von
der Fülle an Darstellungsgehalt, an symbolischer Aussage und

an Einzelszenen in den unteren Partien fast überquillt, bleibt es

in seiner grossflächig angelegten, streng durchgeführten und
durch das steinerne Gestänge noch hervorgehobenen Gliederung

überschaubar, so dass es mit verhältnismässig beschränkter

Beschriftung auskommt; die Zusammenhänge sind an sich

klar.
Hans R. Hahnloser wie vor ihm schon Raoul Nicolas64

unterscheidet darin vier behandelte Sachgruppen: zwei
alttestamentliche (Mannaregen und Quellwunder des Moses) sowie
zwei neutestamentliche (Leib Christi in der Verkündigung der
Inkarnation und im Brot des Abendmahls). Die alttestamentlichen

Motive sind, wie schon an anderer Stelle festgestellt

242



ti •:.::¦'-7 i

¦
¦Hz

dÄM'4<*'

¦y c ¦!¦(7 : - > .«ii<»ïri-'hè
¦'f1 -a" /ai:

7 ^ '

ff '• ir
• ^^fZm-riy^'¦¦¦¦¦ l ''¦

it :
^

ï\v h

vt/m tswî/w »L»\

r-, •• i- .— *•«*;-

ill!It .* *

:v'IH
t kl0MMWMlilr

»

Abb. 9 Hostienmuhlenfenster im Münster zu Bern, untere Hälfte. Kurz nach 1450.

243



wurde, auf die Felder der oberen Fensterhälfte beschränkt und

vom Hauptthema, der Hostienmühle und dessen, was diese an
Gnade spendet, deutlich abgehoben durch einen mächtigen
lilafarbenen Kielbogen (Abb. 9). Man spürt, was unten im
Nahbereich des Betrachters geschildert wird, ist die Erläuterung

dessen, was täglich auf dem benachbarten Altar vor sich

geht: die Leibwerdung des Christus in der Hostie bildet die

Hauptsache des Ganzen und ist real aufzufassen. Alles, was das

Bild weiter oben beschreibt, bleibt «vor-läufig» im wörtlichen
Sinn, ist figurativ zu verstehen, ist bloss Hinweis und Vorhersage.

Die alttestamentlichen Szenen sind für den Künstler nicht
mehr gleichrangig mit dem, was aus dem Neuen Testament
ableitbar ist. Was in Vézelay noch im Gleichgewicht war, hat
sich hier zugunsten der Christgeburt und ihrer kostbarsten

Frucht, dem Abendmahl, verschoben. Das Steingesims zieht
einen breiten Trennungsstrich zwischen den Zeiten vor und
nach Christus. Der Strom aus dem Felsen und die Geschichte
fliessen zwar weiter, aber jetzt sind sie etwas anderes geworden:

Heilsstrom und Heilsgeschichte. Die göttlichen Gaben des

Alten Testamentes - Mannaregen und Quellwunder — waren
nur Wegweiser zu dem, was nun im kirchlichen Raum jeden
Tag neue Wirklichkeit wird: die substantielle Vereinigung der

Gläubigen mit dem menschgewordenen Gottessohn im Sakrament.

Dafür ist schon im höchstgelegenen Masswerkfeld der
Fensterspitze ein unmissverständliches Zeichen gesetzt: über der
Mondsichel thront die bekrönte Muttergottes mit dem
Christuskind — mea portarunt viscera, scheint sie zu sagen —, in ihrer
Nähe Magdalena sowie die Märtyrerinnen Barbara und Katharina

Aegyptiaca, wie getragen von der Sphärenmusik musizierender

Engel. Alle drei Frauen wurden im 15. und 16.
Jahrhundert in volkstümlichen geistlichen Liedern besungen65 und
zählten zu den populärsten Heiligengestalten.

Die oberste Zeile des alttestamentlichen Fensterteils enthält
die wichtigsten typologischen Motive, welche die christliche
Speisung durch Brot und Wein weissagen. Gott mit Kreuzesnimbus,

durch die Weltkugel in seiner Hand als Pantokrator
gekennzeichnet, segnet die Stunde des Mannawunders. Engel
zu beiden Seiten öffnen den Mantel des Herrn vor der Wolke,
aus der die Himmelslabung zur Erde fällt. Zweite Zeile: Während

links der Fels unter dem Stockschlag des Moses das
ersehnte Wasser freigibt (Exodus 17.6) — ein urchristliches
Bildthema, das schon in der Mitte des 4. Jahrhunderts in der Calix-
tus-Katakombe am Bogen einer Sarkophagnische auftauchte -,
sammelt rechts hungerndes Volk die Mannanahrung, für die
christlichen Betrachter der Schattenwurf der Hostie, in Korb,
Schüssel und Schürze (Exodus 16, 4-5. 14-36). Dritte Zeile:
Die dürstenden Israeliten bücken sich zu dem wunderbar
entstandenen Quell nieder, zur Präfiguration des geweihten
Weins, schöpfen und trinken. Als letzte alttestamentliche
Stufe, bevor der Wasserlauf im neutestamentlichen Bereich
wieder auftaucht, erscheint links ein Prophet, der, wie Luc
Mojon66 es in seiner exakten, ebenso umfassenden wie subtilen

Gesamtbeschreibung deutet, das Bachbett säubert, und
rechts trägt ein anderer das Spruchband: «petrus ad aquam,

paulus ad molam», Hinweis auf die beiden grossen Apostel, die

in einigen der bisher betrachteten Mühlendarstellungen jeweils
zuvorderst an der Kurbelwelle standen.

Im neutestamentlichen Teil des Berner Münsterfensters fehlt
aber die Szene mit den in Reih und Glied mahlenden Aposteln.
Dafür stürzt die Wasserkraft des Alten Testamentes über ein

oberschlächtiges, hölzernes Schaufelrad und setzt den Mechanismus

der Mühle in Gang. Petrus in päpstlichem Ornat (nach
Raoul Nicolas ist es Gottvater67) beaufsichtigt lediglich die

Wassermenge, bereit, sie mittels eines an einer Kette befestigten

Schützen zu regulieren.
In die grosse, quadratische Trichteröffnung sind nicht

Getreidesäcke, sondern die vier Evangelisten in ihrer Symbolgestalt

selber eingefüllt. Die Reihenfolge in der bisher untersuchten

Ikonographie ist abgeändert in die Folge:

Markus
Matthäus

Lukas
Johannes

«Hoc est corpus meum», sagt Matthäus auf seinem Schriftband

(Matthäus 26,26). Die beiden Bänder von Markus (Lukas

1,35) und Lukas (Markus 8,29) sind aus unerklärlichen
Gründen vertauscht, und der vierte Evangelist spricht die
Tatsache der Inkarnation mit dem gleichen Worte aus, das auf

so mancher anderen Hostienmühle erscheint: «Et verbum caro
factum est» (Johannes 1,14).

Im zentralen Abschnitt der eigentlichen Hostienmühl-Partie

(Abb. 10) ist der Mühlenmechanismus dargestellt mit seinem

Bezug zur Menschwerdung des Gottessohnes; denn links
verneigt sich der Engel der Verkündigung, von dem ein Band mit
dem Gruss «ave gracia plena, dominus tecum» (Lukas 1,28)
sich quer über den Mehlbehälter schwingt, vor Maria. Rechts

liest die vom Heiligen Geist gesegnete, unbefleckte Jungfrau
kniend in einem kostbar verzierten Buch. Die vier grossen
lateinischen Kirchenväter in der veränderten Aufstellung

Ambrosius
Gregor d. Gr.

Hieronymus
Augustinus

halten gemeinsam mit der einen Hand den Kelch, in dem

inmitten der Hostien auch das Christuskind aus der Abflussrinne

herausgleitet, versehen mit einem nicht ganz wortgetreu
wiedergegebenen, lateinischen Text aus Johannes 6,51—52.

Hieronymus wird auch hier, wie so oft, als Kardinal dargestellt.
Ebenso anschaulich wie ausladend findet in den untersten,

abschliessenden Fensterreihen die Weitergabe des Sakramentes

durch den Klerus an das gedrängt wartende Volk in reizvollen

und psychologisch oft ausdrucksstarken Einzelszenen seine

Schilderung.
Betreffend die Entstehungsgeschichte des grossdimensio-

nierten, 15 Meter hohen Berner Hostienmühlfensters glaubt
Hans R. Hahnloser69, dass der Plan schon 1450 festgestanden

sei. Gut begründet vermutet er, Leutpriester Johann Stang
habe die Vorlage einer Armenbibel benützt, um zuerst die
Bilderreihen des Bibelfensters und anschliessend den Inhalt

244



des im gleichen Jahr vom Berner Rat gestifteten Hostienmühl-
fensters zu entwerfen. In der Biblia pauperum fand der Geistliche

die Mannalese als hindeutendes Zeichen auf das Abendmahl

dargelegt, weshalb Typus I mit Typus II in diesem späten
Mühlenfenster kombiniert werden konnte beziehungsweise
musste.

Hans R. Hahnloser gibt zwei Begründungen für die
Schenkung des Hostienmühlfensters durch den Rat der Stadt:
1) Da wichtige Gesetze im Münster vorgelesen und beim
Sakrament beschworen wurden, lag an dieser Stätte eine
erläuternde Bilddarstellung der Eucharistie auf der Hand. 2) Trotz
aller dogmatischen Festlegungen war die Auffassung des

Abendmahls in der lateinischen Gesamtkirche noch immer
nicht einheitlich. So verdammte das Konstanzer Konzil 1415

die Forderungen der böhmischen Utraquisten, die das Abendmahl

in beiderlei Gestalt, also auch für die Laien den Kelch,
verlangten70. Rom musste den Utraquisten unter ihrem Führer

Erzbischof Johannes Rokyczana in den Jahren 1433—62

tatsächlich den Laienkelch zugestehen. In diese Zeit der
umstrittenen Duldung fiel der Entwurf des Berner Hostienmühlfensters,

das noch einmal das wahre Werden der Hostie schildert

und im zweituntersten Felde links lehrt, dass sich der Laie
mit dem Pokal der Ablution (unkonsekrierter Wein zur
Ausschwenkung der Kultkelche) zufriedengeben soll.

Das Werk als Ganzes würdigt Hans R. Hahnloser71 mit
folgenden Worten: «Künstlerisch gesprochen hat die Berner
Hostienmühle ein junges Sinnbild der Fleischwerdung Christi
im Geist der Armenbibel mit dem Alten Testament zu einer

Abb. 10 Detail des Hostienmüh-
lenfensters im Münster zu Bern:
Der Mühltrichter. (Vgl. Abb. 9).

ß

*r+^
.:•

Ut"
&

<.

*Z*J MJOrn

."Wil

m

0®
â 5

V

245



ganz einzigartigen, gewaltigen Vision gesteigert.» Seine Vollendung

datiert Luc Mojon72 entweder auf die Jahre 1450/51
oder 1452/53, Florens Deuchler73 auf 1452 und Raoul
Nicolas74 ebenso wie Hans Bloesch75 auf 1460. Werkstatt
und Meister dagegen bleiben uns unbekannt. Eine tiefe
Wirkung auf den modernen Betrachter, mag dieser dem dargestellten

Inhalt auch ferner stehen, übt es aber nach wie vor aus

dank der faszinierenden, kühnen Sinfonie seiner Grundfarben
Hell- und Dunkelblau, Violett, Altrosa und Weiss mit ein paar
hingetupften Akzenten in leuchtend rotem Purpur.

6. Mit Bern verwandte Mühlenbilder

Bern ist übrigens nicht der einzige Ort, der das Mühlenthema

vom Typus II in einem Kirchenfenster präsentiert. Zu
nennen ist ebenfalls die Ende des 15. Jahrhunderts entstandene

«Mystische Mühle» im sogenannten Schlüsselfelderschen
Chorfenster der St.-Lorenz-Kirche zu Nürnberg, das leider arg
beschnitten und durch andersartige Sujets ergänzt worden ist,
und diejenige in der mittleren Kapelle an der Südseite der

gotischen Wallfahrtskirche St. Leonhard in Tamsweg (Steiermark),

datiert von 1434, die in neun quadratische Felder
eingeteilt (eines davon ein Wappenfeld) sehr übersichtlich

gegliedert ist und auf Spruchbänder fast ganz verzichtet76.

Freilich wird hier — anders als in Bern - das Mahlwerk durch
die Apostel mittels einer Kurbelwelle angetrieben, nicht durch
Wasserkraft.

Mit dem Berner Hostienmühlfenster als verwandt und

zugleich dessen Gedanken weiterführend erweist sich der

Heiligblutaltar im Santo von Padua, der von Pietro Calzetta

(um 1420—1486) im Auftrag der vornehmen Familie de Lazara
für eine Kapelle in der Basilica di Sant'Antonio zu Padua

angefertigt wurde (Abb. 11). Handwerker zerstörten zwar das

1474 vollendete Werk im Jahre 1532, aber eine Kopie des

Entwurfes befindet sich heute noch im Besitz der Biblioteca
Pubblica di Padova als MS 71. Das Motiv der Hostienmühle
kam, wie Hans R. Hahnloser vermutet77, durch die damals
in Venetien tätigen deutschen Maler auf Niccolo Pizzolo,
dessen Concetto von der Familie Bernardos de Lazara, die im
Dom die Heiligblutkapelle unterhielt, dem sonst biographisch
ungreifbaren Maler Pietro Calzetta zur Vorlage gegeben worden

ist. Dieser Altarentwurf entspricht überraschenderweise
nicht dem uns unter Typus II bekanntgewordenen ikonographischen

Hostienmühlschema, sondern der seltenen Kombination
von Typus II mit Typus I, wie sie uns im Berner Münsterfenster
entgegentritt.

Oben erscheint Gottvater inmitten der höchsten Engelshierarchie,

der Seraphim. Von dieser Gruppe schwebt der Christus
mit der Siegesfahne des Auferstandenen auf der Taube des

Heiligen Geistes zu Maria herab, die eben Gabriels Verkündi-

gungsgruss empfängt. Jungfrau und Erzengel befinden sich auf
der Kante des quadratischen Trichters, den auf allen Seiten die

vier Evangelistensymbole schmücken. In Abweichung von
andern Mühlenbildern füllen also die Evangelisten nicht das

Korn ein, vielmehr ist es der präexistente Christus selber, der

im Inkarnationsprozess in die Mühle hinuntersteigt. Die beiden

Mühlsteine (schon das Formelbuch des 453 verstorbenen
Eucherius sprach von ihnen: «Possunt et duo testamenta lapides

molae significare») lassen alsdann die Hostien aus sich

hervorgehen, die Elemente des leiblich gegenwärtigen Herrn.
Wo das Mahlwerk sich sonst zum Ausfluss öffnet, ist es in

Padua geschlossen. Dafür aber hat Calzetta dort das Bildnis
des gestorbenen Schmerzensmannes angebracht, der von

Engeln aus einem Sarkophag herausgehoben wird. Dieser
fehlende Ausfluss (eine Lücke, die Hahnloser «geradezu
sinnlos» nennt) und sein Ersatz durch den «Christo Passo»

(von Hahnloser als «Fremdkörper» eingestuft) entspricht
aber gerade meiner im Zusammenhang mit dem Fresko in
Mundeisheim vorgebrachten These, dass das Eucharistiebild in

Verbindung mit der Mühle aus seinem Wesen heraus die
Tendenz oder wenigstens die Anlage zum Schmerzensmann-Bild in

¦*fMiV -Vi

7 '': %y' -Y^V

•*»¦

\

(-:.....,».,. » '

:'¦Cl ii.-,-,;.- rt/-»

ìM^7riMffij£cm
i >'F

\XV{> '

X v* t:, V i7 -- rjf-7

<* f -ff i 7 -] ----.-. i n i
Abb. 11 Entwurfskizze zum ehem. Hostienmühlenbild des Pietro
Calzetta für den Heiligblutaltar in der Kapelle Corpo di Christo im
Santo zu Padua, ausgeführt nach einer Vorlage des Niccolò Pizzolo.

Kopie des 18.Jh. nach der verlorenen Originalzeichnung von 1466.

Biblioteca Pubblica di Padova, Ms. 71.

246



sich trägt. Beide Motive beruhen ja auf dem gleichen Nenner:
dem leidenden Christus. Wäre der Erlöser nicht durch das

Mühlenwerk von Inkarnation und Kreuzestod
hindurchgeschritten, so hätte es nie ein Eucharistiesakrament gegeben.
Auch darf man nicht ausser acht lassen, dass dieser Gedanke
sich schon im mittelalterlichen Pangue-lingua-Gesang und in
Sakramentsliedern findet. Das wird bei Calzetta anschaulich.
Zudem war die De-Lazara-Kapelle dem Corpus Christi
geweiht.

Infolge des veränderten Skopus der Darstellung erhielten
die vier unentbehrlichen lateinischen Kirchenlehrer hier eine

neue Funktion zugewiesen: sie haben den Mahltrog zu tragen,
während Engel mit den Leidenswerkzeugen diesen umstehen.

An Calzettas Entwurf von besonderer Bedeutung ist die mit
dem Berner Münsterfenster verwandte Kombination des

Hostienmühlmotivs mit demjenigen des mosaischen
Quellwunders, d.h. der alttestamentlichen Präfiguration des Abendmahls

(hier indessen ohne Mannaspende). Moses selbst tritt
jedoch bei Calzetta nicht in Erscheinung, wohl aber der Felsen,
dem das Wasser entquillt, und Petrus, der die Schleuse reguliert,

ehe der Strom auf das Mühlenrad niederstürzt.
Dass, wo Wasser die Mühle antreibt, die Kurbel sich erübrigt,

zeigt auch der Hostienmühlaltar in Tribsees1*, einer Kleinstadt

südwestlich von Stralsund mit einer im 15. Jahrhundert
erbauten gotischen Thomas-Kirche (Abb. 12). Der für diese

um 1450 geschaffene, kostbare und reich gegliederte Altar, der
einzige bestehende Schnitzaltar mit unserem Thema, weist auf
seinem unteren Teil in fünf Segmenten ebenfalls ein von
Wasser in Bewegung gehaltenes Mahlwerk auf, wobei es, wie
im Mühlenlied, die vier Paradiesesflüsse aus Genesis 2, 10—14

sind, die es treiben. Wie im nahen Doberan schütten die
symbolisierten Evangelisten Spruchbänder aus Säcken in den

Trichter, und Adam mit Eva im Höllenrachen verkörpern die
auf Erlösung wartende Menschheit. Überhaupt steht das

Thema der Erlösung durch den menschgewordenen und leidenden

Gottessohn im Vordergrund dieses spätgotischen Werkes.
Die Apostel treten, da sie keine Kurbel zu betätigen haben, in
der Funktion von Schleusenwärtern auf, ähnlich Calzettas
Petrus. Wie in Bern und Padua so ersetzt die Wasserkraft auch

in Tribsees die Muskelkraft der Apostel, eine Variante, die

sonst nur noch einmal vorkommt, nämlich im Fresko von
Beinstein.

Diese 1459 an der östlichen Schildbogenwand der Chor-
Nordseite geschaffene, 1921 freigelegte und 1954 restaurierte,
leider bloss massig konservierte Wandmalerei in der evangelischen

St.-Stephans-Kirche79 in Waiblingen bei Stuttgart
(Stadtteil Beinstein) zeigt den Wasserlauf des Alten Testamentes,

der sich an einer Stadt und an einem Zeltdorf vorbeiwindet,

bis er schliesslich den am Mühlenrad sitzenden
Schmerzensmann erreicht. Dieser steht auch hier im engsten
Zusammenhang mit der Hostienwerdung. Zum Vergleich wäre etwa
die in der Marienkirche zu Lübeck 1942 von der Brandfackel
des Krieges zerstörte «Gregorsmesse» des Bernt Notke (um
1504) heranzuziehen, wo der Schmerzensmann leibhaftig
neben dem Kelch auf den Altar tritt. Die Mühle ist dort zwar

v

>,

1 ri»

m
•¦¦-.-,

yf

\
,v* f

f-% \

SS!
r-'Y Vri,.,.-••

v
'ris.

7

Abb. 12 Hosüenmühle. Mittelfeld des Altars in der Thomas-Kirche
zu Tribsees in Pommern. Um 1450.

verschwunden, aber ihr Produkt, der gemarterte Passionschristus,

taucht als Lebensbrot auf. Es ist das Verdienst von

Hubert Schrade80 und Romuald Bauerreis81, den

eucharistischen Bezug der Schmerzensmann-Bilder betont zu
haben.

Auf weitere isolierte Darstellungen mit dem Mühlenthema

vom Typus II weist Ingeborg Krueger82 in ihrer umfassenden

Arbeit hin, so auf ein nach 1450 entstandenes Wandfresko

in der evangelischen Pfarrkirche Steeg (Rhein-Hunsrück),
ferner auf die späte Holztafel an einem Pfeiler im Dom zu

Erfurt, das Stifterbild eines Domherrn, datiert 1534, dessen

Bewegtheit und Überschneidung der kirchenväterlichen
Krummstäbe schon «das Stilgefühl einer späteren Zeit»
verrät83, im weiteren auf ein sogar noch aus der zweiten Hälfte
des 16. Jahrhunderts stammendes Tafelbild in Gleinig
(Niederschlesien), das jedoch 1899 verbrannt ist, endlich auf eine nicht

mehr erhaltene, nur literarisch überlieferte Tafel in der
Martinskirche zu Worms mit unbekannter Entstehungszeit.

247



Die eucharistische Bedeutung vieler Hostienmühldarstel-
lungen wird unterstrichen durch den Platz an der Nordwand
des Chors, nahe der Sakramentsnische und dem Altar, während

sich mit der marianischen Komponente des Mühlenbildes
die Tatsache deckt, dass die Darstellungen oft an Stätten der

Marienverehrung erscheinen, wie in Gnadental (Zisterzienserinnen),

Eriskirch (Marienwallfahrt), Tamsweg (Wallfahrt),
Rostock (Zisterzienserinnen), Doberan (Zisterzienser), Ret-
schow (den Zisterziensern zugehörig). Indessen war das
Mühlenbild nie geistiges Eigentum eines einzelnen Ordens. Dass
die Zisterzienser mit ihrer Pflege der Marienverehrung zum
marianischen Element der Hostienmühle eine besondere

Beziehung fanden, überrascht nicht. Dagegen gibt es z.B. an

den Stätten des ebenfalls streng marianisch gerichteten
Brigitten-Ordens kein einziges Mühlenbild. Hinwiederum findet es

sich bei den Benediktinern (Metten, Abb. 3), den Franziskanern

(Göttingen, Abb. 6), den Chorherren (Bern, Abb. 9 und
10) und in Kirchen, die nie ordenszugehörig waren.

Zum Schluss sei der Vollständigkeit halber noch der 1521

bei Froschauer in Zürich erschienene Titelholzschnitt eines

fliegenden Blattes registriert, der Martin Luthers Bibelübersetzung

gegen die römisch-katholische Messe und gegen den

Klerus ausspielt, ohne dass wir indessen auf diese Umdeutung
und polemische Verwendung des Hostienmühlmotivs in den

geistigen Kämpfen der Reformation näher eingehen möchten84.

IV. Die Mühle des Gerichtes (Typus III)

Am Rande meiner Untersuchung muss ich noch auf einen
dritten Typus des Mühlenbildes hinweisen, der jedoch ganz
dem kurzen Gerichtswort Jesu in Lukas 17,35 zugeordnet
bleibt: «Zwei (Frauen) werden miteinander mahlen; die eine
wird aufgenommen, die andere aber verlassen werden.» Schon
Ambrosius bezog die beiden Mahlenden auf Ekklesia und
Synagoge85. Diese Auslegung hat mit Typologie nichts mehr
zu tun, sondern fasst lediglich den Gedanken an das Gericht
über Glauben und Unglauben ins Visier.

Ein Homiliar aus Verdun, aus dem letzten Viertel des
12. Jahrhunderts86, zeigt in einer I-Initiale Ekklesia und
Synagoge an dem gemeinsamen, mörserartigen Mühlengefäss,
wie es heute noch in Afrika in Gebrauch steht, die erste den
mit einem Kreuz versehenen Stössel betätigend und zu Chri¬

stus hinblickend, die andere, wenig dezent gekleidet und mit
verbundenen Augen, ein Böcklein schlachtend. Über ihnen
ruhen (gemäss Lukas 17, 34) im gleichen Raum zwei weitere,
ebenfalls konträr zu interpretierende Gestalten: Petrus und

Nero, wobei sich der wache Apostel mit betender Hand dem
thronenden Salvator mundi und den von ihm Erlösten zuwendet,

während der römische Kaiser in Schlaf versinkt. Christentum

und Judentum bei den Frauen an der Mühle, Christentum
und Heidentum bei den nächtigenden Männern sollen als

Gegensatzpaare hinzeigen auf den rechten Glauben an Gottes
Sohn, der am Gerichtstage über das Schicksal der Seele
entscheidet. Bei dieser Buchmalerei aus Verdun handelt es sich

um eine seltene, vermutlich sogar singulare Form der Gerichtsmühle,

die aber zeigt, wie wandlungsfähig die Intention der

Mühlenallegorie an sich sein konnte.

V. Rückblick

Der Weg der Mühlendarstellung vom einfachen Glasmedaillon

im Chorumgang von Saint-Denis bis zu dem fast überladenen,

spätgotischen Figurengeflecht im Fenster des Berner
Münsterchors ist weit. Was in der Abteikirche Sugers und am

Kapitell von Vézelay eingestaltiger, klar umrissener
Meditationsvorwurf gewesen ist - die Vorbildung des Neuen im Alten
Testament -, weitet sich im Verlauf der Jahrhunderte, angeregt
durch die vielfältige Symbolik in der mystischen Dichtung
jener Zeit, schliesslich zu einem beziehungsreichen, komplizierten

Bedeutungsgewebe aus, das von den verschiedensten

Gesichtspunkten her interpretierbar wird und deshalb der
theologischen Erklärung bedarf. Die typologische, die eucharistische,

die marianische und die der Logosinkarnation zuge¬

wandte Komponente bilden, jede für sich genommen, jeweils
nur eine partielle Ablichtung dessen, was der Begriff der «Mola

mystica» umschreibt, und es ist oft schwierig zu entscheiden,
worauf eine Mühlendarstellung das Hauptgewicht legt, worin
sie ihre besondere Verankerung findet. Unter der Last der
wuchernden Gedankenassoziationen wird die Rückverwandlung

des Sinnbildes in das Urbild zum Problem.
Waren die Darstellungen vom Typus I nicht nur ausgeführte

Aufträge, sondern zugleich auch Zeugnisse inspirativen
Erlebens, so wird der Künstler vom Typus II immer mehr zum bloss

handwerklichen Ausgestalter im Dienst der Theologen, der
selber den Überblick über das von ihm geschilderte
Gehaltsspektrum verliert, was die irrtümliche Vertauschung der beiden

248



Evangelisten Markus und Lukas im Berner Hostienmühlfen-
ster und der Evangelisten Matthäus und Lukas in Göttingen
sowie die unbeschriftet gebliebenen Spruchbänder im Graduale

von Gnadental und in der Mettener Armenbibel zu belegen
vermögen.

Was die Frage der Spruchbänder und ihrer Inschriften anbetrifft,

so hat Heinrich Schulz87 darüber eine Untersuchung
vorgelegt, in der er übereinstimmende Gemeinsamkeiten für
einzelne Werke nachweist, so zwischen Retschow, Tribsees und

Göttingen, wo die lateinischen Texte der Evangelisten-Bänder
und das aus der Mühle herausfliessende Band (Johannes 1, 14)
dieselben sind. Mit den Texten der Evangelisten decken sich

auch diejenigen des Erfurter Bildes. Im weiteren sind die sich

auf die Kirchenväter beziehenden Inschriften in Erfurt und
Tribsees beinahe identisch. Mit Heinrich Schulz88 können
wir bestätigen, dass es für die Spruchbänderbeschriftung keine

Vorlagen im «Mühlenlied» gibt.
Wenn Schulz deshalb nach dem Grund der von ihm

entdeckten Übereinstimmungen fragt, so möchte ich meiner

Vermutung Ausdruck geben, dass man zur Beschriftung überall
auf die gleichen biblischen Texte und Paralleltexte beziehungsweise

auf die gleichen patristischen Texte angewiesen war und
dass, sobald sich einmal eine sinntreffende Stelle gefunden
hatte, diese sich von Künstler zu Künstler tradierte, wobei die
Anzahl solcher Dicta, die mit dem Bildgehalt völlig kongruent
sind, gar nicht so gross war. Eine gewisse Variationenbreite und
damit eine Wahlfreiheit ergab sich höchstens bei den Evangelisten,

da deren Bänder ja nicht eine präzise Sache, sondern eine

persönliche Aussage zur Sache wiedergeben mussten, so dass

es nicht erstaunt, wenn zum Beispiel in Bern andere
Evangelistenworte bevorzugt wurden als etwa in Retschow oder anderswo.

Bei den Kirchenvätern hingegen, sofern sie auf den Bändern

nicht bloss ihre Namen tragen, hat der Textgehalt dem
Sinn des Mahlvorganges zu entsprechen. Dies alles präsent zu
haben, bildete sicher für den Künstler und Schriftenmaler eine
erhebliche Anforderung, und wir begreifen, dass es Mühlenbilder

gibt, die entweder überhaupt keine Schriftbänder aufweisen

(Tafelbild im Ulmer Museum) oder leere Schriftbänder
(Graduale von Gnadental) oder aber vertauschte Texte (Berner

Münsterfenster).
Das Mühlensymbol entwickelt sich im Verlaufe seines

Gebrauchs durch die Kunst immer mehr zur Mühlenallegorie. Als
Symbol vermochte es noch Sinnliches und Übersinnliches in
eins zu fassen und das Ganze unmittelbar zum Ausdruck zu

bringen. Als Allegorie (àAAnvopéw ein Ding durch ein
anderes aussagen) dagegen wird es zur verabredeten Bildsprache

für eine metaphysische Sachhaltigkeit, wozu es einen
Verständnisschlüssel braucht.

Je mehrschichtiger die Werke werden, desto schwieriger ist
es, ihren Sinn aus dem Gesamtzusammenhang herauszumer-
ken. Ohne diesen aber bleiben auch die sich zum Ganzen
addierenden Einzelheiten dunkel. Das Kunstwerk beginnt sich
in seine Glieder aufzulösen, und diese entsiegeln sich oft nicht
mehr von selber, sondern wie in den wenig später entstehenden,

verschlüsselten Emblembüchern des Barocks89 fordert

die «Imago» jetzt zusätzlich eine «Inscriptio», ein Schriftband,
um lesbar zu sein.

Unverkennbar weiss die Theologie des 15. Jahrhunderts
mehr von der Bedeutung des Abendmahls als das frühe
Christentum. Es ist ein Wissen, das aus der Entdeckung der
Lebensbrot-Worte in Johannes 6 für das Eucharistieverständnis
herauswuchs und sich aus diesem unerschöpflichen Quellbereich

immer neue Aspekte, neue Ausblicke, neue Dimensionen
schenken liess90. Maria tritt hervor, die sich als schmerzensreiche

Mutter ihres sterbenden Sohnes als Instrument des Heils

begriff in der Hand Gottes, mit ihr heilige Frauen, die in ihrem
Leben selber durch die Mühle des Martyriums gegangen
waren, ebenso wie Petrus und Paulus. Es waren dies Vorbilder,
die den Betrachter hinführten zu der Ahnung, wieviel an Opfer
nötig war, damit das Volk am unteren, diesseitig-irdischen
Rand des Bildes in der Kommunion die lebenspendende Gabe

empfangen durfte, die es dem Tod entreisst.
Solcher Entwicklung mühte sich die Kunst zu folgen, auf sie

einzugehen und ihrem Geheimnischarakter gerecht zu werden.
Dabei gelangte sie bis zur Grenze dessen, was unserem
verarbeitenden Denken noch erreichbar und überhaupt mitteilbar
ist. Was sie im Hostienmühlbild, in der «Mola mystica»,
darzustellen hatte, war jedoch die Offenbarung eines Unbegreiflichen,

das dem diskursiven Verstand entzogen bleibt und schon

im Widerschein des Mysteriums steht: die neue leibliche

Gegenwart des Herrn, die der Mensch ausserhalb der Kirche

längst verloren glaubte.

Dank
Herzlich danken möchte ich Frau Prof. Dr. E.J. Beer

(Bern) für die hilfreiche Beratung und die Hinweise auf

einschlägige Literatur, Herrn Dr. Ströbel (Stuttgart) vom
Landesdenkmalamt Baden-Württemberg für die Übermittlung
wertvoller Daten und Herrn Dr. L. Wüthrich (Zürich) für die

Beschaffung der Illustrationen sowie für seine Vorschläge zur
redaktionellen Gestaltung meiner Studie.

Anmerkung des Autors: Erst nach Abschluss meines vorliegenden Beitrages ist
die Arbeit von H. RYE-CLAUSEN, Die Hosüenmühlbilder im Lichte mittelalterlicher

Frömmigkeit, Stein am Rhein 1981, in Buchform erschienen, so dass ich sie
leider nicht mehr berücksichtigen konnte. Trotz der Überschneidungen, die zwei
verschiedene Studien über ein so eng gefasstes Thema notwendigerweise zur
Folge haben, grenzt sich mein Aufsatz doch grundsätzlich vom genannten Werk
ab. Bei Rye-Clausen werden die verschiedenen Mühlenbilder vor einem ausser-
gewöhnlich reichhaltigen Hintergrund an Quellenforschung und sorgfältig
zusammengetragenen Hinweisen zur Liturgie additiv nacheinander betrachtet, um im
Zusammenhang mit der Hostienmühle die Dimensionen katholischer Frömmigkeit

in Erscheinung treten zu lassen, während es mein Anliegen war, die einzelnen
Darstellungen in erster Linie als Werdestufen des Eucharistieverständnisses zu
begreifen und sie in dessen dogmengeschichtliche Genese einzubeziehen.

Annotation de l'auteur: Le travail de H. RYE-CLAUSEN. «Die Hostienmühlbilder
im Lichte mittelalterlicher Frömmigkeit» (Stein am Rhein, 1981) n'a paru sous
forme de livre qu'après que j'aie terminé le présent article; je n'ai donc
malheureusement pas été en mesure de le prendre en considération. Malgré les recoupements

que deux études sur un thème aussi restreint ne peuvent manquer de

présenter, ma contribution se distingue fondamentalement de l'œuvre mentionnée.

Rye-Clausen cohere les différentes représentations en corrélation avec un
arrière-plan extraordinairement riche en réflexions sur les sources et en remarques

soigneusement rapportées sur la liturgie, pour faire ressortir les dimensions
de la piété catholique en rapport avec le «moulin mystique» ; mon souci par contre
était de comprendre les représentations isolées d'abord comme progrès vers la

compréhension de l'Eucharistie, et de les intégrer dans la genèse historique et
dogmatique de celle-ci.

249



ANMERKUNGEN

1 Hans Bloesch/Marga Steinmann. Das Berner Münster, Bern
1928, S. 51-52.

2 Jean Daniélou. Origene, Paris 1948, S. 153-160; Rolf Gögler. 30

Zur Theologie des biblischen Wortes bei Origenes, Düsseldorf
1963, S. 98 ff.; siehe besonders nepi opxüv IV, 2, 6. 31

3 Ambrosius. De fiele resurrectionis, c. 109: «...umbram in lege, 32

imago in evangelio, veritatem in iudicio. Sed Christi omnis, in 33

Christo omnia...» (PL 16, 1347 C).
4 Augustinus, Sermo 130 n, 1 PI 38, 725: «Sed quomodo medulla 34

sub palea latet, sie in velamento mysteriorum legis latet Christus.» 35

5 B. Pascal. Pensées (Brunschwicg Nr. 675): «Gott hat also durch
den Auszug aus Ägypten, durch das Meer, die Niederlage der 36

Könige, das Manna, die ganze Geschlechterfolge seit Abraham
bewiesen, dass er fähig ist, zu retten. Brot vom Himmel herabzusenden

usf., so dass das feindliche Volk das Bild und die Darstel- 37

lung des gleichen Messias ist, den sie nicht kennen...» 38

6 Henri de Lubac. Geist aus der Geschichte, Einsiedeln 1968,
S. 204.

7 Hermann Beckh. Vom Geheimnis der Stoffeswelt, Basel 1931, S. 39

55. "o
8 Origenes. Kommentar zum Römerbrief, 6,7 (1073 C). 41

9 Georges Duby. Das Europa der Kathedralen, Genf 1966, 42

S.26-27. «
10 Louis Grodecki. Les Vitraux de Saint-Denis, (Corpus Vitrearum 44

Medü Aevi, France «Etudes» Vol. I), Paris 1976, S. 27, 29.
11 Aus dem «Liber de administratione», Kapitel XXXIV, bei Erwin 4S

Panofsky. Abbot Suger, Princeton NY, 1946, S. 74, Zeilen 1-8. 46

12 Gertrud Schiller. Ikonographie der kirchlichen Kunst, Güters¬
loh 1976, Bd. 4\ S. 61 ff.

13 Gottfried Richter. Romanisches Burgund, Stuttgart 1962, S. 67. 47

14 Volker Katzmann. Katzmann- Bildkalender auf das Jahr 1976, 48

Tübingen, Oktoberblatt.
15 Hans R. Hahnloser. Chorfenster und Altäre des Berner Mün- 49

sters, Bern 1950, S. 30; derselbe, Pietro Calzettas Heiligblutaltar
im Santo zu Padua, in: Scritti di Storia dell'arte in onore di Mario
Salmi, voi. 2, Rom 1962, S. 389. 50

16 Jean Adhémar. Vézelay, Mulhouse 1952, S. 40.
17 Peter Heimann. Mut zu Gott, Tübingen 1972, S. 102. 51

18 Gottfried Richter, (vgl. Anm. 13), S. 67.
19 Bernhard von Clairvaux. Ansprachen auf die kirchlichen 52

Zeiten, Bd. 1, Wittlich 1934, S. 184, und Bd. 2, Wittlich 1935, 53

S. 147 ff.
20 Hans R. Hahnloser (vgl. Anm. 15), S. 388-389.
21 Hans R. Hahnloser (vgl. Anm. 15), S. 389.
22 A. Flamme. Aries et ses monuments, Heft 5, Saint-Trophime, 54

Aries 1906, S. 22-23; L. H. Labande, l'Eglise Saint-Trophime
d'Arles, Paris 1930, S. 44^15.

23 Martin Werner. Die Entstehung des christlichen Dogmas, Bern- 55

Leipzig 1941, S. 447 ff. 56

24 Johannes Chrysostomus. Reden über das Evangelium Johannes.
aus dem Griechischen übersetzt, Augsburg 1788, Bd. II. S. 217. 57

25 Ignatius von Antiochia, Brief an die Epheser, Kap. 20.
26 «Es bleibt mithin übrig zu sagen, dass der wahre Leib Christi in

diesem Sakrament dadurch zu sein anfängt dass die Substanz des
Brotes in die Substanz des Leibes Christi umgewandelt wird
(convertitur) und die Substanz des Weines in die Substanz seines
Blutes.» Thomas von Aquino. Summa contra gentiles IV, cap. 58

LXIII, 4001.
27 Lexikon für Theologie und Kirche, Herder-Verlag Freiburg i.Br. 59

1960, Stichwort «Hostie», Spalten 495-496. 60

28 Romano Guardini. Versuche über die Gestaltung der Heiligen
Messe, Basel 1946, S. 18-19. «

29 Cyprian. Epistola 63, 7. — Besonders schön ausgeführt hat diesen

Gedanken Petrus Damiani (tl072) in Sermo 46 (PL 144, 756
B).
Heinrich Schulz. Die mittelalterliche Sakramentsmühle,
Zeitschrift für bildende Kunst, Bd. 63, 1929, S. 213.
Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 61.
Bible moralisée, ediert Graz-Paris 1973.

Alois Thomas. Die mystische Mühle, in: Die christliche Kunst 31,
1934/35, S. 129-139.
Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 207-208.
Philipp Wackernagel. Das deutsche Kirchenlied, Bd. II, Leipzig
1867, S. 255.
Philipp Wackernagel (vgl. Anm. 35), S. 491 ff.; E. von Groote
hat 1852 in Köln eine vollständige Ausgabe von Muskatblüts
Liedern ediert.
Philipp Wackernagel (vgl. Anm. 35), S. 531.
Philipp Wackernagel (vgl. Anm. 35), S. 699 (Nr. 901, nicht 651

wie Hans R. Hahnloser in seiner Calzetta-Studie [vgl.
Anm. 15], S. 390, irrtümlich angibt).
Philipp Wackernagel. S. 427.
Philipp Wackernagel. S. 73.
Philipp Wackernagel. S. 865.
Philipp Wackernagel. S. 867.
Philipp Wackernagel. S. 868.
Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 208; Gertrud Schiller
(vgl. Anm. 12), S. 62.
Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 208 ff.
Beschrieben bei Ingeborg Krueger. Das Ulmer Hostienmühlre-
tabel im Zusammenhang der erhaltenen Hostienmühldarstellungen,
Ulm 1978, S. 72.

Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 210-211.
Joseph Schmid. Schöne Miniaturen aus Handschriften der
Kantonsbibliothek Luzern, Luzern 1941, Tafel 35.

Gerhard Schmidt. Fragmente eines böhmischen Antiphonariums
und eine Marientod-Initiale, Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte
XXII, Wien-Köln-Graz 1969, S. 153-154.
Jaroslav Pesina. Gotische Tafelmalerei in Böhmen, Prag 1976, S.

58.

Abgebildet und beschrieben bei Alfred Stange, Deutsche
Malerei der Gotik, 2. Band, Berlin 1936, S. 151 f., Abb. 191.
Jacobus de Voragine. Legenda aurea, deutsch, Jena 1917, S.67.

Speculum humanae salvationis, VIII, 85.; vgl. Paul Perdrizet,
Etude sur le «Speculum humanae salvationis», Paris 1908, S. 59 ff.
und Gerhard Schmidt. Die Armenbibeln des 14. Jahrhunderts,
Graz-Köln 1959, S. 96-97, 101.
Abgebildet und beschrieben bei Heinrich Schulz (vgl. Anm.
30), S. 209-210 und bei Ingeborg Krueger (vgl. Anm. 46), S.

72.
Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 215.

Abgebildet und beschrieben bei Alfred Stange (vgl. Anm. 51),
3. Band, Berlin 1938, S. 186, Abb. 230.
Max Schefold. Die Hostienmühle im Museum der Stadt Ulm,
Wien 1925, und Julius Baum (als Herausgeber des Führers durch
das Museum der Stadt Ulm, Ulm 1930) datieren das Werk sehr

spät ins Jahr 1490, dagegen Ingeborg Krueger (vgl. Anm. 46),
S. 65, mit überzeugenden Argumenten auf 1470 oder wenig
danach.

Hella Krause-Zimmer. Kreuz und Auferstehung, Stuttgart 1981,
S. 120.

Ingeborg Krueger (vgl. Anm. 46), S. 62-63.
Erwähnt bei Hans R. Hahnloser. Chorfenster und Altäre des

Berner Münsters, Bern 1950, S. 30.

Wiltrud Mersmann. Der Schmerzensmann, Düsseldorf 1952, S.

VI/IX.

250



Beschrieben bei Wiltrud Mersmann (vgl. Anm. 61), S. XXX.
Hans R. Hahnloser (vgl. Anm. 60), S. 30.
Raoul Nicolas. Das Berner Münster, Frauenfeld und Leipzig
1923, S. 47.
Philipp Wackernagel (vgl. Anm. 35), S. 993-998.
Luc Mojon. Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, Bd. IV, Das
Berner Münster, Basel 1960, S. 305.
Raoul Nicolas (vgl. Anm. 64), S. 49, glaubt, die Gestalt sei
Gottvater selbst, von einer Tiara bekrönt. Die Deutung von Luc
Mojon und seine Begründung (Bezugnahme auf den Hinweis
«petrus ad aquam») scheint mir einleuchtender, obwohl die ganz
«unpetrinische» Physiognomie des Petrus ungewohnt anmutet. Da
anderseits Paulus im Bild überhaupt fehlt und mithin auch das
Erscheinen des Petrus nicht unbedingt gefordert ist, darf die
Forschung Raoul Nicolas' Deutungsvariante immerhin nicht
völlig preisgeben.
Karl Künstle. Ikonographie der christlichen Kunst, Freiburg
i.Br. 1926, Bd. II, S. 299.
Hans R. Hahnloser (vgl. Anm. 60), S. 32.
Der Verzicht auf den Laienkelch war erst im 12. Jahrhundert
durch die Lehre des Alexander Halesius (fl245) von der
«concomitantia» (in jeder Species, im Brot wie im Wein, ist der
ganze Christus) erfolgt.
Hans R. Hahnloser (vgl. Anm. 60), S. 30-34.
Luc Mojon (vgl. Anm. 66), S. 304.
Florens Deuchler. Kunstführer der Schweiz, Stuttgart 1966, S.

140.

Raoul Nicolas (vgl. Anm. 64), S. 47.
Hans Bloesch/Marga Steinmann (vgl. Anm. 1), S. 51.
Erwähnt bei Ingeborg Krueger (vgl. Anm. 46), S. 66, und
abgebildet bei Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 214.

Hans R. Hahnloser, Pietro Calzettas Heiligblutaltar (vgl. Anm.
15), S. 382.

Abgebildet bei Hans R. Hahnloser. Pietro Calzettas Heiligblutaltar

(vgl. Anm. 15), S. 387, und bei Heinrich Schulz (vgl.
Anm. 30), S. 211.
Erstmals abgebildet bei Hans R. Hahnloser. Pietro Calzettas

Heillgblutaltar (vgl. Anm. 15), S. 385. Hahnloser datiert dieses

Fresko auf 1454. Bei der Aufdeckung der Wandmalereien 1921

war jedoch die Jahreszahl 1459 zu lesen, was auch der demnächst
im Jahr 1982 erscheinende Kunstdenkmälerband Baden-Württemberg

von Dr. Adolf Schahl bestätigen wird.
Hubert Schrade. Beiträge zur Erklärung des Schmerzensmann-
Bildes, Heidelberg 1930.
Romuald Bauerreis. Pie Jesu, München 1931.

Ingeborg Krueger (vgl. Anm. 46), S. 66 ff.
Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30), S. 211.
Peter Hegg. Die Drucke der «Göttlichen Mühle» von 1521, in:
Schweizerisches Gutenbergmuseum 40, Bern 1954.

Ambrosius. Expositio in LucamVUl, 48 (Migne PL 15, Sp 1179).

Abgebildet bei Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 254.

Heinrich Schulz (vgl. Anm. 30).
Heinrich Schulz (vgl Anm. 30), S. 214.
Albrecht Schöne. Emblematik und Drama, München 1964; vgl.
auch Ludwig Volkmann. Bilderschriften der Renaissance, Hiero-
glyphik und Emblematik in ihren Beziehungen und Fortwirkungen,
Leipzig 1923.
Den Zusammenhang zwischen Hostienmühlen-Bild und
Volksglauben hat H. Rye-Clausen. Die Hostienmühlenbilder im Lichte
spätmittelalterlicher Frömmigkeit, Stein am Rhein 1981, herausgearbeitet.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Corpus Vitrearum Medü Aevi, France Etudes I, Paris 1976,
p. 197

Abb. 2: P. Heimann, Mut zu Gott, Tübingen 1972
Abb. 3: Bayerische Staatsbibliothek München
Abb. 4: Zentralbibliothek Luzern
Abb. 5, 6: A. Stange, Deutsche Malerei der Gotik II und III, Berlin

1936 und 1938, Abb. 191, resp. 230

Abb. 7: Ulmer Museum, Ulm
Abb. 8: Badische Landesbibliothek Karlsruhe
Abb. 9, 10: Inventarisation der bernischen Kunstdenkmäler, Münstergasse

32, Bern
Abb. 11: Biblioteca Pubblica Padova
Abb. 12: Zeitschrift für bildende Kunst (Leipzig) 63, 1929/30, S. 208f.

ZUSAMMENFASSUNG

Der ikonographische Gehalt der Hostienmühl-Darstellungen in der
mittelalterlichen Kunst ist derart vielschichtig, dass zu einem klärenden
Begreifen die Wurzeln freigelegt werden müssen, aus denen das Thema
sich entfaltet hat. Sie finden sich nicht nur in biblischen Texten und in
den typologischen Zusammenhängen zwischen Altem und Neuem
Testament, sondern besonders auch in der komplizierten
dogmengeschichtlichen Entwicklung des Eucharistie-Verständnisses, in der
Theologie der Christuspassion sowie der Marienlehre, vor allem aber in

den literarischen Quellen, wie sie die mystischen Dichtungen der
Meistersinger im 14. und 15. Jahrhundert darstellen, ja sogar in der
Mythologie. Diese so unterschiedlichen Fäden verweben sich im Bild
der 'Mola mystica' zu einem beziehungsreichen Bedeutungsgeflecht,
das von mehreren Seiten her interpretierbar wird und jeweils neue
Einblicke in die vielgestaltige religiöse Heilserwartung der mittelalterlichen

Menschen ermöglicht.

251



RESUME

Le contenu iconographique des représentations du «moulin mystique»

dans l'art médiéval est si varié que, pour en éclairer la signification,

il faut dégager les racines dont le thème est issu. Elles se trouvent

non seulement dans les textes bibliques et dans les connexions
typologiques entre l'Ancien et le Nouveau Testament, mais aussi dans
le développement historique complexe du dogme de l'Eucharistie, dans
la théologie de la Passion du Christ ainsi que dans la mariologie; enfin

et surtout, il faut les chercher dans les sources littéraires que représentent

les poèmes mystiques des «Meistersinger« au XlVème et au
XVème siècles, et même dans la mythologie. Ces fils d'une extrême
variété tissent, sur le thème du «Moulin mystique», une image riche en
significations; celle-ci peut être interprétée de plusieurs manières, et
offre chaque fois de nouveaux aperçus sur les formes variées que prend
chez l'homme du Moyen Age la recherche du salut de l'âme.

RIASSUNTO

La tematica iconografica delle rappresentazioni del «molino mistico»
nell'arte medievale è così ricca di motivi da richiedere uno studio
approfondito dei diversi filoni che alimentarono queste interpretazioni.
Li ritroviamo non solo nei testi biblici e nella corrispondenza tipologica
fra il Vecchio ed il Nuovo Testamento, ma anche nella complessa evoluzione

della storia del dogma riguardante la dottrina dell'eucaristia,
nella teologia della passione di Cristo e nella mariologia. Inoltre li

scopriamo in modo particolare nelle fonti letterarie della tradizione
mistica dei «Meistersinger» del Trecento e del Quattrocento e persino
nella mitologia. Tutti questi molteplici elementi, che presi singolarmente

esigono un'interpretazione appropriata, si fondono nell'immagine
della «mola mystica»: proprio questo tema iconografico manifesta il

desiderio e il bisogno di salvezza dell'uomo medievale, nelle sue più
svariate forme.

SUMMARY

The representations of the "Mola Mystica" in medieval art convey a
variety of iconographie meanings. To get a clear understanding one
should go back to the sources from which this theme arose. These occur
not only in biblical texts and in the typological relationship between the
Old and New Testaments, but also in the complicated development of
the history of the dogma of the Eucharist. They can also be found in the

theology of the Passion and Maryology, in the mystic poetry of the
troubadours of the 14th and 15th centuries, and in mythology. These
several strands interweave in the image of the "Mola Mystica" to form
a manifold pattern of the expectation of salvation of man in medieval
times.

252


	Mola Mystica : Wandlungen eines Themas mittelalterlicher Kunst

