
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 39 (1982)

Heft: 2: Kunstkritik, Architekturkritik und Kunstwissenschaft in der Schweiz

Artikel: Kritische Reaktionen in Holland auf die Arte-povera-Bewegung

Autor: Graevenitz, Antje von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritische Reaktionen in Holland auf die Arte-povera-Bewegung

von Antje von Graevenitz

Am Vortag der Tagung wurde der Wunsch nach einer
gegenseitigen Annäherung zwischen Kunstwissenschaft und Kunstkritik

geäussert. Beide wurden strukturell auf Ähnlichkeiten
abgeklopft und dabei mehr Mut zu einer deutlich subjektiv
geprägten Haltung des Kunstwissenschaftlers innerhalb seiner
Arbeit gefordert. Ich möchte in meinem Beitrag vor einigen
Gefahren bei solchem Verfahren warnen, ohne als Gegner
dieser Forderung missverstanden zu werden.

Der entscheidende Unterschied zwischen Kunstkritik und
Kunstwissenschaft ist die Urteilsfindung auf Seiten der Kunstkritik

und die Analyse auf Seiten der Kunstwissenschaft.
Selbstverständlich gibt es Umkehrungen: eine wertende
Kunstwissenschaft oder eine nur auf Information, Reflexion und
Erklärung (Klärung) gerichtete Kunstkritik, wie man sie in
Wochen- und Fachzeitschriften antrifft. Letztere war geradezu
ein Postulat für die Kunstkritiker der beginnenden sechziger
Jahre, in denen man sich der Autorität des Urteils weitgehend
enthalten wollte — übrigens parallel zu einer allgemeinen Kritik
an der Autorität. In der Musik, der bildenden Kunst und im
Theater gab es eine ähnliche Entwicklung schon in den fünfziger

Jahren. Die Kunstkritik schloss sich an. Doch die
Berührungsangst vor Autorität hielt nicht lange an: Zeitungsmacher
sind auf ein «Gesicht» ihres Blattes erpicht und brauchen den
Autor als Meinungsmacher. Da hat es denn für den vom
Leserinteresse abhängigen Kunstkritiker nicht länger Sinn, das

Urteil zu vernachlässigen.
Es fiel mir um 1975 schwer, so ohne weiteres zum Kunsturteil

alter Couleur zurückzukehren und Information, Reflexion

und Analyse möglichst einzuschränken. Meine Neugierde
galt deshalb der Frage, wie denn die Urteilsfindung zustande
käme. Wie stellen sich beispielsweise Kunstkritiker der wohl
stärksten Herausforderung, die es für sie gibt: einer neuen
Kunstrichtung, mit der sie erstmals in einer Ausstellung
konfrontiert werden? Wie urteilen sie, wie gehen sie vor und wie
rechtfertigen sie ihr Tun?

Darin liegt doch das spezifische Abenteuer eines Kunstkritikers,

nun muss er sich beweisen! Vor einigen Jahren las ich
deshalb kritisch alle niederländischen Kunstkritiken, die
anlässlich der Ausstellung «Op losse schroeven» (Auf losen

Schrauben) im Amsterdamer Stedelijk Museum erschienen

waren. Es ging um das holländische Parallelunternehmen zur
Berner Ausstellung von 1969 mit dem Titel «When Attitudes
become Form - Wenn Attitüden Form werden». Ich zog
damals alle Kunstkritiken in Tageszeitungen und Wochenzeitun¬

gen heran, aber keine aus Fachzeitschriften — im Ganzen neunzehn

Kritiken1. Fachzeitschriften liess ich beiseite, weil sie

andere Drucktermine haben, und der jeweilige Autor viel
mehr Zeit hat, um sich ausführlich zu orientieren, bevor er
seinen Artikel schreibt.

Beide Ausstellungen zeigten eine Kunstrichtung, die heute

allgemein «arte povera» genannt wird. Viele der damaligen
Aussteller sind inzwischen berühmt: Richard Serra, Mario
Merz, Jannis Kounellis, Joseph Beuys und andere, die heute

für die jüngeren Künstler als Pioniere gelten. Damals kannte

man sie noch kaum. Ein lokaler Kritiker konnte sich selten auf

Vorkenntnisse stützen. Er betrat Neuland. Schon zwei Jahre

später hätte er in einer holländischen Kunstenzyklopädie unter
dem Stichwort «arte povera» folgende Definition finden können:

«arte povera (arme Kunst) wurde 1967 vom italienischen

Kunstkritiker Germano Celant als Titel einer Ausstellung
lanciert, die in Genua abgehalten wurde... Arte povera ist der

Ausdruck für eine tiefgehende Mentalitätsveränderung, die

sich in den letzten Jahren bei einer Reihe von Künstlern
manifestiert hat2.) Auf diese Erklärung folgt eine Reihe von
Schlagworten: land art, process art, concept art und der Hinweis, dass

die Künstler vor allem vergängliches Material wie Fett, Kaffeepulver

und Wachs benutzen.
Ein Kunstkritiker ist kein Enzyklopädist, er besitzt ein

anderes Selbstverständnis; aber welches? Auf der Suche nach

einer Antwort fand ich drei Rechtfertigungen bei Autoren aus

der Zeit nach 1969:

Hermann Bauer meint beispielsweise in seinem Buch

«Kunsthistorik» (1976), dass der Kunstkritiker zwischen

Kunstwerk und Publikum vermitteln müsse, er stünde als

Individuum zwischen dem Kunstwerk und der Masse des

Publikums3. Damit greift Bauer Albert Dresdners bekannte

Dreieck-Theorie wieder auf, die von der Dreiheit: Kunstwerk,
Kunstkritiker und Publikum ausgeht4. Bauer stellt das Ethos
des Kunstkritikers heraus, der pars pro toto handelt, aber von
dem Standpunkt getragen wird, es besser zu wissen als andere.

AI Stubbs vertritt dagegen 1978 in der Zeitschrift «Flash

Art» den Standpunkt des Aufklärers und Rufers in der Wüste:

der Kunstkritiker müsse darauf hinwirken, dass der Leser nicht

Opfer falscher kultureller Entwicklungen würde5. Dieser
Zweck rechtfertige eigene Urteile.

Eine ganz andere Auffassung äussert Lucy L. Lippard 1971

in ihrer Aufsatzsammlung «Changing, Essays in Art
Criticism»6. Sinn der Kunstkritik sei es, auf Veränderungen der

119



Geschichte hinzuweisen. Ihre Massstäbe heissen: Originalität
und Flexibilität, Kriterien also, wie sie die Avantgarde auf ihr
Banner schrieb. Aufgabe des Kritikers sei es, so schrieb
Lippard, «to think and to look thoughtfully» und sich nicht etwa

irgendwelchen Vorurteilen hinzugeben.
Lässt sich nun etwas von diesen drei verschiedenen Auffassungen

zur Rolle des Urteilenden in den speziellen Kunstkritiken

von 1969 herauskristallisieren? Als Schlüssel für meine

Untersuchung benutzte ich sechs Gesichtspunkte:

1. den Auftakt: womit setzt die Kritik ein?
2. die erste emotionelle Reaktion auf die Ausstellung
3. die angewandte kritische Methode
4. das Angebot an Information und Erklärungen
5. das Angebot an Identifikationshilfen
6. das eigene Urteil

1. Zum Auftakt der Kritik: als Starthilfe dient zumeist der

sogenannte primär reagierende Mensch, der «Normalverbraucher».

In einem Fall wird er als Strassenbahnführer angeführt:
was soll ein solcher Mensch von der Ausstellung halten? Ungenannt

steht dahinter die Forderung, Kunst müsse für jedermann

verständlich sein, und zwar direkt. Der Kritiker fragt
sich, wie denn der Strassenbahnführer auf das unfassbare
Kunsterlebnis reagieren würde. Er würde sich doch an den

Kopf fassen, wieso ein Segelvorhang auf der Treppe oder ein
Kohlenhaufen im Saal Kunst sein könne! Auch weiterhin dient
der «Normalverbraucher» als imaginärer Gesprächspartner.
Der Kritiker kann ihn nur zu gut verstehen, dennoch schiebt er
vorsichtig einige Argumente ein, wie es denn passieren könne,
dass man so etwas doch ausstellt. Mit sachlicher Information
zum Thema beginnt nur einer der Autoren. Ein anderer hebt
mit dem Wortwitz an, es sei doch pover mit der Kunst bestellt.
Der Witz enthält bereits sein Kunsturteil. Soweit der Auftakt.

2. Zur ersten Reaktion: sie lässt sich an den Spässen, am
Ärger, «Achselzucken» in Worten oder Stosseufzern über die

«Neu-neuer-am-neusten-Neurose» ablesen. Dergleichen ist
besonders typisch für Tageszeitungskritiken: ein Kunstwissenschaftler

würde es sich verbeissen. Im Massenmedium stellt
sich jedoch der fühlende Autor ohne Scheu zwischen Sache

und Leser. Seine Gefühlsreaktion weckt dann oft Interesse für
die Ursache. Man fragt sich, warum seufzt Herr XY? Folglich
liest man in der Hoffnung weiter, seine Gefühle zu begreifen,
und nicht so sehr, das zu verstehen, was die Ausstellung zeigt.

3. Zur kritischen Methode: fast alle Kritiker stellen sich der

Aufgabe, dass es eine neue Kunstrichtung zu definieren gälte.
In der Deutung der «arte povera» sehen sie ihre Hauptaufgabe.

Dafür eignen sich verschiedene Methoden, beispielsweise
die der Beschreibung, durch die ja zugleich auch eine Sache

bestimmt wird. In diesem Falle allerdings glaubt der Kritiker nur
seinen Augen, jedenfalls dann, wenn er eine definierende
Beschreibung nicht mit Zusatzinformationen vergleicht oder
anreichert. Er ist dann selbst Identifikationsobjekt des Lesers,
denn an seiner Stelle soll nun der Leser wahrnehmen. Im Falle

der hinzugezogenen Kritiken bleibt aber jegliche Beschreibung
aus Raummangel in der Zeitung nur fragmentarisch. Andeutungen

genügen. - Eine weitere Methode ist der Spott: die

beteiligten Künstler seien Narren - ein altes Vorurteil, das erst
durch die Weihen von Museumsankäufen oder Buchvermeldungen

verdrängt werden kann. Mit Ironie lässt sich die
Unsicherheit des Kritikers verdecken. Sie stellt ihn als den wahren

Kenner dar. — Eine dritte Methode ist es, sich an die Worte des

interviewten Organisators zu halten (in diesem Fall Wim
Beeren). Man gibt dann die Erklärungen des Kompetenteren
wieder und enthält sich eigener Erläuterungen. Sechs der
neunzehn Kritiker machten davon Gebrauch.

4. Das Angebot an Informationen und Erklärungen: inhaltlich

geben die Definitionen der neunzehn insgesamt mehr her
als die Erklärung der erwähnten Enzyklopädie. Aber man
muss schon alle Kritiken zusammennehmen, denn die einzelnen

bestehen nur aus sehr kurzen Bemerkungen und Ansätzen

zu Begriffsbildungen. Da wird beispielsweise der krasse

Gegensatz zur «Minimal Art» hervorgehoben, das Weiche, soft-

artige der Materialien konstatiert, der Dualismus Natur-Kultur
erwähnt, vor Mystifikationen gewarnt, die man in den Objekten

zu entdecken meint, der Prozesscharakter vieler Werke

angesprochen, romantische Züge werden festgestellt, die

Bedeutung des Gewöhnlichen und die Sensibilität für das

Alltägliche wird beschrieben, eine Neigung zum Absurden und
eine aggressive Haltung gegenüber dem Publikum erkannt und
schliesslich erklärt, dass viele der Kunstwerke entweder nur
eine Idee oder nur eine Geste vermittelten. In keinem Fall wird
der eingangs angesprochene «Normalverbraucher» mit
weiterreichenden Deutungen befriedigt: es bleibt zumeist bei einer
Reihe von Schlagworten.

5. Das Angebot an Identifikationshilfen: nicht wenige Kritiker

wenden sich an das Nationalgefühl des Lesers. Sie berichten

ausführlich über die geringe Anzahl der niederländischen
Vertreter in der Ausstellung und vergessen in diesem Fall auch

nicht, die Namen der Künstler zu nennen, während sie sonst
keine weiteren aufführen. Das Auswärtige ist weniger wichtig
als die Tatsache, dass aus dem eigenen Stall Leute zu einer
international besetzten Schau ausgewählt wurden. Humor,
Klatsch am Rande und der Umgang mit dem Leser auf Du und

Du sind weitere Identifikationshilfen. Auch kommt es vor, dass

ein Kritiker seinen Leser zur Do-it-yourself-Methode auffordert.

Damit gibt er zu erkennen, dass er der Happening-Ideologie

noch verhaftet ist, mit der diese Kunst eigentlich nichts

mehr zu tun hat. Die bekannte Forderung: jeder Mensch ein

Künstler, die schon Mitte der sechziger Jahre von den Kritikern

absurd gefunden wurde, muss dem Leser bekannt
vorkommen und dient ihm auch hier wieder als Identifikationshilfe,

um sich bei den Neuheiten zurechtzufinden.
6. Zur Urteilsfindung: aus dem bisher Gesagten lässt sich

herauslesen, wie das jeweilige Urteil ausfällt. In zwölf von
neunzehn Fällen ist es negativ. Dass man es hier mit «grosser
Kunst» zu tun habe, findet nur ein Kollege. Die übrigen sechs

reagieren neutral. Die Argumente, die zum Urteil führen, sind

allerdings sehr verschieden: man findet den niederländischen

120



Beitrag zu klein; konstatiert eine verdächtige Vorliebe für
Mystisches; meint, alles sei schon zu Dada-Zeiten dagewesen;
die Ausstellung sei sympathisch, aber langweilig; die Auswahl
willkürlich, die Basisidee undeutlich; es handle sich um einen
«snobistischen Indianerclub»; die Künstler seien arrogant und
narzistisch; die Kunst werde entheiligt; das Ganze sei ärgerlich
oder nur formalistisch; nur l'art pour l'art; alles wie gehabt: der
Kunsthandel werde sich darum reissen. Soweit die negativen
Urteile. Die positiven berufen sich auf ein grösseres Mass an
Freiheit: «Jedes Mittel muss benutzt werden können, auch das

Absurde muss möglich sein!», ruft beispielsweise ein Kollege
aus. Unruhe zu stiften sei heilsam, die Verfremdung bekannter,
aber so im Museum gezeigter Dinge sei bedeutsam. Einer
meint treuherzig: viele der ausgestellten Werke seien bereits
von einem bedeutenden Sammler gekauft, und der müsse es ja
schliesslich wissen. - Auffällig oft kommen diese Urteile ohne

vorherige Argumentation zustande. Erstaunlich ist beispielsweise

das Ergebnis eines Kritikers, der sich zwar am gründlichsten

mit der «arte povera» auseinandersetzt, dann aber doch

meint, ein Völkerkundemuseum mit dörflichem Gerät sei

eigentlich das gleiche, darum sei die Ausstellung so besonders

langweilig. Ein anderer findet, das Museum gleiche einem
Flohmarkt.

Zieht man nun die eingangs erwähnten drei Rechtfertigungen

für die Kunstkritik von Bauer, Stubbs und Lippard hinzu,
so ergibt sich folgendes Bild: Wer sein Urteil auf einer Assoziation

basiert — Flohmarkt, Dorfmuseum — meint, dass der Massstab

im visuellen Gedächtnis läge. Aber statt die Assoziation
nun dem Kunstbegriff zuzuführen und nach der philosophischen

Basis des Unterschiedlichen zu fragen (Was hat das allzu
Bekannte, Triviale nun im Kontext von Kunst zu bedeuten?),
bleibt es bei der blossen Assoziation. Sie dient allenfalls der
Abwertung: weil man ja Gleiches schon sah, kann diese Kunst
nichts taugen. Damit wird im Grunde konstatiert, dass diese

Kunst keine sein könne, da sie keine Veränderungen brächte.
Man wird sich erinnern, dass gerade Lippard vom Kunstkritiker

erwartet, dass er Veränderungen im Laufe der Geschichte
feststellen solle.

Wer nun sein Urteil auf die Anzahl von Landsleuten innerhalb

einer internationalen Ausstellung basiert, ist Patriot und

meint, dass Vaterlandsliebe, ein Gefühl also, den Ausschlag

gäbe und nicht der Geist. Es war Hermann Bauer, der vom
Kunstkritiker erwartete, dass er sich als Individuum zwischen

Kunstwerk und Publikum stellen solle. Wie lässt sich ein Indivi-
dium eher erkennen als an seinem Gefühl?

Wer dagegen sein Urteil auf die Belange des Kunsthandels

oder auf das Mass an künstlerischer Freiheit stützt, hegt vor
allem, wenn auch unterschiedliche, kunstsoziologische Interessen.

Auch AI Stubbs erklärte die Arbeit des Kritikers als die

eines Rufers in der Wüste, der vor gefährlichen Tendenzen

innerhalb der Kultur beizeiten warnen müsse, und meint, dass

der Kritiker vor allem die Autonomie des Künstlers beschützen

müsse.

Versucht man aus allen Kritiken einen Kunstbegriff zu

destillieren, so ergibt sich für ein imaginäres Lexikon folgende
Definition, von der dann die Massstäbe zur Bewertung abgeleitet

werden können. Kunst muss amüsieren, sie muss originell
sein, dabei ernst und bedeutsam, verständlich für jeden, keinen

mystischen Charakter zeigen, und sie muss Unruhe stiften. Die

Anwendung dieser Massstäbe findet sich in den neunzehn

Kritiken wieder.
Der an dieser Tagung oft genannte Wunsch nach mehr

Betroffenheit des Kunstwissenschaftlers, nach einem Quentchen

mehr an subjektiver Erfahrung, sollte nicht dazu führen
oder verführen, dass nun auch die Kunstwissenschaftler von
den Kritikern die Neigung zur Äusserung von Vorurteilen
übernehmen. Vielmehr kann es doch auch in Zukunft nur
darum gehen, Argumente zu verantworten und ihre ideologischen

Bindungen offen zu legen. Überall dort, wo der
Kunstwissenschaftler beschreibt und von seinen Kunsterlebnissen

Zeugnis ablegt, ist er selbstverständlich dem Kunstkritiker
nahe. Aber ich meine, dass gerade der Kunstwissenschaftler
sich dann vom Kunstkritiker unterscheidet, wenn er die ideologische

Bedingtheit seiner subjektiven Wahrnehmungen und

Urteile mitdiskutiert und verantwortet und auf diese Weise den

Standpunkt des Aufklärers nicht aufgibt.

ANMERKUNGEN

1 Alle neunzehn Kunstkritiken sind im Archiv des Stedelijk Museums
in Amsterdam einsehbar. Aus Platzmangel können sie hier nicht
aufgeführt werden.

2 Kunst van nu. Encyclopedisch overzicht vanaf 1960,
Amsterdam/Brüssel 1971, S. 22/23.

3 Hermann Bauer, Kunsthistorik. Eine kritische Einführung in das

Studium der Kunstgeschichte, München 1976, S. 34—36.
4 Albert Dresdner, Die Entstehung der Kunstkritik im Zusammenhang

mit der Geschichte des europäischen Kunstlebens, München
1968.

5 Al Stubbs, The Foundation of Criticism, in: Flash Art, Febr. April
1978. S. 228/229.

6 Lucy L. Lippard, Changing, Essays in Art Criticism, o.O. 1971,
S. 23-34.

121


	Kritische Reaktionen in Holland auf die Arte-povera-Bewegung

