
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 39 (1982)

Heft: 2: Kunstkritik, Architekturkritik und Kunstwissenschaft in der Schweiz

Artikel: Urteilskraft : über das Verhältnis der Kunst zu ihrer Gegenwart

Autor: Boehm, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urteilskraft
Über das Verhältnis der Kunst zu ihrer Gegenwart

von Gottfried Boehm

Das Verhältnis der Kunstgeschichte zur sogenannt modernen

oder - einfacher gesagt — zur jeweils zeitgenössischen
Kunst, lässt sich als eine Geschichte vor allem von Defiziten
und Versäumnissen nacherzählen. Diese Geschichte im einzelnen

zu kennen - gerade weil sie keinen guten Verlauf genommen

hat - wäre für das Bewusstsein heutiger kunstgeschichtlicher

Arbeit von ausserordentlicher Bedeutung. Enthält sie
doch Lektionen, die nicht nur dazu dienen würden, die
Kunstgeschichte gleichsam historisch fortzusetzen in Richtung unserer

Zeit. Die Moderne, nachdem sie in die Jahre gekommen ist,
erfasst der nachrückende Schatten des historischen Bewusst-
seins unweigerlich und auch ohne unser Zutun. Die grossangelegte

Historisierung des 19. Jahrhunderts ist in der Kunstgeschichte

seit Jahren in vollem Gange, sie ist dabei, auf das
20. Jahrhundert überzugreifen. Die Frage, die ich anspreche,
enthält auch kein Plädoyer für eine Beschleunigung des Histo-
risierungsprozesses. Schliesslich zielt sie auch nicht darauf,
unsere zeitgenössischen Kunsterfahrungen mit denen der
Moderne insgesamt hinter der Glasscheibe des Historismus zu
plazieren. Der Gewinn dieser Art Objektivierung wäre schal.

Mit dem Verhältnis der Kunst zu ihrer Gegenwart stellt sich
vielmehr ein Problem, das den Erkenntnisanspruch der Kunst
berührt. Ich meine damit, dass Aussagen der Kunst, auch über
die historischen Parameter hinaus, Geltung bzw. Wirkung
haben (oder doch haben wollen). Die Aktualität (im Gegensatz
zur «Historizität») dieser Erfahrungen, die Kunst zu machen
erlaubt, bewegt sich nicht neben den geschichtlichen Bedingungen,

denen sie sich verdankt, eher in ihnen. Aber doch so, dass

sie sich damit nicht verrechnen lassen. Die Gegenwart von
Kunst lässt sich, so gesehen, mit dem Hinweis auf die historische

Chronologie, nicht diskutieren. Was Kunst an aktualisierbaren

Erkenntnissen oder Erfahrungen beinhaltet, erfordert
auf der Seite des Kunstfreundes (der neuerdings auch als

«Rezipient» firmiert), was man mit dem Worte «Urteilskraft»
einstweilen eher umschreiben als erfassen kann. Von ihr ist
gesagt worden, sie sei nicht zu lehren (d.h. methodisch zu
objektivieren), sondern nur zu üben: d.h. sie erfordere Erfahrung

und: sie erlaubt Erfahrungen zu machen - vermutlich
solche, die man unter Erkenntnisbedingungen anderer Art
nicht machen würde.

Das Wort Urteilskraft ist der Index für eine Argumentation,
die ich nur in groben Zügen vortragen kann (ohne mich auch in
die theoretischen Unkosten zu stürzen, die dafür möglicherweise

erforderlich wären). Ihr Ort ist das Verhältnis der Kunst

zur Gegenwart (vermutlich nicht nur dasjenige der gegenwärtigen

oder aktuellen Kunst zur Gegenwart). Mitbetroffen sind

die wissenschaftliche Institution der Kunstgeschichte und die
akademisch hierzulande merkwürdig heimatlose Kunstkritik.
Angesichts der Frage: Gegenwart der Kunst? lässt sich die

Aufgabe von Kunstkritik und Kunstgeschichte, besonders aber

ihr Verhältnis zueinander, ein Stück weit klären.
Zunächst liegt es nahe, Kunstkritik und Kunstgeschichte

mittels Arbeitsteilung voneinander abzugrenzen. Etwa so, dass

die Kunstkritik sich mit den jeweils neuen Ereignissen befasst,
die dann, wenn sie historisch geworden sind, gleichsam in das

Arbeitsfeld der Kunstgeschichte übergehen. Diese Teilung
scheint den Vorteil zu haben, die Kunstgeschichte vom
Problem der Gegenwart der Kunst partiell zu entlasten. Und sie

weist der Kunstkritik eine zumindest zeitlich klar abgegrenzte

Aufgabe zu. Der Kunsthistoriker ist ja sowieso gehalten, den

Vorlauf kunstkritischer Arbeit in die Wirkungsgeschichte eines

Werkes einzubeziehen. Auch dies bestätigt die Arbeitsteilung
und die gegenseitige Abgrenzung.

Das Recht einer solchen Charakteristik ist kaum zu bestreiten,

wohl aber, dass sie den Zusammenhang von Kunstkritik
und Kunstgeschichte in toto trifft. Mehr noch: die eigentlich
produktiven, aber verschütteten Fragen scheinen mir auf der
anderen Seite zu liegen. Nämlich dort, wo die Kunstgeschichte
und die Kunstkritik auf ihre Gemeinsamkeiten hin betrachtet
werden. Nicht nur, weil in Einzelfällen kunstkritische und
kunsthistorische Literatur gattungsmässig gar nicht zu scheiden

sind, sondern weil ich die These vertreten möchte, dass die

Kunstgeschichte und die recht verstandene Kunstkritik auf
verschiedene Weise an der gleichen Aufgabe arbeiten (oder
doch arbeiten sollten): Sie tun dies, wenn sie den Erfahrungsgehalt

der Kunst zu erschliessen versuchen. Aktualität im Sinne

der «Wirkung» oder «Präsenz» des Sinngehaltes von Werken
bleibt dabei immer in historische Substrate verwoben, ohne
dass diese das ausschliessliche Thema der Kritik oder Interpretation

wären.
Ich möchte nun diesen Aspekt zunächst an der Kunstkritik,

danach an der Kunstgeschichte erläutern, um am Schluss zu

jener Frage zurückzukehren, die ich im Titel angedeutet habe.

Die Erkenntnisweise der Kunstkritik — wenn es denn
überhaupt erlaubt ist, von einer Weise und nicht von vielen Weisen

zu sprechen - ist theoretisch bislang wenig reflektiert worden.
Die älteren Abhandlungen von Dresdner, Venturi1 u.a. befassen

sich mehr mit der Geschichte der Institution. Soviel ist aber

99



klar: der moderne Begriff der Kunstkritik ist ein Produkt des
18. Jahrhunderts. Historisch gesehen entsteht er, wo die
Verbindlichkeit von Normen sozialer, religiöser und anderer Art
schwindet und das klassische, in der Renaissance erneuerte
Kunstideal seine Selbstverständlichkeit einzubüssen beginnt.
Das Besondere an der Erkenntnisgattung der Kritik besteht
seitdem darin, dass sie sich nicht versteht als Anwendung von
Regeln, als Subsumtion unter Allgemeinbegriffe oder Anwendung

von Gesetzen, in der Art exakter Wissenschaften.
Vielmehr ist die Kritik gekennzeichnet durch ein Schweben
zwischen den Polen des Begriffs und der Erfahrung, des Allgemeinen

und des Besonderen. Theoretisch gesprochen: der Übergang,

die Balance zwischen derartigen Polaritäten, ist ihr
eigentliches Medium. Dieses Hin und Her veranlasste Benjamin

zu der sprachlichen Neubildung des «Reflexionsmediums»
als einer Kategorie, die auch das Gegenstandsfeld dieser Kritik
(nämlich die Kunst) kennzeichnet2. Kant hat diese neuen
Überlegungen in der «Kritik der Urteilskraft» zusammengefasst.

Urteilskraft ist ein Vermögen nicht mehr der Anwendung
von Begriffen auf einzelne Gegenstände oder Dingklassen,
sondern des Übergangs von besonderen zu allgemeinen Aspekten,

welche Bewegung Kant mit dem Ausdruck Reflexion
umschreibt3. Kant gab der Idee modernen Kritik insofern
eine entscheidende Wende, als er zeigte, dass die Urteilskraft
ihr eigenes Kriterium darin besitzt, was er (Kant) Individualität
oder das Lebendige nennt. Vom Lebendigen aber kann es nur
Kritik, keine Theorie geben. Die Urteilskraft ist nicht aussen-
geleitet, und deshalb gleichsam nur zu praktizieren. Für die

Kunstkritik bedeutet dies, dass sie seitdem die Legitimität
einer eigenen Disziplin hat, die durch andere Erkenntnisweisen
nicht zu ersetzen ist4. Weiss man so wenigstens über den
theoretischen Rahmen Bescheid, innerhalb dessen Kunstkritik zu
einer Aufgabe geworden ist, so hat man - im Grunde konsequent

— eine «Philosophie» der Kunstkritik nie wirklich
versucht. Aber auch der Versuch, von bedeutenden Kunstkritikern,

darüber unmittelbar Auskunft zu erlangen, ist nicht recht
erfolgreich. Gleichwohl lässt sich an Kunstkritiken implizite
lernen, wie sie vorgehen, um die Erfahrung des kritisch
explizierten Werkes darzulegen oder zugänglich zu machen. Um mir
einen eigenen Weg der Analyse zu ersparen und aus Gründen
der Abkürzung, ziehe ich einen kleinen Text zu Rate, den
Julius Meier-Graefe verfasst hat und in welchem er sein eigenes

Vorgehen unter dem Titel Kunst-Schreiberei charakterisiert
(erschienen in der FZ, 1929)5. Meier-Graefe beschreibt es als

Aufgabe der Kritik, die «Verbindung zwischen den Werken»,
«zwischen Bild und Gesamtheit der Bilder», «zwischen Bild
und Schöpfer» und schliesslich «zwischen Bild und uns» «rein
verstandesmässig» zu klären. Die Intuition sei dabei auf feste

«vorgezeichnete Grenzen» verwiesen. Wichtig an diesen
Beobachtungen Meier-Graefes scheint mir zu sein, dass die Analyse
des Werkes in bezug auf die von ihm genannten Gesichtspunkte

nicht darauf aus ist, die Sache zu definieren, sondern
verdeutlichen möchte, was man sagen kann und: was man nicht

sagen kann, aber gleichwohl doch erfährt. In seinen Worten:
«Die von den Bildern gegebene Wirklichkeit ist immer un¬

gleich reicher. Es ist wie im Gebirge. Oben kommt immer
noch eine Spitze»6. Meier-Graefes Text wäre sicherlich
überstrapaziert, wenn man aus ihm eine Übersicht der kunstkritischen

Erkenntnisproblematik zu entnehmen versuchte. Ich
möchte deshalb den nächsten Schritt in Gestalt von Thesen

zurücklegen, die als Versuch aufzufassen wären, über diesen

Text hinaus die wichtigsten Aspekte einer gleichsam idealtypischen

Kunstkritik zu formulieren.
1. Die Aufgabe der Kunstkritik muss darin bestehen, die

Erfahrungsform, die Kunstwerken jeweils eingeschrieben
ist, dem Betrachter zugänglich zu machen. Der Begriff der

Erfahrung, der dabei ins Spiel kommt, bedarf der Erläuterung.

Negativ abgegrenzt beschreibt er keine bloss äusserli-
che Einordnung des Werkes, sondern er meint das, was ein
Werk an Wirkung enthält, d.h. seinen vom Betrachter
aktualisierbaren Sinn. Das Ziel der Kritik kann nicht darin bestehen,

unser Wissen über Werke lediglich zu vermehren,
sondern die jeweilige sinnliche Form zu erkunden, in der
sich das Gebilde «gibt». Die Erfahrung des Werkes bringt
dieses selbst durch einen Regelungsprozess in Gang:
strukturelle Faktoren im Gebilde selbst entfalten eine «Dialektik»

oder eine Beziehungsweise, deren «Spiel» der Betrachter

konkret macht. Er überführt das einzig Herstellbare, das

Kunstcfiwg (Bild, Skulptur oder dergleichen), in das, was

man das «Gemeinte», seinen sinnlich organisierten Sinn

nennen könnte. Albers hat dieses Verhältnis in der Beziehung

von «factual fact» und «actual fact» selbst reflektiert7.
Aber auch an Mondrian z.B. lässt sich zeigen, dass die

Meinung, er habe (seit den 20er Jahren) eine Art konstruktiven
Bildraster liefern wollen, seine Kunst nicht im Hinblick auf

Erfahrung analysiert. Der Versuch, ihn im Hinblick auf seine

eigene Theosophie zu historisieren, verkürzt seine Arbeiten
um ihre eigentliche Bedeutung, die darin besteht, am
Konstruktiven Bewegung und Leben, das Unkonstruierbare, zu

zeigen.
Mit welchen Mitteln die Explikation des Erfahrungsgehaltes

dem Kunstkritiker gelingt, lässt sich sicherlich nicht
generalisieren. Der Hinweis auf kunsthistorische Methodologie

ist deshalb häufig nicht triftig, weil die Neuartigkeit
von Werken geeignet sein kann, das Anwendungsfeld
methodischer Rahmen zu sprengen, die ja häufig auf Objektivierung

hinwirken.
Dies schliesst keineswegs die Empfehlung ein, der

Kunstkritiker möge kein Kunsthistoriker sein, sondern beschreibt

lediglich, dass sich beide Bereiche nicht decken. Die Mittel
der verstandesmässigen Analyse und der Intuition, wie sie

Meier-Graefe beschrieb, konvergieren zu einem Vermögen
der Urteilskraft, dessen wichtigste Eigenschaften in Abwägung

und Sinnesschärfe beruhen. Benno Reifenberg sagte

von Meier-Graefe, er sei imstande gewesen, «im Anblick
eines Kunstwerkes die Augen aufzuschlagen, als sähen sie

zum ersten Mal...8»
Diese Metapher ist vielleicht geeignet, den Gesichtspunkt

der Sensibilität im Geschäft des Urteilens deutlich zu
machen, die sich freilich immer schon höchst reflektiert dar-

100



stellt. Wie schwer es ist, angesichts völlig neuer und
konventionsungebundener Artefakte dieser Exposition der Erfahrung

gerecht zu werden, mag sich jeder selbst an Beispielen
der jüngsten Kunst verdeutlichen (etwa der «minimal art»).

Gewiss ist es wahr, dass die Kunstkritik gerade dann,
wenn sie in einer sprachlich dichten Weise formuliert ist, sich

im Idealfalle der künstlerischen Prosa nähert, auf diese

Erfahrung am ehesten hinzudeuten weiss. Die Kunstkritik
ist - gerade als Urteilskraft — selbst eine Art Kunst, um auf
diesen wichtigen Topos der Kunstkritik wenigstens anzuspielen.

2. Die Kunstkritik sollte imstande sein zu unterscheiden
zwischen dem, was sie über ein Werk (oder von ihm im Sinne
der Erfahrung) sagen kann, und dem, was sich nicht sagen
lässt. Beschreibungen können zudecken und verstellen,
vermögen aber auch die Augen zu öffnen; das letztere vor
allem dann, wenn man die Beschreibung nicht mit der Sache

verwechselt. Dieser Abstand gibt gegebenenfalls auch jenem
Aspekt ausreichenden Spielraum, dass Kunstwerke unver-
brauchbar sein können, sich im Umgang (und mitunter
durch die Zeiten) stets neu «aufladen», unerschöpfbar sind
durch das jeweils wechselnde Interesse des Betrachters.
Gegebenenfalls: denn sicherlich gibt es Kunstwerke, die gerade
auf Konventionalisierung, Einbindung, Vergleichbarkeit der
Erfahrung mit der des Betrachters abzielen. So die Salonkunst,

ein rezentes Phänomen.
3. Die Kunstkritik ist schon traditionell am ehesten als eine

Form der Reflexion zu charakterisieren, d.h. sie bringt
Begriffe in Vorschlag, um mittels Beziehungen, Widersprüchen,
Umschlägen zwischen diesen Begriffen einiges von der
Erfahrung des Werkes abzubilden oder zu konkretisieren.
Kunstkritik schliesst eine theoretische Kompetenz ein, um
so mehr, als in der Kunst des letzten Jahrhunderts Theorien
für die Formulierung des künstlerischen Konzeptes eine
unübersehbare Bedeutung haben, mitunter die äussere
Manifestation in Werken geradezu aufsaugen können. Die
Rolle der Theorie besteht in der Kunstkritik aber nicht
darin, das Werk in Begriffen gleichsam gerinnen zu lassen,
sondern darin, es durchsichtig zu machen im Hinblick auf
das, was an Beziehungsreichtum in ihm steckt. Was wir
Urteilskraft genannt haben, ist also ein Abwägen verschiedener

Urteilsvermögen, auch ein Hinweis auf den theoretischen

Status der Kunstkritik. Sie ist Theorie aber auch insofern,

als sie das gesamte Verhältnis von Werk und Publikum
reflektiert und kritisch, gegebenenfalls auch ideologiekritisch

befragt, besonders da dem Kunstkritiker immer mehr
angesonnen wird, in den Dienst des Marktes zu treten.

4. Eine unumgängliche Folge der drei ersten Thesen besteht in
einer vierten: dass die Kunstkritik nämlich um die Perspektive

der Bewertung nicht herumkommt. Dies allerdings nicht
im Sinne der Willkür. Wenn es möglich ist, den Erfahrungsgehalt

von Kunst zu klären, dann ist dies zweifellos ein
Geschäft der Qualifizierung, besonders in dem Masse, in dem
Kunstwerke nicht abbilden oder illustrieren, sondern sich

genuin explizieren. Die Bewertung ist also zunächst nichts

anderes als die Entwicklung impliziter Massstäbe des Werkes

selbst. In eine Aussenperspektive geraten diese verschiedenen

Qualitäten allein schon durch Vergleich von Werken
und Künstlern untereinander, bezogen auf das in sich höchst

differente Publikum. Aber auch da besteht das Ziel nicht

darin, eine Tafel ewiger Werte zu errichten, sondern in der

Darlegung faktischer Bewertungen im Hinblick auf den

Kritiker, seine Zeit und Sichtweise. Jede Bewertung muss

sich gegenüber neuen Bewertungen behaupten. Eine wertfreie

Kritik wäre im Grunde im Widerspruch mit sich selbst.

Worum es geht, ist auch da die Reflexion auf bestehende

Wertungen mit dem Ziel, sie durchsichtig und nachvollziehbar

zu machen und aus einer bloss verdeckten Funktion
herauszuführen.
Das Defizit der Kunstgeschichte gegenüber der Moderne,

jene «Wissenschaftsgeschichte», die im einzelnen erst noch

geschrieben werden muss, hat mit Faktoren zu tun, die in der
Diskussion der Prinzipien der Kunstkritik schon eine Rolle

gespielt haben. Zunächst ist festzuhalten, dass die Kunstgeschichte,

trotz Riegls befreiender Relativierung der klassischen

Kunst, insgeheim noch lange an einem Kunstbegriff orientiert

war, der unter der Nachwirkung der Antike stand und der
Vorbildlichkeit einer als neue Klassik begriffenen Renaissancekunst

(so bei Burckhardt, Wölfflin u.a.). Noch hemmender
wirkten freilich methodische Vorurteile, deren verschiedene

Ausprägungen sich am ehesten darin zusammenfassen lassen,

die Kunst als die Illustration eines historischen Substrates zu

behandeln, das je nach Werk und Epoche, in geistesgeschichtlichen,

religiösen, mythologischen, sozialgeschichtlichen u.a.
Prozessen gesehen wurde. Die ausschliessliche Rückführung
der Kunst, etwa in der Ikonografie, auf Beziehungen von
bildlichen Topoi, macht sie zum historischen Dokument, reduziert

sie um ihre künstlerische Aussage.
Ein anderer Aspekt dieser Selbstbegrenzung der Kunstgeschichte

auf eine historische Disziplin, die über den
Erkenntnisanspruch der Kunst nur in der Weise einer vergangenen
oder gewesenen Auskunft gibt, besteht darin, dass methodische

Ideale der Kunstgeschichte unverdeckt oder verdeckt an

naturwissenschaftlichen, beziehungsweise objetivierenden
Verfahrensweisen orientiert waren. Je stärker der fortschreitende
Historizismus imstande war, alle Normierungen und

Erfahrungen gegenseitig zu relativieren und hinter jener «Glasscheibe»

auszustellen, die eine Applikation auf Gegenwart sicher

verhindert, desto stärker wuchs in kunsthistorischer Arbeit das

Bedürfnis nach sicheren, ein für alle Mal gültigen Aussagen; an

der Extraktion einer eindeutigen Botschaft aus dem Werk, die

in ihm nur sinnlich eingehüllt erscheint, wie die Nuss in der
Schale. Dem Ideal der Zuverlässigkeit und Genauigkeit von
Erkenntnissen soll hier auch nicht widersprochen werden, wohl
aber der Meinung, die Interpretation könne davon absehen,
dass Werke Gefüge oder komplexe syntaktische Beziehungen
sind. Eindeutig werden sie nur in der Perspektive ihrer
methodischen Versteinerung. Dann ist die Erfahrung ihrer Lebendigkeit

entwichen. Ein Prozess, den freilich viele Werke an sich

selbst vollziehen. (Der inneren Reflexionsstruktur der Kunst

101



begegneten wir bereits in der Analyse kunstkritischer Arbeit.)
Es soll damit aber nicht eine Auflösung bestehender Methoden

zugunsten einer neuen das Wort geredet werden. Das
Problem besteht vielmehr darin, den Stellenwert einzelner
Verfahren zu durchschauen. Keine Kunstgeschichte wird auf

objektivierende Verfahren philologischer, ikonografischer oder
technischer Art verzichten können, wenn sie nicht dem schieren

Dilettantismus Vorschub leisten will. Auf der anderen Seite
ist es aber gleich irrtümlich, die Anwendung hilfswissenschaftlicher

Verfahren (wie der genannten) bereits für die Interpretation

selbst zu halten. Die Heraushebung des Sinngehaltes ist
ein historisches und systematisches (d.h. künstlerisches)
Problem, es erfordert die Berücksichtigung der verschiedensten

Gesichtspunkte: ein Reflexionsmodell, also Urteilskraft.
Überblickt man die gewichtigsten wissenschaftlichen

Konzepte, welche die Kunstgeschichte zu dem gemacht haben, was
sie heute ist (um nur einige zu nennen: die ikonografische
Methodologie Warburgs und Panofskys, die Formanalyse
Wölfflins, die geistesgeschichtliche Perspektive der Wiener
Schule, die strukturanalytische Sedlmayrs oder Badts
«Wissenschaftslehre» der Kunstgeschichte), dann haben sie bei aller
Verschiedenheit im einzelnen — oder auch bei verschiedener

Leistungsfähigkeit - doch einen gemeinsamen Nenner. Er
besteht darin, den historischen und künstlerischen Prozess mit
einem Werkverständnis zu verbinden, das in seiner
Tiefenstruktur letztlich konstant ist. Bildtypen mögen sich ändern,
aber was «Bild» und was «Werk» ist, wird statisch gedacht. So

hat auch ein Verständnis triumphiert, das die Geschichte der
Kunst als einen Prozess beschrieb, der ihre Inhalte erfasst, aber
nicht die Prämissen dessen, was man, offen genug, die künstlerische

Sprache nennen könnte. Es ist deswegen auch kein
Wunder, dass von diesen Positionen aus der künstlerische
Prozess der letzten 100 Jahre schwer diskutierbar war, weil er
sich im Grunde als ein Veränderungsprozess in den jeweiligen
Voraussetzungen der künstlerischen Formulierungen abspielte.
Was sich beispielsweise bei Monet als Bildstruktur ablesen
lässt, zeigt sich bei Kandinsky ebenso verändert, wie gar in der
amerikanischen non-relational-Malerei nach dem Jahre 1945.
Am dialektischen Verhältnis von Werk und Serie lässt sich
dieser Vorgang in anderer Weise diskutieren. Erfordert dazu ist
ein Instrumentarium, welches die neuen künstlerischen
Konzepte erfasst und gleichermassen sensibel dafür ist, was sie als

Erfahrungen zugänglich machen. Wölfflin, der Zeit- und Orts¬

genosse Kandinskys und des «Blauen Reiters», hat sich diesem

verschlossen. Panofsky, der Zeit- und Ortsgenosse Pollocks,
Newmans, Reinhardts, übte Agnosie dagegen - und so liesse

sich die Negativliste verlängern. Sedlmayr trat gar unter
kulturkritischen Vorzeichen gegen die Moderne an, auch Badt sah in
Cézanne eine Art Schwanengesang der Kunst. All dies ist
bekannt. Ich erinnere daran, um darauf hinzuweisen, wo die

Ursachen dieser Blindheit liegen. Es waren Randfiguren oder
Randleistungen der Kunstgeschichte, welche die Aneignung
der Moderne einleiteten: viele Kunstkritiker, darunter
Museumsleute (Alexander Doerner, Hartlaub, Meier-Graefe,
Kahnweiler u.a.).

Wie sich an der ständigen Umformulierung dessen, was

«Werke» sind, seit 1870 beobachten lässt, dass mindestens
seitdem Syntax und Sinngehalt jeweils zur künstlerischen

Disposition stehen, so lassen sich weitergreifende
Veränderungsprozesse wie sie mit dem Namen Duchamp, der Objekt-
Kunst, der minimal art u.a. lediglich angedeutet werden können,

überhaupt nur noch verstehen, wenn man gleichsam den

Entgrenzungsprozess von Kunst und Leben, die offene Dialektik

in dieser Beziehung zu erfassen in der Lage ist. Mit der
Offenheit dieses Verhältnisses steht insgesamt zur Disposition,
was die Grenzen der Kunst sind, mithin ihre gesamten inneren
Organisationsformen. Die äusseren Folgen, so die für die

Erfahrung, auch die Verwechselbarkeit der Kunst mit allem
anderen (der Nicht-Kunst), sind gewaltig und der Sache nach

bekannt. Sie prägen das Bild der Kunst der Gegenwart und der
Kunstkritik mit.

Bezogen darauf ist das Plädoyer für eine Kunstgeschichte zu

verstehen, die bestimmte Elemente einer recht verstandenen
Kunstkritik übernimmt und weiterführt. Diese Elemente
wurden benannt. Ihre methodische Pointe besteht in der
Stärkung des Prinzips Urteilskraft. Die Kunstgeschichte hätte sie in
ihren methodischen Rahmen aufzunehmen. Eine Kunstgeschichte,

welche die Idee der Kunstkritik nicht ausser sich hätte

(ohne mit ihr verwechselt zu werden), würde imstande sein,
sich die Kunst der Moderne zu erschliessen und vielleicht auch

gegenüber der älteren Kunst eine neue, bereicherte Optik
zu gewinnen. Die Aufgabe der Interpretation umfasst «historisieren»

und «aktual» machen. Die Kunstgeschichte würde so

Erkenntnisse einbringen, über die nur die Kunst verfügt. Sie

wäre als Dolmetscherin dieser genuinen Erkenntnismöglichkeiten

der Kunst selbst genuin, d.h. unverwechselbar.

ANMERKUNGEN

Albert Dresdner, Die Entstehung der Kunstkritik, München
19682. - Lionello Venturi, Storia della Critica d'arte, Torino
1964, dt. München 1972.

Vgl. W. Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen

Romantik, in: Schriften, Band II, Frankfurt/M. 1955, S. 420 ff.

102



Die Urteilskraft hat «die Obliegenheit, von dem Besonderen in der
Natur zum Allgemeinen aufzusteigen» (I. Kant, Kritik der Urteilskraft,

Einleitung, B XXVII, A XXV). Diese Tätigkeit des Aufstei-
gens vom Besonderen zum Allgemeinen nennt Kant Reflexion. Sie
ist ein Verfahren, sich Begriffe zu verschaffen. Sein Vollzug heisst
entsprechend «reflektierende Urteilskraft», im Unterschied zur
«bestimmenden», die das Besondere nach einem Schema unter
«vorgegebene Begriffe subsumiert und sich darin produktiv
verhält» (a.a.O. B XXV/XXVI, A XXIII, XXIV).
Vgl. A. Bäumler, Das Irrationalitätsproblem in der Ästhetik und
Logik des 18. Jahrunderts bis zur Kritik der Urteilskraft, (1923),
Darmstadt 19672, S. 94 f. «Der bleibende Gewinn der Umwandlung

des Geschmacksbegriffs in den der Beurteilungskraft war die
damit verbundene Logisierung des Geschmacksproblems.» «... Mit
der Erreichung des Wortes Beurteilungskraft schliesst die bei
Gracian beginnende erste Epoche der kritischen Ästhetik ab.

Zugleich eröffnet sich der Ausblick auf ihre zweite.»
J. Meier-Graefe, Grundstoff der Bilder, München 1959,
S. 241-248.
Vgl. Anm. 5, S. 243 f.
Josef Albers, Interaction of Color, Köln 1970, S. 117.
Benno Reifenberg, Julius Meier-Graefe, in: Die Neue Rundschau
73, 1962, 4. Heft, S. 742.

103


	Urteilskraft : über das Verhältnis der Kunst zu ihrer Gegenwart

