
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 39 (1982)

Heft: 2: Kunstkritik, Architekturkritik und Kunstwissenschaft in der Schweiz

Artikel: Zum Verhältnis von Kunstwissenschaft und Kunstkritik

Autor: Hüttinger, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Verhältnis von Kunstwissenschaft und Kunstkritik

von Eduard Hüttinger

Um die Überfülle des Alles und Nichts einigermassen zu
bewältigen, will ich mein Thema am Leitfaden von drei
Problemkomplexen zu behandeln versuchen: 1. Ein Modellfall, die

Wiederentdeckung von Greco, soll pragmatisch Aspekte des
Verhältnisses Kunstwissenschaft - Kunstkritik beleuchten,
2. soll Generelles in diesem Verhältnis zur Sprache kommen,
und 3. soll schliesslich die gegenwärtige Situation gestreift
werden.

Wiederentdeckung Grecos - Carl Justi und Hugo von Tschudi

Ursprünglich beabsichtigte ich, Carl Justi vor allem mit
seinen kaum gewürdigten beiden Greco-Aufsätzen in der
«Zeitschrift für Bildende Kunst» 1897 - Die Anfänge des

Greco und Der Greco in Toledo — mit ausführlichen Zitaten zu
beschwören. Aus Zeitgründen muss ich darauf verzichten. Nur
soviel: in Justis Bonner Studierzimmer hing immerhin eine
(heute als Werkstattreplik bezeichnete) Fassung des «Espolio»,

der «Entkleidung Christi», vermutlich der erste Greco,
der nach Deutschland gelangte, durch Justi selber, der das Bild
in der Galleria Manfrin zu Venedig erwarb: «Ich überzeugte
mich, dass dies die beste Zeit gewesen war». Sonst aber häufen
sich die negativen Urteile: «Das Entsetzen vor jener versteinerten

Kunst des Orients (gemeint sind die Erinnerungen an
Byzanz) hatten ihn zum Impressionisten gemacht.» Und ferner
noch: «Grecos Unstern wollte es, dass er in einer Stadt sich

niederliess, aus der das Leben im Begriff stand zu entweichen,
zu erstarren»1. In Justis Velazquez und sein Jahrhundert
(1. Auflage 1888) überwiegen die Verdammungen; sie steigern
sich, als kunstvoll errichtete Folie für den Helden Velazquez,
zu der Aussage: «Wohl noch niemals hatte satanischer
Künstlerhochmut allem was man Natur, Kunst, Vernunft irgendwann
und irgendwo genannt hat, so dreist mit feierlich pathetischer
Grimasse Hohn gesprochen Da fühlt sich die Kritik nicht
mehr kompetent, und möchte dem Seelen- und Augenarzt die

Deutung anheimstellen.» Greco demnach als pathologischer
Fall; das Verdikt kursiert verschiedentlich in der Frühzeit der
Greco-Wiederentdeckung. Bei Justi deckt es sich zum Schluss
mit der bündigen Bemerkung: «Er ist in der Tat ein Prophet
der Modernen»2. Die «Modernen» — damit ist die zeitgenössische

Kunst und insbesondere die impressionistische gemeint.
Gegen sie wetterte er auch in Briefen - Dinge, die Justi in dem
in Bonn am 9. Juli 1902 gehaltenen, als Privatdruck publizier¬

ten Vortrag Amorphismus in der Kunst wieder aufgriff. Mit
ironisch ätzendem Ingrimm rückte er dem zu Leibe, was in
seinen Augen Skizzismus heisst, so dem Phänomen des persönlichen

Altersstils bei Frans Hals, Rembrandt und Michelangelo
wie dann vollends gewissen Zeiterscheinungen — zumal auf
Rodin zielen böse Invektiven.

Eine eigentümliche Pointe beruht jedoch darin, dass Justi -
und kurz nach ihm auch Beruete - 1888 die Spätkunst des

Velazquez durchaus positiv erstmals als «Impressionismus»
gewürdigt hatte, freilich ohne Verwendung des Begriffs, der ja
für ihn, auch aus Anlass Grecos, des Teufels war. Es mag genügen,

eine Passage von Justis Beschreibung der Hilanderas
heranzuziehen: «Das Interesse liegt in der Darstellung des

Lichts; der eigentliche Gegenstand dieses Gemäldes ist das

Licht; die Figuren sind nur da um des Lichts willen, das mit
ihnen sein Wesen treibt. Hier sieht man mehr als irgend sonstwo,

wie ihn optisch-malerische Probleme beschäftigten
Man fühlt hier, dass Licht Bewegung ist, und jedem schwebt
das Wort auf der Zunge: Musik der Farben Triumph von
Licht und Farbe unter Gewölben»3.

Justi wertete Velazquez neu - ohne jeden Bezug zur fast

gleichzeitig erfolgten Wahrnehmung des Spaniers durch die
französische Malerei des 19. Jahrhunderts; es handelt sich um
eine ihm selbst zwar unbewusste, aber evidente und aufschlussreiche

kunsthistoriographisch-geschmacksgeschichtliche Inter-
dependenz.

Hugo von Tschudi, geboren 1851, somit einundzwanzig
Jahre jünger als Justi und 1911 (ein Jahr vor Justi) gestorben,
musste 1907 als Direktor der Berliner Nationalgalerie zurücktreten,

weil er versucht hatte, für Berlin die berühmte Gruppe
von Gemälden französischer impressionistischer Maler sowie

Cézannes und van Goghs zu sichern, die dann — dank Tschudi —

in München landete, wo er bis zu seinem Tode als Leiter der
Bayerischen Museen amtete.

Ich erinnere an ein Faktum, das man gemeinhin zu wenig
präsent hat: «Der Blaue Reiter», Erstauflage 1912, wohl die
bedeutendste Programmschrift der Kunst des 20. Jahrhunderts,

trägt die Widmung: «Dem Andenken an Hugo von
Tschudi». Im einleitenden Text Geistige Güter von Franz Marc
heisst es: «Wir weisen gern und mit Betonung auf den Fall
Greco, weil die Glorifikation dieses grossen Meisters im engsten

Zusammenhang mit dem Aufblühen unserer neuen Kunstideen

steht. Cézanne und Greco sind Geistesverwandte über
die trennenden Jahrhunderte hinweg. Zu dem ,Vater Cézanne'

91



holten Meier-Graefe und Tschudi im Triumph den alten Mystiker

Greco; beider Werke stehen heute am Eingang einer neuen
Epoche der Malerei»4.

1911 hatte Tschudi in der Alten Pinakothek die Sammlung
Marczeil von Nemes ausgestellt und das Vorwort zum Katalog
verfasst. Nemes, Ungar von Geburt, sammelte zunächst
impressionistische Bilder; von ihnen stiess er auch zum Ankauf
älterer Werke vor, die geheime oder offenbare Fäden mit dem
Impressionismus zu verknüpfen schienen. Ihm gehörte, als

erstem Sammler in Mitteleuropa, eine Gruppe von Grecos,
darunter das «Bildnis eines Kardinalinquisitors», welches 1924
in die Sammlung Reinhart gelangte5.

Die Rolle von Nemes in der Frühphase der Entdeckungsund

Ruhmesgeschichte von Greco ist noch nicht gebührend
vergegenwärtigt, wie übrigens auch nicht die ganz anders

gelagerte von Malern wie Picasso und Kokoschka; — Greco war
zum Schutzheiligen der anaturalistischen und expressionistischen

Kunst avanciert. Literarisch gipfelte der Vorgang in
Meier-Graefes Spanischer Reise (1910) und dem Buch Greco
ou le secret de Tolède von Maurice Barrés (1912), das den
Griechen zur mythischen Gestalt stilisierte.

Tschudi hält im erwähnten Vorwort fest, die moderne Kunst
habe ein neues Verhältnis zur alten angebahnt: «Von Manet
aus fiel neues Licht auf Velazquez und Goya. Mit der Bewunderung

für Cézanne erwachte das Verständnis für Greco
Weder die bösen Kunstschreiber noch die bösen Kunsthändler
haben je diese Pfadfindertätigkeit ausgeübt, sondern lediglich
die Künstler»6.

Sie vermuten nun vielleicht, ich würde Carl Justi mit dem
Etikett «Kunstwissenschaft», Hugo von Tschudi mit dem
Etikett «Kunstkritik» behaften. Falls es so sein sollte, muss ich
Sie enttäuschen, nicht nur deshalb, weil Tschudi von Haus aus
ein Kenner der alten Kunst war, dessen Hauptinteresse sich auf
altniederländische Bilder und die frühen Italiener erstreckte
und der überdies durch Jahre hinweg als Redaktor des über
jeden avantgardistischen Verdacht erhabenen «Repertoriums
für Kunstwissenschaft» fungierte. Die Sache ist nicht so
einfach.

Generelles zum Verhältnis Kunstwissenschaft- Kunstkritik

Um sofort einem weiteren möglichen Missverständnis
vorzubeugen: nicht Aufrechnung oder Abrechnung stehen zur
Diskussion, in welchem Masse gewisse prominente Kunsthistoriker

sich jeweils auch mit zeitgenössischer Kunst beschäftigten
oder ihr gegenüber — wie man dies dann nennt — versagten. In
die erste Kategorie wären leicht etwa, doch mit wechselnden
Nuancen, Thode, Carl Neumann oder auch Wölfflin und Max J.

Friedländer zu reihen, vorbehaltlos und glanzvoll dann etwa
Tietze und, natürlich, Worringer, während etwa Dehio, Schlosser,

Vöge auf jeden expliziten Brückenschlag zwischen moderner

und alter Kunst verzichteten. Deshalb ist deren gelehrte
Lebensarbeit, äusserlich zumindest, am wenigsten zeitgebunden.

Es geht mir vielmehr um die Denunzierung der oberflächlich

landläufigen Trennung von Kunstwissenschaft und Kunstkritik,
um die Demonstration der qualitativen Einheit von Kunstwissenschaft

und Kunstkritik — dies meine These. Bekanntlich
stand seit Vasari und seiner Geschichte der Künstler für Künstler,

in deren Geschichtskonstruktion allein die Künstler die

Handelnden sind, die Doppelklassik der Antike, der Griechen
und Römer einerseits und der Florentiner anderseits, bei der

Fortschreibung der Geschichte überall hindernd im Wege7,
nachdem sich für Vasari die Entwicklung in Michelangelo
vollendet hatte. Eine Theorie der barocken Kunst konnte auf
dieser Ebene sich nicht entfalten; den Barock begleitet keine

eigenständige Theorie wie die Renaissance. Sie ist ihm erst post
festum, postum, in immer neuen Ansätzen, sagen wir: von
Riegl und Wölfflin bis Argan und Bialostocki, nachgeliefert
worden.

Das alles vorausgesetzt und auch in Anschlag gebracht,
dass die Kunstschriftstellerei bis hin zur Heraufkunft des

Historiums stets eine deutliche Tendenz zu parteiischen
Klassizismen besass und zu Selektion oder zur bewussten wie
auch unbewussten Entfremdung von der tatsächlich produzierten

Kunst neigte — so ist dennoch nicht zu übersehen: diese

ästhetische Kunsttheorie hat doch immer wieder fundamentale
und adäquate kunstkritische Deutungen des künstlerischen
Tuns, der Praxis, geliefert. Ich wollte eigentlich an zwei

Beispielen das zeigen: an der durch Alberti («De pictura», 1,19)
erstmals gegebenen Explikation des Bildes als «finestra aperta»,

die um die Mitte des Seicento dann Passeri («Vite...», ed.
J. Hess, 1934, S. 74) auf die in Rom tätigen holländischen
«Bamboccianti» übertragen hat: sie erläutert hervorragend
exakt einen zentralen Grundzug holländischer Malerei des

17. Jahrhunderts. Aber ich muss mich auf einen andern Fall
beschränken: die klassische Kunsttheorie und Rhetorik pflegte
die Funktion eines Kunstwerks zu dem Abnehmer, auf den es

wirken sollte, genau zu definieren. Gemeinhin richtete sich die

«persuasio», das Überreden des Betrachters oder Zuhörers,
auf die drei Aspekte des «docere», «permovere» und «delecta-

re», das heisst: die Vernunft, die Gefühle und die Sinne sollten

gleichermassen affiziert werden. Venedig mit seinen

«Sonderbedingungen» bezog, einmal mehr, einen individuellen
Standpunkt: Dolce, im «Dialogo della Pittura» 1557, vernachlässigt
die Bereiche der Rührung und der Belehrung zugunsten des

Postulats, ein Maler habe vorab Vergnügen zu bereiten,
andernfalls verharre er im Schatten und erwerbe keinen Ruhm —

«Essendo la pittura trovata principalmente per dilettare, se'l

pittor non diletta, se ne sta oscuro e senza nome»8. Die
venezianische Malerei bestätigt in ihren wesentlichen Erscheinungsformen

die Wahrheit dieser Konzeption, die der genialste
venezianische Kunsttheoretiker und Kunstkritiker, Marco
Boschini, in der «Carta del Navegar Pitoresco», der «Karte der
malerischen Seefahrt», dann 1660 zum System erweiterte.
Venezianische Bilder sind zuerst und zuletzt visuelle Symbole;
wie kein anderes Exempel «alter» Kunst gehorchen sie restlos
der Forderung des späten Delacroix: «Le premier mérite d'un
tableau est d'être une fête pour l'œil». Über Delacroix und

92



Baudelaire - «Là, tout n'est qu'ordre et beauté/Luxe, calme et
volupté» - reicht der «delectatio»-Concetto bis hin zu Matisse.

Genug - Begriffe wie «finestra aperta» und «dilettazione»,
«délectation», denen man ohne Schwierigkeiten weitere
Termini beigesellen könnte, sind, obwohl sie der sogenannten
vorwissenschaftlichen Phase der Kunstgeschichtsschreibung
entstammen, zweifellos treffende, sinnerschliessende und
leistungsfähige kunstkritische Interpretationskriterien. Und
Ähnliches gälte für die erlebnisästhetische Bildbeschreibung, die
mit der Genesis der Erlebnisästhetik in der Goethezeit zu einer
eminenten Möglichkeit der Kunstbetrachtung geworden ist.
Ich halte mich, erneut abkürzend, lediglich an Baudelaire. Er
betonte im Salonbericht von 1846 unter dem Abschnitt «A
quoi bon la critique?»: «Je crois sincèrement que la meilleur
critique est celle qui est amusante et poétique; non pas celle-ci,
froide et algébrique, qui, sous prétexte de toute expliquer, n'a
ni haine ni amour, et se dépouille volontairement de toute
espèce de tempérament; mais — un beau tableau étant la nature
réfléchie par un artiste - celle qui sera ce tableau réfléchi par
un esprit intelligent et sensible. Ainsi le meilleur compte rendu
d'un tableau pourra être un sonnet ou une élégie9». Da ist die
Tradition der bis auf die Antike zurückleitenden Bildgedichte
angesprochen. Es gibt Hunderte und Aberhunderte von
Bildgedichten, darunter sehr viel schlechte, misslungene; aber
wenn eines einmal trifft - und das lässt sich ja auf Grund des

Evidenzprinzips und, sofern man Ohren und Augen hat, die zu
hören und zu sehen imstande sind, von Fall zu Fall abklären -,
dann ist sein kunstkritischer, sagen wir ruhig: kunstwissenschaftlicher

Erkenntniswert nicht geringer als derjenige einer
halbweg guten kunsthistorischen Abhandlung mit zahlreichen
Fussnoten. Nur dass im Falle des gelungenen Gedichts dann

zugleich das Problem in der Gestalt aufgehoben ist -
Hofmannsthal: «In der Gestalt erst ist das Problem erledigt». Die
Gestalt überdauert, wogegen es zu Schicksal und Sinn der
Wissenschaft gehört, dass deren Arbeit, gerade je mehr sie

wissenschaftlich «Erfüllung» bedeutet, neue Fragen provoziert:

sie will überboten werden. Es sei denn, der wissenschaftlichen

Prosa selber eigne künstlerischer Rang, - dann überdauert

sie aus diesem Grund. Carl Justi wäre dafür ein Beispiel.
Ein ganz anderes sind des Maler-Schriftstellers Fromentin Les
Maîtres d'autrefois (1876), in denen sich auf wahrhaft suggestive

Weise vier Elemente zur Synthese vereinigen: Salonkritik,
Reisebeschreibung, «essai artistique» und «Journal intime».
Solche Werke, auch Claudels «Introduction à la peinture
hollandaise» (I.A.1935), wiegen ganze Regale einschlägiger
Fachliteratur auf. Dahin zählt auch Brechts Auseinandersetzung

mit Pieter Bruegel: «Aus den Tafeln des Bauern-Bruegel
habe ich mehr herausgeholt dafür [für die Darstellungstechnik
der Verfremdung] als aus den Abhandlungen über
Realismus»10. Wiederum: der kunstkritische, kunstwissenschaftliche

Erkenntnisgehalt der Brechtschen Bruegel-Kommentare ist
rein sachlich schon ein Volltreffer; in der Zeit, als sie entstanden,

ist ihnen diesbezüglich bloss der kunstwissenschaftlich

ausgerichtete Aufsatz von Hans Sedlmayr Die «Macchia»

Bruegels (1934) ebenbürtig an die Seite zu rücken.

Aber ich habe vorgegriffen. Denn inzwischen war es ja,
anhebend im 18. Jahrhundert, kulminierend im deutschen

Idealismus, zum Wandel von der Kunstschriftstellerei à la

Vasari zur Wissenschaft von der Kunstgeschichte gekommen,
mit besonderer Vehemenz im deutschen Sprachgebiet. Das

Resultat: Ästhetik, Theorie oder Philosophie der - damals

noch schönen - Künste drängen den Begriff «Kritik» zurück

und engen ihn ein. Das Wort «Kunstwissenschaft», für das in
den andern europäischen Sprachen kein wirkliches Synonym
existiert, wurde schliesslich zu einer typisch deutschen Spezialität,

so in der Dessoirschen und Utitzschen Konzeption von

«Allgemeiner Kunstwissenschaft und Ästhetik» oder in der

«Strengen Kunstwissenschaft», einem Phantom der jüngeren
Wiener kunsthistorischen Schule. Gewiss gab es Gegenbewegungen

wider die klassische, von Schelling und Hegel übersteigerte

Einbindung der Künste und mit ihnen der Kunstkritik in

einen allgemeinen metaphysischen Begriff der Kunst - in dem,

was man «Künstlerästhetik», «Atelierästhetik» nennt,
manifestiert sich eine solche Reaktion.

Aufs Ganze gesehen wurde aber die Ablösung der Kunstkritik

von der Kunstwissenschaft, die - richtig bedacht - eine

Abstraktion ist, teuer, zu teuer erkauft. Das gängige vulgäre
oder populäre Schema (man schlage im Konversationslexikon

nach) heisst jetzt: Kunstwissenschaft treibe systematische

Erfassung der Kunstwerke, trachte nach generellen Prinzipien
und Gesetzmässigkeiten aller Künste; Kunstkritik aber sei

Beschreibung, Deutung, Wertung von Werken vor allem der

zeitgenössischen Kunst, und zugleich vermittle sie zwischen

dem künstlerischen Werk oder dem Künstler und der
Öffentlichkeit.

Das alles ist so wahr wie leer, und so wahr wie leer ist auch

die damit im Grunde implizierte Aufgliederung in ausserwis-

senschaftliche, vorwissenschaftliche und wissenschaftliche

Kunsterfahrung, die Heinrich Lützeler in seiner monströsen,

zwar nützlichen, aber verwirrenden «Dokumentation des

Umgangs mit der bildenden Kunst» unter dem (streng genommen)

unstimmigen Titel Kunsterfahrung und Kunstwissenschaft

(1975) propagiert hat - weil an der Erkenntis von «Kunst»

stets alle drei Verhaltensweisen beteiligt sind, namentlich
seitdem jede vorbildhafte Vergangenheit, und mit ihr zuerst

der Kanon der Antike, vom Reizwort «modernité» eingeholt
und relativiert worden ist zugunsten von Kunst und Kunstgeschichte

als einem unendlichen Prozess. Kunst und Kunstwissenschaft

besitzen daran gleichermassen Anteil, sogar, was den

entscheidenden historischen Einsatz betrifft, in einer merkwürdigen

chronologischen Koinzidenz: 1912 sprach Kandinsky
von der «reinen Abstraktion» und der «reinen Realistik»; die

«Grosse Abstraktion» ist ihm «das zum Minimum gebrachte

Gegenständliche», die «Grosse Realistik» «das zum Minimum

gebrachte Künstlerische». «Und zwischen denselben grenzenlose

Freiheit, Tiefe, Breite, Reichtum der Möglichkeiten und

hinter ihnen liegenden Gebieten - alles ist heute, durch den

heutigen Moment, dem Künstler zu Diensten gestellt»11. Fast

gleichzeitig, nämlich 1907, wandte sich Aby Warburg gegen
das «einflussreiche Grenzwächtertum in unserer heutigen

93



Kunstgeschichtsschreibung», indem er in die niedrigeren
Regionen abstieg12.

Kandinsky und Warburg kündigten prophetisch die Zukunft
an. Um und nach 1960 wurde die These vom «offenen Kunstwerk»

die manifeste Spiegelung der absoluten Gattungs-Pro-
miskuität, welche die gegenwärtige Kunstszene kennzeichnet.

Zur Situation heute

Folgen der Ausweitung des Kunstbegriffs sind der bisweilen
grotesk eifernd erfolgende Ansturm vor allem von links-pro-
gressiver Seite her auf die Autonomievorstellung. Hier wurzelt
logisch zwangsläufig das neue Interesse an der Wirkungs- oder
Rezeptionsforschung sowie an der Trivialkunstforschung. Und
hier hat auch die starke Neigung zu «Ästhetik in der Alltagswelt»

ihren wissenschaftsgeschichtlichen kunstkritischen Ort,
mit der Forderung, den Alltag zu Kunstwissenschaft, Kunstgeschichte

und Kunstkritik zu machen, wobei selbstredend die
Revolution der Produktivkräfte nur durch die Revolution der
Produktionsverhältnisse zu leisten wäre. Die Vorgeschichte
führt über das Bauhaus und Marx zu Hegel zurück, unter
anderm zu einer utopischen Hegeischen Wendung von Camus:
«La beauté sera vécue, non plus imaginée».

Wohin man schaut: man entgeht nicht dem Eindruck, es

wimmle von ideologiekritischen Widersprüchen, gerade dann
erst recht, wenn die radikalen Ideologiekritiker den eigenen
Standpunkt der Befragung entziehen. Die Frage nach der
ideologischen Funktion von Ideen in Ehren; aber es sollte
gelingen, die Ideen selber wieder in den Blick zu bekommen -
das Postulat des Germanisten Gerhard Kaiser von 1974 hat
nichts an Gültigkeit verloren13. Doch zum Trost, da ja der
antike Spruch «veritas filia temporis» wohl in der humanistischen

Ikonographie, in der Lebenspraxis aber leider nur sehr

bedingt gilt: wissenschaftliche Grundlagendiskussionen, welche

die Gegensätze abzubauen vermögen, sind im Gange. Zu
hoffen aber ist, dass dabei auch die esssentielle Einheit von
Kunstwissenschaft und Kunstkritik beachtet werde. Ausserhalb

des deutschen Sprachraums ist sie, zum Vorteil der Sache,

durchaus lebendig geblieben, bei Roberto Longhi und Lionello
Venturi etwa. Für beide ist, auf ursprünglich croceanischen

Prämissen, die Geschichte der Kunstkritik Kunstgeschichte und
die «storia della critica d'arte» zugleich «critica della critica
d'arte» — das nicht zuletzt hat sie befähigt, ihre Aufmerksamkeit

fruchtbar auf alte und neue Kunst zu richten. Oder in
Frankreich gäbe es in jüngster Zeit das in einer alten Tradition
befindliche Beispiel von André Chas tel: er ist, neben dem
akademischen Amt, ohne sich im geringsten zu vergeben,
ständiger Mitarbeiter von «Le Monde»; unlängst ist eine Auswahl

seiner Zeitungs-Essays unter dem Titel «L'image dans le

miroir» erschienen.
Bis es mit der Grundlagendiskussion so weit ist, halte ich

mich — ein bisschen Ironie sei erlaubt — an eine briefliche
Äusserung von Carl Justi vom 8. September 1908 an seinen Nachfolger

Paul Clemen: «Wenn ein apokalyptischer Engel posaunte
und das Inventar sämtlicher Welt-Kunstausstellungen von

der Erde verschlungen würde, ich glaube, man hätte Ursache,
einen Weheruf zu erheben, aber die Luft würde reiner, più
respirabile, werden.. .»14.

Im übrigen: sowohl Kunstwissenschaft wie Kunstkritik
werden, als Offenheit neuer Erfahrung an Kunst sowohl in
ihren überlieferten Gestalten wie in ihren zeitgenössischen

Bekundungen, wie immer man sie neu definieren wird,
möglicherweise auch im Verlauf des jetzigen Kolloquiums, letztlich
nie vom persönlichen Wagnis und von der persönlichen
Entscheidung dispensieren. Dahin passen Verse von Goethe (mit
Goethe zu schliessen macht sich immer gut [wie lange noch, ist
freilich ungewiss]):

«Dummes Zeug kann man viel reden

Kann es auch schreiben,
Wird weder Leib noch Seele töten
Es wird alles beim alten bleiben.
Dummes aber vors Auge gestellt
Hat ein magisches Recht:
Weil es die Sinne gefesselt hält,
Bleibt der Geist ein Knecht»

ANMERKUNGEN

Carl Justi, Miscellaneen aus drei Jahrhunderten spanischen
Kunstlebens, Berlin 1908, II, S. 204, 202, 240.

Carl Justi, Velazquez und sein Jahrhundert, Zürich 1933, S. 85-86.
Carl Justi (wie Anm. 2), S. 720, 722.
Der Blaue Reiter..., Dokumentarische Neuausgabe von Klaus
Lankheit, München 1967, S. 23.

Eduard Hüttinger, Oskar Reinhart, historische Prämissen seiner

Sammlung, in: Rudolf Koella, Sammlung Oskar Reinhart, Zürich
1975, S. 23-28, vor allem S. 24.

Hugo von Tschudi, Gesammelte Schriften zur neueren Kunst,
München 1912, S. 227.

94



Hans Belting, Vasari und die Folgen. Die Geschichte der Kunst als

Prozess?, in: Theorie der Geschichte, Beiträge zur Historik, Band 2:

Historische Prozesse. Herausgegeben von Karl-Georg Faber und
Christian Meier, München 1978, S. 98-126, vor allem S.

114-116.
Lodovico Dolce, Dialogo della Pittura, intitolato l'Aretino, in:
Trattati d'Arte del Cinquecento fra Manierismo e Controriforma, a

cura di Paola Barocchi, I, Bari 1960, S. 181. - Vgl. dazu:

Eduard Hüttinger, Bemerkungen zur venezianischen Malerei
und zum Thema «Schweiz-Venedig», in: Venezianische Kunst in der
Schweiz und in Liechtenstein, Katalog der Ausstellung im
Seedamm-Kulturzentrum Pfäffikon SZ 1978, S. 7f.
Ch. Baudelaire, Œuvres complètes, Bibliothèque de la Pléiade,
Paris 1961, S. 877.
Bertold Brecht, Über den formalistischen Charakter der
Realismustheorie, in: Gesammelte Werke 19: Schriften zur Literatur und
Kunst 2, Frankfurt a. M. 1967, S. 300.
Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst, München
1912, 7. Auflage, Bern-Bümpliz 1963, S. 127. - Derselbe, Über die

Formfrage [1912], in: Essays über Kunst und Künstler, 2. Auflage,
Bern 1963, S. 27ff.
Aby Warburg, Gesammelte Schriften, Leipzig-Berlin 1932, I,
S. 227.
Gerhard Kaiser, Neue Antithesen eines Germanisten 1974-1975,
Kronberg/Ts. 1976, S. 38.
Zitiert bei Paul Clemen, Carl Justi [1933], in: P. Clemen, Gesammelte

Aufsätze, Düsseldorf 1948, S. 224.

95


	Zum Verhältnis von Kunstwissenschaft und Kunstkritik

